

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

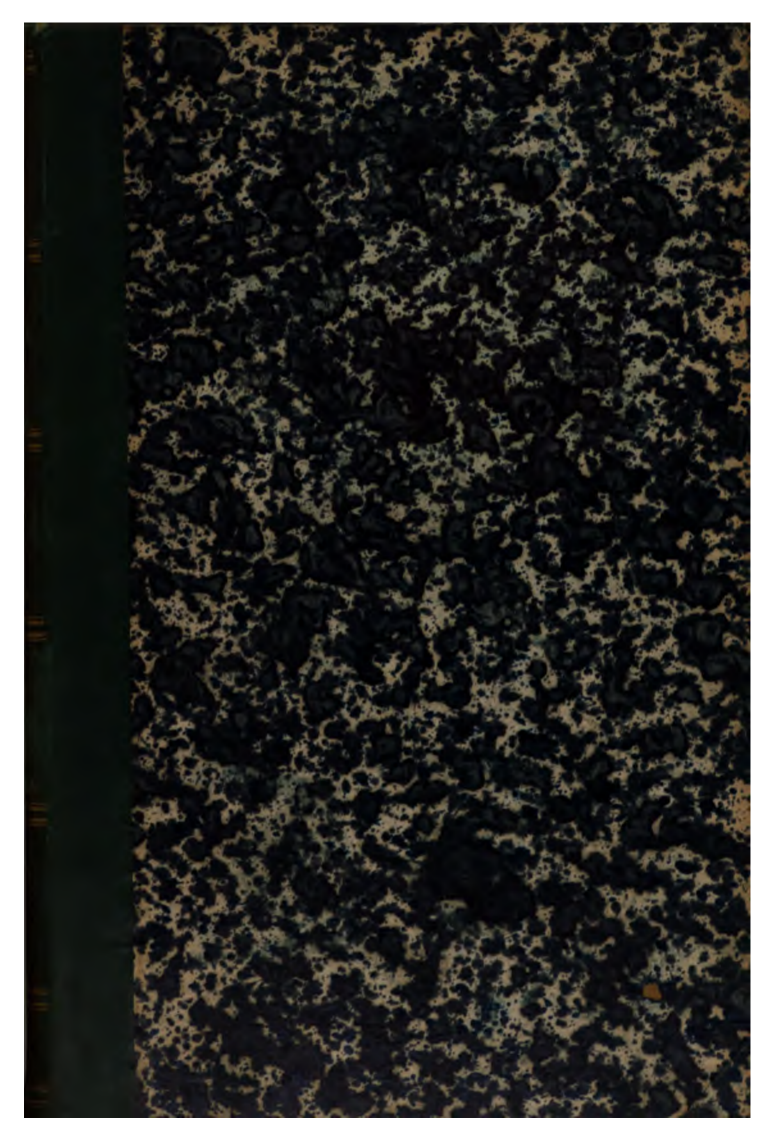
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

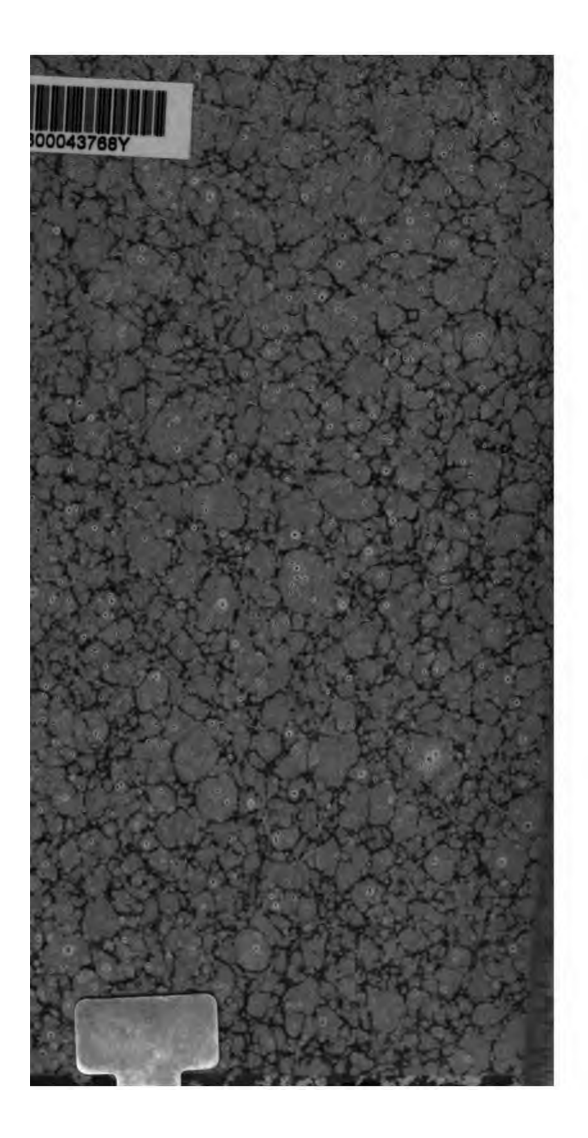
We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







Rula

.

1

.

.

•

### TROISIÈME ET DERNIÈRE

# ENCYCLOPEDIE THÉOLOGIQUE,

OU TROISIÈME ET DERNIÈRE

### SÉRIE DE DICTIONNAIRES SUR TOUTES LES PARTIES DE LA SCIENCE RELIGIEUSE,

OFFRANT BY PRANÇAIS, BY PAR ORDER ALPHARITIQUE,

LA PLUS CLAIRE, LA PLUS FACILE, LA PLUS COMMODE, LA PLUS VARIÉR ET LA PLUS COMPLÈTE DES THÉOLOGIES:

CES DICTIONNAIRES SONT, POUR LA TROISIÈME SÉRIE, CEUX :

DES SCIENCES POLITIQUES ET SOCIALES, — DES MUSÉES RELIGIEUX ET PROFANES, —

D'ÉCONOMIE CHRÉTIENNE ET CHARITABLE, — DES BIENFAITS DU CURISTIANISME, — DE MYTHOLOGIE UNIVERSELLE, —

DE LA SACESSE POPULAIRE, — DE TRADITION PATRISTIQUE ET CONCILIAIRE, — DES LÉGENDES CHRÉTIENNES, —

DES ORIGINES DU CHRISTIANISME, — DES ABBAYES ET MONASTÈRES CÉLÈBRES, — D'ESTHÉTIQUE CHRÉTIENNE, —

— D'ANTIPHILOSOPHISME, — DES HARMONIES DE LA RAISON, DE LA SCIENCE, DE LA LITTÉRATURE 

ET DE L'ART AVEC LA FOI CATHOLOGIE, — DES ERREURS ET SUPERSTITIONS POPULAIRES. —

DE TÉCOLOGIE SCOLASTIQUE, — DES LIVRES APOCRYPHES, — DE DISCIPLINE ECCLÉSIASTIQUE, —

D'ORPÉVERRIE CHRÉTIENNE, — DE TECONOLOGIE UNIVERSELLE, — DES SCIENCES PRESIQUES ET NATURELLES 
DEPUIS L'ANTIQUITÉ LA PLUS RECULÉE JUSQU'A NOS JOURS, — DES CARDINAUX, — DES PAPES, —

DES OBJECTIONS POPULAIRES CONTRE LE CATHOLICISME, — DE LINGUISTIQUE, — DE MYSTIQUE CHRÉTIRNME, —

DU PROTESTANTISME, — DES PREUVES DE LA DIVINITÉ DE JÉSUS-CHRIST, —

DU PARALLÈLE DES DOCTRINES RELIGIEUSES ET PHILOSOPHIQUES AVEC LA FOI CATHOLIQUE, —

DE BIBLIOGRAPHIE CATHOLIQUE, — DE BIBLIOLOGIE, — DES ANTIQUITÉS BIBLIQUES, —

DES SAVANTS ET DES IGNORANTS, — DE PHILOSOPHIE CATHOLIQUE, — D'EISTOIRE ECCLÉSIASTIQUE, —

DE PHYSIOLOGIE, — DE LA DOCTRINE CATHOLIQUE PROUVÉE EN SON ENTIER PAR LES SEULS CANONS DES CONCILES :

Publication sars laquelle on ne saurait parlet ni live utilement, n'importe en quelle situation de la vie :

PHRLIÉR

PAR M. L'ABBÉ MIGNE, ÉDITEUR DE LA BIBLIOTHÈQUE UNIVERSELLE DU CLERGÉ.

DES COURS COMPLETS SUR CHAQUE BRANCHE DE LA SCIENCE ECCLÉSIASTIQUE.

PRIX: 6 PR. LE VOL. POUR LE SOUSCRIPTEUR A LA COLLECTION ENTIÈRE, OU A 50 VOLUMES CHOISIS DANS LES TROIS Encyclopédies, 7 pr. et nême 8 pr. pour le souscripteur a tel ou tel dictionnaire particulier.

TROISIÈME SÉRIE.

60 VOLUMES, PRIX: 360 FRANCS.

# TOME TRENTE-TROISIÈME.

DICTIONNAIRE DES OBJECTIONS POPULAIRES.

TOME UNIQUE.

PRIX: 7 FRANCS.

S'IMPRIME ET SE VEND CHEZ J.-P. MIGNE, ÉDITEUR, AUX ATELIERS CATHOLIQUES, RUE D'AMBOISE, 20, AU.PETIT-MONTROUGE, AUTREFOIS BARRIÈRE D'ENFER DE PARIS, MAINTENANT DANS PARIS.

1860

97 d 299

|   | • |   | * |   |
|---|---|---|---|---|
|   |   |   |   |   |
|   |   |   | , | 1 |
|   |   |   |   |   |
|   |   |   |   |   |
| • |   |   |   | ! |
|   | • | • |   | - |
| · |   |   |   |   |
|   |   |   |   | • |
|   |   |   |   |   |
|   | • |   | • |   |
|   |   |   |   | ı |

# **DICTIONNAIRE**

DES

# **OBJECTIONS**

# **POPULAIRES**

CONTRE LE DOGME, LA MORALE, LA DISCIPLINE ET L'HISTOIRE DE L'ÉGLISE CATHOLIQUE.

CONTENANT, POUR CHAQUE DIFFICULTÉ,

# UNE RÉPONSE CLAIRE ET PRÉCISE,

OFFRANT, OUTRE LES PROPRES IDÉES DE L'AUTEUR, CE QU'ONT DIT DE PLUS REMARQUABLE LES PLUS CÉLÈBRES APOLOGISTES TANT ANCIENS QUE MODERNES;

### PAR M. L'ABBÉ PINARD.

Prêtre du diocèse de Tours, auteur de plusieurs autres ouvrages religieux.

PUBLIÉ

PAR M. L'ABBÉ MIGNE.

ÉDITEUR DE LA BIBLIOTHÈQUE UNIVERSELLE DU CLERGÉ.

00

DES COURS COMPLETS SUR CHAQUE BRANCHE DE LA SCIENCE ECCLÉSIASTIQUE.

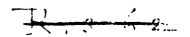
TOME UNIQUE.

PRIX : 7 FRANCS.



S'IMPRIME ET SE VEND CHEZ J.-P. MIGNE, EDITEUR, AUX ATELIERS CATHOLIQUES, RUE D'AMBOISE, 20, AU PETIT-MONTROUGE, AUTREFOIS BARRIÈRE D'ENFER DE PARIS, MAINTENANT DANS PARIS.

1860



Paris. — Imprimerie MIGNE.

### INTRODUCTION:

Quelles sont les objections recueillies ici avec la dénomination de populaires? — A qui s'adresse la réfutation qui en est faite? — D'où sont tirées ces objections? — D'où la réponse faite à chacune d'elles?

Avant d'entrer en matière, il nous a paru important de répondre, par avance, aux questions que se fera naturellement le lecteur en prenant cet ouvrage : Quelles sont, demanderat-on saus doute, les objections recueillies ici avec la dénomination de populaires? A qui s'adresse la réfutation qui en est faite? D'où sont tirées ces objections? D'où la réponse faite à chacune d'elles?

Les objections auxquelles nous avons entrepris de répondre dans cet ouvrage sont celles qui s'élèvent le plus communément contre la religion, et que nous appelons ici populaires, soit parce qu'elles ont cours déjà dans le public, soit parce qu'elles peuvent y pénétrer d'un jour à l'autre, étant à la portée du grand nombre. Quoique le danger soit moins pressant en ce dernier cas, il n'en est pas moins un danger véritable, contre lequel il importe de se prémunir.

Vous allez me demander peut-être ici s'il n'y a pas plus d'inconvénients que d'avantages à aller ainsi au-devant du danger, à le faire naître en quelque sorte, pour un certain nombre, en lui donnant plus de publicité qu'il n'en a.

Mais non, nous ne faisons point naître le danger: il existe réellement, avons-nous dit; quelques-uns y ent échoué, d'autres y échouent chaque jour; et d'un moment à l'autre, il peut devenir public. Il importe donc de le signaler hautement à ceux surtout qui, par état ou par position, étant chargés de conduire les autres, doivent étudier à fond le terrain sur lequel nous marchons, quel que soit, pour eux-mêmes, le résultat de cette étude. Nous ne pensons pas, du reste, qu'ils aient beaucoup à craindre; car, d'une part, ils sont forts; et, d'une autre part, Dieu n'abandonne jamais ceux qui se dévouent à sa gloire et au sa-lut de leurs frères.

Ce que nous venons de dire doit faire comprendre déjà à qui s'adresse plus particulièrement notre ouvrage. C'est un livre fait pour le peuple; mais non pas pour être remis
entre les mains du peuple. Sa forme ne le permet pas; et nous croyons, de plus, que tout
recueil d'objections, quelle qu'en soit la forme, ne doit pas être remis, généralement parlant,
entre les mains du peuple. Par suite de la corruption du cœur humain, l'objection nous
platt naturellement beaucoup plus que la réponse. L'objection est un trait empoisonné,
destiné à blesser l'esprit ou le cœur, si ce n'est même l'un et l'autre à la fois; la réponse
à l'objection est le remède propre à prévenir ou à guérir la blessure: mais si, quand le remède arrive, la blessure est déjà faite, il faut du temps pour la guérir, et encore n'y parvient-on pas toujours. Un recueil d'objections ne pourrait donc être remis entre les
mains du peuple qu'autant qu'il ne renfermerait que des objections parfaitement connues;
et encore serait-il à craindre que certains lecteurs ne les eussent pas toutes connues précédemment, ou les vissent là présentées sous une forme nouvelle et plus saisissante. Quoi qu'il
en soit des autres recueils d'objections, le nôtre n'est point destiné à être remis entre les
mains du peuple, comme nous l'avons dit déjà. Fait pour le peuple, ainsi que son titre le
déctare, il ne s'adresse point à lui, immédiatement du moins, mais bien à ceux qui ont
pour mission de combattre les ennemis du salut pourront apprendre à bien connaître
les armes dont ils se servent le plus habituellement, et celles que nous devons prendre pour
leur résister. et même les terrasser.

Ceci explique pourquoi nous n'avons pas cru devoir donner toujours le genre populaire aux objections que nous avons recueillies ici, non plus qu'à la réfutation que nous en avons saite. A quoi cela eût-il servi, la plupart du temps? Ce qui est populaire ici ne le sera point ailleurs; en sorte qu'il y a presque toujours nécessité, quand on a étudié un sujet quelque part, de le modifier, pour l'approprier aux besoins de ceux à qui on veut s'adresser. Nous avons donc dû tenir au fond des choses beaucoup plus qu'à la forme, persuadé que ceux par l'intermédiaire desquels nous adressons nos idées au peuple, leur donneraient l'expression convenable, faisant ainsi ce que nous n'étions point obligé de faire, et ce qui nous était même impossible la plupart du temps.

Ceci explique encore l'étendue que nous avons donnée à nos articles Dieu, Ame, Religion, Enfer..., en un mot à tous nos articles importants. « C'est trop long pour le peuple, » diront quelques lecteurs. Sans doute, aussi n'est-ce point au peuple que nous parlons, mais à ceux

qui sont chargés de parler au peuple. Chacun d'eux choisira ce qui lui conviendra le mieux; et c'est pour cela que nous avons cru devoir faire une provision un peu ample. C'est comme un réservoir que nous avons préparé. Pour qu'il puisse satisfaire tous les besoins, il a bien fallu le remplir. Nous nous sommes borné cependant, non-seulement dans les réponses que nous avons données aux objections, mais dans le recueil même de ces objections.

Si on nous demande actuellement d'où viennent celles que nous avons consignées dans notre ouvrage, il n'est pas difficile de répondre; car, hélas l ces objections se trouvent partout: elles sont dans les livres, au milieu des places publiques, à l'atelier, à l'école, au milieu des champs, dans les maisons particulières, au cœur de chacun, partout, avons-nous dit avec raison; et si on nous demande encore qui les a sinsi semées, en quelque sorte, partout, il n'est pas plus difficile de répondre: Ce mensonge — car toute objection faite sérieusement contre la religion est un mensonge — ce mensonge, dis-je, opposé à la vérité, cette ivraie semée dans le champ du père de famille pour étouffer le bon grain, cela vient du démon évidemment. Jetée primitivement par lui dans le monde, cette mauvaise semence s'y est reproduite en tous lieux, tant par son activité infernale que par l'activité également diabolique de tous ceux qui font son œuvre sur la terre, je veux dire des méchants.

Que la première objection contre la religion soit sortie de l'enfer et ait été apportée sur la terre par le démon lui-même, c'est un fait acquis dans l'histoire, je ne dirai pas seulement du peuple de Dieu, mais de tous les peuples. Placés dans le Paradis terrestre, nos premiers parents vivaient heureux dans la soumission absolue aux volontés de Dieu, quand le démon s'offrit à la femme sous la figure du serpent : Pourquoi Dieu ne vous a-t-il pas permis, lui dit-il, de manger du fruit de tous les arbres du Paradis? (Gen. 111, 1 seq.) La femme répondit : Nous pouvons manger de tous, à l'exception du fruit de l'arbre qui est au milieu du Paradis, dont nous ne pouvons manger et auquel même nous ne pouvons toucher, de peur de mourir. Alors le serpent dit à la femme : Vous ne mourrez point ; car Dieu sait qu'au jour même où vous mangerez de ce fruit, vos yeux seront ouverts, et vous serez comme des dieux, connaissant le bien et le mal. La femme se laissa séduire, elle a désobéi, elle a porté ensuite son mari à désobéir comme elle, et, en se révoltant ainsi l'un et l'autre contre Dieu, ils se sont perdus, et ont perdu avec eux le genre humain tout entier.

Il y a dans cette première objection élevée contre la religion, c'est-à-dire dans cette première tentative faite par l'esprit du mal pour soulever contre Dieu les intelligences soumises à sa volonté, les différents traits qui caractérisent la plupart de celles qui l'ont suivie. Elle fait appelà l'indépendance: Vous serez comme des dieux, dit le serpent, connaissant le bien et le mai : « Eritis sicut dii, scientes bonum et malum. » Quoiqu'elle cherche à tromper par l'appât de l'indépendance, elle ne néglige pas cependant les séductions de la chair. Aussi est-ce à la femme que le serpent s'adresse. Dixit autem serpens ad mulierem. Mais considérez surtout, je vous prie, la marche et l'action directe de l'objection. La voyez-vous sous la forme si expressive du serpent? Elle s'avance par détours et sans bruit. Repoussée d'abord, elle vient à plusieurs reprises; et elle finit par déposer en nous son poison mortel, à moins que nous ne soyons assez heureux pour l'écraser, ce que nous ne pouvons faire que par la puissance même de la vérité, avec l'aide du Verbe fait chair dans les chastes entrailles de celle à qui Dieu a promis qu'elle écraserait la tête du serpent trompeur: Ipsa conteret caput luum.

Et ce n'est pas seulement par sa puissance intrinsèque, par l'effet de ses grâces, que la Vérité même, le Verbe de Dieu combat les objections élevées par l'esprit du mal contre sa religion. Pour nous assister, dans cette lutte, d'une manière plus conforme à nos besoins, il a bien voulu prendre notre nature et parler notre langage. Voyez-le pendant le cours de sa vie martelle. Comme il accueille tous les hommes avec bonté! Comme il répond patiemment à toutes les objections qu'on lui adresse! Vous diriez un bon père, une tendre mère, s'entretenant familièrement avec ses enfants.

Un jour, les saducéens, qui nient la résurrection, le vinrent trouver et l' nterrogèrent en ces termes: Maître, Moise a ordonné que si quelqu'un mourait sans enfants, son frère épousit sa semine, et suscitat des enfants à son frère. Or, il s'est rencontré sept frères parmi nous dont le premier, ayant épousé une semme, est mort; et, n'en ayant point eu d'enfants, il l'a luissée à son frère. Il en sut de même du second et du troisième, jusqu'au septième. Ensin, tous étant morts, la semme mourut aussi. Lors donc que la résurrection arrivera, duquel de ces sept sera-t-elle semme? Car tous les sept l'ont épousée. Jésus leur répondit: Vous étes dans l'erreur, et vous ne comprenez ni les Ecritures, ni la puissance de Dieu. Car, au temps de la résurrection, les hommes n'auront point de semmes, ni les semmes de maris; mais ils seront comme les anges de Dieu dans le ciel. Et pour ce qui est de la résurrection des morts, n'avez-vous pas lu ces paroles que Dieu a dites? Je suis le Dieu d'Abraham, le Dieu d'Isaac, et le Dieu de Jacob. Or Dieu n'est point le Dieu des morts, mais des vivants. Le peuple entendant ceci était dans l'admiration de sa doctrine.

Muis les pharisiens, ayant appris qu'il avait fermé la bouche aux saducéens, s'assemblément; et l'un deux, qui était docteur de la loi, le tenta, et lui faisant cette question : Mattre, quel est le grand commandement de la loi? Jésus lui répondit : Vous aimerez le Seigneur votre

Dieu de tout votre cœur, de toute votre âme, et de tout votre esprit. C'est là le plus grand, et le premier commandement. Et voici le second qui est semblable à celui-là : Vous aimerez le prochain comme vous-même. Toute la loi et les prophètes se réduisent à ces deux commandements. (Matth. XXII, 23-40.)

Quelle doctrine! Mais aussi avec quelle simplicité touchante elle est expliquée pour aplanir les difficultés qu'elle présente, non-seulement dans sa partie spéculative, mais encore dans sa partie pratique! «Et qui est donc mon prochain? lui a demandé le docteur. Ce sont tous les hommes, répond Jésus, même vos ennemis, même les Samaritains avec qui vous ne voulez avoir aucun rapport. » Ecoutez plutôt sa réponse, telle qu'elle a été faite, sous la forme saisissante de la parabole:

Un homme qui descendait de Jérusalem à Jéricho tomba, dit-il, entre les mains des voleurs, qui le dépouillèrent, le couvrirent de plaies, et s'en allèrent, le laissant à demi mort. Il arriva ensuite qu'un prêtre descendait par le même chemin, lequel l'ayant aperçu, passa outre. Un lévite, étant aussivenu au même lieu, et l'ayant considéré, passa outre. Mais un Samaritain, passant son chemin, vint à l'endroit où était cet homme; et, l'ayant vu, il en fut touché de compassion. Il s'approcha donc de lui, il versa de l'huile et du vin dans ses plaies, et les banda; et, l'ayant mis sur son cheval, il l'emmena dans une hôtellerie et prit soin de lui. Le lendemain, il tira deux deniers qu'il donna à l'hôte, et lui dit: Ayez bien soin de cet homme, et tout ce que vous avancerez de plus, je vous le rendrai à mon retour. Lequel de ces trois vous semble-t-il avoir été le prochain de celui qui tomba entre les mains des voleurs? Le docteur lui répondit: C'est celui qui a exercé la miséricorde envers lui. Allez donc, lui dit Jésus, et faites de même. (Luc. x, 30-37.)

C'est ainsi que Jésus, parlant tantôt à l'esprit, tantôt au cœur, fait, ou doit faire, du moins, sur ceux qui l'écoutent, une impression profonde. Et qu'est-ce donc quand il veut bien confirmer son divin enseignement par ses œuvres miraculeuses qui décèlent aux moins clairvoyants sa divinité? Personne n'ignore ce qui se passa, quand on lui présenta un paralytique, couché dans son lit.

Voyant leur foi, Jésus dit au paralytique: Mon fils, ayez confiance, vos pechés vous sont remis. Enmême temps, quelques-uns des scribes dirent en eux-mêmes: Cet homme blasphème. Mais Jésus, connaissant ce qu'ils pensaient, leur dit: Pourquoi pensez-vous du mal dans vos cœurs? Lequel est le plus aisé de dire: Vos péchés vous sont remis; ou de dire: Levez-vous, et marchez? Or, afin que vous sachiez que le Fils de l'homme a le pouvoir sur la terre de remettre les péchés: Levez-vous, dit-il alors au paralytique, emportez votre lit, et vous en allez dans votre maison. Le paralytique se seva et s'en alla dans sa maison. Le peuple, voyant cela, fut saisi de crainte, et rendit gloire à Dieu, de ce qu'il avait donné une telle puissance aux hommes. (Matth. 1x, 2-8.)

Une remarque qu'il importe de faire ici, c'est que Jésus-Christ s'adresse presque toujours au peuple, quand il répond aux difficultés élevées contre la religion. Ces difficultés
lui sont cependant présentées par des hommes éclairés. Dans les exemples que nous venons de citer, nous avons vu paraître, tour à tour, les saducéens, les pharisiens,
les scribes, un docteur de la loi; mais Jésus-Christ n'a paru teniraucun compte de leur position. Ce n'est pas qu'il ne soit venu sur la terre pour les savants comme pour le reste des
hommes; mais, soit qu'il les regarde comme suffisamment éclairés et n'ayant besoin que
de se purifier le cœur, soit en punition de leur orgueil, soit plutôt parce que l'enseignement qui convient au peuple doit leur convenir également à eux-mêmes, il ne s'adresse
guère qu'au peuple, avons-nous dit avec raison. Aussi est-ce le peuple surtout qui est profondément impressionné par ses paroles, comme par ses œuvres. Et audientes turbæ mirabantur in doctrina ejus, lisons-nous dans l'Evangile. (Matth. xxn, 33.) Et ailleurs: Videntes autem turbæ timuerunt, et glorificaverunt Deum, qui dedit talem potestatem hominibus.
(Matth. 1x, 8.)

Ce qu'a fait Jésus-Christ, les apôtres qu'il a choisis parmi le peuple, pour les former à la prédication de sou Evangile, l'ont fait également. Voyez saint Paul lui-même, ce grand apôtre, élevé, comme il le dit formellement, jusqu'au troisième ciel, où il entendit des choses qu'il n'est pas permis à l'homme de répéter. Comme il se plaît cependant à réfuter les objections populaires contre la religion!

Quelqu'un dira peut-être: En quelle manière les morts ressusciteront-ils, et quel sera le corps dans lequel ils reviendront? Insensé que vous êtes, ce que vous semez ne prend point de vie, s'il ne meurt auparavant. Et, quand vous semez, vous ne semez point le corps qui doit naître, mais une simple graine, comme de froment ou de quelque auire chose. Mais Dieu lui donne un corps tel qu'il lui plaît... Il en arrivera de même à la résurrection des morts. Le corps maintenant, comme une semence, est mis en terre plein de corruption, et il ressuscitera incorrupsible. Il est mis en terre tout difforme, et il ressuscitera tout glorieux. Il est mis en terre privé de mouvement, et il ressuscitera plein de vigueur. Il est mis en terre corps animal, et il ressuscitera corps spirituel. (I Cor. xv, 35-44.)

Ainsi firent les premiers successeurs des apôtres, ces Pères de l'Eglise, qui, consolidant, d'une main, les fondements de la religion, repoussaient, de l'autre, avec une infatigable vigilance, les attaques dirigées contre elle par ses ennemis déjà si nombreux. Ainsi out

teujours fait depuis, ainsi font actuellement encore les ministres de la religion, charges d'annoncer aussi l'Evangile, à quelque degré de la hiérarchie qu'ils se trouvent placés. Quelquefois, sans doute, ils s'adressent aux savants; mais la plupart du temps, et même presque toujours, à l'exemple de Jésus-Christ, des apôtres et des Pères, ils s'adressent à cette foule dont leur divin maître aimait à se voir entouré, à cette masse dont se compose l'humanité. Lisez les homélies des Pères, les sermons des prédicateurs, les mandements des évêques, les prônes des curés et de leurs collaborateurs: qu'y trouvez-vous, si ce n'est l'exposition et la défense de la doctrine chrétienne, selon les besoins du plus grand nombre, aux différentes époques de l'Eglise? Il y a donc, là aussi, la réponse aux objections les plus ordinaires contre la religion; ou, pour mieux dire, c'est là ce qui y domine, en sorte que notre travail, pour être complet, devrait présenter le résumé fidèle de ce grand travail d'apologétique populaire commencé à Jésus-Christ et continué jusqu'à nos jours. Nous n'avons pu lui donner de telles proportions. Obligé de nous restreindre, nous ne répondons qu'aux objections qui présentent, en ce moment, quelque danger, ou qui peuvent en présenter d'un moment à l'autre.

li est aisé de voir, du reste, par ce que nous venons de dire, où nous avons pris la réponse à ces objections. Comme la difficulté elle-même, la solution est partout : dans les livres, dans nos églises, dans nos écoles, dans nos maisons, au œur d'un Chrétien, partout, avons-nous dit! Et si on nous demande comment elle se trouve ainsi partout, il nous est encore plus facile de répondre que pour l'objection. Elle est partout, parce que la vérité est partout, et que la réponse la plus complète, et même la seule complète, à toute difficulté, c'est la vérité brillant de tout son éclat et dissipant ainsi les ténèbres qui la cachent à nos yeux, comme le soleil fait les nuages, qui ne peuvent l'obscurcir que momentamément; elle est partout, parce que c'est la parole de Dieu qui nous la donne, et que cette parole, apportée du ciel sur la terre par Jésus-Christ, n'a cessé et ne cesse encore d'être propagée en tout lieu, par ceux qu'il a chargés de continuer sa mission.

Nous n'avons donc eu besoin que de la formuler; et encore l'avons-nous prise souvent tout exprimée dans quelques-uns de nos apologistes les plus renommés. Il nous était bien facile de nous approprier à nous-même cette réponse, soit en la modifiant un peu, soit en changeant l'expression seulement. Si nous ne l'avons pas fait, c'est à dessein. Il y a deux manières de répondre à une objection : par le raisonnement et par l'autorité. En signant notre réponse d'un nom faisant autorité, nous donnions donc à cette réponse, outre sa valeur intrinsèque, une seconde valeur, une valeur extrinsèque qu'elle n'avait pas venant de nous.

En terminant cette introduction, nous prions le lecteur de n'étudier notre ouvrage qu'avec les intentions et dans les dispositions que nous avons eues nous-même en le composant. C'est un arsenal dans lequel nous l'invitons à entrer, avons-nous dit déjà, arsenal où se trouvent accumulées les armes de nos ennemis, et celles dont nous pouvons nous servir nous-mêmes pour repousser leurs attaques. Un peu de légèreté, la moindre imprudence pourrait lui devenir funeste à lui-même et aux autres, comme cela se voit fréquemment dans un arsenal ordinaire. En y apportant toutes les précautions nécessaires, il en sortira tier et heureux, plein d'ardeur et plus apte que jamais à soutenir avantageusement les combats où le devoir l'engagera quelquefois, pour la gloire de Dieu et le salut de ses frères.

# **DICTIONNAIRE**

# **OBJECTIONS**

### **POPULAIRES**

CONTRE LA RELIGION CATHOLIQUE.

AVEC REPONSES A CHACUNE D'ELLES.



### ABBAYE, ABBÉ, ABBESSE.

Objection. — Abus! abus! abus! assemblage de tous les abus! - Abus dans les bâtiments! - Abus dans la conduite de ceux qui s'y trouvent, ou qui, étant censés s'y trouver, vont étaler ailleurs, comme l'abbé de cour, le scandale de leurs mœurs! -Abus par rapport à la religion! - Abus par rapport à la suciéié! - Abus par rapport à la famille! -- Abus enfin par rapport aux individus! -- Quan la révolution a détruit tout cela, elle a fait un acte bien méritoire aux yeux de Dieu et des hommes.

Réponse. — Dites plutôt qu'elle a commis, en cela comme en beaucoup d'autres choses, l'attentat le plus...

Je m'arrête ici pour ne point agir avec la même précipitation que vous. Avant de rien conclure, je veux approfondir notre sujet, et répondre à vos objections, ou, pour mieux dire, à vos déclamations.

Abus! abus! assemblage de tous les abns, vous écriez-vous.

C'est bientôt dit; mais, je vous le demanderai d'abord, de quoi l'homme n'a-t-il point abusé, de quoi n'abuse-t-il point encore, chaque jour ici-bas? Jetez les yeux autour de vous, examinez-vous vous-même, considérez, s'il est possible, les uns après les autres, tous les êtres dont se compose la nature, et vous rouverez qu'il y a abus partout, que ce monde est réellement l'assemblage de tous les abus. Est-ce à dire pour cela que nous devions tout condamner, tout détroire? Non pas, mais seulement qu'il faut agir toujours avec la plus grande prudence, rechercher le bien, s'y attacher, le développer en soi et dans les autres, fuir le mal, mêlé partou: au bien, le souffrir avec patience, quand on ne peut faire autrement, comme cela se trouve admirablement expliqué dans la parabole si frappante du bon grain et de l'ivraie, et user ainsi des dons de Dieu, selon les vues de son adorable Providence.

Quand une chose est mauvaise de sa na-

ture, nous direz-vous peut-être ici, quand, du moins, elle produit d'elle-même beaucoup plus de mal que de bien, n'est-il pas plus simple de la détruire?

Sans doute, mais tel n'est point le cas dont il s'agit. Savez-vous bien ce que c'est qu'une abbaye, vous que ce nom seul fait frémir, et qui appelez, pour en délivrer le monde, la hache révolutionnaire? Savez-vous ce que nous entendons par abbé et par abbesse, vous qui n'attachez à ces mots que l'idée du ridicule et du mépris? Ecoutez avec un peu d'attention, je vais vous le dire; et dans le cours de mes explications, ou à la fin, je m'efforcerai de détruire les préjugés que vous avez conçus à ce sujet.

Abbé est un mot d'une langue étrangè e qui veut dire père. Abbesse, par conséquent, veut dire mère; et Abbaye, maison paternelle ou maternelle. Qu'y a-t-il de plus touchant que ces mois? Si des noms nous passons aux choses, elles éveillent en nous des idées

non moins touchantes.

Comme il est facile de le comprendre, d'après ce que nous venons de dire, et comme on peut s'en convaincre d'ailleurs d'après sa propre expérience ou celle d'autrui, l'abbaye est une maison religieuse composée d'hommes ou de femmes, vivant en communauté sous la direction d'un abbé on d'une abbesse, tendant à la perfection par la pratique nonseulement des préceptes, mais des conseils évangéliques, et qui en prenant les moyens les plus efficaces de s'assurer les récompenses éternelles, travaillent d'une manière plus ou moins directe suivant la nature de leur constitution au bonheur spirituel et même temporel des autres hommes. Car la piété, qui est l'âme de la communanté, se trouve utile à tout, ayant la promesse de la vie présente et de la vie future, comme le dit avec tant de vérité le grand Apôtre : Pietas ad omnia utilis est, promissionem habensvitæ quæ nunc est et futura. (I Tim. IV, 8.)

L'abbaye est donc une famille véritable

(et c'est un nom qu'elle se donne ellemême volontiers), mais c'est une famille sainte, immense quelquefois, indéfiniment prolongée et qui, malgré l'extension qu'elle peut avoir en étendue comme en durée, prend de tous ses enfants un soin pieux et leur facilite les moyens d'arriver au but pour lequel chacun d'eux a été mis sur la terre.

ABB

Vous ne pouvez nier l'utilité, la nécessité même de la famille telle qu'elle se trouve naturellement constituée, malgré les graves abus qui s'y rencontrent à chaque instant. Vous ne pouvez vous empêcher de reconnaître que cette union sainte, indissoluble, fait subsister tous les membres qui la composent, malgré la faiblesse des uns et les infirmités des autres, développe toutes leurs facultés physiques, intellectuelles et morales, et les conduit souvent pour le temps comme pour l'éternité à de grands résultats qu'aucun d'eux n'obtiendrait jamais, abandonné à luimême.

Pour peu que vous vous éleviez au-dessus des passions et des préjugés qui pervertissent si facilement le jugement des hommes, vous ne pouvez nier non plus l'utilité, la nécessité même, jusqu'à un certain point, de cette famille telle que l'a constituée la religion, malgré les graves ahus qui s'y rencontrent aussi à chaque instant. Vous ne pouvez vous empêcher de reconnaître que cette union sainte, indéfiniment prolongée, fait vivre tous ses membres, quelque nombreux qu'ils soient, malgré la faiblesse des uns et les infirmités des autres, qu'elle développe au plus haut point toutes leurs facultés mais principalement leurs facultés intel-lectuelles et morales et les conduit pour le ciel, et quelquefois même pour la terre, à des résultats surprenants qu'aucun d'eux n'eût obtenus peut-être dans une autre po-

Votre comparaison est sur tous les points défectueuse, me dira-t-on. La famille est utile, nécessaire même, parce que sans elle l'homme enfant ne pourrait vivre. Renfermé alors dans un cercle toujours restreint, il s'y développe admirablement en effet et arrive quelquefois à des résultats surprenants. Mais qu'a-t-il besoin d'une nouvelle tuielle, quand il est devenu grand et se suffit à luimême? Ne voyez-vous pas que cette nombreuse et compacte réunion où vous l'appeiez va gêner son action au lieu de la faciliter, corrompre ses mœurs au lieu de les purifier et de les sanctifier.

Parler ainsi, c'est méconnaître absolument la nature de l'homme et tout ce qu'il est obligé d'accomplir sur la terre. Ne savezvous pas qu'il y a des hommes qui ne cessent pas d'être enfants pendant leur vie entière? Que d'autres sortis de l'enfance un instant y rentrent presque immédiatement? Ne savez-vous pas que la faiblesse et les infirmités de l'enfance nous reprennent, et quelquefois avec une intensité plus grande encore, à la fin, si ce n'est même au milieu de notre carrière? Ne savez-vous pas qu'il

y a des cœurs chagrins, blessés et même mortellement dans un corps sain, qui ont toujours besoin d'une main douce et affectueuse pour calmer leur douleur et soigner leurs plaies avec un dévouement que rien ne lasse? Ne savez vous pas que les âmes les plus grandes et les plus for-tes sous certains rapports, sont souvent les plus petites et les plus faibles sous d'autres rapports, et que ces âmes ont encore plus besoin que les autres d'une main élevée et énergique pour les conduire sûrement dans les sentiers si difficiles de la vie ? Que dis-je? génie lui-même n'est souvent qu'un géant qui marche la tête dans les cieux et les pieds sur le bord des abimes. Il pénètre les secrets de la Divinité, mais il ignore ce qui se passe parmi les enfants des hommes. Il a donc souvent besoin, lui aussi, d'une voix également amie et imposante qui lui crie à chaque instant : « Prends garde !» d'un lieu de complète sûreté où il puisse à l'aise poursuivre jusqu'à la fin ses profondes méditations.

ARB

Vous prétendez que l'homme devenu grand se suffit bien à lui-même.

Dans le cours ordinaire des choses, j'en conviens, mais vons devez convenir de votre côté que dans certains cas l'union, la vie de famille lui devient absolument nécessaire, ou du moins très-utile; vous devez convenir également que cette union, cette vie de famille le sert admirablement encore dans les autres cas où il pourrait, rigoureusement parlant, suffire à tous ses besoins et à tous ses devoirs. Car, je vous le demande, cet homme que nous supposons dans toute sa force, dans son indépendance parfaite, qu'est-il seul au sein de cette nature incommensurable dont il se trouve pourtant la plus noble partie. Qu'est-ce, je vous le répète, que ce roseau pensant, ce grain de sable animé, abandonné à lui-même sur ce globe immense dont il fut créé roi, qu'il doit dominer, régir, perfectionner, au-dessus duquel il doit s'élever en faisant la conquête des cieux? Ah 1 rien, moins que rien, une amère déri-sion. Mais au lieu de considérer l'homme dans un complet isolement, supposez-le, au contraire, dans une intime union avec un certain nombre d'autres hommes ; supposez également à cette union toute la force que la nature et la religion doivent lui communiquer simultanément en donnant à celui qui commande le titre de père spirituel, et à ceux qui obéissent celui de frères en Jésus-Christ, cet être si petit et si faible n'est plus ce qu'il était précédenment, mais il est en état désormais de faire tout ce que vous pourrez imaginer de plus difficile et de plus grand.

Vous avez prétendu encore que, dans cette réunion nombreuse et compacte que suppose ordinairement une abbaye, les mœurs pouvaient facilement se détériorer et se corrompre, au lieu de se purifier et de se sanctifier.

Mais c'est là l'abus de le chose, et non la chose elle-même. Or, comme nous l'avons reconnu déjà, il y a abus partout en ce monde,

et c'est souvent des choses les plus saintes que le cœur humain fait le plus déplorable abus: Corruptio optimi pessima. Pour continuerla comparaison si frappante à laquelle nous venons d'avoir recours, considérez, je vous prie, la famille, telle qu'elle se montre à nous dans la société. Voyez-vous la jalousie, la haine, les dissensions, le meurtre, le parricide?... Voyez-vous les dissolutions de tout genre, l'inceste, les monstres les plus affreux, sortis de l'enfer, s'y introduisant maigré tout, tantôt sous le voile du mystè e, tantôt à la face du ciel et de la terre? Voulez-vous que je vous représente ce père en cheveux blancs, ou pluiot ce démon, revêtu de la forme humaine la plus respectable, assouvissant ses dégoûtantes passions?... Non! non! allez-vous vous écrier, non! mille fois non! Ah! plutôt détournons les yeux, pour ne pas voir tant de maux sortis, par le désordre de l'homme, de cette source sacrée d'où devaient sortir tant de biens. Et voilà précisément ce que je demande pour cette famille spirituelle communément appelée abbaye. Laissons done, un instant, de côté les abus nombreux, excessivement graves, si l'on veut, qui en sont sortis quelquesois, pour juger la chose en elle-même.

Il est incontestable qu'une abbaye (et ce que nous disons ici de cette association religieuse, peut s'appliquer, en général, à toute autre également reconnue par la religion), il est, dis-je, incontestable qu'une abbaye a par elle-même les résultats les plus avanta-geux pour la sanctification des âmes. Qui ne le reconnaît, pour peu qu'il soit de bonne foi? Le nier, ce serait nier l'efficacité du recueillement, de la méditation, de la prière, de la prédication, du bon conseil et des bons exemples, de tous ces moyens, en un mot, qui font la force sanctifiante de la religion. Le nier, ce serait se mettre en opposition avec les faits les plus nombreux et les plus saiilants de l'histoire. Le nier, mais ce serait nier l'évidence, ce qui frappe encore, à cha-

que instant, tous les regards.

S'il vous reste quelque doute à ce sujet, suivez-moi. Nous voilà tout à coup transportés, je suppose, par un de ces convois qui franchissent, en peu de temps, les distances les plus considérables, dans une de ces contrées de la France où la culture des terres est portée à un point qu'il ne me semble guère possible de surpasser. Examinons tout avec beaucoup d'attention. Sous le rapport matériel, il ne paratt pas que nous ayons rien à désirer; mais attendons quelque temps. C'est l'heure du repas pour ceux qui cultivent ces terres, et bientôt ils vont se montrer à nos yeux, en reprenant leurs travaux. Les voilà en effet. Grand Dieu I que ces êtres sont méprisables au point de vue de la religion ou seulement de la morale la plus vulgaire ! La colère à chaque instant les transporte; l'ivrognerie les dégrade; l'impiété, l'impudicité, l'improbité même, toutes les passions les plus mauvaises les dominent tour à tour, et quelquefois simultanément, comme ce démon qui s'appelait légion. Hatons-nous de

quitter ces lieux, car il n'y a rien de beau ici que la matière, ce qui n'est pour l'homme que l'accessoire.

Nous voilà transportés, je suppose de nouvean, avec la même rapidité que tout à l'heure, dans une autre partie de la France, où la terre se trouve également bien cultivée, mais qui n'offre plus le même aspect. Quel est cet antique et vaste bâtiment que nous apercevons au fond de la vallée solitaire? On vient de nous le dire : c'est une abbaye de Chartreux qui, retirés du monde, trouvent, dans un rude labeur de chaque jour, tout ce qu'il faut, rigoureusement parlant, pour subvenir à leurs hesoins si modérés, et aux hesoins de ceux qui viennent leur demander l'hospitalité. Allons jouir nousmêmes, pendant quelque temps, de cette hospitalité offerte à tous. En approchant, nous éprouvons déjà, comme aux environs de la maison du Seigneur, ce je ne sais quoi qui prédispose l'âme aux saintes pensées. Après avoir franchice seuil sacré aussi, c'est bien autre chose. Sous le rapport matériel, il n'v a pas une différence bien grande avec ce que nous avons vu ailleurs; mais, sous le rapport spirituel, que de changements! les hommes y sont en aussi grand nombre, en plus grand nombre encore peut-être, les réunions y sont aussi fréquentes et incontestablement plus intimes, mais combien diffèrent et les dispositions de chacun, et les effets que produisent sur tous leurs rapports. Les autres s'irritent sans cesse par le rapprochement, ceux-ci se calment; les autres se corrompent, ceux-ci se purifient; les autres nous ont paru de véritables démons incarnés, et ceux-ci des anges servis par des organes.

Vous diriez qu'il n'y a pas un seul instant de repos, ni le jour ni la nuit, dans cette immense habitation; et cependant quel ordre partout l'Au lieu de l'affreux blasphème qui nous épouvantait naguère, ce ne sont que des paroles de bénédiction qui sans cesse frappent agréablement l'oreille; au lieu de la haine sanguinaire, c'est la bienfaisante charité qui règne au fond des cœurs et s'épanouit sur tous les visages. Il n'est guère possible de rencontrer, de supposer même une organisation morale plus compliquée et pourtant plus irréprochable. A la parole, au moindre désir de l'abbé, que tous aiment et vénèrent également, et qu'on appelle pour cela : Mon très-Révérend Père, je me trompe, car Dieu seul commande en ce saint lieu; à la manifestation de la volonté divine, qui se fait insensiblement par la règle que chacun porte gravée au fond de son cour, tout marche sans cesse avec une régularité que rien ne peut surpasser. Voyez, dans une montre, le mouvement dont les rouges s'enchaînent admirablement, et marquent avectant d'exactitude, sous l'impulsion d'un ressort caché, toutes les heures qui passent et nous entrat-nent à l'éternité. Vous n'avez là encore qu'une image imparfaite de ce mouvement religieux, si je peux m'exprimer de la sorte, dont les rouges intelligents s'enchaînent de la manière la plus admirable, et marquent avec une exactitude parfaite, sous l'impulsion du ressort divin caché dans les cieux, les heures saintes qui passent et nous entraînent à l'éternité bienheureuse.

ABB

C'est là, me direz-vous peut-être, un état excessivement pénible auquel bien peu

pourraient se faire.

J'en conviens. Aussi demande-t-il une vocation particulière. Mais vous devez convenir, de votre côté, qu'un tel état, et tout autre semblable qui suppose la même abnégation, la même obéissance, le même attachement à Dieu et aux hommes, ne peut guère manquer de conduire à la sainteté, et ceux à qui il est donné de l'embrasser, et ceux qui subissent indirectement sa divine influence.

Ces hommes-là, me direz-vous peut-être encore, ces hommes, avec toute leur sainteté, sont néanmoins perdus pour le monde.

C'est une question que nous examinerons tout à l'heure, mais ce n'est point celle qui nous occupe en ce moment. Il s'agit seulement de savoir si l'abbaye, et, en général, toute association religieuse, est favorable à la sanctification des âmes. Or, il me semble que je viens de l'établir de la manière la plus incontestable, en montrant que, pour le nier, il faudrait fermer les yeux à la lumière du jour, repousser la plus convaincante évidence. Oui, je ne crains pas de le dire ici, le fait, et le fait le plus frappant, est là pour déposer en ma faveur : prenez un certain nombre d'hommes, quarante ou cinquante, je suppose, parmi ceux que nous venons de visiter en dernier lieu, et que nous avons vus volontairement et néanmoins scrupuleusement assujettis au joug si doux de la sainte obéissance. Le bien chez eux, ce sera la règle générale; le mal ne sera que l'exception, et probablement une bien petite exception. Après cela, prenez le même nombre d'hommes parmi ceux que nous avons visités en premier lieu, et que nous avons vus, brisant tout frein, s'abandonner à l'entraînement des plus violentes passions. Le résultat de l'examen sera précisément tout opposé : le mal, chez eux, ce sera la règle générale; le bien ne sera que l'exception, et malheureusement peut-être une très-petite exception.

Mais, ajouterez-vous, plus il y a de mal dans le monde, et plus il importe que les bous y restent pour combattre ce ma!, en travaillant à leur propre sanctification.

Aussi l'abbaye ne doit-elle être, comme nous l'avons dit déjà, qu'une exception dans la société. Placée, du reste, en dehors du monde, elle n'en aura pas moins part, pour cela, à sa sanctification. Que de prières, que de bonnes œuvres de tout genre sortent de là, chaque jour, et vont intercéder pour nous auprès de la divine miséricorde l L'enseignement de la parole et du bon exemple en sort également, soit que nous allions l'y chercher nous-mêmes, soit qu'il vienne nous trouver dans le monde, au milieu de nos occupations ou de nos plaisirs. Que dis-je? mais la maison elle-même est encore pour le monde

une cause d'édification. Car il est impossible de la considérer avec un peu d'attention sans qu'elle nous prêche, dans un langage intelligible à tous, le détachement des choses périssables du temps et la recherche des biens immuables de l'éternité. Il n'est donc pas vrai que ceux qui s'y renserment soient per-dus pour le monde. Croyez-vous que, dans une autre position, ils eussent été plus utiles à leurs frères, religieusement parlant surtout? Est-ce que, manquant leur vocation, je suppose, ils n'auraient pas été bien exposés à se perdre et à en perdre heaucoup d'autres avec eux? Vous n'ignorez point ce qui est arrivé à l'époque de notre révolution. Des législateurs impies avaient brisé toutes les portes de ces abbayes si florissantes alors sur le sol de la France, et en avaient fait sortir tous ceux qui s'y trouvaient enfermés. Hélas l ce fut parmi ces malheureux que se sont rencontrés les plus ardents promoteurs du désordre.

ABB

C'est, me direz-vous, que la passion dormait en eux seulement, et n'était point

éteinte.

Soit. Mais, de grâce, le lion qui dort en-chaîné au pied des autels, où il a pris la douceur de l'agneau, n'est-ce pas un chefd'œuvre de la religion, et l'un des plus grands services qu'elle ait rendus à la terre? Malheur à vous, si vous l'éveillez! Trois fois malheur, si, brisant les liens qui l'enchatnent, vous le lancez imprudemment dans la foule, car bientôt peut-être, it sèmera partout le carnage! On sait que Robespierre dut aux libéralités du clergé une éducation toute chrétienne. Si son âme ardente se fût donnée alors aux idées religieuses, comme plus tard aux idées politiques, peut-être que, ne connaissant de moyen terme en rien, il fût allé s'enfermer à la Trappe. « C'est une perte pour le monde, n'eût pas manqué de dire quelque philosophe à courte vue, comme il s'en trouvait partout à cette époque, c'est une perte véritable, car cet homme ne manquait pas de talent. » C'eût été un grand gain, au contraire; car ce monstre a couvert la France d'une mer de sang, à laquelle son sang infame n'est venu que trop tard se réunir. Tout le monde sait encore que Mirabeau se trouvait, avant la révolution, dans une position où ceux de sa classe n'avaient pas de ressource plus avantageuse alors que de se placer dans quelque riche abhaye. Si, revenant aux sentiments honorables et chrétiens de sa famille, il eut pris cette généreuse détermination : « Quel malheur, euton dit peut-être encore, quel malheur! car cet homme est un génie. » Quel bonleur c'eût été, au contraire! car, lâchant la bride aux passions les plus violentes qui furent jamais peut-être, cet homme a usé rapide-ment sa constitution excessivement robuste, et, de plus, il a beaucoup contribué à précipiter la France dans une crise d'où elle n'est point encore sortie aujourd'hui, après plus d'un demi-siècle de troubles, de combats et de crimes.

Nous avions donc raison de dire que l'ab-

baye, et, en général, toute association religieuse a, de sa nature, les résultats les plus heureux pour la sanctification des âmes. N'eût-elle point d'autre avantage, que ce serait bien suffisant pour lui assurer notre vénération et nos sympathies. Mais ce n'est pas tout évidemment; car, si elle fait beaucoup pour le bonheur éternel de l'homme, elle ne fait guère moins pour son bonheur temporel.

ARR

Et d'abord elle fait le bonheur de ceux qui l'habitent. Ne l'avez-vous pas entendu répéter mille fois? Si vous en doutez encore, malgré tant d'affirmations, assurez-vous-en par vons-même; la chose est bien facile. Allons visiter, de nonveau, si vous le désirez, une des abbayes où la règle la plus sévère est rigonreusement observée, une abbaye de Chartreux, par exemple. Ou, si vous l'aimez mieux, rappelons-nous ce que nous avons pu observer déjà dans celle que nous avons précédemment visitée. Quel silence profond dans cette habitation! Que de privations dans le vêtement, la nourriture, en toute chosel Que de mortifications, que de veilles, que de travaux ! Et, malgré tout cela, pas une seule plainte, pas le moindre signe de mécontentement l

C'est de l'hypocrisie, allez-vous dire.

De l'hypocrisie! en cela!.. mais c'est absurde! Quand l'homme souffre, il se plaint. C'est le besoin impérieux de la nature auquel il est obligé de se soumettre. Quelquesuns s'en abstiendront peut-être, pendant quelque temps seulement; mais une grande réunion, pendant un temps considérable, la vie entière, ou, pour mieux dire, pendant une suite de vies qui se succèdent l'une à l'autre de manière à nous présenter une prolongation indéfinie d'existence? Cela n'est pas possible. Voyez ce qui se passe dans les hôpitaux ou les prisons : c'est un concert ininterrompu de murmures et de plaintes. Si donc la souffrance ne se manifeste ici en aucune manière, c'est qu'elle ne se trouve point dans les cœurs. Et pourquoi ces hommes ne se plaindraient-ils point, s'ils souffraient réellement? Pour quoi ne quitteraientils pas une position qu'ils ont embrassée volontairement, et qu'ils conservent encore de plein gré? Rien ne les enchaîne ici, rien absolument, si ce n'est l'attachement qu'ils ont, en général, pour une demeure qui est devenue, pour eux, la maison paternelle. S'ils ont pour elle tant d'attachement, comme il n'est pas possible d'en douter, c'est une preuve incontestable que non-seulement ils n'y souffrent point, mais qu'ils y sont, au contraire, très-heureux.

Est-ce que nous ne le voyons pas à cet empressement avec lequel ils vaquent à toutes les fonctions, quelquefois difficiles et repugnantes, qu'ils ont à remplir chaque jour? Est-ce que nous ne le voyons pas encore à cet air de contentement qui s'épanouit sur leur visage, dans tout leur extérieur? Interrogez-les d'ailleurs, et ils vous le diront tous. C'est un joug qu'ils se sont imposé sans doute, mais, pour eux, ce joug n'est

que douceur. C'est un fardeau qu'ils ont continuellement à porter, mais c'est un fardeau léger. Ils ont renoncé au monde, il est vrai, mais, dans la solitude où ils se sont retirés, Jésus-Christ parle à leurs cœurs, et cet inénarrable entretien est comme un avant-goût du bonheur céleste. Un seul jour passé dans ces tabernacles de la pénitence vaut mieux que mille sous les tentes du plaisir. Leur vie entière est pleine de délices, et leur mort beaucoup plus précieuse encore.

En tout cas, me direz-vous, en appliquant ici une observation que vous avez déjà faite relativement à la sanctification des âmes, en tout cas, ce bonheur n'est que pour eux; et le bonheur qui ne s'étend point au dehors n'est point le bonheur véritable. Renfermés dans la solitude, ces hommes ne peuvent s'occuper évidemment que de leurs intérêts propres, et de ceux de la communauté.

Et quand cela serait, jusqu'à un certain point, je veux dire pourvu que cette recherche de leurs intérêts propres, et des intérêts de ceux qui leur sont particulièrement attachés, ne dépassat pas les limites tracées par le devoir, quel mai y trouveriez-vous? N'estce pas là, au contraire, le vou de la nature et de la religion, qui s'accordent pour nous dire que charité bien ordonnée commence par soi-même? Le bien-être général est préférable au bien-être individuel incontestablement. Mais ne comprenez-vous pas que c'est précisément de ce bien-être individuel, recherché par chacun, que résulte le bienêtre général? Oui, je ne crains pas de l'af-firmer ici, à moins d'une vocation toute particulière, nou-seulement il n'est point ordonné aux individus d'oublier leurs intérêts propres, ainsi que les intérêts de ceux qu'ils doivent regarder comme d'autres euxmêmes, pour s'occuper des intérêts de tous, mais cela n'est pas permis, parce que, comme il est aisé de le comprendre, et comme le prouve d'ailleurs l'expérience de chaque jour, de la résulte la perturbation dans les sociétés particulières, et, par suite, dans la société générale. Voyez encore ce qui se passe dans la famille bien réglée. Quand, depuis le matin jusqu'au soir, chaque membre s'est occupé sérieusement de son bien-être personnel, et de celuides autres membres de la famille, personne ne s'avise d'en demander davantage.

Pardon, me direz-vous, le christianisme veut encore que le superflu de la maison soit donné aux pauvres qui viennent le demander, ou bien à ceux qui n'osent ou ne peuvent venir, et qui ordinairement en ont plus besoin que les autres.

N'est-ce pas ce qui se fait aussi dans toute famille religieuse, dans une abbaye par exemple? Et ce n'est pas seulement la part inférieure ou dernière, le superflu, comme on dit communément, qu'elle donne aux indigents, c'est bien, au contraire, la première et la meilleure part, ce qui est nécessaire quelquefois aux besoins les plus pressants de la communauté. Admirons, je vous prie, le mystère de charité qui s'accomplit, cha-

ABR

que jour, dans une abbaye de Chartreux, on autre semblable! A l'heure où les religieux prennent un repas si frugal qu'on ne conçoit pas comment il peut suffire aux besoins de la nature, à l'heure même où, pour plus de mortification, ils s'en privent complétement, qu'un pauvre, qu'un étranger quelconque vienne frapper à la porte, demandant l'hospitalité : « Soyez le bien-venu, mon frère! » lui est-il aussitôt répondu. Et on s'empresse de mettre à sa disposition ce que les religieux se sont interdit pour toujours. Est-ce là la limite extrême de leur charité? Non. Si cet homme, comme il arrive quelquefois, au lieu de demander l'hospitalité pour quelque temps, la demande pour toute sa vie, quelle qu'ait été sa con-duite passée, quelle que soit la position dans laquelle il se trouve actuellement, fût-ce mêine un ennemi acharné de la communauté, un persécuteur public du nom chrétien; quand, après avoir été suffisamment éprouvé, il a donné des marques suffisantes d'un sincère repentir et d'une vocation véritable, le cercle s'ouvre pour le recevoir, et l'abbé, père de toute la famille, manifeste la plus vive allégresse, au retour de cet autre enfant prodigue dans la maison paternelle. C'est un fait notoire, et que quelques-uns reprochent même aux associations religieuses comme un envahissement. Oui, c'est un envahissement véritable, mais un envahissement qui honore, au lieu de mériter le blame, c'est l'envahissement de la charité.

ABB

L'influence de l'abhaye, par rapport au bonheur temporel de l'homme, ne se manifeste pas seulement d'une manière transitoire, si je puis m'exprimer de la sorte, à l'égard de ceux qui l'habitent ou la fréquentent; elle a des effets beaucoup plus étendus et plus durables. Ne sont-ce pas les abbayes qui ont défriché autrefois une partie des terres en Europe, et ne les cultiventelles pas encore, en raison de leur nombre, avec autant d'activité que de succès? Ne sont-ce pas elles, également, qui ont cultivé presque exclusivement, pendant tout le moyen âge, le champ des sciences, des belles-lettres et des arts, et ne les cultiventelles pas encore, en certains lieux, avec autant de dévouement que d'intelligence? N'ont-elles pas fourni et ne fournissent-elles pas encore, par cette double culture, nonseulement aux individus, mais aux généra-tions elles-mêmes, l'aliment matériel qui nourrit le corps et l'aliment spirituel qui nourrit les âmes?

Arrêtons-nous d'abord un instant à la considération du service que les abbayes ont rendu autrefois, et rendent même encore aujourd'hui à la société, par la culture des terres. S'il est un fait acquis à l'histoire, c'est que les abbayes ont défriché, comme nous venons de le dire, une partie des terres en Europe, et les ont longtemps cultivées avec une activité et un succès dont elles étaient seules capables alors. Les invasions continuelles, les divisions sans cesse renaissan-tes chez des peuples qui n'étaient point en-

core définitivement établis, tout contribuait à les détacher du sol, et à leur donner le goût et les habitudes des armes, beaucoup plus que des instruments d'agriculture. Mais, au milieu de cette société, quelques fractions plus stables se rencontraient de distance en distance. C'étaient ces familles religieuses que nous défendons aujourd'hui contre les attaques deceux qui, dans l'aveuglement de l'ingratitude, méconnaissent leurs bienfaits de tout genre. Protégés par la Croix qui avait sauvé le monde, et dont les plus violents eux-mêmes éprouvaient souvent la vertu régénératrice, elles jouis-saient d'une paix inconnue partout ailleurs, et pouvaient se livrer, pour les autres parties de la société comme pour elles-mêmes, avec autant de suite que d'ensemble, à la culture de ces terres qui leur appartenaient par don, par héritage ou par acquisition, mais dont personne ne songeait à leur disputer la possession.

De là ces grandes richesses territoriales et autres dont beaucoup d'abbayes ont été trouvées plus tard en jouissance, et que tant de personnes leur ont reprochées comme preuve d'oisiveté, tandis que c'était, au contraire, la preuve incontestable d'un grand travail, du moins dans les premiers possesseurs: ce qui est encore à la louange de leurs successeurs légitimes; car, tout étant lié dans une famille, en durée comme en étendue, et ne faisant, pour ainsi dire, qu'un seul être moral, la gloire de chaque mem-bre est nécessairement imputable aux au-

tres, jusqu'à un certain point. Les abbayes ne possèdent plus aujour-d'hui qu'une très-faible partie du sol en Europe, mais, ce peu qu'elles pos-èdent, elles le cultivent aussi bien que possible, et il faut encore leur en tenir comple.

Non, me direz-vous, car, ce qu'elles font. d'autres le feraient à leur place.

Je ne le contesterai pas. Toujours est-il que leur travail existe, et qu'il doit avoir son prix à nos yeux. Est-ce que vous ne vous croyez redevables, en aucune manière, aux personnes qui ont fait quelque chose pour vous, quand vous pouvez vous dire: si elles ne le faisaient, d'autres le feraient à leur place?

Mais, ajoutez-vous, ceux que nous avons en vue, c'est-à-dire les travailleurs laiques, agiraient avec beaucoup plus d'énergie, car ils apporteraient au travail tout le seu des passious.

Qu'en savez-vous? Ignorez-vous, d'ailleurs, que ce feu dont vous parlez, est un feu souvent coupable, diabolique même quelquefois, comme nous avons déjà eu occasion de le remarquer, et qu'il manque rarement de brûler et de détruire, au lieu de produire et de conserver. Il aura peut-être, d'abord, des résultats qui paraîtront admirables; mais attendons quelque temps: tout arbre produisant nécessairement son fruit, comme dit le proverbe, le mal engendrera le mal, et le bien, tôt ou tard, engendrera le bien.

Trois catégories d'émigrés ont tout récemment quitté la France pour aller, sur la terre étrangère, fonder des établissements plus ou moins durables. L'une est cette colonie de trappistes qui, sans autre impul-sion que ces mots: «Dieu le veut!» n'ont point hésité à échanger leur douce et paisible abbaye pour le sol brûlant et agité de l'Afrique. L'autre est cette colonie de condamnés que l'autorité, le glaive à la main, a conduite dans une île de l'Amérique méridionale, pour faire tourner, s'il est possible, au profit de l'agriculture, ces passions ardentes qui menaçaient de bouleverser la société. Dans la troisième, je comprends tous ces émigrés volontaires qui sont allés sur une des côtes de l'Amérique septentrionale, conduits par la plus détestable peut-être de toutes les passions, celle qui à engendré et engendre encore tant de crimes dans la société:

#### Auri sacra fames...

(Vingil., Aneid. lib. iii, vers. 57.)

Allez visiter tour à tour ces trois colonies si différentes. Il ne vousfaudra pas beaucoup de réflexion pour comprendre de quel côté est le travail sagement ordonné, celui qui doit produire, tôt ou tard, les fruits les plus avantageux, à moins de quelqu'une de ces révolutions qui viennent si fréquemment ici-bas changer inopinément la marche des choses.

Si de la culture indispensable des terres, nous passons à la culture moins générale-ment nécessaire, mais plus élevée des sciences, des helles-lettres et des arts, la bienfai-sante influence de nos abbayes s'y fait sentir d'une manière encore plus marquée. N'estce pas, en effet, dans ces demeures solitaires que s'est conservé, comme le charbon sous la cendre, le feu sacré du génie qui devait jeter tant d'éclat à l'époque d'un saint Thomas, et, plus tard encore, après une seconde rénovation, à l'époque d'un Bossuet? N'est-ce pas au moyen de ces asiles invio-lables qu'a pu se transmettre, de génération en génération, le double dépôt de toutes les sciences sacrées et profanes, où sont venues puiser ensuite et où viennent puiser en-core, chaque jour, comme dans des sources intarissables, les plus fécondes intelligences elles-mêmes? Le religieux, daus son abbaye, copiait les livres qui lui avaient été confiés; et qu'il regardait tous en quelque sorte comme sacrés, avec autant de respect et de zèle que le lévite, dans le temple, copiait les livres sacrés de la Loi. C'était pour lui, comme un bien patrimonial, une propriété inaliénable appartenant à la famille. Voilà pourquoi sans doute quelques-uns se sont imaginé que ces immenses richesses intellectuelles provenaient réellement de son travail. C'était une exagération. Toujours est-il qu'à ne le considérer que comme conservateur et comme copiste (ce qu'il fut uniquement par rapport à ces richesses antiques dont nous parlons ici), le religieux du moyen âge a produit par là encore d'in-

comparables chefs-d'œuvre de patience et même de véritables chefs-d'œuvre d'art, que nous aurons bien de la peine à surpasser aujourd'hui, avec les ressources infinies de toutes les inventions modernes.

« Rendons, s'écrie à ce sujet, l'illustre écrivain qui a commencé à rendre populaire parmi nous le goût de l'antiquité et surtout de l'antiquité religieuse (CHATEAUBRIAND, Etudes historiques), rendons un éclatant hommage à cette école de Bénédictins que rien ne remplacera jamais. Si je n'étais maintenant un étranger sur le sol qui m'a vu naître, si j'avais le droit de proposer quelque chose, j'oserais solliciter le rétablissement d'un ordre qui a si bien mérité des lettres. Je voudrais voir revivre la congrégation de Saint-Maur et de Saint-Vannes dans l'abbatiale de Saint-Denis, à l'ombre de l'église de Dagobert, auprès de ces tombeaux dont les cendres ont été jetées au vent au moment où l'on dispersait la poussière du trésor des chartes: il ne fallait aux enfants d'une liberté sans loi, et conséquemment sans mœurs, que des bibliothèques et des sé-

pulcres vides.

« Des entreprises littéraires, qui devaient durer des siècles, demandaient une société d'hommes consacrés à la solitude, dégagés des embarras matériels de l'existence, nourrissant au milieu d'eux les jeunes élèves héritiers de leur robe et de leur savoir. Ces doctes générations, enchaînées au pied des autels, abdiquaient à ces autels les passions du monde, renfermaient avec candeur toute leur vie dans leurs études, semblables à ces ouvriers ensevelis au fond des mines d'or, qui envoient à la terre des richesses dont ils ne jouiront pas. Gloire à ces Mabillon, à ces Montfaucon, à ces Martène, à ces Ruinart, à ces Bouquet, à ces d'Achery, à ces Vais-sette, à ces Lobineau, à ces Calmet, à ces Ceillier, à ces Labat, à ces Clémencet et à leurs révérends confrères, dont les œuvres sont encore l'intarissable fontaine où nous puisons tous tant que nous sommes, nous qui affectons de les dédaigner! In n'y a pas de frère lai, déterrant dans un obituaire le diplôme poudreux que lui indiquait dom Bouquet ou dom Mabillon, qui ne fût mille fois plus instruit que la plupart de ceux qui s'avisent aujourd'hui, comme moi, d'écrire sur l'histoire, de mesurer du baut de leur ignorance ces larges cervelles qui embrassaient tout, ces espèces de contemporains des Pères de l'Eglise, ces hommes du passé gothique et des vieilles abbayes, qui sem-blaient avoir écrit eux-mêmes les chartes qu'ils déchiffraient. Où en est la collection des historiens de France? Que sont devenus tant d'autres travaux gigantesques? Qui achèvera ces monuments autour desquels on n'aperçoit plus que les restes vermou-lus des échafauds où les ouvriers ont dis-

« Les Bénédictins n'étaient pas le seul corps savant qui s'occupât de nos antiquités; dans les autres sociétés religiouses ils avaient des émules et des rivaux. »

Ainsi parlait le génie; mais les choses saintes sur lesquelles il appelait, avec une éloquence si touchante, l'amour et la vénération des peuples, étaient, en ce moment-là même, méprisées au contraire, insultées, trafrées dans la boue. Des jours plus calmes sont enfin revenus; et ce que le génie a tenté vainement, un grain de foi le fera peut-être avec le plus grand succès. Au lieu d'être de nouveau abattues, les abbayes se relèvent partout en Europe, et commencent même à renouer la longue chaîne des bienfaits de tout genre que nous devons à leur influence.

Or, je vous le demande, à la vue de si nombreux et de si importants bienfaits, estil raisonnable de se laisser défavorablement impressionner par quelques abus qu'on trouve en toute chose ici-bas? Existent-ils d'ailleurs, comme on le dit, ces abus? Où se trouvent-ils? et quelle peut en être la

conséquence?

Abus dans les bâtiments! avez-vous dit.

Comment cela? Est-ce à cause de leur grandeur et de leur majesté, si je puis m'exprimer de la sorte? Est-ce à cause de la régularité et de la beauté de leur architecture; Mais ils ne sont, par là , que mieux en rapport avec leur destination. Une abbaye, en effet, c'est aussi un monument élevé à la religion, mais que celle-ci met à la disposition de quelques enfants bien-aimés qui se dévouent complétement à son service. La chapelle en est l'œuvre principale, et les autres constructions n'en sont, en quelque sorte, que l'accessoire. Vous voyez donc que les bâtiments dont elle se compose ne sauraient faire trop d'impression sur les sens.

Je causais tout récemment avec un homme assez âgé pour avoir vu, dans toute sa splendeur, la célèbre abbaye de Marmoutiers, fondée par le grand saint Martin, sur les bords de la Loire, à quelque distance seule-ment de la ville de Tours. « Monsieur, » me disait-il d'une voix profondément émue, « j'y allais fréquemment, car mon père était le médecin de la maison. Il y a bien longtemps déjà, je n'étais alors qu'un enfant, et pourtant tout est encore sous mes yeux comme si nous y étions en ce moment. Ouand on avait visité les cours, les escaliers, les dortoirs, les vestes salles, on se disait intérieurement : « Tout est grand icil » Mais quand, après cela, on entrait à la chapelle: à l'aspect de ce magnifique vaisseau et de toutes les splendeurs qu'il renfermait, à la vue de ces autels, de ces statues, de ces ta-bleaux, de tous ces objets sacrés où la beauté du travail surpassait encore la richesse de la matière, on était réellement terrassé d'admiration, et on se jetait involontairement à genoux pour adorer le Dieu de majesté qui y avait établi sa de-

A ne considérer même qu'au point de vue purement humain ces vastes et riches bâtiments qui se trouvaient autrefois, de distance en distance, au milieu de nos paisi-

bles campagnes, ne voyez-vous pas qu'ils pouvaient avoir encore de grands avantages? C'était un moyen de fournir du travail aux ouvriers, de leur faire prendre le goût et la connaissance des beaux-arts, de leur fournir des modèles à imiter dans de semblables constructions, ou dans d'autres moins importantes qu'ils avaient à faire ailleurs... Que dis-ie? c'était aussi le moven de les transformer eux-mêmes en quelque sorte, et de les élever quelquefois bien au-dessus de la position dans laquelle ils se trouvaient, sans aucune crainte d'orgueil pour leur propre cœur, ni de trouble pour la société. Les ouvriers qui sont venus travailler à l'abbaye y prennent, je suppose, après un séjour prolongé, le goût de la solitude et de la vie religieuse qu'on y mêne. Ils demandent dons à faire partie de la communauté. Ils y sont recus après une épreuve suffisante; et quand ils montrent des talents extraordinaires, co qui peut très-bien arriver, en de pareilles circonstances principalement, ils s'élèvent, et même rapidement, du rang le plus modeste aux dignités les plus élevées.

ARR

Abus, avex-vous dit encore, abus dans la conduite de ceux qui s'y trouvent, ou qui, étant censés s'y trouver, vont étaler ailleurs, comme l'abbé de cour, le scandale de leurs

mours !

C'est une infâme calomnie, puisque, comme nous l'avons montré de la manière la plus incontestable, l'abbaye est un moyen très-efficace de sanctification. Plusieurs y sont placés ou bien y entrent d'eux-mêmes sans vocation; mais ils ne peuvent manquer de sentir plus ou moins, à la longue, l'influence salutaire de la maison qu'ils habitent. Quant à ceux qui y restent sans en prendre l'esprit, ils ne sont qu'une exception d'après laquelle il n'est pas permis de juger de la majorité. Quant à ceux encore qui, étant censés s'y trouver, vont étaler ailleurs, comme l'abbé de cour, le scandale de leurs mœurs, ils sont une nouvelle preuve de ce que nous avons avancé plus haut, à savoir que l'abbaye est un lieu de sûreté dont ne sauraient s'éloigner ceux qui y sont appelés, sans danger grave pour eux comme pour les autres. Pourquoi l'abbé de cour, comme on dit, devient-il presque toujours ridicule, pour ne pas dire corrompu? précisément parce qu'il n'est plus qu'un être déplacé. Aussi y a-t-il contradiction, en quelque sorte, dans les termes mêmes dont on se sert pour le désigner: le pre-mier rappelant l'abnégation, la gravité et la régularité; le second, le plaisir, la légè-reté et souvent le désordre.

Abus par rapport à la religion, avez-vous

ajouté.

C'est encore une fausseté, puisque les abbayes sont tout à fait dans les intérêts de la religion. Vous me direz peut-être que les revenus de ces maisons religieuses étaient donnés autrefois en France, et le sont encore aujourd'hui, dans certains pays, par l'autorité civile, comme bénétices, à des personnes du monde. Mais, pourvu que la collation 33

de ces bénéfices soit bien faite, ce qui a lieu nécessairement quand les règles canoniques sont observées, il n'y a aucun mal à cela. C'est même encore un moyen de servir, admirablement quelquefois, les intérêts de la religion. Personne n'ignore, en effet, que ce fut avec la possession de ces sortes de bénéfices que les Bossuet, les Fénelon et tant d'autres se sont livrés en paix à des études approfondies qui ont jeté un éclat impérissable sur la religion comme sur la France.

### Abus par rapport à la société!

Nous avons vu, au contraire, que chaque abbaye est pour la société une source intarissable de bienfaits. Vous objecterez sans doute qu'elle doit attirer à soi les forces vives de la contrée où elle se trouve, et empêcher par là, en même temps, la population de prendre tout son développement. Mais, d'une part, ces forces vives qu'elle attire ne sont point perdues. Au contraire, on les voit là s'épurer et s'accroître, et prendre même rapidement une consistance durable qui aide ensuite la société à lutter avantageusement contre les agitations auxquelles elle est sans cesse exposée. Et puis, d'une autre part, estce qu'une population restreinte mais saine n'est pas infiniment préférable à une population trop nombreuse et nécessairement turbulente? L'expérience à toujours montré que, quand le vaisseau de l'état est excessivement chargé, il n'en est que plus exposé à sombrer.

### Abus par rapport à la famille !

L'abbaye en est, au contraire, le développement et l'extension, dans un sens spirituel et moral. Et n'allez pas nous objecter, non plus, que cette seconde famille enlève à l'autre une partie de ses membres et de ses richesses. Non, elle n'enlève rien! Elle reçoit seulement ce qui lui est offert, et qu'elle est en droit d'accepter, et ce qu'elle a reçu légitimement, elle le conserve avec le plus grand soin, et en tire tout le fruit désirable. Non, surtout, mille fois non, elle ne ravit jamais personne! Car on se donne à elle bien volontiers, et ceux qui se sont ainsi donnés

ont rarement lieu de se repentir de cette détermination, ni pour eux-mêmes, ni pour ceux qu'ils ont laissés dans le monde!

### Abus enfin par rapport aux individus!

Comment cela se pourrait-il, quand nous voyons l'abbaye contribuer si puissamment au bonheur de chacun, en cette vie et dans l'autre. Et qu'on ne nous représente pas encore qu'elle gêne la liberté individuelle. Oui! répondrions-nous, elle gêne beaucoup la hiberté, mais la liberté de mal faire. Heureuses chaînes donc! ponvons-nous nous écrier ici, heureuses chaînes qui éloignent du vice et attachent invinciblement à la vertu!

Nous avons donc eu raison de dire, en commençant, que, quand la révolution avait détruit toutes les abhayes en France, au lieu de faire un acte méritoire aux yeux de Dien et des hommes, elle avait commis, en cela comme en beaucoup d'autres choses, l'attentat le plus abominable.

Est-il bien vrai d'ailleurs qu'elle les ait détruites? Nous ne le pensons pas. Elle les a persécutées, dépouillées, abattues, pour un instant, si vous le voulez; mais détruites réellement1 cela ne paraît pas possible. In-hérentes, en quelque sorte, à l'essence même du catholicisme, elles sont comme lui impérissables, si ce n'est individuellement, du moins dans leur généralité. Aussi voyez ce qui est arrivé, aussitôt que le catholicisme, un instant proscrit parmi nous, a commencé à reparaître. Sur les débris de nos vieilles abbayes renversées, d'autres plus jeunes se sont élevées rapidement, comme on voit de verts rejetons pousser rapidement aussi sur les débris du chêne centenaire. Les nouvelles sont moins peuplées encore que n'étaient les premières, mais elles sont plus ferventes; elles sont moins riches, mais plus pures; on leur a enlevé leur croix d'or; mais elles out pris la croix de bois, et rappelez-vous, comme cela a été dit de l'épiscopat français, au commencement de la révolution, rappelez-vous que c'est la croix de bois qui a vaincu le monde en le régénérant.

### ABSOLUTION.

Objection. — Qu'ai-je besoin de votre absolution? — Il n'y a que Dieu qui puisse remettre les péchés. — C'est, d'ailleurs, une grande simplicité de croire que quelques paroles prononcées dans une langue qu'on n'entend plus, puissent changer l'état des âmes, et de rouges comme l'écarlate, qu'elles étaient peut-être, les rendre blanches comme la neige. — Gardez donc votre absolution pour vous, je vous le répète; quant à moi, je dormirai fort bien sans cela. — Elle n'est que pour un trop grand nombre une source de désordre, par la facilité avec laquelle elle remet les péchés.

Réponse. — Est-ce bien vrai ce que vous lites? Ne nous trompez-vous pas ; ne vous trompez-vous pas vous-même ? Est-ce là .

réellement l'état présent de votre âme? Vous êtes-vous toujours trouvé dans cet état; vous y trouverez-vons toujours? Ne ressemblez-vous pas à ce volcan épuisé qui dort trauquille aussi en ce moment, et à la surface duquel règnent peut-être l'abondance et la paix, mais qui bientôt va s'entr'ouvrir pour donner passage à la lave qui le dévore intérieurement? Et encore s'il n'y avait à craindre pour vous que de semblables malheurs qui durent quelques jours seulement, nous nous en consolerions volontiers, et nous vous laisserions dormir votre sommeil. Mais, âme immortelle! la lave du péché qui vous mine intérieurement vous entraînera tôt ou tard avec elle dans un abtme éternel. Réveillez-vous donc de votre assoupissement! Reconnaissez le danger auquel vous vous expo-

sez, et ayez recours promptement au seul moyen qui vous est donné de vous en préserver.

ABS

Ou'ai-je besoin de votre absolution? nous

disent quelques-uns.

Cette objection n'est pas sérieuse. Quoi l'il y a vingt ans, cinquante ans, quatre-vingts ans peut-être que vous vous trouvez sur la terre, et, pendant cette longue et difficile carrière, yous n'avez rien fait qui ait besoin d'absolution? Quoi! vous avez été conçu dans le péché, ce foyer de la concupiscence que vous avez apporté en venant au monde s'est développé depuis, comme un effrayant incendie, par tout ce qu'il a rencontré de propre à l'alimenter en vous et hors de vous, l'esprit vous trompe, la chair vous séduit, le démon vous aveugle, les mauvais conseils et les mauvais exemples vous obsèdent à chaque pas, et vous prétendez n'avoir pas besoin d'absolution? Quoi! tout la réclame ici-bas : l'anachorète au désert, le religieux dans sa cellule, le pénitent au sein de toutes les mortifications, l'apôtre dans l'accomplissement de sa divine mission, le martyr luimême au milieu des souffrances qu'il endure pour Jésus-Christ... et vous, dans le monde, au milieu des occupations terrestres, au sein du plaisir, dans le péché, dans le crime peutêtre, vous affirmez avec assurance que vous n'en avez point besoin? Evidemment, c'est une dérision. Je dis, moi, que vous en avez d'autant plus besoin que vous croyez n'en avoir pas besoin du tout. Il est évident, en effet, que votre vertu est d'autant plus fragile qu'elle manque de sa base essentielle : l'humilité; que vos fautes doivent être d'autant plus nombreuses et plus grandes que vous avez en vous la source la plus ordinaire du péché: l'orgueil; et que vous êtes exposé à des dangers d'autant plus redoutables, que vous avez sur les yeux un bandeau qui vous empêche de l'éviter et même de l'apercevoir : l'aveuglement.

Mais pourtant il n'y a que Dieu qui puisse

remettre les péchés.

Sans aucun doute. Et qui vous a jamais dit le contraire? Ce n'est point assurément à l'absolution des hommes que nous vous disons d'avoir recours, mais bien à l'absolution de Dieu. Lorsque Jésus-Christ se trouvait sur la terre au milieu des Juiss, on lui sit absolument la même objection. Il y répondit d'une manière simple et courte, et cependant bien convaincante.

Il y avait presque toujours à sa suite, comme vous le savez, une grande multitude de personnes qui avaient recours à sa toutepuissante assistance. Alors, comme aujourd'hui, les hommes étaient beaucoup plus préoccupés de leurs infirmités corporelles que de leurs maux spirituels. Un jour donc, on lui mit sous les yeux, avec de grandes démonstrations de foi, un paralytique étendu sur son lit. Voyant cette foi, lisous-nous dans l'Evangile que nous copions désormais textuellement, voyant cette foi, Jésus dit : Homme, vos péchés vous sont remis. «Homo, remittuntur peccata tua. » Et les scribes et les pharisiens

pensèrent en eux-mêmes : Quel est cet homme qui blasphème? qui peut remettre les péchés, si ce n'est Dieu? Mais Jésus, connaissant leurs pensées, répondit : Pourquoi pensezvous ainsi dans vos cœurs? quel est le plus facile de dire: Vos péchés vous sont remis, ou de dire : Levez-vous et marchez. Afin donc que vous sachiez que le Fils de l'homme a sur la terre le pouvoir de remettre les péchés: Je vous le commande, dit-il au paralytique, levez-vous, prenez votre lit, et re-tournez dans votre maison. Et, aussitôt, se levant en présence de tous, il prit le lit sur lequel il était couché, et s'en retourna, en louant le Seigneur. (Luc. v, 20-25.).
Ainsi, le Fils de l'homme avait incontes-

tablement sur la terre le pouvoir de remettre les péchés, et ce pouvoir n'était pas autre que celui de Dieu même. Or, le prêtre est le continuateur de la mission de Jésus sur la terre. Il a donc le pouvoir de remettre les péchés, et ce pouvoir n'est pas autre, non

plus, que celui de Dieu.

Est-il possible d'en douter, après avoir lu attentivement les saints livres? En cifet. nous y trouvons ces remarquables paroles de Jésus-Christ à ses apôtres, et, par conséquent, à tous leurs successeurs dans l'apostolat: En vérité, je vous le dis, tout ce que vous lierez sur la terre, sera lié dans le ciel, et tout ce que vous délierez sur la terre, sera délié dans le ciel. (Matth. xvIII, 18.) La même vérité se trouve exprimée, dans un autre endroit, avec plus de force encore, s'il est possible: Comme mon Père m'a envoyé, et moi aussi, je vous envoie, leur dit-il. Ayant prononcé ces mots, il souffla sur eux, et leur dit : Recevez le Saint-Esprit : les péchés seront remis à ceux à qui vous les remettrez, et ils seront retenus à ceux à qui vous les retiendrez. (Joan. xx, 21-23.) Pouvoir merveilleux et véritablement divin, par suite de quoi les péchés, fussent-ils rouges comme l'écarlate, deviennent blancs comme la neige ! pour me servir des propres paroles du prophète Isaïe. (Isu. 1, 18.)

Vous me direz peut-être: Jésus-Christ a prouvé qu'il avait réellement le pouvoir de remettre les péchés par tous les prodiges qu'il opérait; et le prêtre, comment le

prouve t-il?

Il le prouve en montrant qu'il est le continuateur de la mission de Jésus sur la terre. laquelle mission eût été, sans cela, de peu d'utilité, et même comme non avenue, ce que personne ne peut supposer.

Il le prouve par les miracles sans nombre opérés depuis plus de dix-huit cents ans en faveur du christianisme, dont il est le ministre.

Il le prouve par le prodige toujours subsistant de la conservation, ou, pour mieux dire, de la continuelle propagation de cette religion qu'il est chargé d'annoncer à la terre, et du sein de laquelle sort partout, comme cela se remarquait de Jésus luimême, une vertu divine propre à guérir les hommes. Et virtus Domini erat ad sa-nandum eos. (Luc. v, 17.) Ne remarquezvous pas que l'humanité, en dehors du

38

37

nuels bienfaits de la propagation, de la conservation, je dirai même de la restauration des êtres. Par qui sont-ils distribués, non-seulement, à l'homme, mais à tout ce qui fait partie de la création? Par Dieu luimême? Non, car, quand il le fait immédiatement, c'est une dérogation aux lois de la nature qui s'appelle miracle. Il se sert ordinairement pour cela de l'intermédiaire des autres créatures, de celles mêmes qui semblent les moins propres à remplir ce divin ministère.

C'est cependant, avez-vous dit, une grande simplicité de croire que quelques paroles prononcées dans une langue qu'on n'entend plus, puissent changer l'état des âmes et de rouges comme l'écarlate, qu'elles étaient peut être, les rendre blan-

ches comme la neige.

christianisme, n'est guère qu'un pauvre paralytique, si je puis m'exprimer de la sorte, étendu sur la terre, comme sur un lit de souffrance. Quand ce paralytique s'approche de la religion de Jésus-Christ avec les dispositions convenables, pour obtenir la guérison de ses infirmités: Homme, lui est-il dit aussitot, vos péchés vous sont remis. Les scribes et les pharisiens s'en scandalisent ou feignent de s'en scandaliser encore, en disant : C'est un blasphème. Qui a le pouvoir de remettre les péchés, si ce n'est Dieu? Mais le christianisme reprend : Quel est le plus sacile de dire: Vos péchés vous sont re-mis; ou de dire: Levez-vous, et marchez. Or, afin que vous sachiez que le Fils de l'homme a le pouvoir sur la terre de remettre les péchés, non-seulement par lui-même mais encore par ses délégués, je vous l'ordonne, dit-il au parslytique, levez-vous et snarchez. Au souffie bienfaisant de cette divine parole, l'homme se sent guéri de toutes ses infirmités morales, et quelquefois même de ses infirmités physiques, il se lève aussitot, et, brisant les liens qui le retenaient captif, il monte au ciel, sa demeure véritable, en glorifiant le Seigneur.

Voilà ce qui n'a cessé de s'accomplir depuis plus de dix-huit cents ans et qui ne cesse de s'accomplir encore, chaque jour, aux yeux de tous, et. en présence de cette toute-puissante bienfaisance de la part de la religion, si je puis m'exprimer de la sorte, vous vous étonnez que le ministre de cette religion ait le pouvoir de remettre les péchés? c'est par trop de naïveté. Pourquoi donc vous étonner que Dieu ait donné un tel pouvoir aux hommes spécialement chargés de son œuvre sur la terre? n'est-il pas tout-puissant? n'est-il pas le maître absolu de ses dons? ne peut-il les distribuer à chacun de nous comme îl l'entend! C'est votre faible intelligence qui ne craint point de tracer le cercle dans lequel doivent agir, selon vous, et la puissance et la honté de votre Dieu! Ne remarquez-vous pas que cette délégation du pouvoir divin entre les mains de l'homme est une des plus grandes preuves de sa bienveillance à noire égard? li a vu, en effet, combien nons étions faiiles, coupables même quelquefois, à com-Lien de dangers nous étions tous exposés chaque jour, combien nous avions besoin de commisération et d'indulgence, et, au lieu de nous appeler au pied du trône de son infinie Majesté, pour recevoir l'absolution de nos fautes, il a bien voulu nous renvoyer devant des hommes faibles comme nous, et quelquefois encore plus que nous, exposés aux mêmes dangers, ayant besoin de la même commisération et de la même induigence.

Vous vous étonnez de la délégation du pouvoir de Dieu pour la distribution de ses dons les plus précieux l Mais, n'est-ce pas, je vous prie de le remarquer, n'est-ce pas le tait le plus commun et en même temps le plus frappant peut-être, non-seulement, dans la religion, mais encore dans la nature. Voyez ces grands, ces universels et conti-

Pourquoi cela, puisque rien n'est impossible à Dieu, et qu'il aime même, comme dit l'Ecriture (1 Cor. 1, 27), à se servir des moyens les plus simples pour arriver à ses fins. C'est ce que nous vous rappelions tout à l'heure. Mais ne le saviez-vous pas déjà? Ne l'aviez-vous pas entendu dire bien des fois? Ne l'aviez-vous pas remarqué vous-mêmes? Quant à ce qui nous occupe en ce moment d'une manière particulière, je veux dire quant à la puissance intrinsèque de la parole, et nonseulement de la parole diviné mais de la parole en général, c'est un fait incontestable que doit reconnaître, tout en l'admirant, celui qui sait refléchir. La parole, en effet, ce n'est point un vain son, de l'air agité, comme quelques-uns pourraient se l'imaginer faussement, ce n'est là que son extérieur, son enveloppe matérielle. La parole en elle-même, c'est nous, notre moi reproduit, manifesté, et nous avons là sans doute une ombre de ce grand mystère qui nous représente l'Etre infini se reproduisant lui-même tout entier dans son Verbe, sa parole intérieure. Mais ne nous élevons point si haut en ce moment, la parole en elle-même, ai-je dit, e'est notre être, notre moi reproduit et manifesté, c'est du moins, la reproduction et la manifestation de ce qu'il y a en nous de plus énergique et de plus fort, la volonté. Et voilà pourquoi tant d'effets merveilleux sont dus à la plus simple parole. C'est elle qui éclaire, persuade, change, commande, pardonne... Voyez : le général dit quelques mots, et à sa parole, mille guerriers frémissants s'élancent à l'assaut ou restent dans la plus complète immobilité. Un homme est condamné à mort. Que dis-je l ce n'est point sur un individu seulement que porte la condamnation, c'est sur une ville, sur des contrées entières. Tout est dans une tristesse profonde, dans la désolation la plus grande. Quelques mots de pardon sortent de la bouche de celui qui se trouve en ce moment dépositaire de l'autorité, et aussitôt tout change complétement, la tristesse fait place à la joie, et aux cris de désolation succèdent des chants d'allégresse.

Et si telle est la puissance de la parole humaine, que dirons-nous de la parole divine? C'est par elle que furent tirés du néaut ces

êtres innombrables, immenses, dont se compose la création. Dieu a dit, et tout a été fait; il a ordonné, et tout a été créé. « Dixit et facta sunt; ipse mandavit et creata sunt.» (Psal. xxxII, 9.) C'est de la même manière que le Verbe incarné, étant venu sur cette terre qu'il avait lui-même créée, a opéré presque tous les miracles que les hommes sollicitaient de sa toute-puissance et de son infinie bonté. Nous venons de voir comment il a guéri le paralytique. C'est ordinairement ainsi qu'il procède. Un lépreux est venu se jeter à ses pieds en lui disant : Seigneur, si vous le voulez, vous pouvez me guérir. Et étendant la main sur lui, à peu près comme le prêtre sur le pécheur qui est venu aussi se jeter à ses pieds : Je le veux, lui dit-il, soyez guéri! Et aussitot la lèpre fut guérie. (Matth. viii, 2, 3.) Il y a quatre jours que Lazare, celui qu'il aimait, est dans le tombeau. Jésus s'est rendu avec empressement auprès de lui, à la sollicitation de Marthe et de Marie. Son divin cour est ému jusqu'aux larmes en le voyant: azare, cria-t-il à haute voix, sortez du tombeau! Et le mort sortit, ayant encore les liens aux pieds et aux mains et le visage couvert d'un suaire. (Joan. x1, 43, 44.)

ARS

On ne doit point trouver étonnant, après tout ce que nous venons de dire, que les paroles prononcées par le prêtre, au nom du Seigneur, remettent les péchés et changent l'état des âmes de manière à les rendre blanches comme la neige, de rouges comme l'écarlate qu'elles étaient peut-être précédemment. Et ne nous objectez point que ces paroles sont prononcées dans une langue qui n'est

plus entendue communément.

Il y a assurément dans l'emploi d'une langue morte pour l'exercice du saint ministère une difficulté sérieuse que nous aurons à discuter ailleurs. Disons seulement, en passant, que l'observation qui nous est présentée ici ne saurait faire sur nous aucune impression. Est-ce que Lazare, depuis quatre jours au tombeau, pouvait entendre la parole du Sauveur qui le rappelait à la vie? Est-ce que le néant, c'est-à-dire ce qui n'est pas, pouvait entendre les paroles du Créateur appelant successivement à la vie les différents êtres dont se compose la création? Il est aisé de comprendre, en effet, que le son matériel des mots ne saurait absolument rien ajouter ni ôter à leur valeur intrinsèque, qui vient de la volonté qu'ils expriment. Quant à leur valeur extrinsèque, si je puis m'exprimer de la sorte, je veux dire quant à la valeur qu'ils peuvent avoir par l'effet qu'ils produisent sur ceux qui les entendent, je soutiens qu'un idiome éteint, une langue morte, par ce cachet antique et mystérieux qui lui est propre, n'en convient que mieux au cas dont il s'agit. Voilà pourquoi aussi, sans doute, quand un magistrat est chargé, de la part du souverain, de notifier à quelque grand coupable une commutation de peine ou sa grâce entière, il se sert ordinairement d'une formule inusitée ailleurs, qui n'est guère mieux comprise du vulgaire que ne l'est la sentence d'absolution pronoucée

ARS par le prêtre, dans une langue qu'on n'entend plus.

Quelle que soit, du reste, la vertu communiquée, intrinsèquement, par Notre-Seigneur Jésus-Christ, à cette sentence de grâce, cela ne suppose pas que l'âme doive rester complétement inactive. Au contraire, plus la faveur est grande, incompréhensible, et plus nous devons faire d'efforts pour nous en rendre dignes d'abord, autant que cela est possible, et ensuite pour en témoigner notre reconnaissance à celui qui veut bien nous l'accorder. Dieu nous a créés sans nous évidemment, puisque n'existant point encere, nous ne pouvions agir; mais il ne nous sauvera point sans nous. Il ne le veut pas, il ne le peut pas malgré sa toute-puissance, si je puis m'exprimer de la sorte. Il ne le veut pas, parce que nous ayant créés libres, il doit vouloir nous laisser la liberté en cela comme en toute antre chose. Il ne le peut pas, ai-je dit encore, parce que ce serait

le bien, ou, pour me servir de vos expressions, que le rouge, restant rouge, devint

faire que le mal, restant toujours mal, devint

le blanc, ce qui est absurde.

O pécheur ingrat non moins qu'aveugle i ne dites donc point : Je ne veux paint de votre absolution, qui ne peut, en effaçant mes péchés, changer l'état de mon âme. Faites, de votre côté, tout ce qui dépendra de vous pour le changer, cet état malheureux. Vous ne pouvez briser seul les liens qui vous retiennent captif; mais, du moins, essayez de les briser. Vous ne pouvez de vons-même sortir du tombeau dans lequel vous êtes enseveli depuis longtemps déjà peut-être; mais, je vous le répète, essayez du moins d'en sortir. Appelez le Seigneur à votre aide par vos prières et celles des autres; élevez-vous vers lui par le repentir, par l'amour, par la pratique de toutes les bonnes œuvres. Puis, quand le représentant de Jésus sur la terre vous verra suffisamment disposé, il prononcera sur vous les saintes paroles de l'absolution qui vous remettront réellement tous vos péchés.

Et c'est alors seulement que, selon l'avis qui vous en aura été donné par le prêtre, au nom de Dieu, vous pourrez vous rétirer en paix, quelle qu'ait été votre conduite passée. Autrement, quoi que vous puissicz dire, quels que fussent votre aveuglement ou votre confiance, vous vivriez dans une inquiétude continuelle; surtout si vous aviez le malheur de commettre quelque faute grave, ce qui arrive à tant de personnes sur la terre. Comment donc, en effet, pourriez-vous savoir, sans cela, que Dieu vous a pardonné vos péchés? - Par vous-même? — Mais personne ne peut savoir s'il est di-gne d'amour ou de haine. Je dirai même que plus nous avons de vertu, plus doit être grande en nous l'humilité qui en est la base, que la confiance en nous-même doit diminuer à proportion que notre humilité augmente. Il nous faut donc absolument, pour rétablir en nous cette douce et sainte consiance ébranlée, sinon même détruite complétement par le péché, il nous faut, dis-je, une marque, un signe extérieur, authentique, et, pour plus de sûreté encore, un signe divin : ce qu'est réellement pour nous

l'absolution donnée par le prêtre.

Oui I je ne crains pas de l'affirmer ici, et, en cela, j'ai pour moi le témoignage de la foi, de la raison, de l'expérience générale, ce n'est point l'homme qui peut se dire à lui-même que ses péchés lui sont remis. Celui-là seul le peut qui a reçu de Dieu le pouvoir de nous juger et de nous pardonner. Fussiez-vous un autre David, vous ne pouvez, après vos fautes, aller reprendre le cours ordinaire de votre vie, et chanter, de nouveau, avec confiance, les miséricordes divines, si un autre Nathan ne vous a dit au nom du Ciel: Le Seigneur vous a remis votre péché, vous ne mourrez point. (Il Reg. XII, 13.) Fussiez-vous un autre Siméon, c'est uniquement quand les miséricordes les plus abondantes du ciel auront coulé sur vous, quand vous aurez reçu vous-même ou vous serez rendu digne de recevoir et de bénir le Sauveur dans son temple; c'est, dis-je, alors uniquement que vous pourrez entonner comme lui ce centique : Laissez maintenant, 8 mon Dieu! votre serviteur s'en aller en paix, selon votre parole: « Nune dimittis serrum tuum, Domine, secundum verbum tuum, in pace. » (Luc. 11, 29.)

De là cette surabondance de consolations que l'homme trouve encore, malgré ses misères, au sein de la religion catholique. Nos frères séparés s'en sont privés, quand ils ont méconnu le pouvoir d'absoudre laissé par Jésus-Christ à son Eglise. Mais aujourd'hui, sur cet article comme sur d'autres non moins importants, ils tendent à se rapprocher de nous. Dans une réunion tenue à Dresde, et dans laquelle se trouvaient des Luthériens de Saxe, de Bavière, du Wurtemberg, de Hanovre, des deux Mecklembourg, voici ce qui a été décidé positive-

ment:

« La confession privée et l'absolution sont nécessaires pour la rémission des péchés. La confession ayant pour but l'absolution, celle-ci doit être le centre auquel tout se rapporte, car elle renferme le pouvoir de sanctifier les âmes... »

Telle est du reste la formule d'absolution que le pasteur, suivant ce qui a encore été décidé, doit prononcer, la main droite étendue sur le pénitent. Nous la rapportons ici à cause de sa ressemblance avec celle qui esten usage dans l'Eglise catholique, et aussi parce qu'elle confirme en partie ce que nous avons dit précédemment.

Le Seigneur tout-puissant a eu pitié de toi, et moi, fort du commandement de Jésus-Christ, et en qualité de son ministre, je t'absous de tous tes péchés au nom du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit. Amen. Vas en paix.

Et ce n'est pas le protestant seulement qui comprend aujourd'hui qu'il n'y a, pour le pécheur, ni pardon ni paix à espérer sans l'efficacité de la divine absolution; l'impie blaspiémateur, celui-là même qui aura ré-

pété bien des fois peut-être les paroles auxquelles nous répondons, le comprend également. En quelque lieu qu'il aille, à quelque occupation qu'il s'attache, il sent toujours le lourd fardeau de ses fautes peser sur sa conscience. Il le sent dans ses prières, à la maison du Seigneur, au pied des autels, pendant l'accusation même de ces fautes... O prodige laussitôt que le pasteur véritable, non pas celui qui a reçu le droit de grâce à Dresde, ou dans quelque autre ville semblable, mais celui qui, par une succession ininterrompue de ministres de la religion descendant de Jésus-Christ jusqu'à nous, le tient de l'auteur de toute sainteté; aussitôt, dis-je, que celui auquel Dieu lui-même l'envoie, comme Paul à Ananie, a prononcé sur lui les paroles sacramentelles : Je vous absous de vos péchés, au nom du Père, et du Fils. et du Saint-Esprit. Ainsi soit-il! - In nomine Patris, et Filii, et Spiritus sancti. Amen!—Il sent son péché s'esfacer à ce sousse hiensaisant de la divine miséricorde. et comme les apôtres Pierre et Paul, quoique dans une sphère beaucoup moins élevée, il est tout disposé à aller aussitôt travailler avec ardeur à sa propre sanctification et à la sanctification de ses frères.

ABS

Ainsi l'absolution est l'unique moyen de rétablir dans l'âme humaine la tranquillité qui en a été bannie par le péché. Ce n'est pas à dire pour cela cependant, comme quel-ques-uns l'ont imaginé, que ce soit, pour un grand nombre, une source de désordre, par la facilité avec laquelle elle remet nos fautes.

« O malheureux! » s'écrie à ce sujet le R. P. Ventura (La Confession sacramentelle): « vous ne savez donc pas, ce que chez nous savent même les enfants qui ont suivi le catéchisme, que l'absolution n'est accordée au repentir du passé qu'en tant qu'il est accom-pagné du propos d'un véritable amendement dans l'avenir; que nos prêtres prennent un soin tout particulier à s'assurer d'avance de ces dispositions du pénitent, et qu'au moindre doute qu'elles lui marquent, ils lui suspendent l'absolution pendant des mois et même des années? Vous ne savez donc pas que c'est précisément la certitude que l'on a chez nous que le prêtre ne saurait oublier son devoir, et que sur ce point il n'y a point de transaction à faire, d'indulgence à attendre. qui éloigne du tribunal de la pénitence coux qui ne sont pas décidés à rompre pour toujours avec leurs désordres? Si vous ne savez rien de tout cela, pourquoi vous permettezvous donc de condamner avec tant de légèreté et d'insolence ce que vous ne connais-sez pas? Et si vous le savez, et failes semblant de l'ignorer, vous êtes donc des calomniateurs effrontés, dignes de tous les anathèmes que le Fils de Dieu a prononcés contre le pharisaïsme juif, qui s'efforçait d'égarer, de tromper le peuple au moyen du mensonge et de l'imposture.

« Bien plus encore. Chez nous, ceux qui se confessent ne le savent que trop, l'absolution n'est accordée qu'au sacrifice que l'âme fait de sa pudeur naturelle par l'aveu entier,

sincère de toutes ses fautes, même les plus honteuses, au courage qui a brisé déjà des liaisons coupables, qui a déjà renoncé à des habitudes invétérées, qui a rétracté la ca-lomnie, qui a rendu le bien d'autrui, qui a réparé tout scandale, qui s'est débarrassé de toute occasion prochaine, volontaire, du péché. Ce sont des préliminaires indispensables, dont ni l'évêque, ni le Pape lui-même no peuvent affranchir le repentir, et qui en sont les conditions essentielles et la preuve. Or, si la confiance dans l'absolution qui dans l'Exlise catholique n'est accordée qu'à des conditions si dures, si sévères, si répugnantes à l'amour-propre et aux passions, est un appăt, un encouragement pour le crime; qu'en sera-t-il de la confiance dans l'absolution que, dans les communions protestantes, on est sur de recevoir, tous les dimanches, en inclinant simplement la tête, en grimacant le repentir de s'être mal conduit par le passé, et en formant une résolution vague d'être plus sage pour l'avenir, sans être obligé, du reste, de rien avouer en particulier, de rien faire de difficile, de rien promettre de sérieux; sans avoir à subir aucune pénitence, sans s'imposer aucun sacrifice, sans prendre aucun engagement? N'est-ce pas, au contraire, la confiance dans une pareille absolution qui serait évidemment nonseulement un encouragement, mais une

prime pour le désordre, si la conscience des pécheurs pouvait jamais croire à son efficacité? En entendant donc ces déclamations furibondes des prédicants de l'erreur contre la plus sainte, la plus auguste, la plus utile, la plus précieuse des fonctions des ministres de la vérité, on ne peut s'empêcher de s'écrier: Voyez comme la haine est aveugle, comme les préjugés déraisonnent, comme l'erreur calomnie, comme l'iniquité ment à elle - même: Mentita est iniquitas sibil » (Psal. xxvi, 12.)

Quant aux incrédules, la réponse est plus facile encore, ajouterons-nous ici. Car si la confiance dans l'absolution catholique, dans cette absolution qui doit être accompagnée, comme nous venons de le dire, de la contrition, de la confession et de la satisfaction, pour avoir de la valeur, est pour un grand nombre une source de désordre, par la facilité avec laquelle elle remet les péchés, que sera-ce donc de la confiance, ou plutôt de l'insouciance qui reposerait, selon vous, sur l'absence de toute croyance, par suite de quoi l'homme pécheur, et même très-grand pécheur, après s'être abandonné aux passions les plus grands crimes, irait, comme la brute, s'étendre de lassitude, et dormir son sommeil?

### ABSOLUTISME.

Objections.—C'est aussi clair que le jour, la religion catholique a teujours été et est encore aujourd'hui favorable à l'absolutisme. — Rappelez-vous le moyen âge. Voyez l'Italie, l'Espagne, l'Autriche... Ge sont là les objets de son amour, ses œuvres en quelque sorte. — Cette sympathie de la religion catholique pour l'absolutisme ne doit point nous surprendre, puisque le gouvernement de sonchef, tant sous le rapport temporel que sous le rapport spirituel, est le plus absolu de tous les gouvernements. — Voilà pourquoi sans doute tous les peuples s'en éloignent de plus en plus. chaque jour, ainsi que ceux qui cherchent avant tout les intérêts des peuples.

Réponse.-Tout cela est faux. Il n'y a rien, absolument rien ici qui ne soit d'une complète fausseté. La religion catholique ne veut qu'une chose sur la terre: la sanctification des Ames. C'est là sa mission, son grand but, son but unique, celui vers lequel se portent toutes ses sympathies, tous ses efforts. Elle vient du ciel, et elle y retourne, conduisant devant elle toutes les âmes dont elle peut faire la conquête. Quant au monde, elle l'abandonne, comme Dieu, aux disputes des hommes (Eccle. 111, 11), cherchant à tirer de ces disputes même tout le bien qu'elle peut pour la sanctification des Ames. Lorsqu'elle vient à s'établir dans une contrée, que le que soit la forme du gouvernement, qu'il soit absolu, constitutionnel ou démocratique, elle le respecte et ne tarde pas à s'y attacher,

comme au principe de l'ordre. Si cette forme de gouvernement change pour une cause quelconque, elle est la première à s'en affliger, parce qu'un tel changement ne se fait jamais sans de grands malheurs et quelque. fois sans de grands crimes, et pourtant elle a soin de se tenir en dehors du débat, suivant l'impulsion qui lui est donnée dès le commencement, puis, lorsque la transformation s'est accomplie, elle respecte le nouveau gouvernement comme l'ancien, et elle finit aussi par s'y attacher comme au principe actuel de l'ordre. Car, pour rappeler ici la pensée, aussi juste que belle, tout récem-ment émise par un homme d'Etat illustre, la religion catholique est la plus grande école de respect qu'il y ait au monde et, j'ajouterai même, d'obéissance.

Si quelques faits se trouvent en opposition avec ee que neus venons de dire, c'est la faute des hommes et non de la religion ellemême, qu'il ne faut juger que par ses principes, par la généralité de ses membres, ou par ceux qui l'ont établie ou sont chargés de la régir, au nom de son divin fondateur.

Ecoutons Jésus-Christ: Rendez donc à César ce qui est à César (Luc. xx, 25), répond-il à ceux qui viennent lui demander s'il faut payer l'impôt. César ici, c'est la personnification du gouvernement temporel. Quand il est conduit, comme un malfaiteur, au tribunal du lâche gouverneur qui bientôt va le livrer à ses ennemis pour être crucifié, il s'incline encore avec respect devant cet iadigne représentant de l'autorité:

37

christianisme, n'est guère qu'un pativre paralytique, si je puis m'exprimer de la sorte, étendu sur la terre, comme sur un lit de souffrance. Quand ce paralytique s'ap-proche de la religion de Jésus-Christ avec les dispositions convenables, pour obtenir la guérison de ses infirmités: Homme, lui est-il dit aussitot, vos péchés vous sont remis. Les scribes et les pharisiens s'en scandali-sent ou feignent de s'en scandaliser encore, en disant : C'est un blasphème. Qui a le pouvoir de remettre les péchés, si ce n'est Dieu? Mais le christianisme reprend : Quel est le plus facile de dire: Vos péchés vous sont remis; ou de dire: Levez-vous, et marchez. Or afin que vous sachiez que le Fils de l'homme a le pouvoir sur la terre de remettre les péchés, non-seulement par lui-même mais encore par ses délégués, je vous l'ordonne, dit-il au paralytique, levez-vous et marches. Au souffle bienfaisant de cette divine parole, l'homme se sent guéri de toutes ses infirmités morales, et quelquefois même de ses infirmités physiques, il se lève aussi-tôt, et, brisant les liens qui le retenaient captif, il monte au ciel, sa demeure vérita-

ble, en glorifiant le Seigneur. Voilà ce qui n'a cessé de s'accomplir depuis plus de dix-huit cents ans et qui ne cesse de s'accomplir encore, chaque jour, aux yeux de tous, et. en présence de cette toute-puissante bienfaisance de la part de la religion, si je puis m'exprimer de la sorte, vous vous étonnez que le ministre de cette religion ait le pouvoir de remettre les péchés? c'est par trop de naïveté. Pourquoi donc vous étonner que Dieu ait donné un tel pouvoir aux hommes spécialement chargés de son œuvre sur la terre? n'est-il pas tout-puissant? n'est-il pas le maître absolu de ses dons? ne peut-il les distribuer à chacun de nous comme îl l'entend! C'est votre faible intelligence qui ne craint point de tracer le cercle dans lequel doivent agir, selon vous, et la puissance et la bonté de votre Dieu! Ne remarquez-vous pas que cette délégation du pouvoir divin entre les mains de l'homme est une des plus grandes preuves de sa bienveillance à noire égard? Il a vu, en effet, combien nous étions feibles, coupables même quelquefois, à com-bien de dangers nous étions tous exposés chaque jour, combien nous avions besoin de commisération et d'indulgence, et, au lieu de nous appeler au pied du trône de son infinie Majesté, pour recevoir l'absolution de nos fautes, il a bien voulu nous renvoyer devant des hommes faibles comme nous, et quelquefois encore plus que nous, exposés aux mêmes dangers, ayant besoin de la même commisération et de la même induigence.

Vous vous étonnez de la délégation du pouvoir de Dieu pour la distribution de ses dons les plus précieux ! Mais, n'est-ce pas, je vous prie de le remarquer, n'est-ce pas le tait le plus commun et en même temps le plus frappant peut-être, non-seulement, dans la religion, mais encore dans la nature. Voyez ces grands, ces universels et conti-

nuels bienfaits de la propagation, de la conservation, je dirai même de la restauration des êtres. Par qui sont-ils distribués, non-seulement, à l'homme, mais à tout ce qui fait partie de la création? Par Dieu luimême? Non, car, quand il le fait immédia-tement, c'est une dérogation aux lois de la nature qui s'appelle miracle. Il se sert ordinairement pour cela de l'intermédiaire des autres créatures, de celles mêmes qui semblent les moins propres à remplir ce divin ministère.

C'est cependant, avez-vous dit, une grande simplicité de croire que quelques paroles prononcées dans une langue qu'on n'entend plus, puissent changer l'état des âmes et de rouges comme l'écarlate, qu'elles étaient peut être, les rendre blan-

ches comme la neige.

Pourquoi cela, puisque rien n'est impossible à Dieu, et qu'il aime même, comme dit l'Ecriture (1 Cor. 1, 27), à se servir des moyens les plus simples pour arriver à ses fins. C'est ce que nous vous rappelions tout à l'heure. Mais ne le saviez-vous pas déjà? Ne l'aviez-vous pas entendu dire bien des fois? Ne l'aviez-vous pas remarqué vous-mêmes? Quant à ce qui nous occupe en ce moment d'une manière particulière, je veux dire quantà la puissance intrinsèque de la parole, et nonseulement de la parole diviné mais de la parole en général, c'est un fait incontestable que doit reconnaître, tout en l'admirant, ce-lui qui sait refléchir. La parole, en effet, ce n'est point un vain son, de l'air agité, comme quelques-uns pourraient se l'imaginer faussement, ce n'est là que son extérieur, son enveloppe matérielle. La parole en elle-même, c'est nous, notre moi reproduit, manifesté, et nous avons là sans doute une ombre de ce grand mystère qui nous représente l'Etre infini se reproduisant lui-même tout entier dans son Verbe, sa parole intérieure. Mais ne nous élevons point si haut en ce moment, la parole en elle-même, ai-je dit, e'est notre être, notre moi reproduit et nianifesté, c'est du moins, la reproduction et la manifestation de ce qu'il y a en nous de plus énergique et de plus fort, la volonté. Et voilà pourquoi tant d'effets merveilleux sont dus à la plus simple parole. C'est elle qui éclaire, persuade, change, commande, pardonne... Voyez : le général dit quelques mots, et à sa parole, mille guerriers frémissants s'élancent à l'assaut ou restent dans la plus complète immobilité. Un homme est condamné à mort. Que dis-je l ce n'est point sur un individu seulement que porte la condamnation, c'est sur une ville, sur des contrées entières. Tout est dans une tristesse profonde, dans la désolation la plus grande. Quelques mots de pardon sortent de la bouche de celui qui se trouve en ce moment dépositaire de l'autorité, et aussitôt tout change complétement, la tristesse fait place à la joie, et aux cris de désolation succèdent des chants d'allégresse.

Et si telle est la puissance de la parole humaine, que dirons-nous de la parole divine? C'est par elle que furent tirés du néaut ces saint, il savait unir la plus téméraire bra-voure; c'était à la fois le meilleur chevalier et le meilleur chrétien de France : on le vit à Taillebourg et à la Massoure. C'est qu'il pouvait combattre et mourir sans crainte. celui qui avait fait avec la justice de Dieu et des hommes un pacte inviolable; qui savait, pour lui rester fidèle, être sévère contre son propre frère; qui n'avait pas rougi, avant de s'embarquer pour la croisade, d'envoyer par tout son royaume des moines mendiants, charges de s'informer auprès des plus pauvres gens s'il leur avait été fait quelque tort au nom du roi, et de le réparer aussitôt à ses dépens. Aussi, comme s'il eût été une sorte d'incarnation de l'équité suprême, il est choisi pour arbitre dans tous les grands procès de son temps, entre le Pape et l'empereur, entre les barons d'Angleterre et leur roi; captif et enchaîné par les infidèles, c'est encore lui qu'ils prennent pour juge. Poussé deux fois par l'amour du Christ sur la plage barbare, après la captivité il y trouve la mort: c'était une sorte de martyre, le seul qui fût à sa portée, et le seul trépas digne de lui. Sur son lit de mort, il dicte à son fils ses mémorables instructions, les plus belles paroles qui soient jamais sorties de la bou-che d'un roi. Avant de rendre le dernier soupir, on l'entend murmurer à voix basse : « O Jérusalem ! Jérusalem ! » Etait-ce à celle du ciel ou à celle de la terre qu'il adressait ce regret ou cet espoir sublime? Il n'avait point voulu entrer dans celle-ci par traité et sans son armée, de peur que son exemple n'autorisat les autres rois chrétiens à faire de même. Ils firent mieux: pas un n'y alla après lui. Il fut le dernier des rois croisés, des rois vraiment chrétiens: il en avait été le plus grand. Il nous a laissé deux monuments, son oratoire et son tombeau, la Sainte-Chapelle et Saint-Denis, tous deux purs, simples, élancés vers le ciel comme lui-même. Il en a laissé un plus beau et plus immortel encore dans la mémoire du peuple, le chêne de Vincennes.» (De Monta-LEMBERT, Introduct. à l'Histoire de sainte Elisabeth.)

Il y eut dans le cours du moyen âge une infinité d'autres figures qui, sans avoir avec celle-ci une ressemblance parfaite, eurent du moins beaucoup de ses traits. Ce sont là véritablement les œuvres de la religion catholique, les objets de son amour. Quant à l'absolutisme, et surtout quant à cet absolutisme injuste, débauché, cruel, qu'on vit régner trop longtemps, ah ! non-seulement la religion catholique ne l'a produit, ni aimé, mais elle l'a condamné, anathématisé, combattu avec une ardeur qu'il serait difficile d'excuser aujourd'hui si les pontifes qui la circonstance représentaient en pareille n'eussent dû être considérés comme les défenseurs des peuples, les arbitres des rois, les conservateurs inflexibles de la justice et de l'ordre en Europe, plutôt que comme les successeurs du doux Jésus, chargés de répéter à toute la terre ses paroles de bénédiction et d'amour.

Ce que je viens de dire du moyen âge, je puis le dire également de l'Italie, de l'Espagne, de l'Autriche... Ce que la religion catholique a produit dans ces lieux, ce qu'elle y aime, c'est la foi, ce sont toutes les vertus qui découlent de cette source divine. Quant à l'absolutisme qu'on peut y voir régner, ce n'est point son œuvre. Là comme ailleurs, il doit être le produit du temps, des lieux, des personnes, de mille événements qui ne tiennent point du tout ou ne tiennent qu'indirectement du moins à la religion. Il nous a semblé encore que des peuples vieillis, même au sein de la gloire, ou composés de fractions disparates, ont besoin d'une main plus ferme pour les conduire. Quoi qu'il en soit, je le répète, l'absolutisme ne saurait être considéré, là pas plus qu'ailleurs, comme l'œuvre propre de la religion catholique ou l'objet de ses particulières affections. Elle ne peut, bien entendu, lui refuser ses sympathies, tant qu'elle le voit s'y montrer favorable à la gloire de Dieu ou au bien de l'humanité; mais quand elle le voit devenir, là aussi, injusie, débauché, cruel, elle s'en sépare aussitôt et s'en tient nécessairement éloignée, comme le bien est éloigné du mal,

le vice de la vertu, le ciel de l'enfer.
Cette sympathie de la religion catholique
pour l'absolutisme ne doit point nous surprendre, avez-vous dit, puisque le gouvernement de son chef, tant sous le rapport spirituel que sous le rapport temporel, est le
plus absolu de tous les gouvernements.

plus absolu de tous les gouvernements.

Dites plutôt que, sous le rapport spirituel principalement, c'est le moins absolu de tous les gouvernements, dans le sens ordinaire du mot; je veux dire qu'il n'y a point de gouverne soit moins abandonnée à elle-même; j'ajouterai même, sans craindre d'être démenti par aucun de ceux qui se font une juste idée du catholicisme, qu'il n'y en a point et qu'il n'y en aura jamais. En effet, le gouvernement spirituel de l'Eglise, à quelque époque que vous puissiez le considérer, ce n'est point précisément le gouvernement de tel ou tel Pontife en particulier, ou ce n'est du moins son gouvernement que quant à la forme; quant au fond, c'est le gouvernement de Pierre, toujours enseignant par la bouche de ses successeurs, et le gouvernement de Pierre est le gouvernement de Jésus-Christ, dont il est le vicaire perpétuel dans cette série ininterrompue de Pontifes qui ont occupé depuis l'établissement de l'Eglise et occuperont jusqu'à la fin des siècles le siège de Rome.

En vérité, en vérité, je vous le dis, répétait Jésus à son apôtre Pierre, après l'avoir chargé de paître ses agneaux et ses brebis, ou, on qui est la même chose, de diriger l'Eglise entière, lorsque vous étiez jeune, vous vous ceigniez vous-même, et vous alliez où vous vouliez; mais, quand vous serez devenu vieux, vous étendrez la main, et un autre vous ceindra et vous conduira où vous ne voulez pas aller. (Joan. xxi, 18.) Prises à la lettre, ces paroles étaient sans doute pour expliquer de

quel genre de mort Pierre devait glorisser Dieu; mais, entendues dans le sens spirituel, ce n'était plus sa mort, ou du moins sa mort seule qu'elles annonçaient; c'était sa vie de Pontise, de vicaire de Jésus-Christ, c'était surtout cette vie impérissable, cette vie de dévouement, de sacrifice, de continuel martyre par laquelle il devait toujours glorifier Dieu dans ses successeurs. Cela est incontestable à la manière dont s'exprime Jésus-Christ, et d'après les circonstances dans lesquelles il fait entendre ces remarquables paroles. Voulez-vous cependant quelque chose de plus clair encore, s'il est possible? Ecoutez : Allez donc instruire les nations (Matth. xxvIII, 19), a dit Jésus-Christ à ses apôtres, et nécessairement aussi à leurs successeurs dans l'apostolat, autrement l'Eglise qu'il était venu établir pour le salut de tous n'eût été que de courte durée: Allez instruire les nations, leur apprenant à observer tout ce que je vous ai commandé, et voilà que je suis avec vous jusqu'à la consommation des siècles. (Ibid., 20.) Or savez-vous quel est le chef, l'âme immortelle de cette impérissable mission? C'est celui pour lequel Jésus a prié, afin que sa foi ne défaille pas, et à qui il a recommandé de confirmer ses frères après sa conversion. (Luc. xxn, 32.) C'est celui qu'il a établi pour être la base de son Eglise, une base contre laquelle les puis-sances de l'enfer ne prévaudront jamais, à qui il a donné les cless du royaume des cieux, afin que tout ce qu'il liera sur la terre soit lié dans le ciel et que tout ce qu'il déliera sur la terre soit également délié dans le ciel. (Matth. xvi, 18.) C'est Pierre, en un mot, Pierre par lui-même ou par ses successeurs. Le gouvernement spirituel de l'Eglise est donc toujours le gouvernement de Pierre, et par conséquent le gouvernement de Jé-sus-Christ. Il s'en faut donc bien que la volonté de chaque Pontife placé à la tête de l'Eglise soit abandonnée à elle-même et que son gouvernement soit absolu ou sympathique aux gouvernements absolus.

Et qu'importe, me direz-vous, que le gou-vernement de l'Eglise soit toujours le gouvernement de Pierre, et par conséquent, de Jésus-Christ? Il n'en est pas moins vrai que la volonté de chaque Pape a force de loi dans sonte la catholicité, et que, par suite de cela, son gouvernement doit être regardé comme absolu.

Et qu'importe, vous répondrai-je à mon tour, que la volonté seule du Souverain Pontife ait force de loi dans l'Eglise, si cette volonté, pour les raisons que je viens d'expliquer, ne peut donner dans les écarts auxquels sont exposés les gouvernements absolus, écarts qui les font redouter et quel-quefois profondément détester?

Je pourrais me contenter ici de cette réponse, mais je puis sans peine aller beau-

coup plus loin.

Non, il n'est pas vrai que, même humainement parlant, la volonté du Souverain Pontife soit dépourvue, dans le gouvernement de l'Eglise, de toute assistance et de

tout contrôle; elle en a de tels au contraire qu'il est impossible d'en rencontrer ailleurs ni d'en concevoir de plus considérables et de plus rassurants. Le Souverain Pontife ne gouverne point l'Eglise au gré de ses ca-prices, comme quelques-uns pourraient se l'imaginer. Il suittoujours en cela la marche qui lui est tracée par les saints canons. Or savez-vous ce que sont ces canons? Ce sont des règles mûries dans l'Eglise, élaborées par elle, éprouvées par elle, et quelquefois pendant une longue suite de siècles. Quand il promulgue comme de foi quelque vérité dogmatique ou morale, ce qui est le but fondamental de son gouvernement, ou bienc'est dans un concile œcuménique, ou hien-c'est en parlant à toute l'Eglise du haut de sa chaire apostolique, comme on dit dans l'école. Or, à ne considérer la chose qu'au point de vue humain, je le répète, est-il possible de demander plus de garanties que nous en trouvons dans l'un et l'autre cas? Considérons d'abord le concile œcuménique. Voyons-le, soit à Nicée, où s'est tenu le premier, soit à Trente, où s'est tenu le der-nier. Quelle assemblée! Tous les évêques du monde catholique ont été convoqués solennellement. Ils ontété convoqués de bonne heure pour préparer les matières, au reste, depuis longtemps débattues. Ils viennent au temps marqué, avec le résultat de leurs travaux, et dans la société de quelques savants les plus recommandables sous tous les rapports, qu'ils aient pu rencontrer. Réunis au même lieu, ils prient et font prier pour eux, ils étudient et font également étudier pour eux, ils confèrent souvent et longtemps ensemble afin de s'éclairer réciproquement; et ce n'est qu'après avoir tout pesé ainsi, non-seulement au poids du sanctuaire, mais au poids de la plus grande prudence humaine, si je puis m'exprimer de la sorte, qu'ils font connaître le résultat de leurs délibérations, que le chef suprême de l'Eglise pro-pose à la foi de tous les Chrétiens.

Voyons actuellement ce qui se passe quand. le Souverain Pontise promulgue une vérité de foi du haut de sa chaire apostolique, comme il a proclamé tout récemment le dogme de l'Immaculée-Conception. Il s'agit toujours d'une proposition souverainement importante et depuis longtemps débattue. Cependant, au moment de la décision su-prème, le Souverain Pontife la fait étudier avec plus d'assiduité et de soin que jamais. Non content de recueillir toutes les lumières dont il est entouré au centre de la catholicité, dans cette ville éternelle où saint Pierre-est venu établir le Siége apostolique, il écrit à tous les évêques du monde catholique, à cet immense concile œcuménique toujours assemblé, en un sens, auquel Jésus a donné. son Esprit, avec lequel il a promis de setrouver jusqu'à la consommation des temps, et qui peut à la rigueur se passer d'une réu-nion plus intime, corporellement parlant. Il recueille les voix, écoute toutes les observa-tions; puis, quand tout a été bien pesé, non-

seulement au poids du sanctuaire, comme je

l'ai déjà dit, mais encore au poids de la plus grande prudence humaine, il prononce le décret dogmatique, auquel toute foi et toute raison doivent se soumettre avec la plus grande confiance.

A BS

Sous le rapport temporel, le gouverne. ment du Souverain Pontife ne présente plus, et ne peut plus présenter, en effet, les mêmes garanties. Cette royauté matérielle paraît aujourd'hui nécessaire, il est vrai, pour l'exercice de la royauté spirituelle, si je puis m'exprimer de la sorte; mais ce n'est, après tout, qu'une royauté humaine, et, par con-séquent, une royauté sujette à l'erreur et à l'entrainement de toutes les passions. Et cependant que de garanties encore dans cette seconde royauté! Celui qui gouverne est toujours le chef de l'Eglise, le vicaire de Jésus-Christ, celui à qui il a fait la promesse d'une continuelle assistance pour les intérets spirituels des hommes, auxquels se trouvent toujours plus ou moins liés leurs intérêts matériels. Le siège de sa royanté est à la ville sainte; et il a pour conseils, pour assistants et pour coopérateurs, les hommes les plus éclairés, généralement parlant, les plus prudents, les plus saints de la terre. Quand j'ai vu le sénat, disait un ancien, en parlant de l'ancien sénat romain, je me suis cru devant une assemblée de rois. Si cela fut dit nonsans véritéd'un sénat païen qui n'avait d'autre mobile que l'ambition, que dirons-nous de ce senat chrétien que le Souverain Pontife a revêtu de la pourpre en signe de sa royauté, et comme marque de la disposition où il doit toujours être de répandre son sang pour les intérêts spirituels et même temporels de l'Eglise?

Qu'on me me dise donc point que, vu les sympathies naturelles de la religion catholique pour l'absolutisme, tous les peuples s'en éloignent de plus en plus chaque jour, ainsi que ceux qui cherchent avant tout les intérêts des peuples. Car ici encore ma réponse est facile.

Non, ce ne sont point tous les peuples, comme vous l'assirmez saussement, qui s'éloignent, de plus en plus, chaque jour, de la religion catholique; ce sont les peuples dégénérés, ingrats, rebelles. Les autres, au contraire, s'y rattachent plus fortement que jamais. Et si j'admets que certains peuples s'en éloignent réellement, je n'en-tends pas que la population entière manifeste cette déplorable tendance, mais seu-lement la population gangrenée d'impiété ou d'immoralité, la population soulevée par les passions, et qui malheureusement entraîne presque toujours, en pareil cas, la masse après elle. Quant à la population demeurée saine, bien loin de s'en éloigner volontairement, elle s'y rattache au contraire plus sincèrement que jamais. Non, ce ne sont point ceux qui cherchent avant tout les intérêts des peuples qui s'éloignent de la religion catholique, et s'efforcent d'en éloigner les autres. Ce sont les charlatans de popularité, ceux qui, pour satisfaire leur ambition, trompent leurs concitoyens, au lieu de les éclairer, flattent leurs préjugés irréligieux, leurs passions les plus mauvaises, et les entraînent avec eux dans un abime de désordres, où ils périraient tous infailliblement, si la religion qu'ils abandonnent ne courait après eux, comme une mère dévouée après des enfants qui se perdent, et ne les ramenait corrigés dans son sein.

Voyez la France. Puisse son exemple avertir les peuples si imprudemment engagés au-jourd'hui dans cette voie funeste qui l'avait conduite au plus profond de l'abime! Puisse-telle ne jamais oublier elle-même cette leçon si chèrement payée ! Elle est revenue aujourd'hui à des idées plus saines sur la religion catholique. Puisse-t-elle comprendre de plus en plus que, même au point de vue temporel, sa qualité justement méritée de fille atnée de l'Eglise est aujourd'hui comme toujours son titre le plus assuré au honheur et à la gloire! Pour ce qui concerne le peuple français lui-même, je veux dire du moins pour ce qui concerne cette partie toujours saine de la population, nous pouvous rester sans inquietude. Il est toujours, considéré de cette manière, le peuple non-seu-lement le plus spirituel et le plus chevale-resque, mais le plus charitable, le plus dévoué, le plus sincèrement et le plus véritablement religieux de tous les peuples de la terre. Sous l'influence du catholicisme, son or, ses sueurs, son sang, tout en lui est à la disposition de toutes les bonnes œuvres. Calculez, s'il est possible, ce qu'ildonne chaque année, soit individuellement, soit collectivement, pour les pauvres, pour les établissements de charité, pour la propagation de la foi, pour subvenir, en un mot, aux besoins de toutes les infirmités physiques et morales. Vous diriez que la terre n'est pas assez grande, malgré son étendue, pour satisfaire le zèle de ses missionnaires, et que l'humanité, toute remplie de misères, n'en a pas assez cependant pour répondre au dévouement de ses sœurs de Charité. Sous ce rapport donc, non-seulement nous pouvons rester sans inquiétude, comme je viens de le dire, mais nous devrions concevoir les plus belles espérances.

Ce qui nous inspire des craintes sérieuses, c'est la conduite d'un grand nombre de ses enfants qui se disent préoccupés avant tout des intérêts du peuple, et qui le conduisent infailliblement à sa ruine, s'ils persévèrent. Ah! je le répète, que le passé les rende plus sages pour l'avenir. Puissent-ils reconnaître qu'une noble soumission est infiniment préférable à une indépendance désordonnée, que ce qu'il y a de mieux pour le peuple, pour eux-mêmes, pour cette belle et noble patrie qui nous est si chère, c'est de nous rattacher tous. de plus en plus, au lieu de nous en éloigner, du ceutre de l'unité chrétienne, de cette divine institution que Jésus-Christ a promis d'assister jusqu'à la fin des siècles, de ce Siége apostolique, d'où nous est venue la numière de la foi, à laquelle le Sauveur des hommes a fait les solennelles promesses

d'une sainte et éternelle durée.

### ABSTINENCE.

Objections. — Ce n'est point ce qui entre dans le corps qui souille l'âme... Dieu ne ciamnera point pour un morceau de viende... La viande n'est pas plus mauvaise le vendredi et le samedi que les autres jours. —Ici, la viande est interdite; faites quelques pas, et la défense n'existe plus. Vous croyez que c'est Dieu qui veut cela? — Quant à moi je suis le conseil de l'Apôtre, je mange tout ce qu'on me présente. — A quoi sert, en réalité, l'abstinence? — J'ai bien assez des privations auxquelles je suis forcé de me soumettre, sans en accepter de volontaires.

ABS.

Réponse. — L'abbé de Ségur se fait en partie les mêmes objections, et il y répond de la manière que nous allons rapporter.

« Vous avez tout à fait raison, dit-il d'abord avec cette douce et fine ironie qu'il manie quelquefois fort à propos, vous avez tout à fait raison : ce n'est pas la viande qui damne; la viande n'est pas plus mauvaise un jour que l'autre.

- « Ce qui damne, c'est la désobéissance qui fait manger la viande. Ce qui est mauvais le vendredi et le samedi, c'est la violation d'une loi qui n'existe pas pour les autres jours; c'est la révolte contre l'autorité légitime des pasteurs, à qui nous devons tous obéir comme à celui même qui les envoie: Allez, c'est moi qui vous envoie. Qui vous écoute, m'écoute; qui vous méprise, me méprise. (Luc. x, 3, 16.)
- a Il ne s'agit donc pas de viande, ni de jours, ni d'estomac, il s'agit du cœur qui pèche en refusant de se soumettre à un commandement obligatoire et facile.
- Outre le grand et général motif d'observer toutes lois de l'Eglise, nous pouvens ajouter que ces lois ne sont pas faites au hasard, par caprice, mais qu'elles portent sur de sages et très-importantes raisons.
- « Ainsi la loi de l'abstinence, dont l'application est plus fréquente, est destinée à rappeler incessamment au souvenir des Chrétiens la passion, les souffrances, la mort de teur Sauveur, ainsi que la nécessité de la pénitence; elle est la pratique publique de la pénitence des Chrétiens, etc.
- « Il n'y a qu'un homme superficiel eu ignorant qui puisse regarder cette institution comme inutile. On ne peut croire combien, dans la pratique, cette seule observation du maigre le vendredi et le samedi empêche l'âme de sortir des idées religieuses.
- Les lois de l'Eglise, tout en obligeant sous peine de péché, sont loin d'être dures et tyranniques. L'Eglise est une mère et non une maîtresse impérieuse. Il suffit que, pour un motif grave, vous ne puissiez faire maigre, pour que vous en soyez par là même dispensés. La maladie, la faiblesse du tempérament, la grande fatigue du travail, la pauvreté, la grande difficulté de se procurer

des aliments maigres sont des motifs qu' dispensent de l'abstinence.

« Pour ne pas se faire illusion, il est bon cependant de consulter le curé ou le confesseur, interprète de la loi.

« Cette observation, qui s'étend à toutes les lois de l'Eglise, montre combien sage et modérée est l'autorité qui les porte. Respectons-la donc du fond de notre cœur; laissons rire ceux qui n'y entendent rien, et accomplissons sans murmure des commandements si simples, si sages et si utiles à nos âmes. »

Ainsi parle l'abbé de Ségur, et sa réponsecourte et simple mais cependant pleine d'énergie et de sens est ce qu'elle doit être pour le livre qu'il a voulu mettre entre les mains de tous, et que tous semblent avoiraccepté. Pour l'ouvrage que nous offrons également à tous, mais qui ne peut leur parvenir que par l'intermédiaire de ceux quiaiment à approfondir toute chose, nous avons besoin d'entrer dans de plus longs développements.

lci, dites-vous, la viande est interdite; faites quelques pas et la défense n'existe plus. Croyez-vous que c'est Dieu qui veut cela?

Pourquoi non? Ne voyez-vous pas partous une diversité, ou, si vous l'aimez mieux, un contraste à peu près semblable, sans en être surpris? Considérons ce qui se passe chaque jour dans la société civile, dans les armées, au sein des familles. Ici, il est défendu sous peine de mort de se battre en duel; passez un pont, franchissez une montagne, une ligne imperceptible de démarca, tion, et la défense n'existe plus. Que dis-je! Ici vous ne pouvez émettre telle et telle doctrine, prononcer telles ou telles paroles, sans vous exposer à la réprimande, et quelquefois même à une punition sévère; faites quelques pas et non-seulement la dé-fense n'existe plus, mais vous émettrez la même doctrine, vous prononcerez publiquement les mêmes paroles à la joie et aux acclamations de tous. Dans les armées et surtout dans les armées en campagne, la différence est plus frappante encore. Ici, à telmoment, dans tel corps il est défendu, sous peine de mort, de franchir tel mur, tel fossé. de sortir même des rangs; à tel autre moment, dans tel autre corps; non-seulement la défense n'existe plus, mais il y a promesse des plus belles récompenses pour qui aura fait le premier ce qui était défendu auparavant et à d'autres hommes, sous les peines les plus sévères. Aimez-vous mieux voir ce qui se passe au sein des familles où tout est réglé avec le plus grand calme? Pourquoi cet enfant est-il dans les larmes? - Parce qu'il a été sévèrement puni. — Et pourquoi cette punition? — Parce qu'il a fait telle action, parce qu'il a prononcé telle parole que ses parents venaient de lui interdire. Entrez dans une autre famille, ou, si vous l'aimez,

mieux, revenez un peu plus tard dans cette même famille. Tous les enfants s'abandonnent à la joie. Ils ont fait cependant, je suppose, absolument la même action, ils ont prononcé la même parole que nous avons vu punir précédemment. Pourquoi cette différence? C'est uniquement parce qu'il y avait, dans le premier cas, une défense rigoureuse, qui n'existe pas dans le second.

Il ne devrait pas en être ainsi en religion, me direz-vous, parce que là, c'est Dieu qui commande, et que Dieu est le

même partout.

Mais dans les cas que je viens de citer, n'est-ce pas Dieu aussi qui commande? Ou, si vous l'aimez mieux, n'est-ce pas en son nom que le supérieur commande à l'infé-rieur? Dans la société civile, dans les armées, dans la famille, partout où vous voyez une autofité légitime, unanimement reconnue, dites qu'il y a là une délégation de l'autorité suprême, source, base nécessaire de toute autorité. Autrement, les hommes étant égaux entre eux, nul n'aurait le droit de commander à ses semblables. Dès lors, tout exercice de l'autorité serait une usurpation sacrifége; et, quand cet exercice aurait pour sanction une peine sévère, comme la mort, je suppose, ce ne serait plus qu'un assassinat public. C'est donc tonjours Dieu qui commande. Il est le même partout sans doute ; mais il ne commande pas la même chose à tous. Cela ne doit pas, cela ne peut pas être. Tout dépend du temps, des lieux, des personnes, d'une infinité de circonstances dont Dieu a laissé le discernement à ceux à qui il confie l'exercice de sa divine autorité. Ceuxci se trompent quelquesois, parce que c'est la triste condition de l'humanité de se tromper ici-bas, dans quelque position qu'elle se trouve, et ils se trompent encore, quand ils sont revêtus d'un caractère sacré, parce que ce caractère, tout en les élevant plus ou moins au-dessus des misères humaines, ne les rend pas tous infaillibles. Cependant, alors même qu'ils se trompent, pourvu que cette erreur ne soit pas en opposition directe avec une autorité supérieure contre laquelle nulle autorité inférieure ne saurait jamais prévaloir, nous devons leur obéir encore, parce que telle est la volonté de Dieu, et que, sans cela, nulle religion, nulle société, nul ordre ne pourrait subsister sur la terre. C'est là le devoir véritable, devoir tonjours rigonreux, tonjours immuable, quoique les choses auxquelles il s'applique varient elles-mêmes à l'infini.

Toutes les fois donc qu'une abstinence quelconque nous est prescrite par l'autorité compétente, observons-la poncluellement. Gardons-nous bien de dire : « Non, je ne veux point m'attrister, tandis que nos frères qui sont tous à côté de moi se livrent actuellement à la joie? » Car, ce serait là le langage des enfants. Disons plutôt, à cette occasion, comme des hommes sensés : « Et qu'importe que nous soyons dans la tristesse, tandis que les autres se livrent à la joie? Pourvu que nous fassions, chacun de notre

côté, la volonté du père que nous avons dans les cieux, nous aurons tous part, un jour, à ses récompenses éternelles. »

Quant à moi, objectez-vous, je suis le conseil de l'Apôtre, je mange tout ce qu'on

me présente.

Gardez-vous bien, je vous en conjure, de tenir jamais un pareil langage; car vous feriez évidemment une fausse supposition, et, de plus, vous diriez une chose absurde. Vous feriez une fausse supposition, puisque ce serait supposer que l'Apôtre conseillait de tout manger, tout absolument, sans aucune distinction, tandis qu'il recommandait seulement de manger la viande qui était alors présentée, sans s'inquiéter si elle avait été ou non offerte aux idoles, comme le voulaient ceux qui s'efforçaient d'emmaillotter encore dans les langes du judaïsme l'homme que le christianisme venait d'en faire sortir. Vous diriez, de plus, une chose absurde, puisque, ne faisant aucune exception, vous vous montreriez disposé à tout accepter, même ce que vous sauriez avoir été volé, même le poison.

Pour ce qui aurait été volé, direz-vous, c'est bien différent, car il faut rendre à chacun ce qui lui appartient; pour le poison, il n'y a aucune comparaison possible, car le

poison peut faire mourir.

Ce ne sont point précisément des comparaisons que j'ai prétendu faire; j'ai voulu mon-trer seulement que votre objection conduisait à l'absurde, et que, par conséquent, elle était inadmissible. Est - ce bien vrai, d'ailleurs, qu'il n'y a point de comparaison à établir ici? Voyons, examinons la chose attentivement. Pour ce qui aurait été volé, dites-vous, il est clair qu'il faut rendre à chacun ce qui lui appartient. Vous avez raison, il faut rendre à chacun ce qui lui appartient. Donc, l'honneur à qui nous devons l'honneur, l'obéissance à qui nous devons l'obéissance. C'est Notre-Seigneur Jésus-Christ lui-même qui l'a dit. Or l'Eglise, la plus haute autorité qu'il y ait sur la terre, nous prescrit l'abstinence. Donc, nous devons respecter cette prescription, et nous y soumettre. Pour le poison, sjoutez-vous, c'est tout différent, car il peut faire mourir. -Et la viande lou, ce qui est la même chose ici, et la désobéissance au précepte qui nous défend de manger de la viande, ne peut-elle pas faire mourir également? Elle ne donnera pas la mort sans doute à ce corps formé de terre, mais elle la donnera à l'âme créée à l'image de Dieu. Elle ne nous exposera pas à perdre cette vie misérable qui ne dure qu'un instant, mais cette autre vie infiniment plus précieuse qui dure éternellement.

Je vous entends vous écrier ici : « Quoi ? Dieu me damnerait pour un morceau de viande ! »

Non, je vous le répète, ce n'est point pour un morceau de viande, mais à cause de la désobéissance au précepte qui vous défend d'en manger. La peine, quelle qu'elle soit, ne doit donc plus vous surprendre. Avez-

vous oublié le fruit désendu, et ses suites si déplorables? En plaçant nos premiers parents dans le paradis terrestre, Dieu leur avait permis de manger de tous les fruits, à l'exception de celui d'un arbre placé au milieu du paradis, auquel il leur avait même désendu de toucher sous peine de mort. Vous ne mourrez point, leur dit le démon. Nequaquam morte moriemini. (Gen. 111, 4.) Adam et Eve ont écouté ses suggessions funestes, et ils sont morts, suivant la menace qui leur avait été faite; comme eux, sont morts tous leurs descendants; et aujourd'hui encore, après bientôt six mille ans, quoique le Fils de Dieu soit venu lui-même sur la terre racheter, par son sacrifice, l'humanité déchue, celle-ci offre partout, aux yeux les moins clairvoyants, les preuves les plus convaincantes du décret de mort porté contre lenr désobéissance.

ARS

Ce drame lamentable se renouvelle chaque jour dans un cercle beaucoup plus restreint, et, nécessairement aussi, avec des suites beaucoup moins funestes. A certains temps, et dans certaines circonstances données, cette bonne Mère qui voudrait voir tous ses enfants heureux même dès cette vie, si cela était possible, l'Eglise leur interdit à tous, ou du moins à plusieurs d'entre eux, l'usage de quelques aliments, sous peine de péché mortel. Non, vous ne mourrez point, leur dit encore le démon, prenant toujours dans la nature les formes les plus insinuantes pour arriver à son but. Nequaquam moriemini. Au contraire, l'aliment qu'on vous défend est le plus propre à vous nourrir. De plus, il est heau aux yeux, délectable même à la vue. Bonum... ad vescendum, et pulchrum oculis, aspectuque delectabile. (Gen. in, 6.) Ces paroles trompeuses sont encore de nouveau, et se rend coupable d'une désobéissance qui ne peut être effacée que par le sang d'un Dieu, et qui, même après cela, a encore jusqu'à la fin des suites bien déplorables.

A quoi donc sert, en réalité, cette abstinence? allez-vous me dire.

Quand bien même nous n'en apercevrions pas les motifs, ce ne serait pas une raison pour ne pas nous y soumettre. L'Eglise parle, il suffit. Cette divine Mère, également pleine de bonté et de sagesse, ne peut rien nous prescrire que pour la gloire de Dieu et dans les intérêts de ses chers enfants. Mais il n'y a point lieu ici de parler de la sorte. Au contraire, les motifs pour lesquels l'abstinence nous est prescrite sont en si grand nombre, que, quand on nous les demande, nous ne pouvons éprouver que l'embarras du choix. Vous demandez à quoi sert, en réalité, l'abstinence; mais ne seraitil pas plus simple de demander à quoi elle ne sert pas? Que nous la considérions au point de vue religieux, moral, hygiénique, sous tous les rapports, pour ainsi dire, nous la trouvons souverainement utile, nécessaire meme quelquefois.

Au point de vue religieux, nul ne saurait aier l'utilité de l'abstinence. Elle nous met

sous les yeux, jour par jour, en quelque sorte, toute l'économie de la religion, depuis le moment où nous nous disposons à célébrer la venue du Sauveur sur la terre. iusqu'à celui où nous commençons à contempler la récompense qu'il accorde à ses fidèles serviteurs. Dans un langage intelligible à tous, et que tous sont obligés d'écouter, elle nous rappelle les vérités que nous avons à croire, les saintes pratiques que nous avons à observer pour être de hons Chré-tiens, c'est-à-dire des hommes véritablement religieux. Elle nous rappelle, en effet, qu'il est au ciel un Dieu qui a créé toutes choses, et qui conserve nécessairement sur ses créatures un pouvoir absolu. Elle nous rappelle la déchéance de l'humanité et la nécessité d'une réhabilitation, la venue du Fils de Dieu sur la terre, ses humiliations, ses souffrances et sa mort, la nécessité et la manière de nous appliquer les mérites de sa Passion, la solidarité des hommes entre eux et la réversibilité des mérites, la supériorité de l'esprit sur la chair et la révolte de la chair contre l'esprit créé pour la diriger, la certitude d'une vie future et la manière de nous y préparer, si nous voulons éviter les châtiments dont nous menace sa justice, et recevoir les récompenses que nous promet sa miséricorde... Et ne vous imaginez pas que, pour obtenir ce résultat, il faille une intelligence supérieure, de longues et pénibles réflexions. Point du tout. Prenez un homme du peuple, un enfant même, pourvu qu'il ait été suffisamment instruit de la religion. Parlez-lui de l'abstinence en général, ou seulement de certains jours d'abstinence en particulier. Causez avec lui, je suppose, ou du vendredi, ou bien encore du samedi. De la vérité qui alors se présentera naturellement la première à votre esprit, passez successivement aux autres qui suivront, ayant avec celle-ci un enchaînement nécessaire, et vous serez étonné de voir se dérouler sous vos yeux, comme en tableaux, le christianisme tout entier, avec ses dogmes si purs et si élevés, avec ses cérémonies si touchantes, qui ne sont en-core, en quelque sorte, que l'incarnation de ses dogmes, si je puis appliquer aux différents mystères de la religion le terme consacré pour exprimer le grand mystère du Verhe fait chair.

J'ai donc eu raison de dire que nul ne saurait nier l'utilité de l'abstinence, au point de vue religieux. Au point de vue moral, n'est ce pas la même chose?

n'est-ce pas la même chose?

La religion est la base de la morale. Si donc l'abstinence est souverainement utile au point de vue religieux, elle doit l'être également, par une conséquence rigoureuse, au point de vue moral. Mais ce n'est là prouver que d'une manière indirecte catte utilité de l'abstinence. Il nous est facile, si vous le désirez, de la prouver encore d'une manière tout à fait directe.

Qu'est-ce que la morale? C'est l'ensemble des préceptes que la religion nous impose, chaque jour, pour régler nos mœurs, en les même parle assez clairement. Or, comme nous venons de le montrer tout à l'heure, l'abstinence bien comprise nous rappelle notre religion tout entière, non-seulement dans sa partie spéculative, communément appelée dogme, c'est-à-dire l'enseignement, mais encore dans sa partie pratique, com-munément appelée morale, c'est-à-dire le règlement des mœurs; et, de plus, elle agit efficacement sur nous, pour nous faire rem-plir les devoirs qui nous sont imposés, comme pour nous faire admettre les vérités

qui nous sont enseignées. L'abstinence est donc souverainement utile aussi au point de

vue moral.

Que faut-il pour nous bien disposer à pratiquer cette morale dont nous parlons? Pour ce qui nous regarde nous-mêmes, c'est-àdire pour ce qui concerne cette misérable nature humaine qu'il nous est commandé de réhabiliter suivant le modèle que nous avons en Jésus-Christ, une chose est avant tout nécessaire : c'est de dompter nos passions, qui viennent de la chair révoltée, et de soumettre cette chair aveugle et révoltée à l'esprit qui doit naturellement la

régir.
C'est là, par rapport à nous, tout l'enseignement de la religion, c'est la doc-trine à laquelle l'Apôtre des nations ne cesse de revenir, et qu'il développe sous toutes les formes. — La chair, dit-il dans son Epître aux Galates, a des désirs contraires à ceux de l'esprit, et l'esprit en a de contraires à ceux de la chair, et ils sont opposés l'un à l'autre; de sorte que vous ne faites pas les choses que vous voudriez.... Or il est aisé de connaître les œuvres de la chair, qui sont la fornication, l'impureté, l'impudicité, la dissolution, l'idolatrie, les empoisonnements, les inimitiés, les dissensions, les jalousies, les animosités, les querelles, les divisions, les hérésies, les envies, les meurtres, les ivrogneries, les débauches, et autres choses sembla-bles, dont je vous déclare, comme je vous l'ai déjà dit, que ceux qui commettent ces crimes, ne seront point héritiers du royaume de Dieu. Les fruits de l'esprit, au contraire, sont la charité, la joie, la paix, la patience, l'humanité, la bonté, la persévérance, la douceur, la foi, la modestie, la continence, la chasteté. Il n'y a point de loi contre ceux qui vivent de la sorte. Or ceux qui sont à Jesus-Christ, ont crucifié leur chair avec les passions et les désirs déréglés. (Galat. v, 17-24.)

Actuellement, je vous le demande, quel est le moyen de crucifier la chair avec ses passions et ses désirs déréglés, pour parler le langage de l'Apôtre? L'abstinence et surtout cette sage abstinence établie par l'au-torité de l'Eglise. L'abstinence est donc souverainement utile, nécessaire même, au point

de vue moral.

Et ce n'est pas là seulement la doctrine du christianisme, c'est aussi celle de la philosophie, c'était même celle de la philosophie païenne, quand elle n'était point entraînée par le sensualisme de la religion alors dominante : « Abstenez-vous ! disait-elle aux nommes, c'est la base de toute morale. »

Mais qu'est-il besoin d'aller chercher si haut son enseignement que nous trouverons volontiers chez l'un des plus petits enfants du peuple, pour peu qu'il ait d'intelligence? Demandez-lui, en effet, ce qu'est un homme de chair, celui qui, au lieu de mortister son corps, en a fait un Dieu, pour parler le langage de l'Ecriture, et il sourira de pitié, et il vous répondes on all l' il vous répondra, ou, s'il n'est pas en état de le faire, il pensera du moins que c'est un homme sans mœurs, un homme qui, pour satisfaire ses passions, est capable de

tout, dans un temps donné.

J'ai dit encore que, même sous le rapport hygiénique, l'abstinence est souverainement utile, nécessaire même en certaines circonstances. Qui ne le comprend! qui ne sait que le médecin parle ou doit parler, à cette occasion, absolument comme le moraliste et l'Apôtre! « Abstenez-vous, » nous répètet-il sans cesse, lui aussi, « abstenez-vous, car c'est toujours une chose fort salutairel » Et allant plus loin quelquefois: «Abstenez-vous,» nous dit-il avec autorité, « car, si vous ne le faites, vous allez mourir. » — « Quoi! » répondrez-vous, « et si je me porte bien? » — « Abstenez-vous de temps en temps du moins, » vous dira encore ce directeur des corps, absolument comme le directeur des âmes, « car l'abstinence, quelquefois néces-saire, est toujours très-utile. » Et ce langage est plein de sens, car beaucoup d'hommes périssent de trop manger, mais de priva-tion, personne, à moins que la privation ne soit complète : ce que la religion est la première à condamner.

J'ai bien assez, me direz-vous, des priva-tions auxquelles je suis forcé de me soumettre, sans en accepter de volontaires.

Non, ce n'est point assez; car si cela suffisait, tant pour la santé du corps que pour celle de l'âme, tant pour le bien-être de la vie présente que pour le bonheur de la vie future, le médecin, le moraliste, ministre de la religion s'en contenteraient et ne vous en demanderaient pas d'autres. Mais ce n'est point assez, car l'abstinence est enseignée partout, louée partout comme un acte méritoire, comme une vertu, et elle ne s'élèverait point évidemment à ce degré sublime, si elle n'était volontaire. Non encore une fois, ce n'est point assez; car si vous ne savez pas accepter et supporter courageusement des privations volontaires, vous ne saurez point accepter et supporter de même celles auxquelles vous serez forcé de vous soumettre. C'est une vérité que l'expérience et la raison nous enseignent également. Il faut un apprentissage à tout, mais principalement à la mortification des sens toujours rebelles. Je l'ai déjà demandé, et je le ferai encore : Qu'est-ce qu'un homme sensuel, et de quoi est-il capable? Est-ce un Chrétien? — Loin de là. — Est-ce un Taxe? — Non encore. — Est-ce un homme? — Pas davantage. — Qu'est-ce donc? — Une achine à digérer qui n'admet de relâche un'en faveur du plaisir : Sedit populus manicare et bibere, et surrexerunt ludere Exod. xxxxx, 6), disent les saintes Ecritures. En dehors de cela, n'en attendez rien.

En dehors de cela, n'en attendez rien.
Un jour, un médecin avait été appelé aurès d'un de ces hommes habitués, comme lous l'avons déjà rappelé, à faire un dieu le leur ventre. La maladie était grave, et le médecin prescrivit au malade de s'abstenir le tout aliment, et de ne hoire que de l'eau.

« Ne point manger et ne boire que de l'eau, lit le gastronome, un peu ivrogne; mais c'est la mort! » C'était la mort, en effet,

car le désespoir et la peur lui enlevant tout courage hâtèrent les progrès de la maladie qui le tua en quelques jours.

Quelle mort? et combien elle diffère de celle du Chrétien! Soldat courageux de Jésus-Christ, et digne enfant de l'Eglise, il ne se laisse abattre ni par les privations, ni par les souffrances, ni par la mort ellemême. Quand celle-ci croît le frapper, c'est lui, au contraire, qui la frappe, puisqu'il trouve en elle son triomphe, à l'exemple de son divin Mattre. Habitué à s'élever audessus des sens, son âme se détache volontiers des biens du corps, et s'élève avec joic au séjour des esprits.

#### ABUS

Objections. — Il n'y a qu'abus dans la religion, et surtout dans la religion catholique. — Admettons qu'il n'y ait, à parler rigoureusement, aucun abus dans la religion catholique considérée en elle-même; toujours est-il qu'il y en a de très-nombreux et de très-grands qui viennent d'elle, ou, ce qui est à peu près la même chose, à son occasion; et nous demandons comment une religion divine peut être la cause, ou, si vous voulez, l'occasion de tous ces abus. — Quoi que vous puissiez dire, c'est toujours à l'occasion de la religion qu'ont lieu les plus grands abus. On ne peut s'empêcher de le remarquer et de se demander pourquoi Dieu permet cela.

Réponse.—Quand vous affirmez qu'il n'y a qu'abus dans la religion, et surtout dans la religion catholique, vous dites une chose tellement fausse que c'est précisément l'opposé de cela qui se trouve être la vérité. Oui, rien n'est plus certain, il n'y a aucun abus dans la religion, et il est impossible nuême qu'il y en ait aucun. Il n'y en a ni dans ses dogmes, ni dans sa morale, ni dans ses sacrements, ni dans rien de ce qui tient à son essence. Ce qu'il y a en elle, au contraire, qu'on la considère dans son ensemble ou dans les parties qui la constituent, c'est la sainteté, c'est-à-dire la fuite de tout mal, la pratique de tout hien, et, par une conséquence nécessaire, la condamnation, l'éloignement, la destruction des abus, quels qu'ils soient.

Refusez-vous de croire ce que j'avance ici? Il m'est facile de vous le prouver. Je u'entrerai point pour cela dans de longs détails. Je ne vous montrerai point que la religion catholique est sainte dans ses dogmes, sainte dans sa morale, sainte dans ses sacrements, sainte dans toutes ses parties. Ce serait long, ce serait m'exposer à répéter ici ce qui doit être dit ailleurs, et puis je ne serais jamais assuré que ma lonque énumération eut embrassé toutes les parties dont se compose notre religion. Prequens-la donc dans son ensemble et disons: Elle est divine; puisqu'elle vient de Jésus-Christ, qui est Dieu. Or aucun abus ne se

trouve ni ne peut se trouver en ce qui est divin; aucun abus ne vient ni ne peut venir de Dieu. Le dire, ce serait une évidente fausseté, un horrible sacrilége. Il n'y a donc aucun abus dans la religion, et il ne saurait

y en avoir aucun.

Niez-vous sa divinité? ou, ce qui serait la même chose, niez-vous la divinité de Jésus-Christ, son fondateur! ou bien encore, niezvous qu'elle se soit conservée telle qu'elle était au moment de son institution? Ce sont là d'autres questions que nous traitons ailleurs et auxquelles nous sommes obligés de renvoyer en ce moment, pour ne point sortir du sujet qui nous occupe. Disons seulement ici, en passant, qu'il n'est guère permis à un homme de sens et de bonne foi de nier ou de révoquer en doute de semblables vérités. Nier la divinité de Jésus-Christ ou de son Eglise, c'est nier l'évidence si frappante des prophéties, la multitude in-nombrable des miracles, la force surnaturelle des martyrs, l'établissement si prodigieux du christianisme, et sa conservation non moins surprenante dans le monde, malgré les obstacles qu'il y a rencontrés, et les luttes sans fin qu'il y a soutenues, la rénovation incompréhensible que l'esprit de cette religion a opérée et opère encore chaque jour dans la croyance et les mœurs des individus et des peuples,... c'est nier la lu-mière en plein midi. Dire que la religion catholique n'est plus actuellement ce qu'elle était au moment de son institution, c'est effirmer qu'une religion divine n'a pu se maintenir sur la terre, malgré les promes-ses d'une éternelle durée qu'elle avait reçues de son tout-puissant fondateur, puisque si la religion catholique n'est plus la religion de Jésus-Christ, il n'y a en point d'autres assurément qui puissent prétendre l'être avec quelque apparence de raison, c'est affirmer encore que l'erreur peut avoir des résultats aussi satisfaisants que la vérité, puisque la religion catholique est aujourd'hui aussi étendue, aussi puissante, aussi utile à l'hu-manité qu'elle l'a jamais été à aucune autre époque.

Il est donc impossible de ne pas reconnatire que la religion catholique est divine,

et que, par conséquent, elle se trouve naturellement exempte de tout abus. Que disje i cette nature divine, qu'elle a reçue de son sondateur, qui est Dieu, doit, au contraire, repousser tous les abus, quels qu'ils soient, les condamner et les détruire; bien loin de se les approprier, comme le hien repousse nécessairement le mal, le condamne et le détruit, au lieu de venir à lui, pour ne faire qu'un tout de deux choses incohérentes. En vain le cœur de l'homme s'approche d'elle, à chaque instant, avec ces pas-sions violentes qui cherchent leurs satisfactions jusque dans l'abus des choses les plus saintes. Elle se renferme avec soin dans son sanctuaire, et met tout en œuvre pour repousser les tentatives sacriléges qu'elle a en horreur. Tantot c'est une mère éplorée qui presse avec amour ses enfants égarés de revenir à de plus nobles sentiments; tantôt c'est une reine indignée qui lance avec autorité ses anathèmes contre des sujets révoltés. et les menace des châtiments éternels de l'autre vie. Quelquefois elle a le bonheur de réussir, souvent aussi elle a la douleur de voir que ni ses prières ni ses menaces ne sont écoutées. Quoi qu'il en soit, jamais, non jamais, car cela est contraire à la nature des choses, jamais il ne lui arrive de pactiser volontairement avec le crime qui cherche à souiller son incomparable pureié.

Admettons, me direz-vous, qu'il n'y ait, à parler rigoureusement, aucun abus dans la religion catholique considérée en ellemême. Toujours est-il qu'il y en a de trèsnombreux et de très-grands qui viennent d'elle, ou, ce qui est à peu près la même chose, à son occasion; et nous demandons comment une religion divine peut être la cause, ou, si vous le voulez, l'occasion de tous ces abus.

L'objection n'est plus la même, quoi que vous en disiez. Dès lors que vous admettez qu'il n'y a point d'abus réellement dans la religion, mais seulementa son occasion, ce n'est plus elle que vous attaquez, c'est le cœur humain, qui abuse de tout; et comme nous n'avons point pour mission ici de défendre ce cœur, comme neus ne cessons de répéter, au contraire, qu'il est faible, aveugle, corrompu, qu'il a besoin de se tremper et de se retremper encore dans le sein de la religion, sa divine mère, pour se fortifier, s'éclairer et se sanctifier, nous pourrions nous en tenir là. Cependant, attendu que la manière dont vous présentez encore cette objection pourrait jeter une ombre de défaveur sur la religion, je vais vous suivre sur le nouveau terrain où vous vous êtes ré-

Je vous' demanderai d'abord si les abus que l'on peut regarder non pas comme engendrés par la religion, nous venons de reconnaître que cela est impossible, mais comme occasionnés par elle, sont réellement aussi nombreux et aussi grands que quel-ques-uns le proclament hautement, et se l'imaginent peut-être. Je ne le pense pas, quant à moi; et ce qui prouve que j'ai rai-

son en cela, c'est qu'on traite souvent d'abus dans le monde les choses de la religion les plus utiles et quelquefois les plus nécessaires. Qui ne sait, par exemple, que plu-sieurs regardent la confession et la communion fréquentes comme de véritables abus? Or, pour qui connaît sa religion, non-seulement ce ne sont point là des abus, mais ce sont, au contraire, les moyens les plus effi-caces de régénération et de sanctification que peut employer la religion catholique, dont toute la mission pourtant est de régé-nérer et de sanctifier les âmes. D'autres regardent comme des ahus et même comme de grands ahus, le jeune, la penitence sévère, le renoncement aux choses de la terre, la vie du cloître, le dévouement au prochain, le martyre... Et cependant, pour qui inter-roge, dans le silence des passions, sur ces différents points, je ne dis pas précisément sa foi, mais sa raison, ce sont là deux actes d'héroïsme qui élèvent l'homme au-dessus de ses semblables et le rapprochent de la Divinité, en le faisant marcher sur les traces de l'Homme-Dieu. D'autres encore appelleront abus l'autorité dont use l'Eglise à l'égard de tous, la puissance des évêques, celle du Pape principalement... Et pourtant qui ne voit qu'au lieu d'être des abus, ce sont là des biens, au contraire, et même de très-grands biens, puisque c'est par eux qu'on peut expliquer humainement, autant que cela peut être ainsi expliqué, la force de la hiérarchie catholique, de cette divine hiérarchie à laquelle rien ici-bas ne saurait être comparé, qui a soutenu tant de luttes, remporté tant de victoires, qui a résisté jusqu'ici et résistera jusqu'à la fin, suivant la promesse de son divin fondateur, non-seule-ment à toutes les puissances du monde, mais encore aux puissances bien plus redoutables de l'enfer?

Je n'entrerai point dans de plus longs dé-veloppements à ce sujet. Cela me paraît tout à fait inutile. Disons seulement ici que ce faux jugement que nous venons de si-gnaler doit avoir lieu également dans une infinité d'autres circonstances, et concluons de tout cela que beaucoup de choses qui sont regardées comme des abus, et même comme de grands abus, occasionnés par la religion, sont, au contraire, des biens, et quelquefois de très-grands biens, dont nous lui sommes redevables. En sorte que, au lieu de dire que l'histoire de l'Eglise n'est que le récit continuel de tous les abus sortis du cœur de l'hommecomme l'affirment quelques-uns, nous dirions avec beaucoup plus de raison que c'est le récit continuel d'actions pures, saintes, héroïques, d'actions véritablement divines, sorties du cœur humain élevé au-dessus de lui-même par la foi, avec le récit correspondant d'un certain nombre d'abus, dont l'ombre, du reste, se trouve être aux bonnes actions, ce que l'ombre ordinaire est aux traits d'un beau

Cette réserve faite, je conviendrai volontiers qu'il y a beaucoup d'abus, et si l'on

veut même, de très-grands abus indirectement occasionnés par la religion. Qui peut en être suspris? Ne devrions-nous pas nous étonner, au contraire, qu'il en fût autrement? Partout où est l'homme, il se trouve là nécessairement avec sa faiblesse, son ignorance, ses passions, avec ses misères de toute sorte. D'où il suit qu'il peut difficilement se bien servir des dons de Dieu, surtout abandonné à lui-même, qu'il en use souvent mal, et quelquefois très-mal. De là, des abus, de nombreux et de grands abus, non-seulement en religion, mais partout. Voyez l'homme en société avec ses semblables: voyez-le dans cette société plus restreinte qu'on appelle famille; considérez-le dans son individualité. Ne le voyez-vous pas faire nattre. là aussi, comme dans la religion, de très-

nombreux et de très-grands alsus?

Nous avons parlé plus haut de différentes choses que plusieurs regardent comme des alus en religion, et que nous avons appelées, nous, des biens véritables, et mênie de très-grands biens. Ces choses sont la confession, la communion, le dévouement reli-gieux, l'autorité ecclésiastique. Ce sont là réellement, comme nous l'avons dit, des biens véritables et même de très-grands biens pour l'âme religieuse. L'homme en abuse, et quelquefois d'une manière déplorable, nous devons ledire aussi, mais ce n'est point parce qu'ils tiennent à la religion, c'est parce qu'ils sont à l'usage de l'homme, et que l'homme abuse de tout, comme nous ne cesserous de le répéter. En effet, voulez-vous que nous considérions, dans la vie ordinaire, je ne dirai pas ces mêmes choses, qui ne se trouvent que dans la vie religieuse, mais des choses tout à fait analogues? Nous ne tarderons pas à reconnaître, si nous ne le savons déjà, que ces choses bonnes, excellentes en soi, peuvent occasionner aussi, et occasionnent même souvent de très-nombreux et

de très-grands abus. Qu'y-a-t-il de plus doux, de plus salutaire, par exemple, que la confidence d'un cœur malheureux au cœur d'un père, d'un frère, d'un ami? Cette confession naturelle, si je puis m'exprimer de la sorte, a aussi quelque chose de divin. Comme la confession religieuse, quoique d'une manière intiniment moins efficace, elle console le cœur malheureux, elle le guérit, le tire de l'abime où il était abattu, et l'élève quelquefois bien audessus de l'état où il se trouvait avant ses malheurs. Mais ne voyez-vous pas les abus qui peuvent naître des cœurs corrompus, à l'occasion d'une chose si sainte? Ne voyezvous pas déjà la trahison, l'attachement désordonné, la jalousie et bientôt la haine avec

ses fareurs? Qu'y a-t-il de plus nécessaire à l'homme que la nourriture qui lui conserve la vie? Qu'y a-t-il de plus agréable pour lui que de pouvoir prendre cette nourriture vivi-tiante, assis à une même table, qui peut être aussi une table religiouse et sainte, avec un père et une mère, avec des enfants, des

riture est mal préparée, ou prise avec excès, ou reçue dans des estomacs mal disposés, elle affaiblit, hien loin de fortisier, et si ces abus s'aggravent encore, au lieu de cesser, vous n'aurez plus là bientôt que des cadavres qui ne tarderont pas à entrer en corruption, à la placede corps vigoureux et réiouis.

Quoi de plus noble que le dévouement militaire ! Un soldat véritablement digne de sa mission, c'est un martyr de la patrie, une victime qui s'immole aussi pour le salut public. Mais si, au lieu de ce glorieux martyr, de cette noble victime, je n'aperçois qu'un monstre à ligure humaine qui, échauffé par le vin et plus encore par la colère, tourne contre la patrie, contre ses frères d'armes, contre lui-même, le ter qu'il a reçu pour combattre l'ennemi, mes yeux se détournent avec indignation.

Quoi de plus utile à la société que cette autorité publique sons la garde de laquelle nous pouvons tous reposer en paix, et vaquer à l'accomplissement de nos devoirs! Mais si elle dégénère en despotisme, faute de contrôle, ou si, trop divisée, elle se change en anarchie, vous voyez naître autant de maux de ces différents abus de l'autorité qu'elle était appelée à produire de biens.

Voulez-vous actuellement que nous jetions un instant les yeux sur l'homme considéré individuellement? Nous arriverons toujours au même résultat, à savoir que l'homme abuse de tout absolument, même de sa propre personne. Les pieds lui ont été donnés pour se conduire, et il s'en sert pour s'égarer; les mains pour édifier et défendre, et il s'en sert pour attaquer et détruire; la langue pour louer Dieu et entretenir avec ses frères d'utiles relations, et il s'en sert pour blasphémer et semer partout la division; tout le corps pour obéir à l'âme dans le service de Dieu, et il l'emploie pour mieux faire éclater sa révolte. L'esprit lui a été donné pour connaître la vérité et l'enseigner aux autres, et il s'en sert pour former at propager l'erreur; son cœur a été créé pour aimer le bien, et il en fait un foyer de haine ou d'amour impur... C'en est assez, je pense, et même beaucoup plus qu'il n'en faut pour montrer que ce n'est pas de la religion seulement, mais de toutes choses que l'homme abuse continuellement, et quelquefois de la manière la plus déplorable.

Quoi que vous puissiez dire, ajoutez-vous, toujours est-il que c'est à l'occasion de la religion qu'ont lieu les plus grands abus. On ne peut s'empêcher de le remarquer et de se demander pourquoi Dieu permet cela.

Que tout le monde remarque plus parti-culièrement les abus qui ont lieu à l'occasion de la religion, je n'en suis point encore surpris. Je dirai même que c'est une nouvelle preuve que je puis apporter en faveur le son incomparable sainteté. Jetez de l'encre sur de l'encre, vous ne remarquez rien, tandis que toutes les taches se compfrères, des amis? Et cependant si la nour- tent facilement et paraissent dans toute leur

ABU laideur sur une robe d'une éclatante blanchenr.

Au fond, ces abus sont-ils réellement plus grands que ceux qui viennent d'ailleurs? C'est selon: quelquefois oui, quelquefois non. Mais je vous accorde qu'ils le soient toujours, qu'en conclurons-nous? Tout le contraire de ce que vous semblez vouloir nous faire conclure. Oui, je ne crains pas de le dire, si la religion mal interprétée occasionne les plus grands abus, c'est précisément parce qu'elle a été établie pour être la source des plus grands biens. On l'a dit bien des fois, et on ne saurait trop le répéter, parce que rien n'est plus vrai ni plus instructif. Plus une chose est excellente en soi, plus elle de-vient funeste quand elle est détournée de l'usage pour lequel elle a été établie : - Corruptio optimi pessima. — C'est le torrent débordé qui porte la dévastation et la ruine partout où, maintenu dans son lit, il eût porté la fécondité et la vie. Voyez également le canon, l'une des forces les plus prodigieuses qui soient sorties de la main des hommes! Le mal qu'il fait en éclatant sur ceux qui le chargent est ordinairement en raison même du hien qu'il leur eût fait en tirant sur l'ennemi. Voyez la pensée, cet autre feu du ciel, descendu du sein même de la Divinité! Plus elle a de force, plus elle devient funeste, quand on la tourne au mal. Nous ne devons donc point nous étonner qu'il en soit ainsi par rapport à la religion, cette force divine par excellence. La grandeur des abus est encore de la grandeur; et elle en suppose bien plus dans la chose dont on abuse. Voilà pourquoi sans doute J .- Jacques Rousseau luimême reconnaît jusque dans le fanatisme une grandeur et une force qu'il est bien loin de trouver dans l'esprit philosophique et irré-

« Bayle, » dit-il, « a très-bien prouvé que le fanatisme est plus pernicieux que l'athéisme, et cela est incontestable; mais ce qu'il n'a eu garde de dire, et ce qui n'est pas moins vrai, c'est que le fanatisme, quoique sanguinaire et cruel, est pourtant une passion grande et forte, qui élève le cœur de l'homme, qui lui fait mepriser la mort, qui lui donne un res-sort prodigieux, et qu'il ne faut que mieux diriger pour en tirer les plus sublimes vertus; au lieu que l'irréligion, et en général l'esprit raisonneur et philosophique, attache à la vie, effémine, avilit les âmes, concentre toutes les passions dans la bassesse de l'intérêt particulier, dans l'abjection du moi humain; et sape ainsi à petit bruit les vrais fondements de toute société... Si l'athéisme ne fait pas verser le sang des hommes, c'est moins par amour pour la paix, que par indifférence pour le bien; comme que tout aille, peu importe au prétendu sage, pourvu qu'il reste en repos dans son cabinet. Ses principes ne font pas tuer les hommes, mais ils les empêchent de naître, en détruisant les mœurs qui les multiplient, en les détachant de leur espèce, en réduisant toutes leurs affections à un secret égoïsme, aussi funeste à la popu-lation qu'à la vertu. L'indifférence philoso-

phique ressemble à la tranquillité de l'Etat sous le despotisme : c'est la tranquillité de la mort; elle est plus destructive que la guerre même. Ainsi le fanatisme, quoique plus funeste, dans ses effets immédiats, que ce qu'on appelle aujourd'hui l'esprit philosophique. l'est beaucoup moins dans ses conséquences.»

Et ce n'est pas seulement la saine raison qui reconnaît et proclame hautement l'excellence de la religion jusque dans les abus qu'on en fait, les passions mêmes qui en abusent le reconnaissent et le proclament aussi à leur manière. L'hypocrisie est un éclatant hom-mage que le vice rend à la vertu, a-t-on dit avec une grande vérité. Il en est ainsi de tous les abus religieux. Pourquoi les plus honteuses passions aiment-elles à se cacher souvent sous le voile de la religion? C'est parce qu'elles reconnaissent que c'est une chose sainte, excellente, et que son apparence, même trompeuse, est encore le meilleur moyen d'échapper aux regards et à la justice des hommes.

Vous me direz peut-être que Dieu ne devrait pas permettre un tel abus de ses dons les plus précieux. Dieu le permet, parce qu'il ne veut point enchaîner, dans ses créatures, la liberté qu'il leur a donnée; mais, en le permettant, il commence déjà à exercer sa justice sur la terre, et dans cet exercice terrible de sa justice, il proclame encore, d'une manière incomparable, à qui sait l'entendre, l'excellence de ses bienfaits mal employés. Ne le comprenez-vous pas? ne reconnaissez-vous pas que si l'homme tombe si profondément quelquefois, c'est parce qu'il avait été appelé à une plus grande hauteur. Elevé jusqu'à Dieu lui-même, introduit dans son cœur, si je puis m'exprimer de la sorte, nourri de sa propre substance, par la religion la plus auguste, il a méconnu, tourné à contre-sens peut-être, si je puis m'exprimer de la sorte, ces moyens si efficaces de sanctification. Dès lors, Dieu l'abandonne à luimême; et il tombe, de chute en chute, sous le poids de sa faiblesse et de ses crimes, jusqu'à ce qu'il soit descendu au plus profond de l'abime.

Voyez Judas. Pourquoi a-t-il été le premier déicide? Parce que les leçons dont il avait abusé étaient celles d'un Dieu. D'où venaitil. quand il s'empressait d'aller trahir son maître? De la table sainte.

Voyez les Juiss. Ce peuple n'a point été condamné à mort seulement, comme les autres peuples qui ont abusé des dons ordinaires de Dieu. Marqué au sceau de la justice irritée, ce peuple-cain, si je puis l'appeler de la sorte, erre de contrée en contrée, trainant partout le lourd fardeau de ses crimes et de sa honte. De quels bienfaits exceptionnels a-t-il donc abusé, pour mériter ce châtiment exceptionnel? — Le Juste s'est présenté à lui. avec l'abondance de ses grâces, et il l'a crucifié!

Voyez les démons. Pourquoi sont-ils au plus profond des enfers? - Parce qu'ils étaient au plus haut des cieux, quand ils se sont révoltes. —Que faisaient-ils auprès de Dieu? — Ils l'almaient, le servaient, chantaient ses louanges et étaient destinés à le posséder éternellement. Ils ont abusé des plus grands biens, et voilà pourquoi ils sont condamnés aux châtiments les plus terribles. Ainsi, grands abus, grandes choses dont on abuse. Toot le prouve, et cela d'ailleurs saute aux yeux. Grands abus dans la religion, avez-vous dit. Donc aussi, religion excellente:

### ACCAPAREMENT.

Objection. — Comment voulez-vous que nous aimions les prêtres et la religion qu'ils enseignent? On dit qu'ils cherchent à nous faire mourir de faim. — C'est pourtant vrai, assure-t-on; chacun d'eux met une somme, proportionnée à sa fortune, pour former une hourse, qu'on appelle bourse noire, qui est destinée à accaparer tous les blés, et à affamer ainsi la population. — Il faut bien qu'il y ait quelque chose de semblable. Est-ce que, sans cela, les blés se seraient maintenus, depuis si longlemps, au prix où ils sont? Les récoltes ne sont pas mauvaises. Et puis, d'ailleurs, la plus mauvaise récolte suffit pour nourrir la France pendant plus de quatre ans...

Réponse. — Voilà quelques-uns des propos abominables, absurdes, et plus qu'absurdes, qui, à l'heure qu'il est, en plein xix siècle, dans ce siècle des plus vives lumières, pnisque le siècle dernier était déjà le siècle des lumières et que nous allons toujours en progressant, en France, dans ce noble pays qui passe pour être le centre de la civilisation la plus avancée, volent de bouche en bouche, excitant les préventions et la haine contre les personnes et les choses qu'on doit le plus aimer et vénérer. Cela n'est pas croyable, et pourtant cela est:

Le vrai peut quelquesois n'être pas vraisemblable! (Boileau, Art poétiqué.)

Cela est, vous dis-je, et vous êtes d'autant plus obligé de le croire, que mille personnes peut-être vous ont dit l'avoir entendu, et que vous-même, à moins que vous ne restiez constamment dans votre chambre, ou qu'en sortant vous ne vous bouchiez bien soigneusement les oreilles, vous avez dû l'entendre aussi, non pas une fois, mais cent fois, si ce n'est plus encore!

On serait tenté de croire que ces propos insensés, que je n'entendrais pas sans quelque surprise à Charenton ou dans toute autre réunion de fous, dussent se réfuter par leur exagération, et je dirai même par leur exagération dans l'absurdité. Car l'absurde ne se soutient pas, comme on dit communément, et ce qui est violent ne sanrait être durable. Pas du tout. Il paraît que les règles générales ne sont point applicables ici; car il y a trente ans peut-être que cela dure, avec des alternatives de hausse et de baisse, et, aujourd'hui encore, quand de pareils propos ont passé et repassé de bouche en bouche, il y a des hommes assez méchants et assez sois pour les répéter, et d'autres presque aussi méchants mais beaucoup plus sots pour les croire.

Quand je dis croire, c'est avec intention; car il y a certainement bonne foi chez un

grand nombre. J'appelle ici bonne foi ce que je devrais plutôt appeler une foi mauvaise, puisque de telles idées ne sauraient avoir de prise sur une âme honnête; mais je veux dire qu'il y a, chez un grand nombre, une certaine croyance, une adhésion quelconque de la volonté, fondée sur des motifs plus ou moins mauvais, et pourtant déterminants.

J'ai cru longtemps le contraire. Je me disais: Il n'est pas possible que des accusations, si évidemment fausses en soi, et si clairement démenties par les faits, trouvent la moindre créance dans une seule âme, quelque inepte ou dépravée qu'elle soit. J'ai pris, à cet égard, tous les renseigne-ments nécessaires; et, de plus, j'ai voulu m'assurer par moi-même de la réalité des choses. J'ai questionné et recueilli avec soin les réponses qui m'étaient faites. J'ai écouté attentivement encore alors même que je n'étais point aperçu. J'ai examiné l'expression du visage, le geste, la conduite, tous ces signes enfin que la divine Providence a mis à notre disposition pour pénétrer, autant que cela est utile, au fond même des âmes; et je ne crains pas de l'affirmer ici : « Oui, il y a croyance relativement aux propos incroyables que nous venons de répéter! il y a croyance même dans la partie la plus intéressante de la population, dans celle qui habite et cultive nos campagnes!»
D'où cela vient-il donc? Je ne saurais le

D'où cela vient-il donc? Je ne saurais le dire ansolument; mais pourtant je puis en indiquer quelques sources. Il y a là dedans de l'ignorance, de l'immoralité, de l'impiété, de la méchanceté, de la jalousie, un grand abus des grâces, une tentative dernière de l'enfer qui voudrait s'assurer définitivement de la proie que depuis longtemps il convoite entièrement et pour toujours, mais qu'il n'a pu encore saisir que par parties

et pour un temps. Il semble véritablement que Dieu ait dit aux âmes simples qu'il appelait spécialement à la pratique de la vertu, mais qui, dédai-gnant ses grâces, ont préféré le vice : « Vous n'avez point goûté le bien; simez le mal! Vous n'avez point écouté les bons, que j'ai faits mes ministres; écoutez les méchants qui sont les ministres du démon! Vous n'avez point voulu croire aux paroles du ciel; croyez aux paroles de l'enfer! » Et alors le démon se serait jeté sans ménagement sur la proie qui paraissait, jusqu'à un certain point, lui être abandonnée. Et, pour donner à cette attaque surieuse plus de chances de réussite, il se serait dit à luimême, et aurait agi aussitôt en raison de ce qu'il se disait : « C'est par le prêtre, ministre de Jésus-Christ, que le peuple échappe à ma domination; établissons entre le peuple et le prêtre la démorcation infranchissable de la défiance, de la jalousie et de la haine. Ce qui contribue le plus à consolider la puissance du prêtre sur le peuple, c'est sa réputation de charité et de dévouement. En bien! faisons crouler cette réputation établie depuis tant de siècles, en montrant qu'au lieu d'être une cause d'édification et de vie, il en est une de destruction et de mort.»

O vous que toutes les puissances du mal n'ont point séduit encore, mais qui pourriez l'être bientôt: vous qui vous êtes laissé séduire déjà, mais qui, en ce moment, plus calme, paraissez disposé à revenir à de meilleurs sentiments; vous-même qui êtes tout à fait égaré, exaspéré, mais que quelques bonnes paroles pourraient cependant adou-cir et empêcher du moins de pénétrer plus avant dans les voies de l'erreur; écoutez-moi avec attention. Ce n'est pas le langage de la foi seulement que j'ai à vous faire entendre, c'est celui de la raison, du cœur, du plus simple bon sens; c'est un langage capable de faire impression sur tout homme, quel qu'il soit, pourvu qu'il ne ferme pas entièrement ses oreilles, et qu'il n'endurcisse pas complétement son cœur.

On dit que ce sont les prêtres qui rendent le blé cher.

Ne voyez-vous pas que c'est là l'accusation · la plus injuste, la plus absurde, la plus in-croyable, par consequent, qu'il soit possible d'imaginer; car non-seulement les prêtres ne veulent pas se rendre coupables d'un tel crime, mais ils ne le pourraient, en aucune manière, lors même qu'ils le voudraient.

Ils ne le veulent point, parce qu'ils n'ont aucun intérêt à cela; ils ne le veulent point, parce que personne ne doit désirer plus vivement qu'eux-mêmes, au contraire, que le blé et tous les vivres soient à bon marché; ils ne le veulent point enfin, parce que le caractère dont ils sont revêtus. la mission qu'ils remplissent auprès des hommes, leur conduite habituelle, seur vie de charité et de dévouement, éloignent d'eux à jamais, je ne dirai pas seulement la volonté formelle, arrêtée, persévérante, comme on le suppose, mais l'idée même d'un tel crime.

Ces propositions sont si claires, si frappantes, qu'elles ne devraient avoir besoin ni d'explication ni de preuves pour être admises. Mais comme les notions les plus vulgaires du sens commun sont brouiliées aujourd'hui, surtout en pareille matière, comme il s'agit de ramener à la vérité, à la justice, des ames profondément égarées, je dois entrer dans quelques développements à ce sujet.

Vous affirmez, de vous-même ou après d'autres, que ce sont les prêtres qui rendent le blé cher.

Mais quel intérêt ont-ils donc à cela? car vous savez que les hommes ne font rien sans un intérêt quelconque, que quand il est question surfout d'un acte grave, public, persévérant, d'un acte qui peut appeler sur ceux qui le font les regards, l'animadversion de tous et peut-être même des châtiments

épouvantables, il leur faut des motifs tout particuliers d'agir, et qu'alors encore ils ne se déterminent pas toujours. Eh bien! donc, je vous le demande, quel intérêt les prêtres ont-ils à rendre le blécher?

C'est, dit-on, pour ramener à la religion les peuples qui de plus en plus l'abandon-

Singulière prétention ! vouloir ramener les peuples à la religion, c'est-à-dire à la pratique de toutes les vertus, et commencer par affamer ces peuples, c'est-à-dire par commettre l'un des plus grands crimes qu'on puisse imaginer. Mais c'est expliquer l'absurde par du plus absurde encore. Admettons-le, cependant, quelque inadmissible que cela soit.— Les prêtres, dites-vous, venlent rendre le blé cher, pour ramener les peuples à la religion. — Mais ils n'ont pu prendre cette grave détermination qui évidemment les expose à toute la rigueur des lois divines et humaines, sans avoir l'espoir de réussir. Or c'est précisément le contraire qui arrive. Au lieu d'adoucir les peuples, ce prix élevé des subsistances les irrite au plus haut point, au lieu de les ramener à la religion, c'est précisément ce qui les en éloigne le plus en ce moment. Et ne me dites pas que cela est arrivé contre leur attente; car je vous répondrais alors qu'ils eussent employé ce moyen une fois peut-être, deux fois, trois fois même, à la rigueur, mais toujours, et avec des résultats tout opposés à leurs désirs; ce serait plus que de la folie, puisque le fou se garde bien d'aller chercher la vie dans le poison qui toujours donne la mort.

Il ne vous est pas plus possible assurément d'expliquer cette prélendue détermi-nation des prêtres à vouloir rendre le blé cher, par un motif politique ou tout autre. car je vous répondrais encore que cette cherté tournant toujours contre eux, au lieu de les servir en quoi que ce soit, il est absurde de supposer qu'ils voulussent, avec

tant d'opiniatreté, y coopérer.
Il est donc évident aux yeux de tous, d'après ce que nous venons de dire, que les prêtres n'ont aucun intérêt à rendre le blé cher. J'ajoute que personne ne doit désirer plus vivement qu'eux-mêmes, au contraire, que le blé et tous les vivres soient à bon marché.

Les prêtres ne sont pas riches, en France, depuis que la révolution a dépouillé l'Eglise des biens dont l'avait dotée la piété de nos pères. En ce moment surtout, ils sont généralement très-gênés, et quelques-uns sont véritablement pauvres. Jugez-en plutôt.

Ils ont environ 1,200 fr., terme moyen. Quelques-uns ont davantage; mais le plus grand nombre a moins. Je mets ce chiffre, pour qu'il ne s'élève aucune réclamation à ce sujet. C'est, à quelque chose près, la position qui leur a été faite à l'époque de la restauration du culte. Ou plutôt c'est une position moins avantageuse encore; car, si leurs revenus fixes out augmenté d'un tiers, je suppose, la valeur représentative de ces

mêmes revenus peut bien avoir diminué de

Or vous ne sauriez vous faire une idée, même approximative, de tous les besoins auxquels ils sont ordinairement obligés de subvenir avec ces modestes revenus.

Ils doivent, bien entendu, tenir leur maison avec toute la décence qui convient au rang qu'ils occupent. Mais ce n'est pas tout. Et leurs vêtements, et ces livres de piété et de science qu'ils sont dans la nécessité de se procurer, tant pour eux que pour les autres; et leur église, cette chère épouse que leur a donnée Jésus-Christ! Ils l'ont prise peut-être dans un état complet de dénûment et même de misère, et il a bien fallu la rendre digne du Seigneur, à qui elle appartient avant de leur appartenir. Les revenus de la fabrique sont destinés à cela sans doute; mais, dans un grand nombre de campagnes, quelle est la vraie source des revenus de la fabrique, si ce n'est la générosité du prêtre? Et les pauvres de la paroisse, toujours si nom-breux, disons-le aussi, toujours si exigeants à l'égard du curé, quelquefois plus pauvre qu'eux ! Et la famille, ordinairement indigente, à laquelle il faut bien venir en aide de temps en temps! Et ces bons vieux parents surtout qui ont eu si grand soin de leur enfance, et dont il est nécessaire actuellement de soigner la vieillesse ! Pour les élever aux honneurs du sacerdoce, ils auront épuisé, je suppose, leur fortune, leur santé peut-être; et re serait une grande dureté, une insigne ingratitude de ne pas les payer de retour. Et le séminaire, cette autre maison paternelle qui les a nourris, élevés, pendant plusieurs années, gratuitement peut-être ou à peu près, et qui actuellement nourrit et élève de même la génération qui les remplacera un jour dans le saint ministère! Il succombe habituellement sous le poids des sacrifices qu'il est obligé de faire; et il faut bien l'assister un peu chaque

Voilà des charges nombreuses assurément, et pourtant ce n'est point là tout encore, car il y en a heaucoup d'autres moins sacrées, moins obligatoires, si vous voulez, mais auxquelles il n'est guère possible aux prêires de se soustraire complétement.

N'est-il pas vrai que dans le sein bien-faisant de la religion catholique, dans notre généreuse patrie principalement, il y a un asile pour toutes les infortunes, une école pour tous les dévouements? N'est-il pas vrai qu'il y a, pour chacun de ces établissements, outre l'église paroissiale, une chapelle par-ticulière où Jésus se rend véritablement présent, afin de consoler ceux qui souffrent, et de soutenir ceux qui se dévouent à la soigner? Ces maisons si saintes, si nécessaires, au point de vue de l'humanité et de la foi, sont la propriété de tous en général, et n'appartiennent à personne en particulier. Mais comment ont-elles été élevées? comment sont-elles entretenues chaque jour, et quelquesois restaurées? En grande partie,

par la charité. Et où se trouvent les principales ressources de la charité? chez les prêtres, vous dis-je, et toujours chez les prêtres.

Vous allez me répondre qu'ils peuvent

refuser en pareil cas.
Il le faut bien quelquefois; mais enfin cela leur est très-pénible, et puis il est certains cas où il n'est pas possible de le faire. Savez-vous bien au nom de qui on parle ordinairement, quand, de toutes les parties de la France, et de plus loin encore, on fait appel à leur charité, tantôt de vive voix, tantôt par écrit? Mais c'est au nom de cette chère patrie, au nom de cette bien-aimée mère, la sainte Eglise catholique, au nom de Jésus-Christ qui les a rachetés et les a appelés à l'honneur de partager son divin sacerdoce.

De tout cela, et de beaucoup d'autres choses encore qui découlent naturellement de ce que je viens de dire, vous devez conclure avec moi que les charges des prêtres sont énormes en tout temps, énormes surtout en ce moment, que leurs ressources baissent au lieu de s'élever dans la même proportion, et que personne, par conséquent, ne doit désirer plus vivement qu'eux que le blé diminue, bien loin de vouloir le rendre cher.

Rendre le blé cher! Savez-vous bien ce que cela veut dire? savez-vous bien quel crime énorme, monstrueux, se trouve renfermé dans l'énonciation de ces mots? cela est clair pourtant. Rendre le blé cher, c'est affamer une grande partie de la population. la partie la plus malheureuse déjà et la plus éprouvée, la partie la plus intéressante aux yeux de l'humanité et de la foi, les pauvres ensin, les meilleurs amis de Dieu, les membres souffrants de Jésus-Christ. C'est en faire mourir un grand nombre, et cela lentement, et comme à petit seu, pendant de longues années... Mais, après le crime in-comparable du Calvaire, ce crime qui embrasse la passion et la mort d'un Dieu, l'un des plus affreux évidemment, c'est celui-ci qui embrasse la passion et la mort d'une partie notable de l'humanité.

Et qui donc accusez-vous de vouloir ce crime, ou plutôt ce monstrueux assemblage de tous les crimes? Ce sont précisément ceux que Dieu a marqués de son sceau pour être éternellement son partage; ce sont les ministres de Jésus-Christ, les continuateurs de sa mission, les dispensateurs de ses graces, d'autres lui-même, ceux qui, à l'exemple de leur divin Mattre, passent sur la terre en faisant le bien; ceux dont toute la vie n'est que charité et dévouement, comme la vie de celui qui, après les avoir envoyés, les nourrit chaque jour de sa parole et de sa substance. Vous ne savez donc pas ce que sont les prêtres véritablement, malgré tout ce qu'on a pu vous dire, pour vous édifier sur leur compte, et malgré ce que vous voyez, à chaque instant, de vos propres yeux? Venez avec moi chez celui d'entre eux qui se trouvera occuper l'un des postes

les moins importants, vous dirais-je, si tout n'était également important, quand il s'agit d'Ames rachetées par le sang d'un Dieu. C'est dans un pays pauvre, hérissé de montagnes arides, coupé partout de torrents dangereux. Nous sommes en plein biver, et dans un hiver excessivement rigoureux. La glace et la neige couvrent la terre de tous côlés; et le vent, qui avait cessé pour laisser tomber la neige, souffle, en ce moment, avec une violence insupportable. Il est bientôt cing heures du soir, et la nuit, l'une des plus mauvaises qu'on ait vues de l'hiver, a déjà commence. On frappe violemment à la porte du presbytère. A ces coups redoublés, le prêtre a tressailli, malgré ses habitudes de dévouement, dans la prévision de ce qu'on vient lui annoncer. C'est lui-même, en effet, qu'on demande. Il faut aller à une lieue de son clocher; et il n'y a point à remettre au lendemain, car celui qui le demande a des besoins pressants sous le rapport corporel et des besoins plus pressants encore sous le rapport spirituel. Le ministre du Dieu d'amour n'hésitera donc point un seul instant, et, maigré le temps, maigré la nuit, malgré l'éloignement du lieu et les chemins impraticables, malgré son âge avancé déjà et les infirmités qui en sont la suite, malgré la mort qui le menace et le saisira peut-être avant son paroissien, il se rend avec empressement où l'appelle son ministère.

Et c'est cet homme, qui craint de faire languir une seule nuit le dernier peut-être de toute sa paroisse, et non-seulement c'est lui, mais ce sont tous ceux qui font partie du même corps, et que vous voyez partout disposés au même dévouement, ce sont ces hommes que vous supposez vouloir affamer les malheureux, les exposer à une mort lente et cruelle, et cela sans raison, contre leurs intérêts propres? Mais, je le répète, c'est la plus manifeste des impossibilités, la plus répugnante des absurdités. Il y a, dans ces termes mêmes, la plus palpable des contradictions. C'est confondre le dévouement avec l'assassinat, le bien avec le mal, le ciel

lui-même avec l'enfer.

Passons encore là-dessus, si vous le désirez; car telle est la bonté de ma cause que je ne saurais vous faire trop de concessions. Admettons toutes ces impossibilités, ces absurdités, ces contradictions, votre accusation n'en croule pas moins par la base, puisque, en supposant que les prêtres eussent réellement la volonté de commettre le crime dont vous parlez, ils n'eu vien-

draient jamais à bout.

Les prêtres ne sont pas riches, avons-nous dit plus haut. Ils ont à peine de quoi subvenir à leurs propres besoins, et aux besoins d'autrui qui les assiégent de toutes parts. Voulez-vous que nous ayons exagéré? Soit. Et bien! donc, chacun d'eux économisera, je suppose, cent francs, chaque année, terme moyen. Voulez-vous deux cents francs, trois cents francs? en voulez-vous quatre? C'est beaucoup; mais, pour donner plus de force à mes raisonnements, je puis vous accorder

tout ce que vons vondrez. Or, qu'est-ce que cela pour faire hausser le prix du blé? Vons me direz qu'ils sont en grand nombre, et que beaucoup de petites sommes réunies finissent par en faire une considérable. Sans doute, mais, si vons considérez les économies de tout le clergé, il faut prendre aussi les blés de toute la France, et mon raisonnement conserve toute sa valeur. Un prêtre ne peut rien sur le prix des blés de la commune où il se trouve. Donc, non plus, le clergé entier sur le prix des blés de toute la France. Il y a là une proportion d'une exactitude mathématique irrécusable.

Vous allez peut-être me représenter qu'on

lui donne des secours.

Oui, on lui donne bien aussi, je suppose, terme moyen, une somme égale, à peu près, à ce qu'il peut économiser lui-même. Mais qu'est-ce que cela encore? Oui, on lui donne des secours; mais pour le bien, pour les bonnes œuvres de tous genres, qu'il est obligé de faire, ou de soutenir. Dès lors que vous supposerez ces secours employés au mal, à des entreprises d'une perversité incroyable, ces secours cessent immédiatement. - On nele saura pas, me direz-vous. -- Tout se sait, principalement chez le prêtre. D'ailleurs, on verra bien s'il fait ou non des bonnes œuvres. — Mais les nobles et les riches sont de son parti. — Quoi! pour affamer aussi les populations! Pour soulever aussi contre eux, sans raison et sans intérêt, l'animadversion publique à laquelle ils ne sont déjà que trop en but! Pour s'exposer à être un jour pillés, massacrés, brûlés comme on les en menace depuis longtemps! Ce sont là de nouvelles absurdités à ajouter à toutes celles dont nous avons parlé plus haut.

Le défaut de ressources ne constitue pas seul l'impossibilité où sont les prêtres de rendre le blé cher, si, ce qui est également impossible, ils en avaient la volonté. Pour arriver à ce résultat vraiment diabolique, il faudrait des manœuvres de tous les instants et de tous les lieux, dont il percerait nécessairement quelque chose. Car, comme nous l'avons déjà dit, tout se sait, de la part des prêtres principalement... Et ces cotisations à régler, et cette bourse noire à constituer, et ces accaparements à faire d'abord, puis à écouler... Ces manœuvres découvertes, ou seulement soupçonnées, occasionneraient aussitôt des dénonciations; ces dénonciations, des jugements; ces jugements, des peines, et même des peines proportionnées à ee grand crime de lèse-nation, ou plutôt de lèse-humanité. Or, je le demande, où sont, ici, ces peines, ces jugements, ces dénonciations, je ne dis pas contre les prêtres en général, mais contre un seul, ce qui, à la rigueur, ne prouverait rien contre les autres?

Je vous entends me répondre encore que le gouvernement est également de leur

parti.

Si votre accusation était fondée, le gouvernement n'y pourrait rien. Qu'il le voulût ou qu'il ne le voulût pas, nos prêtres coupa-

bles, pris tôt ou tard en flagrant délit, seraient dénoncés sur l'heure par la clameur publique, à défaut de procureur. Que dis-je! ils seraient jugés, condamnés, exécutés peut-être sur les lieux mêmes, dans toute la rigueur, non pas des lois, mais de la vengeance, à ces cris furieux : Laissez passer la ustice du péuple! Rien de semblable n'est jamais arrivé. Il y a plus, nous avons eu bien des fois des émeutes relativement à la cherté des grains, mais nous n'avons pas entendu dire que ces tourbillons d'hommes aient jamais rencontré des prêtres dans leur marche aveugle et violente. Comment donc expliquer cela, si ce n'est parce qu'ils ne s'y sont point exposés?

Le gouvernement est de leur parti, avezvous dit. Oui, sans doute; mais savez-vous bien pourquoi? Savez-vous comment il se fait que ce gouvernement qui change à chaque instant, que nous avons vu, depuis peu, prendre toutes les formes et toutes les couleurs, se montre toujours à peu près le nième à leur égard? Ah! c'est parce qu'il voit en eux des instruments de bon ordre et de bien public. S'il reconnaissait le contrai-re, s'il les voyait surtout tremper dans les machinations dont vous parlez, et il ne manquerait pas de le savoir par la police qui découvre tout ce qu'elle a intérêt à connattre, même ce qui se passe dans l'intérieur des maisons, au fond des consciences quelquesois, il les briserait, ou lui-même ne tarderait pas à être brisé.

Gardez-vous donc bien de répéter avec d'autres fous, que cette cherté des grains est précisément ce que veut le gouvernement. Car ce fut toujours là, et c'est encore aujourd'hui son plus grand embarras, le plus redoutable écueil auquel il soit exposé. Soutenir donc qu'il désire cet embarras, qu'il va se heurter de lui-même contre ce dangereux écueil, c'est soutenir qu'il désire son malheur, et qu'il cherche sa propre

Je résume, en quelques mots, ce que je viens de dire : les prêtres ne peuvent vouloir la cherté des grains, ils ne pourraient l'obtenir, quand bien même ils la désireraient. Il y a donc autant d'injustice que de folie à les en accuser.

Il faut bien qu'il y ait quelque chose de semblable, avez-vous ajouté. Est-ce que sans cela les blés se seraient maintenus, depuis si longtemps, au prix où ils sont? Les récoltes ne sont pas mauvaises. Et puis, d'ailleurs, la plus mauvaise récolte suffit pour nourrir la France pendant plus de quatre ans...

· Il y a dans tout cela autant de mensonges ou d'erreurs que de mots. La conséquence qu'on en tire surtout est de la plus grande absurdité.

If y a longtemps, beaucoup trop longtemps, sans doute, que les blés se maintiennent à un prix élevé. Mais quelle en est la cause? Et, si vous ne l'apercevez pas hien clairement, est-ce une raison pour s'en prendre aux prêtres? Cela, après tout, ne peut venir commune, et que, après avoir fait les plus

que des saisons. Est-ce que ce sont les prêtres qui les gouvernent? Tout ce qu'ils peuvent faire, c'est de prier Dieu de les rendre plus favorables. Ils le font saus aucun doute; et quand, par votre impiété et votre inconduite, vous avez détruit l'efficacité de ces prières, c'est précisément contre eux que vous tournez vos accusations et vos plaintes. Il y a là autant d'injustice que d'ingratitude. Croyez-vous d'ailleurs que les hommes n'ont jamais passé par de semblables épreuves, et même par de plus grandes et de plus longues encore? Avez-vous oublié ces épouvantables famines qui ont quelquefois décimé la France, l'Europe, le monde entier? Avez-vous oublié cette famine de sept ans pendant laquelle on venait de toutes parts, en Egypte, chercher les vivres que pouvait seul donner Joseph, cette figure im-parfaite du bienfaiteur universel vers lequel doivent se tourner, aujourd'hui, tous les peuples qui ont faim et soif de la vérité et de la justice?

Vous dites que les récoltes ne sont pas

mauvaises.

Sans doute, aussi n'y a-t-il point de famine, mais seulement gêne et souffrance. Elles ont été bonnes sans que pour cela le prix des grains ait baissé d'une manière sensible. — C'est que, dans d'autres pays, elles étaient mauvaises, et qu'il fallait bien. leur venir en aide, si nous ne voulions pas les laisser mourir de faim, et nous exposer nous-mêmes à un sort semblable, quand nous serions dans la nécessité d'aller, à notre tour, tendre la main. Cela nous arrive beaucoup plus souvent que vous ne vous l'imaginez. Car, quand vous affirmez que la plus mauvaise récolte suffit pour nourrir la France pendant plus de quatre ans, vous dites une chose tellement fausse qu'on ne comprend pas qu'un enfant même puisse l'admettre. Consultez les statistiques que le gouvernement fait dresser, chaque année, avec tant de soin, et vous verrez ce qu'elles vous diront. Sans remonter si haut, considérez ce qui se passe autour de vous. Quand une année est mauvaise, ou seulement médiocre, ne remarquez-vous pas que ceux mêmes qui habituellement vendent du blé sont obligés d'en acheter? Où donc prendre alors de quoi combler le déficit, si ce n'est à l'étranger?

Du reste, ce que je dis actuellement me semble étranger à ma thèse, ou ne lui est pas du moins très-nécessaire. Vous demandez pourquoi les blés se maintiennent si longtemps à un prix élevé. Je vous l'ai dit, sans y être obligé. Vous n'admettez pas la raison que j'en donne. Libre à vous; mais ce qu'il ne vous est pas permis de croire, moins encore d'affirmer, et surtout d'affirmer hautement, parce que c'est une chose aussi contraire au sens commun qu'à la justice, c'est que cela vienne des prêtres.

Quoi donc! dirais-je en terminant, si un assassinat venait d'être commis dans une

les moins importants, vous dirais-je, si tout n'était également important, quand il s'agit d'ames rachetées par le sang d'un Dieu. C'est dans un pays pauvre, hérissé de montagnes arides, coupé partout de torrents dangereux. Nous sommes en plein hiver, et dans un hiver excessivement rigoureux. La glace et la neige couvrent la terre de tous côlés; et le vent, qui avait cessé pour laisser tomber la neige, souffle, en ce moment, avec une violence insupportable. Il est bientôt cinq heures du soir, et la nuit, l'une des plus mauvaises qu'on ait vues de l'hiver, a déjà commencé. On frappe violemment à la porte du presbytère. A ces coups redoublés, le prêtre a tressailli, malgré ses habitudes de dévouement, dans la prévision de ce qu'on vient lui annoncer. C'est lui-même, en effet, qu'on demande. Il faut aller à une lieue de son clocher; et il n'y a point à remettre au lendemain, car celui qui le demande a des besoins pressants sous le rapport corporel et des besoins plus pressants encore sous le rapport spirituel. Le ministre du Dieu d'amour n'hésitera donc point un seul instant, et, malgré le temps, malgré la nuit. malgré l'éloignement du lieu et les chemins impraticables, malgré son age avancé déjà et les infirmités qui en sont la suite, malgré la mort qui le menace et le saisira peut-être avant son paroissien, il se rend avec em-

pressement où l'appelle son ministère. Et c'est cet homme, qui craint de faire languir une seule nuit le dernier peut-être de toute sa paroisse, et non-seulement c'est lui, mais ce sont tous ceux qui font partie du même corps, et que vous voyez partout disposés au même dévouement, ce sont ces hommes que vous supposez vouloir affamer les malheureux, les exposer à une mort lente et cruelle, et cela sans raison, contre leurs intérêts propres? Mais, je le répète, c'est la plus manifeste des impossibilités, la plus répugnante des absurdités. Il y a, dans ces termes mêmes, la plus palpable des contradictions. C'est confondre le dévouement avec l'assassinat, le bien avec le mal, le ciel lui-même avec l'enfer.

Passons encore là-dessus, si vous le désirez; car telle est la bonté de ma cause que je ne saurais vous faire trop de concessions. Admettons toutes ces impossibilités, ces absurdités, ces contradictions, votre accusation n'en croule pas moins par la base, puisque, en supposant que les prêtres eussent réellement la volonté de commettre le crime dont vous parlez, ils n'eu vien-

draient jamais à bout.

Les prêtres ne sont pas riches, avons-nous dit plus haut. Ils ont à peine de quoi subvenir à leurs propres besoins, et aux besoins d'autrui qui les assiégent de toutes parts. Voulez-vous que nous ayons exagéré? Soit. Et bien I donc, chacun d'eux économisera. je suppose, cent francs, chaque année, terme moyen. Voulez-vous deux cents francs, trois cents francs? en voulez-vous quatre? C'est beaucoup; mais, pour donner plus de force à mes raisonnements, je puis vous accorder

toutce que vous voudrez. Or, qu'est-ce que cela pour faire hausser le prix du blé? Vous me direz qu'ils sont en grand nombre, et que beaucoup de petites sommes réunies finissent par en faire une considérable. Sans doute, mais, si vous considérez les économies de tout le clergé, il faut prendre aussi les blés de toute la France, et mon raisonnement conserve toute sa valeur. Un prêtre ne peut rien sur le prix des blés de la commune où il se trouve. Donc, non plus, le clergé entier sur le prix des blés de toute la France. Il y a la une proportion d'une exactitude mathématique irrécusable.

Vous allez peut-être me représenter qu'on

lui donne des secours.

Oui, on lui donne bien aussi, je suppose, terme moyen, une somme égale, à peu près, à ce qu'il peut économiser lui-même. Mais qu'est-ce que cela encore? Oui, on lui donne des secours; mais pour le bien, pour les bonnes œuvres de tous genres, qu'il est obligé de faire, ou de soutenir. Dès lors que vous supposerez ces secours employés au mal, à des entreprises d'une perversité incroyable, ces secours cessent immédiatement. — On nele saura pas, me direz-vous. - Tout se sait, principalement chez le pretre. D'ailleurs, on verra bien s'il fait ca non des bonnes œuvres. — Mais les nobles et les riches sont de son parti. - Quoi! pour affamer aussi les populations l Pour sou-lever aussi contre eux, sans raison et sans intérêt, l'animadversion publique à laquelle ils ne sont déjà que trop en but! Pour s'exposer à être un jour pillés, massacrés, brûlés comme on les en menace depuis longtemps! Ce sont là de nouvelles absurdités à ajouter à toutes celles dont nous avons parlé plus haut.

Le défaut de ressources ne constitue pas seul l'impossibilité où sont les prêtres de rendre le blé cher, si, ce qui est également impossible, ils en avaient la volonté. Pour arriver à ce résultat vraiment diabolique, il faudrait des manœuvres de tous les instants et de tous les lieux, dont il percerail nécessairement quelque chose. Car, comme nous l'avons déjà dit, tout se sait, de la part des prêtres principalement... Et ces colisations à régler, et cette bourse noire à constituer, et ces accaparements à faire d'abord. puis à écouler... Ces manœuvres découvertes, ou seulement soupçonnées, occasionneraient aussitôt des dénonciations; ces dénonciations, des jugements; ces jugements, des peines, et même des peines proportionnées a ee grand crime de lèse-nation, ou plutôt de lèse-humanité. Or, je le demande, où sont, ici, ces poines, ces jugements, ces dénonciations, je ne dis pas contre les pretres en général, mais contre un seul, ce qui, à la rigueur, ne prouverait rien contre les autres?

Je vous entends me répondre encore que le gouvernement est également de leur parti.

Si votre accusation était fondée, le gouvernement n'y pourrait rien. Qu'il le voulut ou qu'il ne le voulût pas, nos prêtres coupe-

bles, pris tôt ou tard en flagrant délit, seraient dénoncés sur l'heure par la clameur publique, à défaut de procureur. Que dis-je! ils seraient jugés, condamnés, exécutés peut-être sur les lieux mêmes, dans toute la rigueur, non pas des lois, mais de la vengeance, à ces cris furieux : Laissez passer la justice du péuple! Rien de semblable n'est jamais arrivé. Il y a plus, nous avons eu bien des fois des émeutes relativement à la cherté des grains, mais nous n'avons pas entendu dire que ces tourbillons d'hommes aient jamais rencontré des prêtres dans leur marche aveugle et violente. Comment donc expliquer cela, si ce n'est parce qu'ils ne

s'y sont point exposés?

Le gouvernement est de leur parti, avezvous dit. Oui, sans doute; mais savez-vous hien pourquoi? Savez-vous comment il se fait que ce gouvernement qui change à chaque instant, que nous avons vu, depuis pen, prendre toutes les formes et toutes les couleurs, se montre toujours à peu près le même à leur égard? Ab! c'est parce qu'il voit en eux des instruments de bon ordre et de bien public. S'il reconnaissait le contrai-re, s'il les voyait surtout tremper dans les machinations dont vous parlez, et il ne manquerait pas de le savoir par la police qui découvre tout ce qu'elle a intérêt à connattre, même ce qui se passe dans l'intérieur des maisons, au fond des consciences quelquefois, il les briserait, ou lui-même ne tarderait pas à être brisé.

Gardez-vous donc bien de répéter avec d'autres fous, que cette cherté des grains est précisément ce que veut le gouvernement. Car ce fut toujours là, et c'est encore aujourd'hui son plus grand embarras, le plus redoutable écueil auquel il soit exposé. Soutenir donc qu'il désire cet embarras, qu'il va se heurter de lui-même contre ce dangereux écueil, c'est soutenir qu'il désire son malheur, et qu'il cherche sa propre

ruine.

Je résume, en quelques mots, ce que je viens de dire : les prêtres ne peuvent vouloir la cherté des grains, ils ne pourraient l'obtenir, quand bien même ils la désire-raient. Il y a donc autant d'injustice que de

folie à les en accuser.

Il faut bien qu'il y ait quelque chose de semblable, avez-vous ajouté. Est-ce que sans cela les blés se seraient maintenus. depuis si longtemps, au prix où ils sont? Les récoltes ne sont pas mauvaises. Et puis, d'ailleurs, la plus mauvaise récolte suffit pour nourrir la France pendant plus de quatre ans...

· Il y a dans tout cela autant de mensonges ou d'erreurs que de mots. La conséquence qu'on en tire surtout est de la plus grande

absurdité.

Il y a longtemps, beaucoup trop longtemps, sans doute, que les blés se maintiennent à un prix élevé. Mais quelle en est la cause? Et, si vous ne l'apercevez pas hien clairement, est-ce une raison pour s'en prendre aux prêtres? Cela, après tout, ne peut venir commune, et que, après avoir fait les plus

que des saisons. Est-ce que ce sont les prê-tres qui les gouvernent? Tout ce qu'ils peuvent faire, c'est de prier Dieu de les rendre plus favorables. Ils le font sans aucun doute; et quand, par votre impiété et votre inconduite, vous avez détruit l'efficacité de ces prières, c'est précisément contre eux que vous tournez vos accusations et vos plaintes. Il y a là autant d'injustice que d'ingratitude. Croyez-vous d'ailleurs que les hommes n'ont jamais passé par de semblables épreuves. et même par de plus grandes et de plus longues encore? Avez-vous oublié ces épouvantables famines qui ont quelquefois déci-mé la France, l'Europe, le monde entier? Avez-vous oublié cette famine de sept ans pendant laquelle on venait de toutes parts, en Egypte, chercher les vivres que pou-vait seul donner Joseph, cette figure imparfaite du bienfaiteur universel vers lequel doivent se tourner, aujourd'hui, tous les peuples qui ont faim et soif de la vérité et de la justice?

Vous dites que les récoltes ne sont pas

mauvaises.

Sans doute, aussi n'y a-t-il point de famine, mais seulement gêne et souffrance. Elles ont été bonnes sans que pour cela le prix des grains ait baissé d'une manière sensible. - C'est que, dans d'autres pays, elles étaient mauvaises, et qu'il fallait bien leur venir en aide, si nous ne voulions pas les laisser mourir de faim, et nous exposer nous-mêmes à un sort semblable, quand nous serions dans la nécessité d'aller, à notre tour, tendre la main. Cela nous arrive beaucoup plus souvent que vous ne vous l'imaginez. Car, quand vous affirmez que la plus mauvaise récolte sussit pour nourrir la France pendant plus de quatre ans, vous dites une chose tellement fausse qu'on ne comprend pas qu'un enfant même puisse l'admettre. Consultez les statistiques que le gouvernement fait dresser, chaque année, avec tant de soin, et vous verrez ce qu'elles vous diront. Sans remonter si haut, considérez ce qui se passe autour de vous. Quand une année est mauvaise, ou seulement médiocre, ne remarquez-vous pas que ceux mêmes qui habituellement vendent du blé sont obligés d'en acheter? Où donc prendre alors de quoi combler le déficit, si ce n'est à l'étranger?

Du reste, ce que je dis actuellement me semble étranger à ma thèse, ou ne lui est pas du moins très-nécessaire. Vous demandez pourquoi les blés se maintiennent si longtemps à un prix élevé. Je vous l'ai dit, sans y être obligé. Vous n'admettez pas la raison que j'en donne. Libre à vous; mais ce qu'il ne vous est pas permis de croire, moins encore d'affirmer, et surtout d'affirmer hautement, parce que c'est une chose aussi contraire au sens commun qu'à la justice, c'est que cela vienne des prêtres.

Quoi donc! dirais-je en terminant, si un assassinat venait d'être commis dans une

79

minutieuses recherches, on ne pouvait en découvrir l'auteur, seriez-vous assez injuste, assez fou, pour en accuser le curé, surtout quand, au lieu de le charger, toutes les voix s'accorderaient à vanter son humanité, son dévouement, toutes ses vertus? Voilà pourtant ce que vous faites. Et vous faites quelque chose de plus incroyable encore; car ce prêtre après tout, quelle que fût sa réputation, pourrait, à la rigueur, être coupable, tandis que vous accusez le clergé tout entier, c'est-à-dire cette assemblée sainte à laquelle Jésus-Christ a confié le double dépôt de sa vérité et de ses grâces, qu'il a conservée miraculeusement jusqu'ici sur la terre, et qu'il conservera de même jusqu'à la fin, malgré les calomnies et les

persécutions auxquelles elle ne cessera jamais d'être en buite.

Ah! vous connaissez bien peu les prêtres, vous qui élevez contre eux de telles accusations. Voulez-vous en avoir une plus haute et plus juste idée? Allez en trouver un seulement, celui qui se trouvera le plus à votre proximité et à votre convenance, n'importe lequel. Ouvrez-lui votre cœur en toute sincérité. Dites-lui vos soupçons à son égard, les accusations peut-être que vous aurez formulées contre lui. Croyez-moi, vous n'aurez pas achevé que déjà il vous aura pardonné, béni, et qu'il se fera un véritable plaisir, si vous vous trouvez dans l'indigence, de partager avec vous le morceau de pain nécessaire à ses propres besoins (1).

#### AME

Objections.—Quand on est mort, tout est mort.— Il y en a bien d'autres qui le disent comme moi. — L'âme est un mot. — C'est tout au plus un souffle, ainsi qu'on l'appelle communément, même dans nos livres religieux. — C'est le corps qui pense. — Si la faculté pensante était en nous réellement et substantiellement distincte du corps, elle aurait une existence à part, tandis que nous la voyons toujours commencer avec lui, se développer, décroître et finir en même temps que lui. — Où serait d'ailleurs cette âme que jamais personne n'a pu voir, et dont on n'a jamais pu découvrir la place, quelques recherches qu'on ait faites?

Réponse. —Quand on est mort, tout est mort? vous écriez-vous. — Oui, chez les chiens, les chats, les ânes, chez tous les animaux sans raison. Et cela est bien naturel : créés pour la terre, n'ayant rien qui les appelle à une autre existence, n'en ayant pas même l'idée, le moindre instinct, comme il est facile de le voir, d'après leurs habitudes étudiées aujourd'hui avectant de soin, pourquoi survivraient-ils au delà du tombeau? Quand l'un d'eux vient à mourir, il est vrai de dire que tout est bien mort. Mais pour l'homme créé à l'image de Dieu, comme nous le dit positivement la religion, et, avec la reli-gion, la raison, le sentiment inné en chacun de nous, le consentement unanime des peuples, pour l'homme, roi de la création, ap-pelé par ses goûts, ses désirs, par ses actes mêmes à une autre vie que cette vie terrestre, proclamé immortel par tout ce qui a une langue ici-has, ayant jusque dans son corps, dans son noble visage, dans son front élevé, dans ses regards sans cesse tournés vers les cieux, la preuve irrécusable de cette immortalité, affirmer absolument la même chose, c'est par trop d'inconvenance et d'absurditél

(1) Avant de livrer ces lignes à l'impression, nous avons eu la consolation de voir le prix des céréales, qui s'était maintenu longtemps très-élevé, redescendre à son état normal, par suite d'une réculte généralement satisfaisante, celle de 1857: c'est la confirmation par les faits de ce que nous avons dit

Quand on est mort, tout est mort, avezvous dit. - Ne faudrait-il pas plutôt prendre la contre-partie de cette proposition, et dire : « Quand on est mort, rien n'est mort. » Non, rien n'est mort! Ce n'est pas la substance pensante, qui, créée à l'image de Dieu. ainsi que nous venons de le dire, spirituelle comme lui, ne peut périr par la dissolution des parties, et ne pourrait être détruite que par la volonté formelle du Créateur, volonté que rien ne saurait établir, puisque tout prouve au contraire que la volonté positive du Créateur est que cette substance, formée à sa ressemblance, participe également à son immortalité. Ce n'est pas, non plus, la substance matérielle, car si elle subit la dissolu-tion des parties, ce n'est que pour un temps, ayant, elle aussi, jusque dans ce travail de la mort, l'assurance de la résurrection. J'en ai pour garant l'intime conviction de chacun de nous, le témoignage unanime de tous les peuples, le soin religieux que le plus impie et le plus corrompu lui-même n'hésite point à prendre des restes de ceux qu'il a perdus, quelque pénible et dispendieux que cela soit quelquefois. Vous qui affirmez avec le plus d'énergie que quand on est mort tout est mort, c'est à vous que je vais faire dire tout le contraire avec plus d'énergie encore. La mort vient de frapper aujourd'hui, je suppose, une épouse vertueuse, que vous aimiez avec une extrême tendresse, malgré l'égarement de vos idées. Elle est là encore sur ce litoù elle a enduré les plus grandes souffrances avec un héroïque courage qui a dû vous faire soup-conner déjà qu'il y a réellement une âme en chacun de nous, et que notre corps luimême, quel qu'il soit, est bien supérieur à celui des animaux. Cette idés n'est point parvenue chez vous à l'état de certitude. Et bien t approchez donc. Prenez-moi ce corps qui commence à se corrompre, et qui ne tardera pas à entrer en dissolution. Pour vous en

plus haut, 'à savoir que la cherté des grains ne vient que de leur rareté, sinon partout, du moins dans certaines localités, qui sont obligées de s'approvisionner là où ils sont plus communs. De là le commerce qui a bien sesabus, mais qui n'en est pas moins utile et même nécessaire.

débarrasser plus promptement, allez le jeter à la voirie. Quoi I vous reculez d'horreur à cette proposition ! Pourquoi donc cela ? S'il est vrai que tout meurt véritablement à la mort, pourquoi appelez-vous votre épouse celle qui vient de mourir? pourquoi lui témoignez-vous plus d'amour et de vénération quejamais, pourquoi vous disposez-vous à rendre à son corps les honneurs que vous refusez de rendre à la Divinité? C'est que vous êtes intimement convaincu, malgré vos blasphèmes, que nous survivons au delà du tombeau; que cette mort qui fait sur tous tant d'impression, et trompe nos sens, n'est, pour la raison comme pour la foi, que le passage à une autre vie supérieure; que le corps qu'elle a frappé ne fait que dormir, comme le disait Jésus-Christ en parlant de Lazare, comme nous le disons tous en termes plus ou moins explicites, et qu'il s'éveillera un jour à la voix de Dieu, pour être récompensé ou puni, lui aussi, pour les actions bonnes ou mauvaises auxquelles il aura coopéré de concert avec l'ame.

« C'est ici, s'écrie un écrivain célèbre, que la nature humaine se montre supérieure au reste de la création et déclare ses hautes destinées. La bête connaît-elle le cercueil, et s'inquiète-t-elle de ses cendres? Que lui font les ossements de ses pères? Ou plutôt sait-elle qui est son père, après que les be-soins de l'enfance sont passés? Parmi tous les êtres créés, l'homme seul recueille les cendres de son semblable, et lui porte un respect religieux: à nos yeux, le domaine de la mort a quelque chose de sacré. D'où nous vient donc la puissante idée que nous avons du trépas? Quelques grains de poussière mériteraient-ils nos hommages? Non. sans doute : nous respectons les cendres de nos ancêtres, parce qu'une voix secrète nous dit que tout n'est pas éteint en eux, et c'est cette voix qui consacre le culte funèbre chez tous les peuples de la terre. Tous sont également persuadés que le sommeil n'est pas durable, même au tombeau, et que la mort n'est qu'une transfiguration glorieuse. » (Génie du christianisme.)

Mais n'allons pas si loin en ce mement, et, laissant de côté le dogme bien important encore de la résurrection des corps, affermissons-nous de plus en plus, ce qui est l'essentiel, dans la croyance à l'immortalité de l'àme.

Soit que nous rentrions en dedans de nous-mêmes, et que nous considérions notre nature intime, soit que nous nous élevions jusqu'à Dieu et que nous méditions ses attributs les plus essentiels, soit que nous interrogions la croyance des peuples, en nous, au ciel et sur la terre, partout, en un mot, nous trouvons les preuves les plus nombreuses, les plus frappantes, les plus irrécusables de l'immortalité de notre âme.

« Oui, » s'écrie, à ce sujet, l'abbé de Frayssinous, dans sa conférence qui n'est que le résumé des idées de tous sur l'immortalité de l'âme; « oui, nous avons dans nous je ne sais quel présage et quel pressentiment

d'une vie à venir. Pourquoi, en effet, cette envie secrète de nous survivre à nous-mêmes, d'éterniser notre nom dans la mémoire de nos semblables? Le villageois l'éprouve comme le savant et le guerrier. Le savant veut aller à l'immortalité par ses ouvrages, le guerrier par ses exploits, et le villageois voudrait vivre du moins dans le souvenir de ses enfants : il s'afflige de l'idée que bientôt peut-être il en sera oublié; il voudrait pouvoir attacher son nom au hâtiment qu'il achève, à l'arbre qu'il a planté, au terrain qu'il a su rendre fertile. Mais voyez surtout dans les hommes fameux cet amour immense de célébrité, qui s'étend à la postérité la plus reculée, et se repait de la pensée que leurs grandes et belles actions feront l'entretien de tous les âges. Pourquoi cela, s'ils n'étaient préoccupés de je ne sais quel espoir de jouir eux-mêmes de leur gloire dans les siècles futurs.

« Dans tous les temps, on a préconisé, et avec raison, le dévouement de ceux qui savaient mourir pour la patrie; et, si l'âme est immortelle, je conçois très-bien com-ment on peut sacrifier la vie présente : mais, si tout se borne au tombeau, l'existence actuelle est le bien suprême. La vie est d'un prix infini comparée au néant : vivre serait donc la souveraine loi; mourir pour ses semblables serait une inconséquence. Oui l'homme n'affronte la mort que parce qu'il y voit le passage à une seconde vie. Ici le sentiment entraîne la raison, même dans celui qui serait matérialiste d'opinion. En mourant pour votre pays, vous aspirez à la gloire, lui dirai-je; mais si, après la mort, vous n'êtes pas plus que la statue ou la toile peinte qui pourra vous représenter, que vous importent les chants du poëte, les éloges de l'orateur, ou les récits de l'histoire? Caton, qui n'était pas animé par ces motifs purs que le christianisme inspire, était de bonne foi, quand il disait : Je n'eusse jamais entrepris tant de travaux civils et militaires. si j'avais cru que ma gloire dût finir avec ma vie... Mais je ne sais comment mon esprit. s'élevant au - dessus de lui - même, semblait croire que c'était en sortant de cette vie qu'il commençait à vivre.

Ces sentiments intimes se trouvent d'une manière plus ou moins développée et plus ou moins pure dans toutes les âmes. Ils sont donc fondés sur la nature, et doivent être satisfaits, si l'homme répond aux desseins du Créateur. Or ils ne le sont point par l'immortalité que donne la terre, immortalité trompeuse et à laquelle reste souvent étranger celui qui est censé la posséder. Ils ne peuvent donc l'être que par l'immortalité dont l'âme jouit dans l'autre vie.

Une seconde preuve de l'immortalité de

Une seconde preuve de l'immortalité de l'âme, preuve, du reste, intimement liée à celle que nous venons de développer, se tire de ces désirs immenses du bonheur qui sont en chacun de nous, et que rien, non plus, ne peut satisfaire ici-bas.

«Je vous invite, » dit encore l'orateur que nous citions tout à l'heure, « à descen-

DICTIONNAIRE

dre au fond de vos cœurs, pour y écouter dans le silence des sens et de l'imagination. la voix de la vérité; et chacun de vous dira volontiers avec moi : Mon âme éprouve je ne sais quel désir d'être heureuse que rien de terrestre ne peut satisfaire. Je cherche avec inquiétude quelque chose que les créatures ne peuvent me donner; je cours après une ombre toujours poursuivie et toujours fugitive; plus d'une fois je soupire malgré moi de dégoût et d'ennui; je voudrais un plaisir pur, fixe, permanent; je comprends que le bonheur se trouve dans un cœur dont tous les désirs sont remplis. Mais ce repos, où le trouver? Quel est le mortel qui jamais l'a goûté sur la terre? Qu'il vienne donc nous en révéler le secret. Au milieu de ses palais superbes, de ses jardins délicieux, de la richesse de ses trésors, de-l'éclat de sa gloire, de l'abondance de ses plaisirs, Salomon avoue qu'il n'est pas heureux : et pourquoi ne l'est-il pas? C'est que son oreille ne se rassasie pas d'entendre, ni son œil de voir, ni son cœur de désirer. Alexandre a conquis l'univers, la terre s'est tue devant lui. En bieu l Alexandre est plutôt fatigué que rassasié de gloire; il soupire, il pleure au milieu des trophées du monde vaincu. Tibère, dégoûté de la puissance, va se renfermer dans l'île de Caprée; il cherche dans le rassinement de la débauche ce qu'il n'a pu trouver dans la grandeur. Tibère sera trompé, le bonheur n'habite point avec lui dans le séjour de ses infamies; il sentira sa misère, et sera forcé d'en faire l'aveu devant le monde entier. Quels exemples mémorables du néant des choses humaines, et de leur impuissance pour nous rendre heureux! Je les ai rappelés pour nous faire sentir quelle est l'avi-dité du cœur humain, et comment sur la terre il est frustré dans ses espérances.

« Maintenant, je me replie sur moi-même, et je me dis : Le désir d'être heureux, c'est le besoin le plus impérieux de mon âme, c'est le penchant nécessaire de ma nature. Ce désir, ce n'est pas moi qui me le suis donné, je ne suis pas le maître de m'en dépouiller; je l'ai reçu de Dieu avec l'être et la vie. Si Dieu lui-même me l'a donné, si tel est le but où il me fait tendre sans cesse, ne faut-il pas que tôt ou tard il m'y fasse parvenir? Serait-il le Dieu de vérité, s'il me trompait dans les désirs qu'il m'inspire, s'il me marquait le terme en me laissant dans l'impuissance de l'attendre; et si ce bon-heur, pour lequel je sens qu'il m'a fait, n'existe pas pour moi sur la terre, ne faut-il pas que Dieu l'ait placé au delà du tombeau? Dans la nature entière, tout marche à ses fins; le soleil et les astres, par leurs mouvements réguliers, remplissent leur destinée; les animaux remplissent la leur en obéissant à leur instinct merveilleux. L'homme, dans cette chaîne immense des êtres, serait-il le seul à ne pas remplir la sienne, et la Providence l'aurait-elle condamné à courir sans cesse après la fin de sa nature sans y parvenir jamais? Ayons de plus justes, de plus

consolantes idées du Créateur, et de l'excellence de la nature humaine. »

Si de la considération de notre propre nature nous nous élevons à la contemplation de la nature divine, nous trouvons dans la méditation de ses attributs des preuves plus concluantes encore, s'il est possible, en faveur de l'immortalité de l'âme.

Il est un Dieu créateur et conservateur du monde; tout le prouve, tout le reconnaît. Le nier, ce serait plus que de l'absurdité, ce serait une insigne folie, ce serait vouloir nier l'existence du soleil en plein midi. Etre infini, ce Dieu possède toutes les perfections au suprême degré. Il est juste et d'une justice infinie : il est saint et d'une sainteté infinie; il est sage et d'une sagesse infinie. Puisqu'il est infiniment juste, il doit rendre à chacun en raison de ses œuvres; puisqu'il est infiniment saint, il doit aimer et attirer à lui tout ce qui participe à sa sainteté, comme il doit détester et repousser au contraire tout ce qui s'en éloigne ; puisqu'il est infiniment sage, il doit donner une sanction suffisante à ses lois en arrêtant autant que possible, par la crainte de châtiments terribles, ceux qui les transgressent et en encourageant par l'attente des plus magnifiques récompenses ceux qui les observent. Or rien de cela ne saurait avoir lieu sans l'immortalité de l'âme. Donc l'âme est immortelle. C'est aussi clair que deux et deux font quatre, et c'est beaucoup plus satisfaisant. C'est aussi clair, puisque la raison en re-connaît aussi bien l'évidence; c'est beaucoup pius satisfaisant, puisque ce n'est pas la raison seulement qui le voit, mais le cœur aussi, mais l'âme entière, qui en le voyant a

tressailli d'allégresse.
Oui, je suis immortelle ! s'écrie-t-elle à la vue des infinies perfections de Dieu, et il est impossible que je ne le sois pas ; car si je ne l'étais point, Dieu ne sersit ni juste, ni saint, ni sage, et, par conséquent, ne serait pas Dieu. Oui, je suis immortelle! et c'est là ce qui m'encourage à remplir chaque jour les difficiles devoirs qui me sont imposés, c'est ce qui me fait tendre de plus en plus à la perfection divine que je dois m'effor-cer d'imiter, c'est ce qui m'empêche de quitter la voie sainte dans laquelle je suis entrée malgré les scandaleux triomphes du vice et les abaissements si désolants de la vertu: J'ai ou sous le soleil l'impiété au lieu du jugement, et l'iniquité au lieu de la justice, et j'ai dit dans mon cœur: Dieu jugera le juste et l'injuste, et alors ce sera le temps du rétablissement de toutes choses. (Eccle. 111, 16, 17.)

Vous médirez peut-être que Dieu récompense quelquefois la vertu d'une manière admirable, dès cette vie, comme il punit le vice par des châtiments épouvantables.

Oui, quelquefois, vous avez raison, mais non pas toujours comme le demandent ia justice, la sainteté, la sagesse, tous les attri-buts de la Divinité : « Il faut en convenir. » ajoute ici l'abbé de Frayssinous, « si la vie présente n'était pas liée à un autre ordre de

choses, ce monde ne serait qu'un chaos, qu'une énigme inconcevable, qu'un per-pétuel désordre qui accuserait la Providence. Dans tous les temps et chez tous les peuples que nous présente l'histoire, bien souvent des vertus méconnues, des vices honorés, des forfaits échappés au glaive de la justice humaine, des familles ruinées par la mauvaise soi, des victimes infortunées de la haine et de l'envie, des prisons où gémit l'innocence, des échafauds où périt la vertu. Ces désordres qui éclatent de toutes parts sous nos yeux doivent nous rappeler l'ordre éternel dont Dieu est la source. Je sais qu'il y a dans les trésors de sa puis-sance de quoi réparer tout ce qu'il y a de déréglé dans le monde présent. Je m'élance dans le sein de son éternité, c'est de là qu'abaissant mes regards sur la terre, je la vois dans son véritable point de vue; je reconnais que ce qu'il y a de plus discordant rentre dans l'harmonie universelle par sa liaison avec les desseins infinis de celui qui vit et règne au delà des temps. Les souffrances de l'homme vertueux sont à mes yeux non des injustices, mais des épreuves, mais des combats qui mênent à la gloire, et quand je compare ce qu'il souffre avec la couronne qui lui est réservée, je ne vois plus dans ses afflictions que les angoisses d'une àme en travail de son immortalité.

« Mais, dira-t-on peut-être, pourquoi recourir à l'autre vie pour justifier la Providence? Vous cherchez des récompenses pour la vertu, elles sont dans la paix et le témoignage d'une bonne conscience ; vous voulez des châtiments pour le vice, ils sont dans le remords qui en est inséparable.

« Ce n'est là qu'un vain système dont nous allons faire sentir toute la futilité. Vous voulez que la paix de l'âme soit la seule ré-compesse de la vertu, mais cette paix n'en est pas oujours inséparable; il est des cœurs vertueux qui vivent au sein des alarmes ; timides jusqu'à l'excès, ils craignent là où rien n'es, à craindre. La délicatesse de leur conscience fait leur tourment; l'imagination les effraye de ses fantômes, elle leur peint de légers défauts sous les couleurs des vices les plus noirs, elle convertit en mal ce qui est bien. Or, au milieu de ces orages d'une ame agitée, la paix s'est évanouie et avec elle ce que vous croyez être la seule récompense de la vertu. Ce n'est pas tout, il faut que la récompense se mesure sur le mérite, et pourtant dans le monde présent cate règle d'équité se trouve perpétuellement videe. En effet, cette paix de la conscience accompagne aussi des vertus qui d'ailleurs très solides sont moins pénibles à la nature. et ) demande où sera la récompense de ces vertus plus fortes, plus difficiles? Je m'exlique: cet homme est né avec d'heureux penchnts, par témpérament il est doux, modéré, maître de lui-même, la vertu lui est naturdement facile. Cet autre est agité par des pssions violentes, il faut qu'il soit patient talgré les saillies d'un tempérament songuer, continent malgré l'impétuosité de

ses désirs, modeste au milieu de tout le bruit de la renommée la plus éclatante. Si l'un et l'autre sont vertueux, la paix de l'âme est également leur partage sur la terre, mais le second a bien plus d'obstacles à vaincre, plus de victoires à remporter sur lui-même, sa sidélité est bien plus difficile: sa vertu est donc plus méritoire et digne d'une plus grande récompense : et cependant la récompense serait la même si elle ne consistait que dans la paix du cœur. Mais voici une considération d'un plus grand poids : lorsque l'homme de bien meurt pour son devoir, qu'il sacrifie ses jours plutôt que sa conscience, c'est alors surtout qu'il se rend agréable à son Créateur et qu'il est digne de ses faveurs; et pourtant s'il n'est d'autre prix de sa vertu que la paix de sa conscience, où sera la valeur de son héroïsme? Cette paix de l'âme descendra-t-elle avec lui dans le tombeau? Vous êtes, je suppose, placé entre la prévarioation et la mort: Dieu vous commande de mourir pour lui plaire, ce dernier acte de votre vie met le comble à tous les autres, de tous c'est le plus méritoire et il faudra que vous le fassiez sans l'espoir d'aucun dédommagement ! quoi de

plus injuste?

« On n'est pas mieux fondé à ne reconnaltre d'autre châtiment du vice que le remords. Je conviens que le coupable trouve son premier châtiment dans le remords, qui l'accuse et qui le condamne; mais, si le remords est leur unique peine, les plus coupables seront bien souvent les moins punis, parce qu'ils sauront mieux que les autres étouffer leur conscience sous le poids de leurs crimes entassés. Le remords, après tout, ne serait qu'un préjugé ridicule, dont il faudrait se débarrasser, si rien n'existait au delà du tombeau. Tant qu'une âme est pénétrée de la crainte d'un Dieu vengeur, je concois en elle le remords; mais si cette crainte s'affaiblit et s'éteint, on verra le remords s'affaiblir et s'éteindre avec elle. Aussi les grands coupables ont-ils un secret penchant vers ces doctrines de matérialisme qui, en. faisant mourir l'âme et le corps, leur assurent l'impunité. Débarrassés de toute terreur d'une vie future, ils pourront bien-craindre le supplice ou l'opprobre, ils ne connaîtront pas le remords. Il est d'ailleurs un genre de crime qui resterait toujours impuni, je veux parler de ce crime, rare autrefois, aujourd'hui très-commun, l'effroi de la société et le scandale de nos mœurs, le suicide. Cet homme se doit à la société qui l'a nourri et qui a veillé à la conservation de ses jours; à sa famille avec laquelle il a contracté des engagements; dans tous les cas, à Dieu, qui lui a donné l'exis-tence, et qui seul a le droit de la reprendre. N'importe, au mépris de toutes les oblizations divines et humaines, il s'arrache la vie. S'il n'est pas égaré par une aliénation mentale, s'il conserve son libre arbitre, c'est un attentat affreux, et ce dernier attentat a mis peut-être le sceau à une vie toute criminelle. Où en sera le châtiment, s'il n'en

existe d'autres que le remords ? Et ne dit-on pas que l'anéantissement du coupable est un châtiment suffisant? Non, car les peines infligées par la Providence doivent être telles qu'elles puissent intimider l'homme, le contenir dans le devoir ou l'y ramener. Or les méchants seraient sans crainte, si le partage du néant, tout misérable qu'il est, leur était assuré. Ne faut-il pas aussi que les peines soient décernées avec équité, qu'elles soient graduées sur le nombre, la nature et la grièveté des fautes; qu'il y ait différence de châtiment là où il y a différence dans les délits? La suprême justice, la sainteté parfaite, la sagesse infinie, Dieu, en un mot, pourrait-il confondre un simple vol avec le suicide? Et cependant, si l'anéantissement était la peine commune de toutes les fautes, elles seraient toutes également punies; ou plutôt aucune . ne le serait par la positivement, du moins.»

Si du ciel nous reportons nos regards sur la terre, nous y trouvons, dans la croyance unanime des peuples une nouvelle preuve, non moins décisive que les autres, en faveur de l'immortalité de l'âme.

Consultons les peuples de tous les temps et de tous les lieux, nous les voyons proclamer unanimement, par leurs actions aussi bien que par leurs paroles, leur croyance constante, invincible à l'immortalité de l'âme. Prenons chaque peuple en particulier, pour le mieux connaître; allons d'une ville à une autre ville, d'un hameau à un autre hameau, d'une famille à une autre famille, d'un individu à un autre individu; nous constatons presque partout la même croyance. Que dis-je! allons avec nos savants et nos missionnaires chez ces sauvages qui méritent à peine le nom d'hommes. Vous diriez que, disséminés au milieu des déserts, sur les montagnes et dans les bois, ils n'ont rieu qui les distingue des bêtes avec lesquelles ils passent leur vie. Pas du tout, regardezles bien, écoutez-les attentivement, quelque chose les distingue essentiellement. C'est ce port élevé, ce regard tourné vers les cieux ; c'est cette attente d'une autre vie qui se manifeste, chez chacun d'eux, depuis le commencement de sa carrière jusqu'à la fin. Or, je vous le demande, d'où vient cet élancement du cœur au-dessus de la terre, qui se manifeste en tous lieux, sans que rien puisse le comprimer, si ce n'est de la nature? D'où vient cette voix qui partout appelle l'homme vers les cieux, sans que rien puisse l'étouffer, si ce n'est de Dieu lui-même? L'âme est donc immortelle.

Et pourtant, observez-vous, il y en a bien d'autres qui disent, comme moi; que quand

on est mort tout est mort.

Ooi, il y en a d'autres, mais il n'y en a pas heaucoup, ainsi que je vous le disais tout à l'heure. Voulez-vous vous en assurer par vous-même? Comptez. Vous faites partie d'une réunion composée de mille personnes, ie suppose. - N'en prenons pas une trop forte; on se connaît mieux. — Sur ces mille personnes combien y en a-t-il qui ne croient point à l'existence d'une autre vie? Vingt?

C'est trop. Dix? C'est encore beaucoup. Admettons cependant. Il y en a dix sur mille. Et encore parmi ces dix, n'y en a-t-il pas qui y croient au fond du cœur? N'y en a-t-il pas d'autres qui y croient en action, si je puis m'exprimer de la sorte, c'est-à-dire qui se conduisent de manière à montrer qu'ils ont cette foi à l'immortalité de l'âme qu'ils affirment ne point avoir? N'y en a-t-il pas d'autres qui y croiront demain, après-demain, dans vingt ans peut-être, mais cer-tainement à la fin de leur vie? Oui, il y en a et c'est même le plus grand nombre. En sorte que, sur mille personnes, il serait peut-être difficile d'en compter une, oui une seule, en qui on ne découvrit, en aucun temps, aucune sorte de foi en l'immortalité de l'âme. Et vous ne tremblez pas d'en voir si peu de votre opinion, sur un point si important, surtout quand l'univers entier se lève contre vous pour donner le plus éclatant démenti vos timides assertions?

Il y en a bien d'autres, avez-vous dit.

Mais, de grâce, ne le dites pas trop haut : car, entre nous, ceux dont vous parlez sont des gens dans la société desquels on n'aime pas trop à se rencontrer. Vous ne voudriez pas me les nommer, n'est-ce pas? Eh bien! je vais le faire à votre place. Ceux qui refusent de reconnaître une autre vie après celle-ci, ce sont les impudiques, les voleurs, les assassins, tous ceux en un mot qui, transgressant ouvertement la loi de Dieu, craignent les châtiments qu'ils méritent par leur conduite. Et encore faut-il faire un choix parmi ces grands coupables. Les meilleurs, ou, pour parler plus exectement, les moins mauvais d'entre eux croiront encore volontiers à l'immortalité de l'âme, parce qu'ils ont l'espoir de fléchir, avant leur mort, la justice divine offensée par leurs péchés. Ceux qui refusent obstinément de la reconnaître, ce sont les impudiques qui veulent mourir dans la débauche, parce qu'ils savent que rieu de souillé re saurait entrer dans le royaume des cieux; ce sont les voleurs qui ne veulent point restituer, parce qu'ils n'ignorent pas que la justice divine leur demandera compte écrnellement. du bien d'autrui, qu'ils auront éternellement sur la conscience; ce sont les assassins qui veulent mourir souillés du sang de leurs frères, parce qu'ils voient que ce sang crièra éternellement vengeance contre eux; ce sont, en un mot, tous ceux qui veulent nou-rir dans la transgression de la loi divine, parce que, n'ayant point demandé grâce en cette vie, ils ne peuvent espérer de l'obtenir dans'l'autre.

Grand Dieu! quelle société! et c'et le témoignage dégoûtant de ces homme que vous ne craignez point d'opposer au émoignage si pur des patriarches, des propètes, des apôtres, des martyrs, des confeseurs, des anachorètes, des vierges, de tus les justes de tous les temps et de tous le lieux, au témoignage encore de ceux qu, sans dent intact cependant le dépôt acré des

vérités éternelles! Ali! vous devriez en rougir. Vous ne sauriez avoir je ne dis pas la certitude, mais le plus léger espoir d'être dans le vrai avec de tels hommes. Quittez donc leurs rangs; hatez-vous d'en sortir, ou nous vous appliquerons le proverbe reçu de tous: Dismoi qui tu hantes, et je te dirai qui tu es. L'âme est un mot.

AME

Oui, c'est un mot, comme Dieu aussi est nn mot. Oui, c'est un mot, mais un bien grand mot, car il exprime une grande chose, l'une des plus grandes après Dieu lui-même, l'esprit créé à son image et à sa ressem-blance, capable comme lui de penser et d'aimer, appelé à faire sa volonté, dans ce lieu d'épreuves, et à partager, dans l'autre vie, son immortalité bienheureuse.

Voudriez-vous dire le contraire? Prétendriez-vous que c'est un vain son, un mot qui ne nous rappelle aucune idée positive, aucun être du moins réellement existant? Ce serait un peu fort. Et comment donc n'est-il aucune langue qui ne le prononce avec la signification que nous y attachons? Comment se fait-il que cette même signification lui soit donnée tout naturellement, sans nous quelquesois, et comme malgré nous?

Voyez le sauvage qui aura vécu dans l'isolement du désert. Je ne vous dirai pas qu'il n'a aucune idée d'une vie future, et conséquemment de l'existence d'une ame. Tout à l'heure j'affirmais le contraire; mais c'est chez lui une idée vague, confuse, dont il ne se rend pes compte à lui-même, bien loin de pouvoir le faire aux autres. Cependant arrive à lui un de ces missionnaires que le désir de sauver son âme et d'autres avec la sienne a porté à quitter sa patrie pour venir évangéliser ces pays plongés dans les ténè-bres de la plus profonde ignorance, et, l'abordantave: bonté : « Mon frère, » lui dit-il, soit de vive voix, soit par geste, « j'arriveici de bien loin, avec beaucoup de privations et de difficultés. Je viens à vous pour régénérer votre ame, et la conduire au ciel. » Le pauvre sauvage cherche en lui cette âme dont jamais personne ne lui avait parlé encore en termes aussi positifs et aussi clairs. Pen à peu les ténèbres se dissipent, la lumière se fait, il reconnaît l'existence de cette âme qui vient de lui être annoncée, il la voit, en quelque sorte, il la proclame lui aussi infiniment supérieure au corps, et il commence à mener une vie aussi spirituelle que celle qu'il a eue jusqu'ici a été matérielle.

Vous-même! qui niez l'immortalité de l'âme et jusqu'à son existence, vous qui avez répété mille fois peut-être en votre vie : « Quand on est mort, tout est mort. » ou hien: « L'âme est un mot, » vous qui le répétez encore en ce moment, c'est à votre propre témoignage que je vais en appeler pour vous confondre. Vous avez passé, je suppose, l'âge des passions. Vous voilà arrivé à cette époque de la vie où nous jugeons des choses plus seinement que jamais. Une maladie sérieuse, en laissant à votre raison toute sa force, est venue appeler davantage encore votre attention à la considération des

vérités éternelles : « Mon ami, » vous dira le ministre de la religion, « mon ami, » répéteront après lui peut-être un père, une mère, une épouse, des enfants tendrement aimés, mon ami, sauvez votre ame. Il en est temps; car hientôt Dien aura décidé pour toujours de son sort! » Vous y aviez pensé déjà de vousmême. Le voile abaissé sur vos yeux se déchire de plus en plus. Vous reconnaissez cette âme immortelle que vous aviez vue si pure dans votre enfance, et dont vous n'aviez commencé à nier l'existence qu'après l'avoir souillée et rendue en effet mécon-naissable par le péché, et vous allez faire tout ce qui dépendra de vous désormais pour lui rendre son antique beauté.

Direz-vous actuellement que l'âme n'est qu'un mot? Ne voyez-vous pas, au contraire, que c'est une chose réelle, à la vérité de laquelle tout rend hommage au ciel et sur la terre, et qu'on ne peut révoquer en donts sans rejeter également toutes les autres choses, puisqu'il n'y en a point dont l'existence soit plus généralement, plus irrésistiblement attestée, non pas en un lieu seulement, mais

partout?

C'est tout au plus un souffle, ainsi qu'on l'appelle communément, même dans nos li-

vres religieux.

Oui, c'est un souffle, mais un souffle divin, et ce souffle est une âme vivante, comme le disent en propres termes les saintes Ecritures: Et inspiravit in faciem ejus spiraculum vitæ, et factus esthomo in animam viventem. (Gen. 11, 7.)

Oui, c'est un sousse, comme l'ange, ministre du Seigneur, est une flamme de feu : Qui facit angelos suos spiritus, et ministros suos flammam ignis. (Psal. CIII, 4; Hebr. I, 7.) C'est-à-dire qu'elle franchit, elle aussi, avec une facilité et une rapidité incroyables tontes les distances de l'espace et du temps; mais, comme elle a toujours conscience d'ellemême, de quelque manière qu'elle se manifeste, comme elle peut faire, et fait souvent, en réalité, des choses grandes, admirables, sinon aussi surprenantes que les œuvres de Dieu, esprit infini, du moins d'une magnificence proportionnée à sa nature d'esprit créé, comme étant venue de Dieu, elle retourne d'elle-même, sa mission achevée sur la terre, dans le sein du Dieu de vérité qui l'a rachetée: In manus tuas commendo spiritum meum, redemisti me, Domine Deus veritatis. (Psal. xxx, 6.) Cette image sous laquelle on la représente ne saurait nous empêcher de reconnaître sa spiritualité et son immortalité.

Voulez-vous dire le contraire? prétendezvous que l'âme n'est réellement qu'un souffle matériel et périssable, dont il ne reste plus rien après son rapide passage? Ah! vous allez recevoir aussitôt sur ce point le plus éclatant démenti, non pas seulement de la religion, mais de la raison, du cœur, du témoignage unanime des peuples, de tout ce qui a mission de Dieu de nous attester la vérité la plus essentielle. Non, ce n'est point un soufile, à la manière du moins dont vous l'entendez, celle qui a été créée à l'image de Dieu! Non, ce n'est point un soufile seulement, celle dont

de rayon, perçant à travers nos sens, montre aussitôt notre origine céleste, indique notre supériorité incontestable sur tous les animaux, et notre domination presque absolue sur la nature entière! Non, ce n'est point un souffle seulement, celle qui aplanit les mon-tagnes, comble les vallées, dompte la mer dans ses plus grandes fureurs, mesure la hauteur des cieux, suit de point en point, dans sa marche immense, cette grande armée des astres à laquelle le Créateur seul a le droit de commander! Non, ce n'est point un souffle seulement, celle qui s'élève jusqu'à Dieu, et peut rester constamment unie à lui par la foi et la pratique des plus sublimes vertus! Non, ce n'est point un souffle seulement celle qui, au moment de se séparer du corps auquel elle est restée unie pendant son sejour sur la terre, inspire aux plus hardis une religieuse terreur, commande le respect à ceux qui n'avaient pas foi ni à sa grandeur ni même à son existence, fait courber les fronts les moins respectueux, et fléchir les genoux qui refusaient de le faire en présence de la Divinité! Que vous dirai-je enfin? Non. ce n'est point un souffle seulement, celle qui ayant acquis sur la terre une grande puissance, la conserve intacte, si ce n'est même plus grande encore, après de longs siècles écoules, et partage, jusqu'à un certain point, du haut des cieux, les honneurs que nous rendons au Créateur de toutes choses !

AME

C'est le corps qui pense.

Qu'entendez-vous par là? Que c'est véritablement notre corps tel qu'il est, ce corps sorti de terre, nourri par la terre, renouvelé continuellement, dans chacune de ses parties, par la nourriture qu'il prend, ce corps que tous croient avoir été donné à l'être pensant pour lui servir d'intermédiaire et d'organe, que c'est lui, dis-je, qui est le su-jet et l'agent de la pensée? C'est plus que faux, c'est ridicule. Car, ou c'est le corps tout entier qui pense, dans votre supposition, ou c'est une ou quelques-unes de ses parties seulement. Si c'est le corps tout entier, c'est donc aussi mon pied, ma main, mes cheveux peut-être... Et pourquoi pas? Ce n'est pas la partie la moins subtile du corps. Je vous désie, du reste, de soutenir cela sérieusement. Pour réfuter une telle assertion, il ne serait pas nécessaire d'en appeler au témoignage des hommes, il suffirait de celui des enfants, qui, en vous entendant, ne pourraient s'empêcher d'éclater d'un fou rire. Ne voyez-vous pas d'ailleurs que, dans cette supposition, nous ne pourrions perdre un bras, une jambe, ou quelque autre membre semblable, sans que, chez nous, le sujet et l'agent de la pensée ne fût détruit dans la même proportion? Ce qui est démenti par l'expérience de tous les jours. Si c'est une ou plusieurs de ses parties, pourquoi cette par-tie ou ces parties de préférence aux autres? C'est toujours la même substance; et, s'il est souverainement ridicule de supposer le corps entier sujet et agent de la pensée, cette supposition ne saurait être moins ridicule pour une ou plusieurs de ses parties.

Vous êtes donc obligé, pour rendre votre assertion un peu plus présentable, si je puis m'exprimer de la sorte, de reconnattre comme sujet et agent de la pensée une substance corporelle plus immatérielle, plus spirituelle que les corps ordinaires. Et pourquoi, dès lors, n'en pas reconnaître une complétement immatérielle et spirituelle, comme nous le faisons nous-mêmes? Car cet être pensant, après tout, dont vous admettez l'existence aussi bien que nous, quoique vous ne lui reconnaissiez pas la même nature que nous lui reconnaissons, cet être, dis-je, a reçu du Créateur des dons particuliers, ainsi que nous l'avons montré plus haut. Il porte en luimême une réponse d'immortalité que rien ne saurait étouffer. Dieu la lui a promise, cette immortalité, comme récompense à ses vertus ou châtiment à ses vices. Le genre humain la luigarantit, en termes qu'il est impossible de méconnaître. Il est donc immortel ! Et vous voilà forcé d'admettre les conséquences auxquelles vous croyiez échapper, en rejetant sa spiritualité.

Je pourrais, à la rigueur, m'en tenir là; car ce qu'il y a d'essentiel, pour la morale comme pour la religion, c'est de reconnaître que tout ne meurt pas à la mort. Maisjene le ferai pas, car toute doctrine matérialiste, quelle qu'elle soit, renferme toujours d'immenses dangers, en ravalant l'âme au rang de la matière, composée de parties, et que le temps détruit généralement par la dissolution des parties. Après avoir reconnu que nous avons une âme créée à l'image de Dieu, et qui survit nécessairement au corps, reconnaissons donc aussi qu'elle est spirituelle comme Dieu lui-même, et de sa nature impéris-

sable.

Nous pourrions nous en rapporter encore, sur ce point, au témoignage de la religion, qui ne cesse de nous rappeler, de toute manière, la spiritualité de notre âme, et à celui de tous les peuples, qui nous la rappellent également, d'une manière plus ou moins claire, plus ou moins directe; mais comme il s'agit ici beaucoup moins d'établir une vérité dont nous ne pouvons guère douter déjà, que de nous en bien pénétrer, nous allons consulter la raison. Ecoutons donc, je ne dis pas le langage de la philosophie que tous ne peuvent comprendre, et qui d'ailleurs trompe si souvent les plus habiles, mais celui du sens commun, qui ne trompe personne, quand on sait le comprendre, parce que c'est la voix de Dieu même qui, voulant le salut de tous, la fait entendre à tous également.

« Il y a dans chacun de nous, » dit à ce sujet l'apologiste que nous avons cité plus haut, « quelque chose qui sent, pense et juge. Or pour peu qu'on veuille réfléchir sur cette triple capacité qu'elle a d'éprouver des sensations, d'engendrer des idées, de former des jugements, on y trouve une triple démonstration de sa simplicité, de son immatérialité, de sa spiritualité, trois termes qui seront synonymes dans mon langage.

« C'est par la médiation des sens, il est vrai, par le moyen de l'œil, de l'oreille, de

'odorat, du goût, du toucher, que l'homme entre en communication avec les objets extérieurs matériels, dont se compose cet unipers. Mais c'est ici qu'il importe de bien dénéler les choses, pour ne pas confondre ce qu'il y a de purement physique et ce qu'il y a de purement intellectuel. En effet, qu'ar-rive-t-il? Un corps lumineux frappe mon ceil, un corps sonore frappe mon oreille, et ces deux impressions physiques sont transmises jusqu'à mon cerveau : là, je ne sais quelle fibre est ébranlée, j'y consens encore; mais de cette impression, de cet ébranlement plus ou moins rapide, plus ou moins fort, à la sensation éprouvée par l'âme, l'intervalle est immense. Il s'agit de bien comprendre qu'une impression sur les organes ne devient sensation qu'autant qu'elle est aperçue par le principe sentant. Ainsi, je le suppose, un corps étranger me touche légèrement; si je m'en aperçois, mon âme en est affectée, elle éprouve une sensation. Un autre corps me frappe plus fortement, mais je suis plongé dans le sommeil ou absorbé par une distraction, en sorte que je ne sens rien; il y aura bien là impression, il n'y aura pas sensation. Non, je ne vois la lumière du soleil, je n'entends le son d'une trompette, je ne sens le parfum d'une rose, qu'autant que j'aperçois, que je vois, que j'entends, que je sens. Si je n'ai pas la conscience d'une sensation, je n'ai pas plus de sensation que la cire sur laquelle on imprime un cachet.

Non-seulement nous connaissons nos ssnsations, non-seulement nous réfléchissons sur ce qu'elles nous présentent, mais souvent nous comparons les unes aux autres. J'éprouve d la fois diverses sensations; quelquefois c'est le même objet qui me les procure. Je vois, je goûte et je sens un ragoût; j'entends et je touche un instrument. D'autres fois, ce sont différents objets qui frappent nos divers sens. J'entends une musique, en même temps que je tois des hommes, que j'éprouve la chaleur du seu, que je sens une odeur, que je mange un fruit. Je discerne parfaitement ces sensations diverses; je les compare, je juge laquelle m'af-secte le plus vivement et le plus agréablement; je préfère l'une à l'autre, je la choisis. Or, ce moi qui compare les diverses sensations est indubitablement un être simple; car, s'il est composé, il recevra par ses diverses parties les diverses impressions que chaque sens lui trunsmettra. Les nerfs de l'ail porteront à une partie les impressions de la vue; les nerfs de l'oreille seront passer à une autre partie les impressions de l'ouie, ainsi du reste. Mais si ce sont les diverses parties de l'organe physique, du cerveau, par exemple, qui resoivent chacune de leur côté la sensation, comment s'en fera le rapprochement, la comparaison? La comparaison suppose un comparateur, le jugement suppose un juge uni-que. Ces opérations ne peuvent se faire sans que les sensations différentes aboutissent toules à un être simple. Un écrivain qui ne doit Pus être suspect aux incrédules, rapportant

ce raisonnement, s'exprime ainsi : « On peut « dire, sans hyperbole, que c'est une démons- « tration aussi assurée que celles de la géo- « métrie (2). »

« Si actuellement nous considérons dans l'âme la capacité de penser, nous reconnattrons promptement que cette capacité exclut rigoureusement toute idée de matière.

« En effet, la matière est étendue, composée de parties placées les unes hors des autres. Or qui ne sent pas que la pensée est simple, sans parties distinctes? Les objets corporels de la pensée peuvent bien être de volume et de grandeur inégale ; mais la perception que j'en ai ne se mesure pas sur leurs dimensions : la pensée du soleil n'est ni plus longue ni plus large que celle d'une fleur. Qui ne serait révolté d'entendre parler de pensées d'une ligne de longueur, d'un pouce d'épaisseur? Si nous parlons de vastes, de profondes pensées, ce sont là des métaphores qui ne servent qu'à nous rendre sensibles les opérations de l'intelligence.

La matière est figurée; elle a une forme et des couleurs. Or, quelle figure donnerezvous à la pensée? Est-elle ronde ou carrée, cubique ou triangulaire? La pensée est-elle d'un bleu céleste, ou rouge comme l'écarlate? Qu'on demande au simple villageois si les pensées sont vertes comme la prairie, ou carrées comme sa maison, cette pensée lui paraîtra ridicule, impertinente; il croira qu'on veut se moquer de son ignorance : tant cette question répugne au sens commun.

« La matière est divisible; elle peut être partagée en parties distinctes les unes des autres. La pensée, au contraire, est indivisible : elle est tout entière, ou bien elle n'est pas. Il est inouï qu'on prenne la moitié, le tiers, le quart d'une pensée. Voilà donc comme les propriétés les plus constantes, les plus universellement reconnues de la matière, sont en opposition manifeste avec celles de la pensée. En vain vous voudriez supposer dans la matière quelque propriété cachée qui la rendit susceptible de penser. Ce qu'elle peut avoir de plus intime et de plus caché n'empêche pas qu'elle ne soit étendue, figurée, divisible, qualités incompatibles avec l'intelligence. Ne me dites pas, non plus, qu'on ignore si Dieu, par sa toute-puissance, ne pourrait pas attacher la pensée à la substance matérielle. Ce n'est pas mettre des hornes à la toute-puissance que d'avancer qu'elle ne peut faire ce qui implique contradiction : ce serait même insulter à sa sagesse que de la croire capable de former le dessein d'une chose absurde. Un être n'existe pas et ne saurait exister sans ses qualités essentielles, ni avec des qualités qui s'excluent nécessairement : dès lors, s'il est étendu, il faut qu'il soit sans pensée; s'il reçoit la pensée, il faut qu'il perde l'étendue. Telles sont les notions que nous donne la saine raison; et, s'il était permis de les abandonner pour des hypothèses chimériques, le parti le plus sage serait de douter de tout; et pourtant ce parti est le comble de la folie humaine.

« Pour résumer cette seconde preuve de la spiritualité de l'âme tirée de la nature de la pensée, nous dirons : Ce qui est sans étendue, sans figure, sans divisibilité, comme la pensée, ne peut s'identifier avec ce qui est étendu, figuré, divisible, comme la matière : donc ce qui pense n'est pas matière.

« Si les sensations et les idées passaient en nous, sans laisser de traces après elles; si notre âme n'en conservait le souvenir, elle ne pourrait faire aucun usage de ces connaissances fugitives, aussitôt anéanties qu'acquises; elle serait incapable de comparer, de juger, de raisonner. Mais elle est douée du sublime pouvoir de faire comme revivre des notions qui se sont succédé en elle, de se les rendre de nouveau présentes, de les rapprocher, de les combiner ensemble, d'établir des principes et d'en tirer des conséquences; en un mot de juger et de raisonner: nouvelle capacité de notre âme, et nouvelle preuve de sa simplicité.

«Vous possédez, je suppose, un riche trésor de connaissances : histoire, sciences, lettres, arts, politique, rien ne vous est étranger; mais ce long amas de sensations que vous avez éprouvées, d'idées que vous avez conçues, de réflexions que vous avez faites, c'est un seul principe qui en est dépositaire. Il n'y a pas en vous un principe pour les sensations, un principe pour les idées, un principe pour les jugements; il n'y a pas en vous plusieurs moi, il n'y en a qu'un : c'est le même moi qui voit ce monde, qui en connaît la bonté, qui juge qu'un être intelligent en est l'auteur. Ce dernier acte de votre esprit, par lequel il s'élève jusqu'à Dieu, à ses perfections infinies, aux devoirs qui en découlent, supposera bien des sensations, des idées préliminaires, bien des jugements particuliers: en ce sens, votre jugement intérieur sera composé; mais l'acte en lui-même. par lequel l'esprit juge et prononce, est un; cette opération intellectuelle est indivisible: et voilà comme toutes les fonctions les plus intimes de notre intelligence nous conduisent à son immatérialité. »

Si la faculté pensante, dites-vous, était en nous réellement et subtantiellement distincte du corps, elle aurait une existence à part, tandis que nous la voyons toujours commencer avec lui, se développer, décroître et finir avec lui.

Non, la faculté pensante ne finit point avec le corps, puisque l'âme en qui elle réside doit vivre éternellement. Ce qui fait qu'on ne remarque plus son action quand le corps à été détruit, c'est que, tandis que corps de boue rentre dans le sein de la terre d'où il a été tiré, l'âme s'élève dans le sein de la Divinité qui l'a créée à son image. Pour la proclamer réellement et substantiellement distincie du corps, vous demandez à lui voir une existence à part. Hélas! elle n'est que trop bien constatée, cette séparation, ou pour mieux dire, cette oppo-

sition des deux substances dont se compos chacun de nous : l'une nous portant aubien l'autre au mai; l'une nous élevant de Ha en plus vers les cieux, l'autre, au contran. nous inclinant de plus en plus vers la terre Lisez les Epitres de saint Paul, vous y verren presqu'à chaque page, le récit et l'explation de cette lutte de la chair contre l'espri et de l'esprit contre la chair, qui sont tellement opposés l'un à l'autre que nous m faisons pas toujours ce que nous voulors. Caro enim concupiscit adversus spiritus: spiritus autem adversus carnem. Hæc na sibi invicem adversantur, ut non quecune vultis, illa faciatis. (Galat. v, 17.) Lisez procipalement le septième chapitre de son Extre aux Romains, dont Racine a mis en un les idées les plus saillantes :

Mon Dieu, quelle guerre cruelle !
Je trouve deux hommes en moi :
L'un veut que, plein d'amour pour toi,
Mon cœur te soit toujours fidèle ;
L'autre, à tes volontés rebelle,
Me révolte contre ta loi.

L'un tout esprit et tout céleste. Veut qu'au ciel sans cesse attaché, Et des biens éternels touché, Je compte pour rien tout le reste; Et l'autre par son poids funeste Me tient vers la terre penché.

Hélas! en guerre avec moi-même, Où pourrai-je trouver la paix? Je veux et n'accomplis jamais: Je veux, mais, ô misère extrême Je ne fais pas le bien que j'aime, Et je fais le mal que je hais.

«Je connais bien ces deux hommes!>se cria, après avoir entendu ces vers, le re dont les faiblesses égalèrent peut-être le grandeurs. « Et moi aussi! » aurait purpliquer le poëte. «Et moi aussi! » pourme dire également chacun de nous. C'est qu'es effet il n'y en a pas un chez qui cette ditinction ou plutôt cette opposition, je ne de rai pas des deux hommes, caril n'y ena fetlement qu'un en nous, mais des deux subtances dont chaque homme se compose, # se fasse sentir de la manière la plus franpante. Voyez le petit enfant lui-même: l' vient de faire une faute; vous le punisse. Il recommence; vous le punissez encore. recommence de nouveau; vous le punisse pour la troisième fois; mais, aux réprimades précédentes, vous ne manquez pas de jouter alors : « Malheureux, si tu retombe, dans la même faute, je t'infligerai une panition telle que tu ne seras pas tenté de recommencer demain. »—«Hélast» répond l'esfant, les larmes aux yeux, « je voudrais bien me corriger, meis je ne le puis pas. » (en est-ce (qui voudrait se corriger, chez lui: c'est l'âme évidemment. Qui est-ce qui ne le peut pas, ou plutôt, ne le veut pas; or on peut toujours, en pareil cas, quand on veut énergiquement? c'est la chair. Tant " est vrai que la vie à part que vous désires voir dans l'âme, pour admettre sa réelle et sa substantielle distinction d'avec le corps. commence, dès les premiers jours, pour continuer jusqu'à la fin.

Cela, du reste, n'empêcha pas qu'il I al

entre les deux substances une intime union par suite de quoi elles exercent, l'une sur l'autre, réciproquement, une influence considérable, qui portera même quelquefois les personnes inattentives ou mal intentionnées à les confondre ensemble.

«En même temps que nous croyons à la distinction de l'âme et du corps! » dit l'abbé de Frayssinous, «nous confessons que, d'après les lois établies par le Créateur pour leur union, il existe entre tous les deux une correspondance perpétuelle. L'âme est faite pour le corps, le corps est fait pour l'âme: l'âme est comme une reine dont les organes sont comme les ministres et les serviteurs, plus ou moins fidèles. Ainsi, que des im-pressions faites sur les sens éveillent dans l'âme des sensations et des idées; que les volontés et les affections de l'âme excitent des mouvements dans les organes; que l'àme ait besoin plus particulièrement du ministère du cerveau pour les opérations de son intelligence; qu'une certaine conformation soit plus propre au développement de certains sentiments et de certaines pen-sées; que la constitution physique, l'âge, le climat, le régime influent sur l'état de l'âme; ce n'est pas là ce que l'on conteste; et c'est en vain qu'on fait un pompeux étalage de tous les rapports de l'âme et du corps, rapports observés et connus dans tous les temps. Tout cela est la suite de l'union de l'âme et du corps, tout cela prouve bien leur correspondance, mais ne prouve pas leur identité. Ce n'est point par l'accord et la dépendance des deux substances que l'on doit juger si leur nature est la même; c'est par leurs idées, leurs propriétés, leurs eflets, ainsi que nous l'avons établi au commencement de la discussion : règle fixe, règle infaillible pour bien juger, règle qui nous a forcé de conclure que l'esprit était distingué du corps. Je suppose que vous syez observé qu'une sentinelle quitte régulièrement son poste au moment où elle est avertie par un signal donné, vous viendra-t-il à la pensée pour cela de confondre la senti-

nelle avec le signal?

« Un matérialiste voit que l'état de l'âme est modifié par celui du corps, et il se hâte de conclure que l'âme est corporelle. Un spiritualiste viendra qui observera que l'état du corps est très-souvent modifié par celui de l'âme, que les sentiments de plaisir ou de douleur, de haine ou d'amitié, affectent les organes, la physionomie et s'y rendent en quelque sorte visibles : il en conclura que ce que nous croyons être un corps n'est qu'une apparence, une imagination de l'â-me, semblable aux visions des songes. Voulons-nous éviter ces excès? Reconnaissons l'influence réciproque de l'âme et du corps; voyons dans l'homme une intelligence unie à des organes; disons que le corps est com-me l'instrument dont l'âme a besoin pour l'exercice et le développement de ses facultés intellectuelles. Sans doute l'âme possède des qualités étrangères aux organes; mais, en général, c'est par le ministère des orga-

nes qu'elle déploie ses facultés: dès lors faut-il s'étonner que les défauts, les imperfections, les altérations des organes puissent se remarquer dans les opérations de l'intelligence? Voyez une harpe sous les doigts de celui qui en pince les cordes; la perfection, l'accord, le nombre des cordes sonores, influent sur la beauté et l'harmonie des sons. Que si l'instrument est défectueux, il se peut que l'artiste le plus consommé n'en tire que des sons désagréables: s'aviserat-il pour cela de confondre le joueur de harpe avec le harpe alle-même?

harpe avec la harpe elle-même?

« Vous observerez que l'âme suit les vicissitudes du corps, qu'elle semble croître et vieillir avec lui: je ne contesterai pas ce que peut avoir de véritable cette observation prise dans sa généralité; mais ne la poussez pas trop loin et ne soyez pas outré dans les conséquences. Si l'enfant est faible de pensées, croyez-vous que la faiblesse de son esprit vienne uniquement de celle de ses organes? Elle vient aussi de ce qu'il est sans expérience, sans connaissances acquises; de ce qu'il ignore la langue qu'on lui parle, et qu'il n'y attache pas encore des idées bien distinctes. Supposez deux enfants d'une organisation parfaitement égale; que l'esprit de l'un soit cultivé dès l'âge le plus tendre par une éducation soignée; que l'esprit de l'autre soit négligé: le premier peut manifester à dix ans une intelligence que le second n'aura pas

dans sa vingtième année. « Vous êtes frappés de l'accord que vous croyez remarquer entre le développement de l'âme et celui du corps; mais prenons garde de faire de cet accord une règle universelle, invariable. Que d'exceptions ne souffre-t-elle pas l'Combien d'âmes se montrent supérieures aux atteintes que souffre le corps! Souvent, dans des corps faibles, quelle vigueur, quelle élévation de pensées! Au contraire, quelle faiblesse dans des corps vigoureux I Dans certains vieillards, quelle magnanimité! Dans certains hommes de l'âge viril, quelle lacheté! Et ces enfants dége viril, quelle lacilete i in cos cinamical licats, et ces femmes timides, et ces vieillards décrépits qu'on a vus si souvent braver les tourments et la mort, et se montrer calmes maigré leurs membres et leurs organes mutilés, brisés, détruits par le fer et le feu, où puisaient-ils tant d'héroïsme? leur ame ne se montrait-elle pas indépendante de leurs organes? Non, il n'est pas vrai que la dégradation du corps entraîne nécessairement celle de l'âme, et les exceptions sont si nombreuses qu'elles fourniraient seules une nouvelle preuve de la distinction de l'âme d'avec le corps.

«Au lieu de voir dans leur développement successif et correspondant une preuve de la matérialité de l'âme, voyons-y cé qui s'y trouve réellement: un trait admirable de la sagesse du Créateur: c'est par làqu'il entretient l'harmonie du monde présent. Car, pour emprunter ici la pensée et même les expresssions d'un apologiste moderne: Si l'enfant avait sa raison dans toute sa force,

la faiblesse de son corps lui serait insupportable. Loin de sourire sur le sein de sa mère, on le verrait sombre, inquiet, jaloux, aspirer impatiemment à toute la vigueur de son père; resserré dans ses langes, il aurait les passions et les projets de l'homme; et, s'irritant de ne pouvoir se satisfaire, il aurait le sen-timent de sa liberté, et le berceau où il repose tranquillement ne serait plus pour lui qu'une horrible prison. Les pères n'auraient plus d'autorité que celle de la force; les vieil-lards ne tiendraient plus de la maturité de leur jugement un droit légitime au respect de la jeunesse. Tout serait renversé dans l'ordre des choses humaines. (Helviennes, Observ., à la suite de la lettre 43.)En deux mots, pour parler d'après l'écrivain qui a réfuté le Système de la nature avec une logique si victorieuse, je dirai : Il est vrai qu'il y a une dépendance mutuelle entre le corps et l'esprit, mais c'est déraisonner que de conclure de la dépendance de deux choses que ces deux choses sont identiques. » ( Holland, Reflexions

philosophiques, ch. 7, p. 64.)

Où serait d'ailleurs, avez-vous demandé, cette âme que jamais personne n'a pu voir, et dont on n'a pu découvrir la place, quelques

recherches qu'on ait faites.

Parlerainsi, c'est faire preuve d'une ignorance un peu grossière. Avez-vous vu Dieu? Jamais, et vous ne parviendrez jamais à le voir, quelques efforts que vous fassiez pour cela. Il existe cependant, et même son être est infini; mais, comme il est d'une nature toute spirituelle, il ne peut tomber sous les sens, de quelque manière que ce soit. Nous disons, il est vrai, qu'il est partout, ou plutôt que tout est en lui; c'est-à-dire qu'il ne peut avoir aucune borne, et que tout ce qui est n'a d'existence que par lui. Quant à admettre qu'il soit partout comme dans un lieu, ou que tout soit en lui comme en un lieu, c'est une idée trop absurde pour que l'enfant lui-même puisse s'y arrêter avec ré-

flexion. Il n'est donc point étonnant, non plus, que notre âme, créée à l'image de Dieu, et, comme lui, d'une nature toute spirituelle, ne puisse, en aucune manière, tomber sous les sens. Nous disons, il est vrai, qu'elle est unie au corps; mais nous n'entendons pas que ce soit d'une manière matérielle, ni par conséquent d'une manière sensible. Avez-vous vu votre pensée? Jamais, et jamais, non plus, vous ne parviendrez à la voir, quelques efforts que vous fassiez pour y parvenir. Elle existe cependant, quoiqu'elle ne soit pas un être distinct comme Dieu, ni même comme notre esprit qui la produit. Ceux qui doutent de tout ne vont pas jusqu'à révoquer en doute leur pensée, mais, comme cette pensée est d'une nature toute spirituelle, l'œil charnel ne saurait la voir ni en découvrir aucune trace. Nous disons bien qu'elle est en nous, mais nous n'entendons point par là qu'elle y soit comme en un lieu, et à la manière des corps. — « La pensée ne remplit aucun espace, » dit ici Lefrancois, « car si elle en occupait un, elle ré-pondraitaux diverses parties de l'espace dont elle serait environnée, et, par conséquent, elle aurait elle-même des parties. Or, quelques efforts que vous fassiez, il vous est impossible de vous représenter la pensée avec des parties. Conclurez-vous qu'elle n'est rien de reel; qu'elle n'existe en aucune sorte, parce qu'elle n'occupe aucun espace? Vous en devez conclure, au contraire, que la pensée n'arien de commun avec le corps; qu'elle est d'un ordre supérieur, qu'elle n'est pas moins réelle, quoiqu'elle n'existe pas à leur manière. Pourquoi l'esprit ne serait-il donc pas un être réel quoiqu'il soit incapable de remplir un espace à la manière des corps? Cette incapacité de remplir un espace n'est donc point une difficulté contre l'esprit, puisqu'elle n'en est pas une contre la pensée. »

## AMOUR-PROPRE.

Objection. — Vous voulez détruire l'amour de soi-même: mais n'est-ce pas le ressort de toutes nos actions? N'est-il pas dans les hommes religieux autant et plus peut-être que dans les autres?

Réponse. — L'amour de soi-même, comme il est facile de le comprendre, change de nature avec les objets auxquels il s'applique, et il se tronve plus ou moins licite, plus ou moins condamnable, selon que ces objets sont eux-mêmes plus ou moins licites, plus ou moins condamnables. C'est parce que vous méconnaissez, ou que vous feignez du moins de méconnaître cette distinction, que vous nous adressez l'objection à laquelle nous répondons en ce moment. Faisons-la donc nous-mêmes, avec soin, cette distinction.

Tantôt l'amour de soi-même se repait des objets matériels les plus vils quelquefois et les plus condamnables. Ce n'est point un tel amour que vous prétendez légitimer. Vous comprenez aussi bien que nous combien il est indigne de l'homme, créé à l'image de Dieu, combien il est vil luimême et condamnable, ainsi que les objets auxquels il s'applique. C'est d'un tel amour qu'on a dit, en français, que, bien loin d'être de l'amour propre, c'était plutôt de l'amour sale, et, en latin, dans cette langue qui, comme l'affirme Boileau,

.... dans les mots brave l'honnêteté,

Amor sui, amor suis. Je ne traduirsi pas, car

Le lecteur français veut être respecté.

Tantôt l'amour de soi-même s'élève bien au-dessus de ces vils objets matériels qui le dégradent aux yeux de tous, de ceux mêm es qui sont les moins exigeants, et s'établit dans un ordre de choses tout différent; mais il ne tarde pas à devenir excessif : c'est l'orgueil, en latin, superbia, cette disposition

mauvaise de l'âme qui cherche à s'élever pien au-dessus de ce qu'elle doit être, comme firent les anges rebelles, qui furent précipités, précisément à cause de cela, des hauteurs du ciel dans les profondeurs de l'abime.

Vous allez me dire peut-être ici que l'orgueil est la source des plus grandes choses.

Oui, des plus grandes choses désordonnées. Car remarquez bien que, au lieu de se coordonner par rapport au tout, selon la volonté de Dieu, l'âme orgueilleuse, ne cherchant qu'à s'élever, s'efforce de coordonner le tout par rapport à elle-même. Elle ne dit pas, comme Fénelon : Dien, l'humanité, ma patrie, ma famille, moi-même! Mais elle dit, au contraire : Moi, ma famille, ma patrie, l'humanité, Dieu, peut-être! Dans cet état de choses, ce qui devait être à la circonférence se trouve au centre, et ce qui devait être au centre se trouve à la circonférence : c'est le complet renversement de l'ordre. De là, les plus grands maux, avons-nous dit, non-seulement pour la vie future, mais encore pour la vie présente. Car remarquez encore que l'âme orgueilleuse, s'étant faite le centre de tout, et ne trouvant point en elle-même la satisfaction qu'elle y cherchait, s'efforce d'attirer tout à soi : c'est l'orgueil devenu ambition. Ambitieuse donc, en même temps qu'orgueilleuse, l'âme marche de la posses-sion d'un objet à la possession d'un autre objet, les dédaignant et les foulant tous aux pieds après les avoir saisis. C'est l'histoire de Cyras, d'Alexandre, de tous les conquérants, tant auciens que modernes, qui, pour essayer de contenter leur ambition insatiable, ont remué le monde entier, au risque de tout bouleverser et de s'ensevelir euxmêmes sous les ruines de toutes choses. Encore une fois, ce n'est point un tel amour de soi-même que vous devez approuver. Il doit, au contraire, vous paraître aussi condamnable, aussi odieux à vous qu'à nous-

Cependant il est un amour de soi légitime, nécessaire même, en religion comme en coute autre chose; c'est celui qui reste dans les conditions qui lui ont été prescrites par le Créateur de toutes choses, et qui lui sont sans cesse rappelées par la religion, la rai-son, par tout ce qui l'environne. Or nonseulement nous ne cherchons point à détruire un tel amour, ce qui d'ailleurs serait impossible, et ne servirait qu'à le dénaturer. non-seulement nous ne le blamons point, mais nous l'approuvons vivement, au contraire; nous faisons même tout ce qui dépend de nous pour le fortifier, quandil s'affaiblit, pour le raviver, quand il commence à s'éteindre. Qui n'en a fait la remarque quelquefois? Quand nous voyons un jeune homme se uégrader dans la satisfaction des plaisirs seusuels, nous nous empressons de lui crier: Mais, malheureux, vous avez donc perdu loute estime, tout amour de vous-même! Quand nous voyons un Chrétien s'approcher du tombeau sans y songer un seul instant, nous lui répétons sous toutes les formes cette

pensée salutaire: Aveugle que vous êtes, vous voulez douc vous perdre éternelle; ment!

Mais, en ranimant dans les âmes l'amour bien entendu de soi-même, nous ne manquons jamais de signaler les dangers grands et nombreux auxquels on est exposé avec lui et par lui: Prenez garde, disons-nous expressément ou implicitement du moins, prenez bien garde! l'amour de soi, c'est le Protée de la fable. Il prend toutes les formes, même les plus dégoûtantes et les plus affreuses:

Fiet enim subito sus horridus, atraque tigris, Squamosusque draco, et fulva cervice lessna: Aut acrem flammæ sonitum dabit, atque ita vinclis Excidet, aut in aquas tenues dilapsus abibit.

(Vineil., Georgic., lib. sv, vers 407-410.)

Ce n'est qu'après l'avoir enchaîné dans les liens d'une volonté forte et de la foi religieuse qu'on peut le maintenir dans la forme qui lui a été donnée par le Créateur et que celui-ci veut lui voir toujours conserver:

Sed quanto ille magis formas se vertet in omnes Tanto, nate, magis contende tenacia vincia.

(Ibid., vers. 411, 412.)

Et encore manque-t-il rarement de reparaître quelquesois, sous sa forme haïssable, dans les âmes même les plus saintes. Nous n'entendons pas dire par là que ce soit toujours un mal; mais seulement qu'il ne faut pas cesser de veiller et de prier, de peur que cet ennemi redoutable, vaincu et jamais détruit, ne se relève dans toute sa force.

Qu'on nous permette ici une courte anecdote, qui fera mieux comprendre encore

notre idée:

Nous avons connu un homme fort estimable sous tous les rapports, un très-bon Chrétien, qui, pourtant, ne semblait pouvoir faire une seule phrase, dans la conversation, sans que ce malheureux moi humain ne se montrât, en lui-même ou dans ses dérivés. -« C'est de l'orgueil, me disaient beaucoup de personnes.—Non, leur répondais-je, ce sont les soupirs de l'homme vaincu et non détruit, puisqu'il ne peut l'être que dans l'autre vie.» Quelqu'un de haut placé m'ayant un jour demandé quelle était l'opinion à son égard : « Je vais vous le dire en peu de mots,» lui répondis-je : «Il atoutes les voix, la sienne en tête. — Mauvais plaisant, reprit mon interlocuteur, vous n'en faites donc aucun cas?—Pardon, et la preuve que j'en fais le plus grand cas, malgré certaines misères qui sont en lui comme en nous tous, c'est qu'il a ma voix immédiatement après la sienne. »

Nous ne méconnaissons donc point la nature humaine, comme vous le prétendez. Nous savons parfaitement que le moi joue en chacun de nous le rôle principal, qu'il est même l'agent de toutes nos actions. Nous ne disons donc point qu'il faut le hair, en lui-même, ou rester indifférent à son égard, ce qui n'est pas possible, mais le surveiller seulement,

104

réformer ses défauts, redresser ses torts, et prendre garde qu'il ne tourne au mat l'im-

ANA mense activité qui lui a été donnée pour le bien.

### AMPOULE (SAINTE).

Objections. - Voudriez-vous nous faire croire aussi à la sainte ampoule? - Qui ne comprend aujourd'hui que cette crovance avait pour but de rattacher davantage, par des liens sacrés, le peuple français au sceptre de ses rois?

Réponse. - Hincmar, archevêque de Reims, raconte, en effet, comme chacun sait dans la Vie de saint Remi, que, quand cet illustre évêque voulut baptiser Clovis, une blanche colombe apporta du ciel une petite fiole contenant de l'huile qui parfuma toute l'église. Ce serait re qu'on appela la sainte ampoule. Elle aurait servi au baptême du premier roi chrétien, et aurait été gardée dans l'abbaye de Saint-Remi pour le sacre des rois.

Voudriez-vous nous faire croire aussi à la sainte ampoule, avez-vous demandé?

Qui vous oblige d'y croire? Où voyez-vous que l'Eglise vous en fasse un précepte? Làdessus, comine sur tout ce qui est incertain, les opinions sont parfaitement libres. Quelqu'un veut-il y croire absolument? Libre à lui; c'est un fait qui a son enseignement et son utilité, comme nous allons le dire bientot, et qu'ont reconnu des historiens qui ne sont point à dédaigner. Refusez-vous d'y croire, au contraire? Libre à vous encore; car, d'une part, ce n'est point un fait essentiel; et, d'one autre part, s'il y a pour lui de graves autorités, il y en a contre également. On remarque, avec raison, que Grégoire de Tours, voisin des temps de la conversion de Clovis, n'en parle point. Or, ajoute-t-on, ce grand narrateur de prodiges n'eût pas manqué de raconter celui-ci, s'il avait eu lieu. La sainte ampoule n'aurait donc été alors qu'une huile ordinaire, qui peut-être avait servi au haptême de Clovis, et qu'on réservait pour le sacre des rois.

Quì ne comprend aujourd'hui, sjoutezvous, que cette croyance avait pour but de rattacher davantage, par des liens sacrés, le peuple français au sceptre de ses rois?

Et quand cela eût été, quel mai y avait-il? N'étail-ce pas un bien, au contraire, et même un très-grand bien, dont nous aurions grand besoin aujourd'hui? Il importe souverainement, en effet, non-seulement au gouvernant, mais aux gouvernés, que ceux-ci obéis-sent par idée religieuse, et, conséquemment, en conscience. Quand il n'en est plus ainsi,

celui qui gouverne est obligé de se faire obéir par crainte. L'unique base de la société alors, c'est l'épée; et, dès que cette épée vient à se briser, la société s'écroule, et tombe aussitôt dans l'abime. De là tous les malheurs des temps modernes. Qui ne se rappelle ce qui eut lieu, en 1830, quand Louis-Philippe jura fidélité à la charte constitutionnelle? «Comme c'est beau!» s'écriait alors le député Guizot. «Quel sacre vaut celuilàl» Oui, peut-être, aux yeux de certains enthousiastes. Malheureusement, quelques années s'étaient à peine écoulées, que le nouveau roi, sacré par nos députés, eul, avec toute sa dynastie, une fin plus pitoyable encore que n'avait été son élévation. Il est donc préférable de faire intervenir le ciel plus fréquemment même que cela n'est à la rigueur nécessaire plutôt que de s'en passer complétement dans les transactions humaines. Car rien ne peut être établi solidement sans une base divine, surtout quand il s'agit d'une grande institution. Pour en revenir au fait dont nous nous occupons dans cet article, ajoutons ici que, s'il avait son enseignement par rapport au peuple, en lui montrant l'image de la Divinité dans le chef de l'Etat, il avait aussi son enseignement par rapport au chef de l'Etat, en lui rappelant de se montrer toujours le digne représentant de la Divinité, par la pratique de toutes les vertus chrétiennes, mais principalement de la donceur. Car cette blanche colombe, symbole de la douceur, apportant du ciel, pour lui faire les onctions saintes, une fiole, d'huile, symbole aussi de la douceur, tout cela ne lui disait-il pas que cette belle et céleste vertu de la douceur ne devait jamais s'éloigner de ses yeux, qu'elle devait toujours briller dans sa personne sacrée, et passer, autant que possible, dans tous les actes de son gouvernement. Salutaire enseignement, qui ne peut guère venir que de la religion, laquelle a pour mission d'instruire les rois aussi bien que les peuples !-Et nunc, reges, intelligite; erudimini, qui judicatis terram. (Psal. 11, 10.) - De là ces remarquables paroles du ministre de la religion au soldat conquerant, pour lui rappeler l'obligation qu'il contractait de changer complécement de mœurs, en entrant dans le sein de l'Eglise: «Courbe la tête, donx Sicambre!.....»

# ANACHORÈTES, ERMITES, MOINES, SOLITAIRES.

Objections. — Tout cela est contraire à la nature de l'homme, qui est né pour la société. — Que deviendrait le monde, si chacun se retirait ainsi dans la solitude? - Il y a chez eux souvent des exagérations de mortification que vous êtes les premiers à condamner chez les mahométans et les idola-

Réponse. — Il y a eu, au commencement du christianisme surtout, un certain nombre de Chrétiens, qui, saisis d'un dégoût profond pour ce monde corrompu et corrupteur, se sont retirés dans la solitude, où ils se livraient à la pratique des plus belles vertus du christionisme. On leur donna différents nome

selon les temps, les lieux, le genre de vie qu'ils avaient adopté dans la solitude; mais, au fond, ils étaient tous des solitaires, se livrant aux mêmes exercices : le recueillement, la prière, la méditation, le travail manuel, le détachement des choses de ce monde, la patience, la mortification des sens, la charité dans les relations qu'ils avaient encore avec leurs semblables, en un mot, aux exercices les plus héroïques de la vie chrétienne.

ANA

Ce genre de vie est aujourd'hui bien rare, pour ne pas dire complétement abandonné; parce que, d'une part, la société devenue chrétienne excite moins les antipathies du véritable disciple de l'Evangile, et parce que, d'une autre part, la religion a concilié admi-rablement, dans ses communautés, la vie en société et la vie solitaire. De là ces deux mots, en apparence opposés, pour exprimer la même idée : communaulé, c'est-àdire réunion de ceux qui vivent en commun. monastère, c'est-à-dire habitation de ceux

qui vivent sculs.

Ces deux temes ne sont opposés qu'en apparence, avons-nous dit avec raison, parce que la vie de communauté est au fond une véritable vie solitaire, soit que l'on considère ceux qui s'y trouvent comme jouissant tous de la plus profonde solitude, soit qu'on les considère comme n'ayant tous qu'un corps et qu'une âme, et ne formant tous, en quelque sorte, qu'un seul en plusieurs, et même en un très-grand nombre quelquefois. C'est dans la solitude, par la réunion des moines sous une même règle, que se sont formés d'abord ces monastères qui, de là, se sont transportés au sein de nos plus grandes populations, autres solitudes d'hommes. suivant l'idée d'un de nos écrivains les plus remarquables.

Tout cela est contraire à la nature de l'homme, qui est né pour la société, avez-

Et moi, je dis, de mon côté, qu'il n'y a rien là qui ne soit conforme à la nature bien comprise de l'homme; puisque tout y est conforme à la religion, et que la religion n'est que le persectionnement de la nature humaine.

L'homme est né pour la société, dites -vous. C'est vrai; mais qu'en faut-il conclure? qu'il doit se mettre en relation avec tout le monde? c'est impossible. Avec un trèsgrand nombre de personnes? ce n'est pas possible, non plus, du moins pour la plupart. Il n'y a que dans certaines positions que nos relations avec autrui doivent. être étendues. Ailleurs, plus elles s'étendent et plus elles deviennent inutiles, si ce n'est même nuisibles. Que conclure donc? que nous devons conserver avec nos semblables loutes les relations obligatoires, ou du moins très-utiles. Quant aux nutres, libre à nous de les rompre, surtout lorsque nous ne le faisons que pour nous livrer exclusivement à la pratique des vertus qui nous concernent plus particulièrement nous-mêmes. Or, coux dont nous parlons ont-ils rompu de sembiables relations? Les a-t-on vus abandonner

un père, une mère, une épouse, des enfants qui réclamaient leurs soins, et auxquels ils devaient assistance? Non, jamais. Car s'ils l'avaient fait ils cessaient d'être, je ne dirai pas de parfaits solitaires, mais même de bons Chrétiens. Qu'ont-ils donc fait? Je vous l'ai dit, las d'un monde où ils ne trouvaient que dégoût, et où d'ailleurs rien ne les retenait. ils ont rompu complétement avec lui, et se sont retirés dans une solitude profonde, où. se formant de plus en plus à cette perfection si expressément recommandée par l'Evangile, ils ont édifié encore les autres solitaires, et même les personnes du monde avec qui ils se sont trouvés quelquefois en relation, et ils ont laissé, après leur mort, les uns des règles de conduite, les autres des exemples de vertu qui onteu la plus heureuse influen-ce, dans la suite, sur la société shrétienne. Y a-t-il là quelque chose de contraire à la nature de l'homme? n'en est-ce pas, au con-traire, le perfectionnement? Rappelez-vous sainte Marie d'Egypte. Après s'être livrée à la débauche pendant plusieurs années, elle s'enfonce dans une solitude immense, où elle se livre à des mortifications telles que nous avons de la peine à les croire aujour-d'hui. La première partie de sa vie vous paraît-elle plus conforme à la nature humaine, plus utile à la société? Admirables effets de la Providence, qui ne se réalisent, du reste, que sous l'influence de notre religion : cette jeune fille, perduede débauche, se préc pite dans l'oubli, de toute la puissance de sa volonté, et elle trouve immédiatement, même pour ce monde. la plus éclatante et la plus salutaire immortalité!

Que deviendrait le monde, avez-vous dit encore, si chacun se retirait ainsi dans la

solitudé?

Ne savez-vous pas que c'est là une supposition absurde, impossible, par conséquent; et que d'une telle supposition on ne peut rien conclure?

Que deviendrait donc le monde, si tous embrassaient la même carrière, disons-nous dans un autre article où cette objection se trouve plus longuement réfutée, si, par exemple, tous se faisaient militaires, avocats, médecins, boulangers, bouchers, sabotiers, etc., etc. La nature répond à cela qu'elle a fait des aptitudes diverses, et formé des goûts différents. D'où il suit qu'il faut laisser chacun aller où sa vocation l'appelle, pourvu qu'il ne viole aucune des lois auxquelles il

est obligé de se soumettre.

Impossible en soi, la supposition que vous venez de faire l'est bien davantage encore dans l'état présent de la société. Ne craignez rien, tout le monde ne se précipitera pas dans la solitude. La tendance opposée n'est-elle pas trop dominante au contraire? Est-ce que chacun ne tient pas, comme par le fond de ses entrailles, aux biens du monde, aux plaisirs du monde, aux honneurs du monde? De là l'ambition, de là des rivalités ardentes, de là une agitation continuelle qui, dans un cas donné, pent faire courir les plus grands dangers, je ne

dirai pas à quelques individus seulement, mais à la société entière. Si quelques-uns éprouvent le désir de quitter ce monde pour s'occuper exclusivement de Dieu dans la solitude, laissez-les donc y aller. Bonne pour le ciel, leur retraite ne peut être qu'une décharge pour la terre, indépendamment des bénédictions célestes qu'elle ne manquera pas d'y attirer.

ANA

Il y a souvent chez eux, avez-vous ajoulé, des exagérations de mortification que vous êtes les premiers à condamner chez les ma-

hométans et les idolâtres.

Ce n'est plus du tout la même chose. Nous condamnons, chez les mahométans et les idolatres, certaines exagérations de mortification pour trois raisons principales : parce que ces mortifications sont mauvaises en sei; il s'agire, par exemple, de mutilations et même de suicide; parce que ces mortifications ont un mauvais but, et cela est clair, puisqu'elles sont faites pour honorer de fausses divinités; parce qu'elles n'ont aucun bon résultat, et cela est évident encore, puisque, au lieu de devenirmeilleurs, ceux qui s'y livrent ne sont ensuite que plus emportés et plus violents. Or, rien de semblable n'a eu lieu chez nos solitaires, qui n'ont pu se livrer qu'aux mortifications autorisées par l'Eglise, qui ont offert toutes leurs mortifica-tions au Dieu vivant et véritable, en expiation de leurs péchés et de ceux de tous les hommes, et qui ont acquis par là une patience, une douceur, une soumission telles qu'ils ont été appelés, avec raison, les anges de la solitude. Donc, de ce que nous sommes les premiers à blâmer les pratiques superstitieuses de quelques fanatiques musulmans ou idolâtres, il n'en faut pas conclure qu'il soit permis de blamer de même les grandes mortifications de quelques-uns de nos solitaires.

« Il y avait, » dit Fleury, « des Chrétiens qui, sans y être obligés, pratiquaient volontairement tous les exercices de la pénitence, pour imiter les prophètes et saint Jean-Raptiste, et pour s'exercer à la piété, comme dit saint Paul, en châtiant leur corps et le réduisant en servitude (II Tim. 1v, 7; I Cor. 1x, 26). On les appelait accètes, c'est-à-dire, exercitants. Ils s'enfermaient d'ordinaire dans des maisons, où ils vivaient en grande retraite, gardant la continence, et ajoutant à la frugalité chrétienne des abstinences et des jeûnes extraordinaires. Ils pratiquaient la xérophagie ou nourriture sèche, et les jeûnes renforcés de deux ou trois jours de suite,

ou plus longs encore. Ils s'exerçaient à porter le cilice, à marcher nu-pieds, à dormir sur la terre, à veiller une grande partie de la nuit, lire assidûment l'Ecriture sainte, et prier le plus continuellement qu'il était possible. Plusieurs de ces ascètes ont été de grands évêques et des docteurs fameux. Origène a mené la même vie, et l'a marquée comme un état distingué entre les Chrétiens. • (Mœurs des Chrétiens.)

C'est grave et sévère sans doute, mais qu'y a-t-il là de blâmable? qu'y trouver qui ne soit louable, admirable même, quand on pense que c'est fait pour Dieu, et afin d'arriver à une vertu plus éminente? Actuellement, lisons les renseignements suivants. que je trouve dans la feuille officielle de France, et sur l'authenticité desquels personne ne peut élever, du reste, le moinare doute, tant ils sont de notoriété publique.

« Les Indous sont servilement attachés à leur religion. Ils en pratiquent les rites superstitienx, quelque absurdes qu'ils soient C'est ainsi que, dans leurs fêtes religieuses. des hommes qui veulent passer pour trèspieux se meurtrissent le corps et s'imposent toutes sortes de supplices, dans l'espérance d'être très-agréables à leurs divinités. Les fakirs font de la vie un tourment perpétuel. en se soumettant par dévotion aux habitudes ies plus insupportables. Les femmes mêmes montrent du courage et de l'intrénditéquand il s'agit de coutumes religieuses. C'est au son d'une musique bruyante et parée de ses plus beaux habits que la veuve indienne va se précipiter dans les flammes du bûcher. Ses enfants l'accompagnent, et dans leurs yeux brille une sainte joie, en pensant à la félicité céleste et à la gloire éternelle que leur mère va conquérir. En Européen dit à l'aîné des fils : « Ne supplierez-vous pas votre mère de se conserver pour ses jeunes enfants qu'elle va rendre orphelins? — Moi, commettre une telle infa-mie! ah! plutôt, si ma mère hésitait un mement, je l'encouragerais, je la forcerais même à accomplir un sacrifice que deman-dent la religion et l'honneur.

Il n'est pas possible d'aller plus loin dass le mal, au nom et sous les dehors de la religion. Il n'y a donc aucune comparaison à établir entre ces exagérations évidemment coupables et les pénitences toujours léxitimes de nos solitaires; et, de ce que nous blâmons les unes, il n'en faut pas conclure du tout, avons-nous dit avec raison, qu'il

soit permis de blâmer les autres.

# ANATHÈME.

Objection. — Dire anathème à ses frères, c'est méconnaître la religion de Jésus-Christ, qui était la bouté même.

Réponse. — Non, ce n'est point méconnattre la religion de Jésus-Christ, car ce même Jésus-Christ, qui, comme vous le dites fort bien, était la bonté même, a le premier déclaré retranché de la communion des fidèles (ce qui est la même chose que de lui dire anathème) celui qui refuse obstinément d'écouter l'Eglise, c'est-à-dire celui que nous en déclarons retranché, en prononçant le mot sacramentel d'anathème: Que si votre frère a péché contre vous, nous dit-il, en nous traçant le devoir de la correction fraternelle. allez le trouver, et le reprenez en particulier entre vous et lui seul. S'il vous écoute, rous

410

gurez gagné votre frère. Mais, s'il ne vous scoute point, prenez encore avec vous une ou deux personnes, afin que tout soit confirmé par l'autorité de deux ou trois témoins. Que s'ilne les écoute pas, dites-le à l'Eglise; et, s'il n'écoute pas l'Eglise même, qu'il soit à votre égard comme un paien et un publicain. —
« Si autem Ecclesiam non audierit, sit tibi sicut ethnicus et publicanus. » (Matth. XVIII,

15-17.)

Non, ce n'est point méconnaître la religion de Jésus-Christ; car l'Apôtre qui l'a si bien connue et pratiquée, celui qui, après avoir été instruit par Dieu lui-même des vérités de la foi, fui chargé de les faire connaître aux gentils; celui qui parle, en termes si magnifiques, de toutes les vertus chrétiennes, mais principalement de la charité, Paul enfin se sert positivement de cette énergique expression : Si quelqu'un n'aime pas Notre-Sei-gneur Jésus-Christ, nous dit-il, qu'il soit anathème. « Si quis non amat Dominum nostrum Jesum Christum, sit anathema. » (1 Cor. 171, 22.)

Non, ce n'est point méconnaître la reli-gion de Jésus-Christ, puisque c'est la sen-tence même que, sur l'invitation de Notre-Seigneur, et d'après l'exemple de saint Paul, l'Eglise n'a cessé de prononcer contre ceux qui persistentjusqu'à la fin dans leur révolte, malgré les avertissements qui leur ont été

Non. ce n'est point méconnaître la religion de Jesus-Christ, puisque c'est le cri naturel de la raison comme de la foi contre ceux qui outragent le Seigneur, scandalisent leurs frères, et arriveraient infailliblement à l'abime, en y entrainant beaucoup d'autres avec eux, si une main ferme autant que bienveillante ne les arrêtait sur la voie où ils se sont malheureusement engagés. Estce que le soldat indiscipliné n'est pas retranché du corps qu'il déshonore et démoralise? Est-ce qu'aucune société pourrait subsister sans la condamnation et le retranchement des membres qui sont pour elle une cause d'affaiblissement et peut - être même de ruine? Il en est ainsi pour la religion de Jésus-Christ. On peut diremême que plus cette religion est pure et sainte, plus elle doit être défendue avec soin contre toutes les atteintes de l'erreur.

Et qu'on ne dise pas que la charité chré-tienne doit empêcher d'en venir à ces extrémités. Car cette charité est précisément un des motifs les plus pressants qui y déter-minent. Charité pour les Chrétiens restés fidèles, charité pour celui-là même qui s'est révolté et à qui on dit anathème.

L'hérétique n'est jamais seul, si ce n'est au moment même où il commence à se séparer de la société des fidèles. C'est une branche qui, en se brisant, tombe à terre et en entraîne d'autres avec elle dans sa chute. On doit remarquer même que toute hérésie, toute esreur en fait de religion est d'autant

plus contagieuse, qu'elle flatte nos passions. et particulièrement la plus violente de toutes, celle de l'indépendance. De là la nécessité de l'arrêter, et de le faire promptement, non-seulement dans l'intérêt de la vérité elle-même, qui peut fort bien se passer des hommes, mais aussi et plus encore dans l'intérêt des hommes, qui ne peuvent se pas-ser de la vérité. De là la nécessité de la si-gnaler aux yeux de tous, de l'élever en haut, moralement du moins (ce qui est exprimé avec tant d'énergie par le mot ana-thème), et de la présenter ainsi comme une chose abominable, dangereuse, qu'il faut éviter absolument, de peur de périr. Quelquesuns s'y laisseront prendre encore après cela, sans doute, mais ce sera bien leur faute, et ils ne devront imputer leur perte qu'à euxmêmes.

Vous allez me demander, peut-être, pourquoi condamner ainsi, avec tant de publicité, l'hérétique lui-même, et ne pas se contenter de condamner son erreur, qui seule est abominable aux yeux de Dieu et

dangereuse pour les hommes.

Pourquoi? Mais parce que, à cause de son obstination dans l'errour, il se l'est en quolque sorte incorporée, de manière qu'il ne fait plus qu'un, pour ainsi dire, avec elle; d'où il suit qu'on ne peut plus condamner l'hérésie sans condamner l'hérétique lui-

Pourquoi? Mais parce que c'est lui qui la publie, la propage, et en fait en partie le danger. Il est alors dans une position à peu près semblable à celle de l'homme dont les vêtements sont tout en seu, et qui ne peut plus se tourner d'aucun côté sans communiquer l'incendie à tous les objets avec lesquels il entre en contact. On est bien obligé de jeter l'eau sur lui pour éteindre le feu et

l'empêcher de se communiquer.

Pourquoi? Mais parce que, sans cela, il se ferait paut-être illusion jusqu'à la fin; il ne comprendrait pas, du moins, toute l'étendue de sa faute. Quand, au lieu de ces dange-reux ménagements, il se sent arrêté, condamné solennellement par ceux à qui Jésus-Christa dit : Comme mon Père m'a envoyé, et moi aussi je vous envoie (Joan. xx, 21); Qui vous écoute, m'écoute (Luc. x, 16); quand il se voit abandonné des fidèles et recherché des méchants seulement, la lumière ne tarde pas à se faire dans son âme, et il est naturellement portó à tourner ses regards vers Dieu, et par suite à se repprocher de l'Eglise, qui ne l'a même condamné qu'a-vec charité et qui, en le frappant d'une main, est prête à le presser de l'autre contre son cœur, à lui donner les preuves les plus convaincantes de toute sa tendresse, comme fit le père de famille à l'égard du prodigue repentant, et à lui rendre même, s'il revient à ses sentiments d'autrefois, ses anciennes prérogatives.

411

### ANGE, ARCHANGE, ETC.

Objections.— Contes de fées que tout celal — C'était bon autrefois; mais aujourd'hui !... — Parlez-en aux enfants, tout au plus. — Quant aux grandes personnes, ne leur en parlez point, de grâce, car vous les feriez sourire de pitié.

Réponse. — C'est vous qui faites sourire de pitié, si même vous ne faites gémir de douleur, en attaquant l'un des dogmes les plus touchants, les plus salutaires, les plus répandus de notre sainte religion. Et encore que dites-vous? Ecoutons plutôt.

Contes de fées que tout cela! vous écriezvous à propos de la croyance aux anges et de tout ce qui tient à cette croyance.

Non, ce ne sont pas des contes de fées. Ce sont, au contraire, des choses très-sérieuses, et même tellement sérieuses qu'il n'y en a guère de plus sérieuses dans la religion, qui est pourtant l'ensemble des vérités les plus sérieuses dont l'homme puisse s'occuper.

Non, ce ne sont pas des contes de fées, car il n'est question des contes de fées que dans les livres de contes, tandis qu'il est question des anges dans les livres les plus graves et les plus accrédités qui se trouvent entre les mains des hommes, les livres de religion et de science. Que dis-je! Mais il en est question, et même à chaque page, dans le livre le plus saint, le plus respecté, celui qui s'élève au-dessus de tous les autres livres, comme Dieu domine toutes les créatures, parce qu'il est son ouvrage, la Bible! Lisez ce livre, en effet, et vous y verrez que l'un des noms qui s'y trouvent le plus fréquemment répétés, après le saint nom du Seigneur, est celui de l'ange, dont il nous montre parlout et toujours l'intervention dans les choses de ce monde.

Non, ce ne sont point des contes de fées, car les contes de fées ne s'adressent qu'aux enfants, tandis que tout ce qui concerne les anges s'adresse aussi bien aux grandes personnes qu'aux enfants, comme nous le montrerons dans le courant de cet article.

Non, ce ne sont point des contes de fées, car ces sortes de contes n'ont pour but que d'égayer l'homme un instant au milieu des choses graves et tristes de la terre, tandis que tout ce qui concerne la croyance aux anges a pour but sa sanctification et son bonheur éternel.

Non, encore une fois, ce ne sont point des contes de fées, car les contes de fées ne reposent sur aucune base solide. Bien au contraire, produits d'une imagination qui cherche à s'amuser et à amuser les autres, ils ne peuvent soutenir un seul instant l'examen de la raison. Il n'en est point ainsi de la doctrine des anges. Appuyée sur la base la plus sainte et la plus inébranlable, la religion, cette doctrine a pour elle encore le consentement unanime des peuples, et, en un sens aussi, le consentement de la raison.

Nul ne doute que la crayance aux anges ne soit un des dogmes de natre religion. J'ajouterai même que c'est un des dogmes les plus connus et les plus pratiqués, si je puis m'exprimer de la sorte; d'est-à-dire que, bien loin d'être connu des savants seulement et de rester dans le domaine des idées, il est connu de tous les Chrétiens sans exception, quels que soient leur âga et leur condition, ayant une influence plus ou moins marquée sur la conduite de chacun.

i. Dire que la doctrine des anges est plus ou moins reconnue, même en pratique, de tons les Chrétiens sans exception. c'est dire qu'elle a pour elle, à peu près, le consentement de tous les peuples, modernes, Car, que sont aujourd'hui les peuples en dehors du christianisme? Quant aux peuples anciens, tout le monde sait que les Juiss croyaient aux anges, comme y croient les Chrétiens, ainsi que nous le voyons par la Bible, et tout le monde sait également que cette croyance se trouvait, en germe du moins, jusque chez les peuples idolâtres. Et, en effet, qu'étaientce que ces génies dont ils reconnaissaient l'existence, ces esprits de beaucoup supérieurs à l'homme, mais infinimentau-dessous de l'Etre suprême? N'étaient-ce pas des anges véritablement? Aussi, les plus éclairés parmi eux en ont-ils parlé absolument dans les mêmes termes que les Chrétiens parlent des anges. « Ils nous conduisent, » dit le divin Platon, « et nous défendent quelquesois en écartant eux-mêmes les accidents et les objets nuisibles, et d'autres fois en nous inspirant la pensée de les éviter. » (De legibus, lib., x.) J'ai donc eu raison de dire que la croyance aux anges avait pour elle le consentement unanime des peuples. Il me reste à montrer qu'elle a également pour elle, en un sens, le consentement de notre raison.

Je ne veux pas dire par là que la raison puisse, en dehors de la foi, prouver seule leur existence; j'entends seulement que, quand cette existence lui est annoncée, elle en reconnaît l'extrême convenance et l'adopte aussitôt avec empressement. C'est qu'il y a de l'homme à Dieu, de l'atome de l'intelligence à l'intelligence suprême une distance infinie qu'elle ne peut franchir; et quand la religion, venant à son aide, lui montre cette échelled'intelligences figurée dans le rêve de Jacob, qui s'élève de la terre jusqu'apx cieux (Gen, xxviii, 12), elle doit s'écrier tout naturellement : « C'est cela, et je comprends pourquoi il en est ainsi !»

Gardez-vous donc bien, je vous le répète, de comparer l'enseignement de la religion sur les anges aux contes de fées, car cette doctrine est aussi satisfaisante aux yeux de la foi.

C'était bon autrefois, ajoutez-vons, mais aujourd'hui!...

Oui, vous avez raison, c'était bon autrefois, alors que tous ou presque lous se soumettaient avec docilité au joug salutaire de la foi, que chacun s'efforçait de suivre avec 'exactitude son divin enseignement; mais aujourd'hui qu'on reponsse avec orgueil ce joug qu'ont porté nos pères, qu'on ne veut point de son enseignement, qu'on en retranche du moins tout ce qui gêne nos passions nu contrario nos préjugés, pourquoi donc conserverions-nous la croyance aux anges? A quoi bon la partie, quand nous avons re-

priussé lé tout?

Oui, vous avez raison, c'était bon autrefois, quand tous croyaient et croyaient sincèrement, profondément, à la spiritualité et à l'immortalité de l'âme, quand tous trovvatent dans cette croyance leur plus donce consolation, leur plus beau titre de gloire; mais aujourd'hui que l'homme se matérialise ou cherche du moins à se matérialiser jusque dans la partie la plus intime de luimême, pourquoi donc admettrait-il des an-ges? A quoi cela lui servirait-il? Qui se ressemble se rassemble, dit un proverbe vulgaire. Vous rejetez ou vous vous efforcez de rejeter du moins l'existence de l'âme; il est bien naturel que vous rejetiez ou que vous vons efforciez de rejeter également l'existence des anges.

Oui, vous avez raison, cela était bon autrefois, alors que tous croyaient à l'existence de Dieu comme à leur propre existence, que ce père de la grande famille humaine était reconnu, aimé, respecté, bbéi de tous ses enfants; mais aujourd'hui qu'ils le chassent ou-s'efforcent de le chasser insolemment de la création, comme des sujets révoltés chassent ou s'efforcent de chasser un roi de ses Etats, pourquoi reconnattraient-ils des anges? A quoi penvent servir les ministres, quand le maître n'y est plus, ou est censé ne plus

y être?

Oui, vous avez raison, cela était bon autrefois, alors que chacun pratiquait ou s'efforçait de pratiquer la vertu, alors que celui-là même qui l'avait abandonnée ne méconnaissait pas pour cela ses droits, la vénérait, l'aimait même en un sens, et revenait tôt ou tard se ranger sous ses lois; mais aujourd'hui que la vertu n'est plus censée qu'un beau nom, si ce n'est même une duperie, aujourd'hui que chacun n'aime qu'à se plonger et à se replonger en tous sens dans le gouffre impur des jouissances matérielles, à quoi servirait la croyance aux anges? Pourquoi venir parler de substances purement spirituelles à un siècle tout matérialiste?

Si c'est fà, ou à peu près, ce que vous voulez dire, vous avez raison, je le répète; mais, ajouterai-je, vous avez bien tristement et bien malheureusement raison. Vous avez raison comme l'enfant qui veut se vantrer dans la boue a raison de fuir l'œil de ses parents ou de ses maîtres. Vous avez raison, comme celui qui veut absolument se perdre a raison de fair ou de repousser même la main qui lui porterait secours. Vous avez raison, comme le pécheur endurci a raison de nier l'enfer qu'il redoute. Que vous dirai-je encore? Vous avez raison comme le scélérat a

raison de fuir la présence de l'homme de bien et d'en nier même l'existence, pour n'avoir point à rougir de sa propre conduite. Enten-dez-vous autre chose? Voulez-vous dire, par 'exemple, que l'enseignement de la religion sur les anges est une doctrine beaucoup trop simple et trop ingenue pour notre siècle? Vous seriez dans une bien grande illusion

ANG

sous tous les rapports. Le siècle présent est beaucoup trop grand pour croire aux anges! pensez-vous. Mais où voyez-vous donc cette grandeur? Dans son abject matérialisme, dans son assujettissement aux passions, dans la recherche des satis-factions sensuelles? Vous devez reconnaître, au contraire, que plus l'homme s'éloigne de Dieu, pour s'incliner vers la terre, et plus il devient petit. Ce qui fait sa véritable grandeur, c'est son origine céleste, c'est cette famille toute spirituelle à laquelle le Seizneur a bien voulu le rattacher, malgré le fardeau des sens qui, d'un autre côté, le range

parmi les animaux.

Notre siècle est trop grand pour croire aux anges! Et qu'est-ce donc que notre siècle? Un compose d'hommes, n'est-ce pas? Or, l'homme est aujourd'hui ce qu'il a toujours été et ce qu'il sera toujours; c'est-à-dire un être malheureux, plongé dans l'ignorance, ayant à pratiquer toutes les vertus, et se sentant dominé par tous les vices... Et vous ne voudriez pas que cet être toujours mal-heureux tournat désormais ses regards vers 'les anges, contemplat ces fleurs du jardin de l'intelligence, comme les appelle le comte de Maistre, pour se délasser un peu de ces épines et de ces ronces qu'il y voit presque partout et qu'il a tant de peine à en arracher? Et vous ne voudriez pas que cet être igno-rant considérât ces lumières célestes, ces divins flambeaux, que Dieu fait partout briller à ses yeux, pour l'éclairer et le conduire? et vous ne voudriez pas que cet être faible eût recours à ces puissants protecteurs, pour le soutenir au milieu de toutes les difficultés de ce lieu d'épreuves, et le ramener dans sa véritable patrie? Vous prétendez que le siècle présent est plus heureux, plus éclairé, plus puissant que tous ceux qui l'ont précédé, vous prétendez, par conséquent, que les hommes qui le forment participent plus ou moins à son bonheur, à ses lumières, à sa puissance. Cela ne me paraît point démontré du tout, comme je le disais tout à l'heure. Le voulez-vous cependant? Eh bien! soit. Qu'en concluez-vous? Que nous n'avons plus besoin d'une assistance divine, de celle, par exemple, qui nous est donnée par le minis-tère des anges? Mais c'est tout le contraire qu'il faut dire. Plus l'homme est élevé, et plus il est exposé. La tête tourne sur les hauteurs. Cela n'est pas moins vrai au moral 'qu'au physique. Et si de ces hauteurs où il s'est élevé l'homme vient à tomber, sa perte n'en est que plus assurée.

Notre siècle est trop grand pour croire aux anges ! Ah ! il creira bien à autre chose. Par cela même qu'il aura rejeté toutes les vérités célestes, il adoptera avec une avidité extrême

toutes les rêveries de la terre. Car. comme on l'a dit avec raison, à mesure que la foi sort du cœur la crédulité pénêtre dans l'es-prit. Et quelle crédulité souvent! Pour ne point sortir du sujet qui nous occupe, le siècle ne veut plus croire aux esprits célestes, mais il croit à tout ce qu'on lui dit des esprits inférieurs; il ne veut pas voir des anges au ciel, sur le chemin qui y conduit, à la garde des âmes créées à l'image de Dieu, mais il en voit partout ailleurs, dans le pied des tables, sur le bord des chapeaux, partout, vous dis-je. O inconséquence de la raison ! ou plutôt o doigt de la justice divine! je te reconnais là encore. C'est toujours ta même manière d'agir : punir notre superbe par une humiliation profonde. L'homme s'est dit: « Je ne veux reconnaître ni le Seigneur ni les anges ses ministres. » Et le Seigneur répond immédiatement: « Puisque tu ne veux t'abaisser raisonnablement devant les puissances d'en haut, fais-le honteusement devant celles

ANG

d'en bas, sice n'est même devant l'imposture.»
Notre siècle est trop grand pour croire aux anges! Mais je remarque que ce sont précisément les esprits les plus élevés qui adoptent cette croyance avec le plus d'empressement : tant il est vrai qu'il y a comme une fraternelle sympathie entre le génie et l'ange.

Nous avons cité Platon, cette grande lumière qui a brillé d'un si vif éclat au milieu des ténèbres du paganisme. Parmi les Chrétiens, nous n'avons que l'embarras du choix. Nous nous arrêtons pourtant au passage suivant de Bossuet, non-seulement à cause de l'autorité propre de celui à qui nous le devons, mais aussi parce qu'il renferme les citations les plus respectables.

« On les voit, » dit-il en parlant des anges. a aller sans cesse du ciel à la terre, et de la terre au ciel. Ils portent, ils interprètent, ils exécutent les ordres de Dieu, et les ordres pour le salut, comme les ordres pour le châtiment, puisqu'ils impriment la marque salutaire sur le front des élus (Apoc. vii, 3), puisqu'ils attèrent le dragon qui voulait engloutir l'Eglise (Apoc. xII, 7), puisqu'ils offrent sur l'autel d'or, qui est Jesus-Christ, les parfums, qui sont les prières des saints (Apoc. vin, 3.) Tout cela n'est autre chose que l'exécution de ce qui est dit que les anges sont esprits administrateurs envoyés pour le ministère de notre salut. (Hebr. 1, 14.) Tous les anciens ont cru, dès les premiers siècles, que les anges s'entremettaient dans toutes les actions de l'Eglise (Tent, lib. v, 6): ils ont reconnu un ange qui présidait au baptême, un ange qui intervenait dans l'oblation et la portait sur l'autel sublime, qui est Jésus-Christ, un ange qu'on appelait l'ange de l'Oraison (ID., De Orat,, c. 12), qui présentait à Dieu les voux des fidèles; et tout cela est fondé principalement sur le chapitre vii de l'Apocalypse, où l'on verra clairement la nécessité de reconnaître ce ministère angélique.

Les anciens étaient si touchés de ce ministère des anges, qu'Origène, rangé avec raison par les ministres au nombre des théologiens les plus sublimes (Jun., Accompl. des proph., p. 333), invoque publiquement et directement l'ange du baptême, et lui recommande un vieillard qui allait devenir enfant de Jésus-Christ par ce sacrement (Onic., hom. 1 in Ezech.): témoignage de la doctrine du mi siècle, que les vaines critiques du ministre Daillé ne nous pourront jamais ravir.

ANG

« Il ne faut point hésiter à reconnaître ; saint Michel pour désenseur de l'Eglise, comme il l'était de l'ancien peuple, d'après le témoignage de saint Jean (Apoc. xII, 7), conforme à celui de Daniel. (x, 13, 21; xII, 1.) Les protestants, qui, par une grossière ima-gination, croient toujours ôter à Dieu tout ce qu'ils donnent à ses saints et à ses anges dans l'accomplissement de ses ouvrages. veulent que saint Michel soit dans l'Apocalypse Jésus-Christ lui-même le prince des anges, et apparemment dans Daniel le Verbe concu éternellement dans le sein de Dieu. (Du Moul., Accord des proph., sur le ch. xu, 7.) Mais ne prendront-ils jamais le droit esprit de l'Ecriture? Ne voient-ils pas que Daniel nous parle du prince des Grecs, du prince des Perses, c'est-à-dire, sans difficulté, des anges qui président par l'ordre de Dieu à ces nations; et que saint Michel est appelé dans le même sens le prince de la synagogue. ou, comme l'archange Gabriel l'applique à Daniel, Michel votre prince? et ailleurs plus expressément: Michel, un grand prince, qui est établi pour les enfants de votre peuple? Et que nous dit saint Gabriel de ce grand prince? Michel, dit-il. un des premiers princes. (Dan. x, 21; xII, 1.) Est-ce le Verbe de Dieu, égal à son Père, le créateur de tous les anges. et le souverain de tous ces princes, qui est seulement un des premiers d'entre eux? Est-ce là un caractère digne du Fils de Dieu? Que si le Michel de Daniel n'est qu'un ange, celui de saint Jean, qui visiblement est le même que celui dont Daniel a parlé, ne peut pas être autre chose. Si le dragon et ses anges combattent contre l'Eglise, il n'y a point à s'étonner que saint Michel et ses anges la défendent. (Apoc. xII, 7.) Si le dragon prévoit l'avenir et redouble ses efforts contre l'E-glise, lorsqu'il voit qu'il lui reste peu de temps pour la combattre là même (Ibid., 12), pourquoi les saints anges ne seraient-ils pas éclairés d'une lumière divine pour prévoir les tentations qui seraient préparées aux saints et les prévenir par leurs secours?

« Quand je vois dans les prophètes, dans l'Apocalypse et dans l'Evangile même, cet ange des Perses, cet ange des Grecs, cet ange des Juiss (Dan. x, 13, 20, 21; xII, 1), l'ange des petits enfants, qui en prend la défense devant Dieu contre ceux qui les scandalisent (Matth. xvII, 10), l'ange des eaux, l'ange du feu (Apoc. xiv, 18; xvI, 5), et ainsi des autres; et quand je vois parmi tous ces anges celui qui met sur l'autel le céleste encens des prières (Hebr. vIII, 3.), je reconnais dans ces paroles une espèce de médiation des saints anges; je vois même le fondement qui peut avoir donné occasion aux païens de distribuer leurs divinités dans les éléments et dans les royaumes pour y présider; var toute

erreur est fondée sur quelque vérité dont on abuse. Mais à Dieu ne plaise que je voie rien dans toutes ces expressions des Ecritures qui blesse la médiation de Jésus-Christ, que tous les esprits célestes reconnaissent comme leur Seigneur, ou qui tienne des erreurs païennes, puisqu'il y a une différence infinie entre reconnaître, comme les païens, un Dieu dont l'action ne puisse s'étendre à tout, ou qui ait besoin d'être soulagé par des subalternes, à la manière des rois de la terre, dont la puissance est bornée, et un Dieu qui, faisant tout et pouvant tout, honore ses créatures, en les associant quand il lui plaît, et à la manière qu'il lui plaît, à son action! »

Ces belles idées sur la nature angélique sont bien naturelles, me direz-vous, de la part d'un évêque, et sur lout d'un évêque comme Bossuet. Aimez-vous mieux que je vous cite des laïques? Je vous ai dit un mot déjà de l'illustre de Maistre. Tout le monde sait comment Châteaubriand parle, dans son Génie du christianisme, de l'ange des douleurs, de l'ange de la mort, de l'ange des consolations. Qui ne connaît la belle méditation de Lamartine sur l'Ange. En voici le début:

Dieu se lève; et soudain sa voix terrible appelle
De ses ordres secrets un ministre fidèle,
Un de ces esprits purs qui sont chargés par lui
De servir aux humains de conseil et d'appui,
De lui porter leurs vœux sur leurs ailes de flamme,
De veiller sur leur vie, et de garder leur âme.
Tout mortel a le sien: cet ange protecteur,
(et invisible ami veille autour de son cœur,
L'inspire, le conduit, le relève s'il tombe,
Le reçoit au Lerceau, le conduit à la tombe,
Et, portant dans les cieux son âme entre ses mains,
La présente en tremblant au juge des humains:
C'est ainsi qu'entre l'homme et Jéhova lui-même,
Entre le pur néant et la grandeur suprême,
D'êtres inaperçus une chaîne sans fin
Réunit l'homme à l'ange et l'ange au séraphin;
C'est ainsi que, peuplant l'étendue infinie,
Dieu répandit partout l'esprit, l'âme et la vie,
Au son de cette voix qui fait trembler le ciel,
S'élance devant Dieu l'archange l'thuriel:
C'est lui qui du héros est le céleste guide,
Et qui, pendant sa vie, à ses destins préside:
Sur les marches du trône, où de la Trinité
Brille au plus haut des cleux la triple majesté,
L'esprit, épouvanté de la splendeur divine,
Dass un saint tremblement soudain monte et s'incline,
Et du voile éclatant de ses deux ailes d'or
Du céleste regard s'ombrage et tremble encor:
Mais Dieu, voliant pour lui sa clarté dévorante,
Modère les accents de sa voix éclatante.
Se penche sur son trône et lui parle : soudain
Tout le ciel, attentif su Verbe souverain,
Suspend les chants sacrés, et la cour immortelle
S'apprête à recueillir la parole éternelle.

Il est vrai que depuis cet écrivain a bien changé de ton, sans y avoir gagné, ni nous non plus. Que dis-je l mais ceux qui ont encore beaucoup plus que lui abandonné la foi de leurs pères, quand l'occasion s'en présente, lorsqu'il s'agit, par exemple, de peindre un enfant s'unissant à Dieu, un instant, par la prière, ou se réunissant à lui, pour toujours, par la mort, ne se plaisent-ils pas à prendre, dans le nom et la nature de l'ange, les termes de comparaison dont ils ont besoin pour exprimer leurs idées? Jeux de l'imagination que tout cela l'me direz-vous.

C'est possible, jusqu'à un certain point. Et pourtant je suis convaincu que cela vient aussi de ce qu'il y a au fond des âmes des racines de foi qui ne se dessèchent jamais complétement et qui reparaissent de temps en temps. En tout cas, je ne saurais croire que ces esprits distingués voulussent se servir de contes de fées, comme vous dites, pour donner cours à leur joie ou charmer leur douleur.

ANG

Parlez-en aux enfants, tout au plus; avez-

vous dit.

C'est heureux que vous nous en donniez la permission! Nous en userons, je vous l'assure; non pas avec restriction, comme vous avez l'air de le désirer, mais largement, pleinement, selon le vœu de l'Eglise et la pratique de toutes les mères sincèrement chrétiennes.

Oui, nous parlerons, et nous parlerons même souvent de l'ange aux enfants, et nous ferons mieux que de leur en parler, nous le leur ferons aimer, vénérer et prier, parce que nous ne voyons, dans la religion, aucune idée qui aille mieux à leur faible intelligence. La mère pieuse qui veut élever son fils chrétiennement lui parle de Dieu dès le commencement. Avant même qu'il sache parler distinctement, elle lui fait bégayer ce nom sacré que tous doivent invoquer, parce qu'il est pour tous une source de lumière, de consolation et de force. Mais, si l'enfant est incapable de le prononcer distinctement, à plus forte raison de le comprendre. Il importe cependant de le lui faire répéter et invoquer; parce que, d'une part, c'est pour Dieu une louange à laquelle il est loin d'être insensible: Ex ore infantium et lactentium perfecisti laudem (Psal. VIII, 3), lisons-nous dans la sainte Reriture; et parce que, d'une autre part, c'est pour l'enfant la plus précieuse semence, déposée dans son âme, qui pourra produire un jour tous les fruits de vertu. Or, le moyen d'arriver à ce développement, c'est de passer par des idées intermédiaires, au nombre desquelles se trouvent celles qui tiennent à la nature de l'ange. Entendezvous la mère expliquant tout cela à son fils : « L'ange, mon cher enfant, c'est le frère de ton âme, mais son frère du ciel. Comme it n'appartient point à la terre, il n'a ni les imperfections ni les taches de ceux qui l'habitent. Si Dieu l'envoie vers toi, c'est pour écouter tes prières, et les porter au pied de son trône, c'est pour te tendre la main, comme à un frère faible et malheureux, et t'emmener avec lui dans le sein de ce bon père. Ecoute-le, mon enfant; suis-le, et tu partageras un jour son bonheur. » Dire que l'enfant comprend bien tout cela, ce serait exagérer; mais il en saisit du moins quelexagerer; mais n'en saisit du moins quel-que chose. Ces idées de pureté, de douceur et d'obéissance, qui sont comme le fond de la nature angélique, pénètrent dans son ame, s'y développent et l'élèvent, de plus en plus, chaque jour, à la connaissance et à l'imitation de celui qui est l'assemblage de toutes les perfections.

Oui, nous parlerons, et nous parlerons même souvent de l'ange aux enfants; et nous ferons mieux que de leur en parler, nous le leur ferons aimer, vénérer et prier, parce que c'est par leur entremise qu'ils recoivent, en partie, la grâce si précieuse du Seigneur. L'homme n'est rien de lui-même. Au premier age surtout, il n'est qu'ignorance et faiblesse. Comment donc, au milieu des ténèbres épaisses qui l'environnent de toutes parts, sans aucune force en lui-même, pourra-t-il éviter les piéges qui lui sont tendus, surmonter les difficultés qui se rencontrent, suivre la voie escarpée qui conduit au ciel? Avec l'assistance céleste. Mais comment cette assistance lui est-elle donnée? Je vous l'ai dit déjà, par l'entremise de l'ange. Ce qui a été prédit de Jésus-Christ, Fils du Dieu vivant, est vrai, jusqu'à un certain point, de tout homme qui est aussi le fils de Dieu, sinon par nature, du moins par adoption, à savoir que le Seigneur a ordonné à ses anges de le garder dans toutes ses voies, et de le porter même dans leurs mains, de peur qu'il ne heurte le pied contre quelque pierre. Quoniam angelis suis mandavit de te, ut custodiant te in omnibus viis tuis. In manibus portabunt te: ne forte offendas ad lapidem pedem tuum. (Psal. xc, 11, 12.) De là cette conservation si souvent extraordinaire et en quelque sorte miraculeuse de l'enfant, qu'on ne sait comment expliquer. « Mon fils aurait dû se tuer, » s'écrie la mère, en pressant son tils contre son cœur, après une chute grave, et pourtant il ne s'est fait aucun mal. C'est comme un miracle. Oui, et savez-vous bien qui l'a fait, ce miracle? ce sont les anges, qui, au moment où il allait périr, l'ont pris dans leurs bras, suivant l'ordre de Dieu: pour le remettre sain et saufdans les vôtres : In manibus pertabunt te. Ah! du moins apprenez-lui à s'y réfugier de lui-même actuellement, ne fût-ce que par reconnaissance, afin qu'ils le remettent également sain et sauf, plus tard, ce qui est beaucoup plus important, entre les bras de Dieu, qui le leur a consié dès le commencement. Vous connaissez-le touchant épisode du fils de Tohie, qui va, sous la conduite d'un ange, qu'il ne reconnaît que plus tard, à la recherche du trésor en possession duquel son père désire le voir entrer. C'est là l'image de la vie, cette voie inconnue que chacun de nous doit suivre cependant pour entrer en pos-session du trésor dont Dieu, notre père, nous a promis la jouissance: Neque viam, per quam pergatur illuc, aliquando cognovi. (Tob. v, 2.) Voulons-nous réussir, malgré notre ignorance et notre faiblesse? Voulonsnous échapper à tous les dangers du voyage, et spécialement à ce monstre, sorti de l'abt-me, qui menace de nous engloutir? Voulons-nous goûter nous-mêmes et faire goûter aux autres les joies pures que Dieu a placées, de distance en distance, le long de la route que nous avons à parcourir, pour nous en faire supporter avec plus de résignation et de courage toutes les peines? Suivons docilement l'ange que Dieu nous

ANG

a donné pour nous conduire. Il nous défendra alors même que nous ne l'aperce-vrons pas, et il nous ramènera heureusement à la maison paternelle. Me duxit et

reduxit sanum. (Tob. XII, 3.)
Oui, nous parlerons, et nous parlerons même souvent de l'ange aux enfants; et nous ferons mieux que de leur en parler. nous le leur ferons aimer, vénérer et prier, parce que rien ne nous semble plus propre à les éloigner du mal et à les porter au bien. Mettez l'homme sous les yeux de quelqu'un qui puisse également se faire craindre et aimer, agir sur lui par l'attrait des récompenses ou le frein des châtiments, il ne se conduira presque jamais mal, et il s'efforcera, de plus, d'accomplir tout ce qui lui sera commandé, quelque dissiculté qu'il y trouve. De là les grandes choses qui se font dans une armée. Il n'y a guère d'héroïsme com-plétement secret. S'il restait ainsi, c'est qu'il aurait été trompé dans son attente. Or, si cela est vrai de tout homme, à plus forte raison de l'enfant, que son état de faiblesse met davantage sous la dépendance de ceux qui l'accompagnent et le guident. Qu'il soit toujours sous les yeux d'une mère en qui il trouve, je suppose, le modèle de toutes les vertus, et pour qui il soit rempli d'une vénération profonde, vous verrez aussi en lui, je n'en doute point, un prodige de vertu. Malheureusement, ceux qui sont chargés de le conduire n'ont pas toujours cette perfec-tion, et il ne peut d'ailleurs rester toujours sous leurs your. Qui ne voit dès lors combien il importe à la régularité de sa conduite, de rester profondément convaincu, comme la religion ne cesse de le lui rappeler, qu'il y a un ange à ses côtés, que cet ange voit tout, même ses pensées les plus secrètes, qu'il approuve le bien, l'encou-rage, aide à le faire, et le présente à Dieu pour obtenir ses récompenses; qu'il déteste le mal, au contraire, l'éloigne autant que possible, et est obligé, quand il n'a pu l'empêcher, de le présenter également à Dieu, pour recevoir ses châtiments. Vons me direz peut-être que l'œil de Dieu doit déjà détourner du mai et porter au bien. Sans doute, mais cela n'empêche pas la présence de l'ange d'avoir aussi son utilité; et je ne sais même si cette présence ne fera pas sur l'enfant plus d'impression que le regard même de Dieu. Je l'ai dit plus haut, l'idée de la Divinité est inaccessible à la faible intelligence de l'enfant. Par cela même qu'il ne voit pas Dieu, si je puis m'exprimer de la sorte, il s'imagine n'en pas être vu. Quant à l'ange, je l'ai dit aussi, c'est un frère du ciel, il le croit plus présent, plus attentif à ses actions, plus occupé de tout ce qui l'intéresse. Je lisnis, il y a quelque temps, un court dialogue qui, malgré sa brièveté, n'en a pas fait moins d'impression sur moi. Une mère, pour éprouver sa fille, encore enfant, l'engageait à aller au spectacle, en lui promettant une helle toilette, à laquelle un jeune cœur ne saurait guère rester indifférent. « Eh bien! » disait la mère, « voudras-tu y aller? — Non,

répondait la filla.— Et la toilette ?— Je m'ent passerai. — Mais pourquoi donc ne veux-tupes faire comme tant d'autres ? — Ah l repritie fille, avec une ingénuité charmante, c'est que je contristerais mon bon ange. » Philosophe l'a morale est pompeuse, peut-être ; mais, je t'en prie, dis-moi donc ce que tui mettrais à la place du bon ange, pour moraliser le cœur de l'enfant.

Quant aux grandes personnes, avez-vous dit encore, ne leur en parlez pas, de grâce; car vous les feriez sourire de pitié.

Il y a bien de quoi ! Faire sourire de nitié! une vérité qui se trouve consignée presque à toutes les pages de la Bible, de ce-livre le plus répandu, le plus respecté, sans comparaison, de tous les livres; de ce livre qui est encore l'objet d'une vénération profonde pour les incrédules! une vérité rappelée plusieurs fois par Jésus-Christ lui-même en termes excessivement touchants! Faire sourire de pitié! une vérité qui a été reconnue en tout temps et en tout lieu, dans les temps modernes encore plus communément que dans les temps anciens; en Europe, en France principalement, ce noble pays de la civilisation et des lumières, encore plus que partout ailleurs! une vérité qui a été proclamée hautement par les poëtes, les orateurs, les philosophes les plus célèbres qui aient jamais paru sur la terre! Faire sourire de pitié! Mais qui êtes-vous donc pour parler de la sorte? Avez-vous plus d'imagination que Lamartine, plus de philosophie que de Maistre, plus de génie que Bossuet ?...

N'en parlez pas, de grâce, aux grandes personnes, dites-vous! Que vous êtes simple! Quelles sont donc ces grandes personnes a vos yeux? A quelle mesure reconnaissez-vous leur grandeur? A leur taille? Le corps n'est rien quand il s'agit d'intelligence. A leur âge? L'âge n'y fait rien non plus, cela est évident. A leur génie? Mais d'abord le génie est une chose bien rare; et puis, qu'est-ce que le génie devant Dieu, auprès de Dieu?

Au seul son de sa voix la mer foit, le ciel tremble, il voit comme un néant tout l'univers ensemble, Et les faibles mortels, vains jouets du trépas, Sont tous devant ses yeux comme s'ils n'étaient pas.

Fussions-nous d'ailleurs quelque chose à ses yeux, nous distinguât-il des autres pour une raison quelconque, qui ne voit que plus nous nous rapprochons de lui, et plus nous avons besoin d'un introducteur pour paraître avec quelque confiance en sa divine présence? L'homme donc est toujours enfant aux yeux de Dieu, et même un pen aux yeux de ses semblables. Au commencement de sa carrière, c'est un petit enfant; au milieu de sa carrière, c'est un grand enfant; et, à la fin de sa carrière, c'est un vieil enfant. Un vieil enfant! direz-vous. Il y a contradiction dans les termes! Mais non : enfant veut dire qui no parle pas. C'est la signification propre du mot. Or, l'homme sait-il jameis parler? Il dit des mots; mais des vérités, et surtout des vérités réligieuses?

jamais, de lui-même du moins. Au commencement, c'est l'intirmité du jeune âge qui l'en empêche; au milieu de la vie, ce sont les passions; à la fin, c'est l'infirmité de la vieillesse. Done, avons-nous dit avec raison, l'homme est toujours enfant, et a besein, par cela même, d'après votre propre aven, de l'assistance des anges.

Mais, en supposant que l'homme sortit réellement de l'état d'ignorance et d'infirmité dans lequel il nous apparaît toujours, anrait-il moins besoin, pour cela, de l'assistance des anges? Nous ne le pensons pas. Pourquoi, en effet, cette assistance? C'est, avons-nous dit, pour l'éclairer, lui communiquer la grâce céleste, centupler ses forces, et, j'ajouterai ici, lui procurer les consolations dont il a besoin au milieu de toutes les. souffrances de la terre. Or, qui ne comprend qu'il n'y a point d'âge: où l'homme n'âit également besoin de ces différents secours? - Devenu grand, dites-vous, l'homme est plus éclaire qu'étant enfant. — C'est possible; mais il a beaucoup plus besoin de lumière, parce qu'il a beaucoup plus de choses à connaître et à faire connaître aux autres. — Devenu grand, l'homme doit recevoir plus de grâces de la part de Dieu.

Oui; mais ce même Dieu lui commande aussi des choses plus importantes et plus difficiles. - Devenu grand, l'homme a beaucoup plus de force en lui-même. - Oui ; mais il a un fardeau beaucoup plus lourd à porter. - Devenu grand, l'homme trouve en sa propre raison de grandes consolations. -Oui; mais il a aussi des chagrins cuisants, des peines profondes, dont l'enfant ne sau-rait se faire une idée. L'homme a donc également besoin, à tout âge, de l'assistance céleste, ou, ce qui est la même chose, de l'assistance des saints anges. De là ces beaux vers que nous avons cités plus hant :

Tout mortel a le sien'; cet ange protecteur, Cet invisible ami veille autour de son cœur, L'inspire, le conduit, le relèze s'il tombe, Le reçoit au berceau, le conduit à la tombe.

Entendez-vous bien, à la tombe! Et pourquoi donc le quitterait-il auparavant? N'estce pas à ce moment surtout que l'homme abesoin de consolation et de force?

Il est parmi les hommes une classe qui a particulièrement besoin de consolation, c'est la classe indigente et souffrante, c'est le pauvre peuple condamné à manger son pain à la sueur de son front, soit qu'il ait la peine de le gagner par un rude labeur, ou la peine plus grande encore de l'aller mendier. Aht gardez-vous bien de lui ôter la foi en son ange gardien. Ne voyez-vous pas qu'il est presque toujours seul sur la terre, presque partout délaissé, par ceux mêmes qui sont aussi malheureux que lui, et qui simeront mieux aller s'asseoir à la porte du riche que d'entrer dans sa cabane? Vous, peut-être, vous avez vos amis de la terre, vivants ou morts, avec losqueis vous échangez vos pensées. Ces amis-la ne vons dispensent point sans doute d'en avoir dans le ciel, et pourtant ils font nombre. Quant au malheureux,

je viens de vous le dire, il est presque toujours soul, presque partout abandonné à sa faiblesse et à ses misères. Laissez-lui donc du moins ces invisibles amis du ciel que Dieu lui-même a placés auprès de lui pour le conduire, le fortifier, le défendre, éloi-gner de lui ou diminuer du moins le danger, essuyer ses larmes, et l'introduire en-

ANG

sin, s'il les suit, au séjour des éternelles consolations, où il n'aura plus besoin de l'assistance de ces esprits créés et finis, puisqu'il sera alors, comme eux, en possession de l'esprit infini, créateur, conservateur, rémunérateur de tous les êtres, et principalement de ceux qui auront souffert, en son nom, avec résignation et courage.

#### ANGELUS.

Objections. -- Convenez que c'est bien un peu enfant de sonner trois petits coups, trois fois de suite, et, après, à grande volée, comme on dit communément. - Vous dites que c'est le signal de la prière; mais faut-il prier si souvent? — Tout cela est bon pour le peuple.

Réponse. -- Tout le monde sait qu'il est d'usage, dans tous les pays catholiques, mais particulièrement en France, de sonner trois fois par jour : le matin, à midi et le soir, pour inviter les fidèles à réciter la prière communément appelée Angelus, parce qu'elle commence ainsi. Cette prière est composée de trois versets tirés des saintes Ecritures, et relatifs au mystère de l'Incarnation, chacun desquels est suivi d'un Ave Maria; après quoi vient une oraison, pour demander au Seigneur l'effusion de ses graces et le salut éternel par les mérites de Jésus-Christ. De là le mode de sonnerie contre lequel vous vous élevez bien injustement.

Convenez, dites-vous, que c'est un peu enfant de sonner trois petits coups, trois fois de suite, et, après, à grande volée, comme on dit communément.

Mais, non, je ne conviens point de cela du tout : je trouve, au contraire, que c'est quelque chose de sérieux, et même de trèssérieux. C'est le signal de la pensée. Or, qu'y a-t-il de plus sérieux que la pensée qui nous détache de tous les objets matériels pour nous mettre en rapport avec les esprits. C'est le signal de la prière. Or, qu'y a-t-il, que peut-il y avoir de plus sérieux que la prière qui nous élève au - dessus de toutes les créatures pour nous mettre en rapport avec le Créateur. Que dis-je? mais c'est plus que le signal de la pensée, plus que le signal de la prière; c'est un recueil de pensées, c'est une prière véritable. Ne le comprenezvous pas? La cloche est la voix de l'église. Chaque sonnerie est un langage, et a, pour ceux qui l'entendent, sa signification pro-pre. C'est donc l'Angelus qui sonne en ce rooment, je suppose. Ces trois coups lents, répétés à trois fois différentes, c'est la récitation grave des trois versets exprimant le mystère si profond de l'Incarnation, suivis chacun d'un Ave Maria. Cette méditation, cette prière achevée, la cloche s'ébranle, elle s'anime en quelque sorte, et monte à grande volée, comme on dit en effet, jusqu'an ciel, pour en faire descendre les gra-. ces du Seigneur, qu'elle est allée demander,

pour tous les fidèles, au nom et par les mérites du Rédempteur.

Je vous le demande actuellement, cela vous paraît-il un peu enfant? Si vous en jugez ainsi, c'est que vous vous arrêtez à la surface des choses sans pénétrer à l'intérieur. Mais ne voyez-vous pas qu'il en serait de même de tout signe dont vous ne chercheriez pas à pénétrer la signification. Qu'est-ce que le signe de la croix, sans les mys-tères qu'il nous rappelle? N'y a-t-il pas là aussi quelque chose d'un peu enfant, pour me servir de votre expression? Qu'est - ce qu'un geste, sans la pensée qui s'y trouve attachée naturellement ou par convention? Mettez un sauvage en face de Bossuet, prononçant l'oraison funèbre de Condé, ou bien en face de Cicéron, prononçant sa Harangue contre Catilina, ou bien encore en face de Démosthènes, prononçant son Discours pour la Couronne; il rira aux éclats, ou sera tenté. de le faire du moins, sans se douter, en aucune manière, que ce sont là de véritables chefs-d'œuvre de l'esprit humain. Mettez-le seulement en face d'un télégraphe aérien; et, quand il verra ces longs bras s'étendre, s'élever, former les figures les plus bizarres, il rira encore aux éclats, sans pouvoir s'imaginer qu'il a sous les yeux l'une des inventions les plus ingénieuses de l'intelligence humaine. Je le répète donc, indépendamment de sa signification, tout signe n'est rien. C'est même souvent quelque chose de puéril et de ridicule. Voilà pourquoi l'Angelus vous a paru ainsi, ne considérant pas les pensées qui s'y trouvent attachées. Avec ces pensées, c'est toute autre chose, comme je viens de vous le montrer.

Vous allez me demander peut-être pourquoi précisément ces trois coups répétés à trois fois différentes.

Je pourrais vous répondre simplement que je n'en sais rien, sans que vous enssiez à en tirer aucune conséquence défavorable au sujet que je traite. C'est un signal donné par l'Eglise à ses enfants, vous ai-je dit tout à l'heure, c'est le signal de la pensée et de la prière. Le signal est-il suffisamment compris? —Oui. — Eh bien l n'en demandez pas davantage. Il faut bien s'arrêter à un nombre quelconque. Si on donnait deux ou qua-tre coups à deux ou quatre fois différentes, vous demanderiez peut-être pourquoi pas trois. On sonne trois coups précisément, et à trois fois différentes, et vous demandez pourquoi ce nombre. Je vous le répète, je pourrais vous répondre que je n'en sais rien, sans que vous cussiez à en tirer aucune

conséquence défavorable au sujet qui nous ocupe. Mais non, je puis parfaitement vous atisfaire ici. Ne savez-vous pas que le nompre trois est un nombre sacré, et j'ajouterai nême un nombre chrétien? C'est le nombre jui platt à la Divinité et qui doit plaire ussi aux hommes, puisqu'il rappelle l'aucuste mystère de la sainte Trinité, fondenent de tous les autres mystères. Quoil vous ous étonnez de voir ce nombre dans les céémonies religieuses. Mais ne savez-vous as au'il se retrouve dans toutes les parties e la nature où le Créateur semble avoir oulu ainsi graver son nom? Ne savez-vous as qu'il joue un rôle dans les occupations es plus graves comme les plus frivoles de humanité? « Soldats, » dit le général à son rmée, « au troisième coup, vous monterez à 'assaut.— Amis, » dit l'enfant à ceux de son ige. quand j'aurai frappé trois coups, vous vus élancerez vers le but. » Et vous êtes urpris que la religion nous dise : « Enfants, e matin, à midi et le soir, quand vous enendrez la cloche sonner trois coups, que rotre âme s'élève au-dessus de la terre et ville se jeter, un instant, dans le sein de la Vierge, votre Mère céleste, et dans celui de rotre Créateur lui-même. » Ahl je le répète, c'est ne rien entendre ni à la religion ni à la nature.

Vous dites que c'est le signal de la prière, ajoutez-vous; mais faut-il prier si souvent?

Oui, je vous l'ai dit, c'est le signal du recueillement, de la pensée et de la méditation, c'est le signal de la prière; c'est plus que cela, ai-je dit encore, c'est une méditation, une prière véritable; c'est un symole, le symbole chrétien, puisque le mysère de la sainte Trinité, celui de l'Incarnaion et même celui de la Rédemption se rouvent là expressément rappolés.

Je vous entends me répéter : Faut-il donc

néditer et prier si souvent?

Pourquoi non? et même pourquoi ne le erions-nous pas plus souvent encore? Ce l'est point un ordre rigoureusement obliatoire que l'Eglise, votre mère, vous imose alors; c'est un conseil, c'est une invistion amicale et maternelle qu'elle vous dresse; mais, quand bien même ce serait n précepte formel, devriez-vous le trouver tonnant? Prier, c'est exprimer sa reconnaisance, et chacun sait que la reconnaissance oit toujours accompagner le bienfait. Or, bienfait, de la port de Dieu, est de tous es instants. Nous devons donc penser à lui ussi et le prier à chaque instant. Prier, est solliciter celui dont nous avons besoin; r, nous avons besoin de Dieu à chaque insint. Nous devons donc le prier aussi à cha-ue instant. Prier, enfin, c'est s'unir à Dieu our puiser au cœur de ce bon Père, au sein e l'Etre infini, les consolations, les lumièes, la force, la vie même, tous ces biens qui ont en nous et que nous ne possédons, en uelque sorte, que d'emprunt. Or, cette nion de l'âme à Dieu est toujours nécessire pour trouver en lui les biens dont je iens de parler. Donc, aussi, nous devons

prier à chaque instant. Voilà pourquoi Notre-Seigneur Jésus-Christ, qui connaissait si bien la nature de Dieu et celle de l'homme, nous dit expressément qu'il faut toujours prier, et ne jamais cesser : Oportet semper orare et non deficere. (Luc. xvIII, 1.) Entendez-vous bien, toujours? Non pas formelle-ment et positivement, cela est absolument impossible; mais implicitement et virtuellement, c'est-à-dire, en élevant de temps en temps son esprit et son cœur vers Dieu. laquelle élévation est censée persévérer tonjours par l'intention que nous en avons eue, et n'a plus besoin que d'être renouvelée. C'est ainsi que le corps ne prend que de distance en distance la nourriture dont il a pourtant toujours besoin pour vivre. Ne donnez-vous pas à votre corps cette nourriture matérielle trois fois par jour environ? La prière est pour vous une nourriture spirituelle. Pourquoi donc trouvez-vous étonnant que l'Eglise vous invite à la donner aussi trois fois par jour à votre âme?

Vous allez me dire sans doute que vos occupations ne vous permettent ni de le faire, ni même d'en avoir la pensée.

Je ne puis répéter ici ce que je dis à l'article Parkan; je me contenterai seulement d'ajouter quelques réflexions concernant

plus particulièrement l'Angélus.

Vous dites que vos occupations ne vous permettent ni de faire cette prière, ni même d'en avoir la pensée. En bien! ne la faites pas. Je vous l'ai dit moi-même, ce n'est point une obligation que l'Eglise vous impose, c'est une invitation qu'elle vous adresse, que vous pouvez bien ne pas suivre vous-même, mais que vous ne devez point mépriser, et dont vous devez bien vous garder de détourner les autres.

Vos occupations ne vous permettent ni de la faire, ni même d'en avoir la pensée. Mais qui vous parle de laisser là vos occupations, de vous en déranger même un seul instant? Vous êtes à remuer la terre, je suppose. Tandis que votre corps, tout en sueur peut-être, se courbe péniblement vers la terre, pour en tirer l'aliment nécessaire à sa nourriture, pourquoi votre âme, affamée aussi d'un autre aliment, ne s'élèverait-elle pas vers Dieu, pour puiser au cœur de ce bon père le pain de la pensée et de l'amour, qu'il lui donnera en abondance, si elle a su s'en rendre digne? Ne voyez-vous pas que ce n'est point là une occupation nouvelle, une occupation genante pour vos occupations corporelles, mais bien plutôt une consolation, un repos même, en quelque sorte, sans cesser pourtant de travailler. Car la pensée sainte, un pieux sentiment, la prière, en un mot, c'est un baume divin qui pénètre l'âme tout entière et se répand de là dans toutes les parties de notre corps. C'est ce que nous dit Notre-Seigneur Jésus-Christ par ces remarquables paroles que nous ne saurions trop nous rap-peler: Venez à moi, vous tous qui travail-lez et qui êtes chargés, et je vous donnerai une nouvelle via : Venite ad me omnes qui laboratis et onerati estis, et ego reficiam ves.',

se présente à votre esprit et que vous venez à vous dire : « C'est pour eux que j'endure tout celal.» est-ce que vous n'avez pas tout oublié au même moment? est-ce que le courage et la force qui allaient vous abandonner ne reviennent pas aussitôt? Mais si la vue, la pensée seulement de créatures tendrement aimées suffit pour produire un tel changement, que sera-ce d'un regard tourné avec amour vers Dieu lui-même et vers

ANG

cuse ne vaut rien, puisque ces travaux sont, au contraire, un nouveau motif de la faire. Tout cela est bon pour le peuple, avez-

sa sainte Mère? Ne dites donc point : « Mes travaux ne me permettent pas de faire la prière que l'Eglise réclame. » Non, cette ex-

vous observé.

127

Je viens de vous le dire moi-même, tout rela est bon, excellent pour le peuple. Ne voyez-vous pas, en esset, que cette prière, quelque courte qu'elle seit, est pour l'homme une source inépuisable de lumières, de consolation et de force? D'où il suit que le peuple, et surtout le peuple qui travaille et qui souffre, ne saurait la réciter avec trop de régularité et de ferveur. Quand, au milien même du jour, c'est-à-dire au plus fort de ses travaux, il se relève un instant et se dit: « Quelle heure est-il? et dans combien reverrai-je les miens? - Bientôt l'éternité. répond la cloche qui vient à sonner, je suppose; et alors ce ne sera pas seulement ta famille de la terre, mais: celle du ciel aussi que tu reverras et que tu posséderas pour toujours. ». Comprenez-vous quel trait de lumière, quelle consolation et quelle force il y a là pour lui? Ah! je vous l'ai dit déjà, tout est oublié aussitôt, et il reprend sa tâ-che avec un courage infatigable. Et 'ce n'est pas seulement au milieu du jour que la cloche qui sonne l'Angélus est pour l'homme de travail et de peine lumière, consolation, et force, c'est aussi le matin et le soir. Le matin, c'est elle qui le réveille : « Au travail sans le plaindre, semble-t-elle dire

(Matth: x1, 28.) Ne le comprenez-vous/pas? : alors : car c'est le Seigneur, qui l'ordonne! Vous qui portez péniblement le poids du lau travail sans le plaindre, car lu vas soufjour et de la chaleur, quand, au milieu de : frir à l'exemple de Jésus-Christ; au travail vos fatigues, vous apercevez subitement un i sans te plaindre, car le temps coule rapide-père, une mère ou quelque autre être ten-ment, et dans l'éternité, tu seras récom-drement nimé, quand leur pensée seulement pensé en raison même de ton travail. » Le soir, c'est elle également qui l'invite au repos : « Assez, assez, semble-t-elle lui dire alors, assez pour le corps. Reviens auprès des tiens, va goûter cet instant de repos que Dieu accorde ici-bas à ses enfants, en attendant le repos de l'éternité: Mais si tu veux que ce repos du corps soit en même temps profitable à ton âme, que nous ne devons jamais perdre de vue, endors-tei dans la pensée de Dieu et dans celle de Marie, sa Mère. » Ainsi, cela est évident, la cloche qui sonne l'Angélus est, pour le peuple qui travaille et qui souffre, une horloge véritable, mais une horloge sainte, qui règle son temps conformément à la volonté du Seigneur, et le rend profitable pour l'éternité. Vous avez donc eu raison de le dire, tout cela est bon et même excellent pour le peuple.

Mais pour les autres, vous demanderai-je à mon tour, mais pour vous-inême qui parlez, n'est-ce pas bon et excellent également? Vous n'avez pas les mêmes peines que le peuple, peut-être, mais vous en svez d'autres, et sans doute de plus grandes, vous avez les peines de l'esprit et du cœur. Vous n'êtes point assujetti aux mêmes travaux que lui, mais à des travaux assurément plus difficiles. Relevez-vous donc aussi, un instant, à la voix de l'Eglise votre Mère, quand le double fardeau de ces travaux et de ces peines vous a courbé vers la terre, et apprenez d'elle le véritable chemin qui conduit au bonheur et à la gloire. Vous vous enorgueillissez peut-être de la pensée qui est en vous, de la parole humaine qui jette autour de vous un certain éclat. Sachez donc que. quand bien même nous posséderions en nous, comme Marie, le Verbe fait chair, nous devons nous humilier profondément. à son exemple, devant le Seigneur, et passer aussi, ne fût-ce qu'en désir, par le Calvaire et par la croix, pour arriver à la résurrection: Per passionem ejus et erucem ad resurrectionem perducamur. (Fin de l'oraison à l'Angélus.)

### ANGLETERRE.

Objection. — En voila un pays! riche, puissant, tolérant, libéral... Aussi n'est-ilpoint catholique, mais protestant.

Réponse. — Il nous répugne, nous devons l'avouer, de venir ici contester la réputation beaucoup trop exagérée d'un peuple qui a donné l'hospitalité à nos pères, d'un peuple qui possède et a toujours possédé un grand nombre d'individus et même de familles irréprochables, d'un peuple qui a bien, sous nons de rappeler. Nous vondrions pouvoir dire de lui ce que disait de Marlborough 1 un

de ses rivaux, quand on lui demanda ce qu'il pensait de son amour de l'argent : « Il est si grand, v répondit-il, a que j'ai oublié ses défauts ! » Mais, quand nous entendons vanter les qualités de ce peuple avare aussi et ambitieux, avec une incontestable exagération, quand surtout nous les entendons vanter au détriment de notre pays et de notre foi, notre indignation s'enflamme alors au double feu du patriotisme et de la foi, et nous brûlons de dire ce que nous en pensons, et ce que, selon nous, tous devraient en penser.
Voyons, vous-même, qui vantez si fort

les Angleis, voudriez-vous en être un? échan- Europe l' Ce n'est donc point le protestangeriez-vous volontiers votre titre de Français pour celui-là, si rehaussé par vous?

Je vous entends me répondre aussitôt : « Pour ça, non! Car si l'Anglais est grand, le Français l'est bien davantage. Il est plus brave, plus généreux, plus loyal...»

le pourrais m'en tenir là, et vous dire : Puisque vous louez le protestantisme d'avoir fait l'Anglais ce qu'il est, vous devez louer, à plus forte raison, le catholicisme d'avoir fait le Français ce qu'il est. Car vous ne devez point ignorer que ce sont les évêques, comme le remarque Gibbon, qui ont fait ce beau royaume de France, le plus heau de tous, a dit Grotius, après le royaume des cienx, comme les abeilles font leur ruche. Mais laissons de côté toute comparaison, et. considérant la chose en elle-même, voyons si le peuple anglais est réellement ce que vons avez dit, et si c'est au protestantisme qu'il faut l'attribuer.

C'est un peuple riche l avez-vous dit.

Nul no s'avisera de vous le contester; il est riche, très-riche, il est énormément riche. La richesse n'est point une vertu, ni un bien en soi, mais c'est un moyen de pratiquer certaines vertus, de faire le bien, et, par conséquent, une chose utile. Or, à quoidevons-nous attribuer la richesse du peuple anglais? Au protestantisme? Non; et, d'ail-leurs, il ne faudrait point l'en louer, puisque la religion véritable a pour but, au contraire, de détacher les cœurs des choses de la terre pour les élever au ciel. A quoi donc feut-il l'attribuer? A cet esprit mercantile qu'il porte partout, et partout au souverain degré. Ce peuple de marchands, comme l'appelait Napoléon 1°, vend tout, et tout avantageusement, jusqu'à ses Bibles. — Il en donne, me direz-vous. — Qui, mais, à l'heure même qu'il les donne, je ne sais trop s'il ne compte pas faire encore un bon marché, parce que c'est un acheminement à vendre ses cotonnades et autres articles non moins avantageux. Voyez ce qui se passe en Chine: Le Français y vient, une croix de bois à la main, et sans autre ambition que de communiquer à ce peuple infortuné, au détriment de sa propre fortune, de son bonheur, de sa santé, de sa vie, la soi qui régénère et fait vivre éternellement. L'Anglais, de son côté, y vient également, mais d'est avec de bons canons, et l'intention bien arrêtée de mitrailler ce pauvre peuple, s'il repousse son opium, qui dégrade, et ne tarde guère à donner la mort.

Il est puissant l Sans doute, puisque l'argent donne la puissance. Avec de l'argent, il achète les vaisseaux qui dtabliasent, sa puissance sur mer; avec de l'argent, il achète des armées, qui sont sa puissance sur terre; avec de l'argent, il achète des portions de royaume, et quelquelois des royaumes entiers. Voyez

tisme qui est la source de sa puissance, c'est l'argent. Si, un jour, l'ébranlement est donné aux colonnes d'or sur lesquelles elle est appuyée partout, on la verra chanceler, et s'écrouler peut-être aux applaudissements des autres peuples. Ne remarquez-vous pas déjà des signes d'affaiblissement dans cette puissance (3)? Son côté infirme, peu honorable, ne se montre-t-il pas de plus en plus. chaque jour? Représentez-vous ce grand duel de peuples qui vient d'avoir lieu, en Crimée. Dans ce camp formé pour attaquer les Russes derrière leur remparts, où est la vraie puissance? Le combat terminé, le Francais relève l'ennemi à moitié tombé, et lui rendant sa forte épée, il lui serre loyalement ia main. « Toutes les conditions ne sont pas bien remplies; » observent, quelques témoins. — « Bagatelles que cala » répond le Français; et voilà le héros. Est-ce la même chose du côté de l'Anglais? Que de tracasseries, au contraire! Et même pendant la lutte. quelle différence encorel Vous savezce qu'on a dit de ceux qui combattaient sous les étendards de l'Angleterre : « Ce. sont des lions, s'est-on écrié, en les voyant à l'action, mais des lions conduits par des anest. Je ne sais ce qu'il y a de vrai dans cette idée, tombée de haut, dit-on, et répétée par bien des bouches, malgré la forme un peu triviale de l'expression; mais ce que je sais, c'est que beaucoup de ces lions, si lions il y avait, étaient sortis de la pauvre et catholique Irlande, et que ces anes, si anes il y avait également, venaient tous ou presque tous de la riche et protestante Angleterre.

C'est un reuple tolérant!

Oui, en certains cas, mais dans d'autres, et surtout quand il agit sous la domination de ses idées religieuses, c'est un des plus intolérants, si ce n'est même le plus intolérant des peuples. Ecoutez ce qu'en disait tout récemment un écrivain anglais et protestant. Il démasque et flétrit cette fausse tolérance beaucoup plus énergiquement que ne pourrait le faire aucun écrivain francais et catholique:

« Faut-il donc, » s'écrie-t-il. « que nous ne tenions aucun compte des choyens qui forment à peu près le tiers de la population des lles Britanuiques, parce qu'ils ne pensent pas comme nous sur quelques points de théologie? Ou faut-il que nous allions encore plus loin, et que nous nous efforcions de les exterminer? Nos pères l'ont essayé et ils ont échoué. Depuis l'avénement de Guillaume et de Marie jusqu'au milieu du règne de Georges III, les lois les plus cruelles et les plus sanguinaires que les hommes ou les démons aient jamais conques, furent appliquées aux Catholiques de ce royaume, et cela en violation du traité solennel conclu lers de la capitulation de Limerick en 1691, traité qui sut signé par ce qui se passe dans les Indes, et même en le général anglais, et qui garantissait aux

<sup>(3)</sup> Ceci était écrit avant la vaste insurrection qui vient d'éclater dans les Indes, et dont il est impessible de prévoir en ce moment l'issue.

Catholiques leurs libertés religieuses. Moins de trois semaines après, le Parlement an-glais déchira le traité et fit une loi qui excluait tous les Catholiques des Chambres des Lords et des Communes d'Irlande. En 1693, on leur enleva tout moyen de donner de l'éducation à leurs enfants, soit dans le pays, soit à l'étranger; on les dépouilla du privi-lége de veiller sur leurs propres enfants. Alors aussi, tous les Catholiques furent désarmés et tous les prêtres bannis. Le 5 mars 1704, la loi déclara que tout enfant né de parents catholiques, qui embrasserait le protestantisme, serait considéré comme l'héritier exclusif de toutes les propriétés de la famille, qui, dès ce moment, ne pouvaient plus être vendues ni grevées de dettes ou de legs. A la même époque, les parents pa-pistes étaient passibles d'une amende de 500 livres sterling, s'ils étaient convaincus de s'être constitués les gardiens de leurs pro-pres enfants. Si l'enfant, quelque jeune qu'il fût, se déclarait protestant, il devait être remis immédiatement entre les mains d'un membre protestant de sa famille. Aucune protestante ne pouvait se marier à un papiste, et un prêtre convaincu d'avoir sait un tel mariage devait etre pendu. Augun Catholique ne pouvait louer une terre pour un terme de plus de 31 ans, et si les profits de la location montaient au delà d'un certain taux déterminé par l'acte, la ferme appartenait au premier protestant qui avait découvert ce prétendu délit. Aucun catholique ne pouvait hériter par le droit de substitution ; mais la propriété devait passer au plus pro-che parent protestant après lui, le Catholique ou papiste, selon l'expression de la loi, étant réputé mort. Par la 16 clause de cette toi, aucun papiste ne pouvait remplir aucune fonction civile ou militaire, ni fixer sa résidence à Limerick ou à Galway, si ce n'est à certaines conditions injuriouses, ni voter aux élections. En 1709, nouvelle loi qui, entre autres sévérités, veut qu'un Catholique, tenant une école, soit poursuivi comme un criminel, et qu'un prêtre papiste abju-rant sa religion reçoive une pension an-nuelle de 50 livres sterling. La même loi promettait des récompenses aux délateurs du clergé papiste : pour la découverte d'un évêque, 50 livres ; pour celle d'un catéchiste,

L'écrivain protestant poursuit l'examen de la législature anglaise concernant les Catholiques, sous les règnes de Georges I et de Georges II. Ce sommaire de lois plus que draconniennes, selon lui, et qui sont la bonte de l'Angleterre, explique suffisamment les dispositions hostiles du peuple irlandais à l'égant de ses aupresseurs.

à l'égard de ses oppresseurs.

« Il n'en faut point chercher la cause, dit-il, dans des suppositions humiliantes pour cette brave nation, mais dans la scandaleuse

politique que nous avons tenue vis-à-vis d'elle... Après tout, si vons voulez connattre l'influence des idées religiauses que pro-

fesse l'Irlande, lisez l'histoire et regardez autour de vous. Ces institutions anglo-saxonnes dont nous sommes si fiers, sont l'héritage qui nous a été transmis par le glorieux Alfred, un roi catholique, en communiou avec le siège de Rome. Ce fut Etienne Langton, l'archeveque catholique de Cantorbery. qui, à la tête des barons d'Angleterre, arracha la grande charte au mauvais vouloir de Jean. Ce fut à une époque de catholicisme que nos deux parlements furent ouverts per Simon de Montfort, et que furent garanties ces libertés détruites plus tard par de sau-vages protestants, les Tudors, et par les faibles Stuarts. C'est à des catholiques encore que nous sommes redevables de ces gloires monumentales d'une piété perdue pour nous : les magnifiques cathédrales et les autres constructions religieuses de notre pays (4). »

Če que nous venons de dire montre œ qu'il faut penser non-seulement de la tolérance du peuple anglais, mais de son libéra-

lisme

Oui, il est sier de ses franchises, il le veut entières, mais pour lui, et uniquement pour lui. Oui, il veut la liberté, la licence même quelquesois, mais pour lui, et uniquement pour lui. Quand il la fait partager à d'autres en certaines choses, c'est parre que ceux-ci seront venus se jeter à ses pieds, qu'ils auront embrassé le sol britannique. C'est donc encore à cause de lui et pour lu; en l'honneur de ce Moi anglais, le plus orgueilleux, le plus ambitieux, le plus orgueilleux, le plus ambitieux, le plus tyranique peut-être qui ait été prononcé en aucune langue, depuis le Moi romain. Ce n'est donc point l'humanité, la soi religieuse qui le dirige aiors, généralement parlant, du moins.

Vous me direz peut-être : Mais we le voyez-vous pas compatir aux souffrances de tous les opprimés? Il les appelle à la liberté, il les aide même à briser leurs fers.

Oui, quand ces opprimés ne sont point sous sa domination, quand ils ne le servent point, quand ils doivent le servir, au contraire, en secouant leurs chaînes. Car, pour ses esclaves à lui, ah l il les entourera plu-101, si cela est nécessaire, de triples liens de fer qu'aucune force ne pourra rompre. Voyes cette pauvre Irlande dont nous parlions toct à l'heure; elle est là immobile à ses pieds. comme l'esclave aux pieds de son mattre. En vain la famine, tous les fléaux les plus redoutables l'appelleront à l'indépendance. Elle se soulève, dans son épuisement, per un dernier effort. Le maître serre les liens. et l'esclave est obligé de retomber. Voyez œ qui s'est passé dans la Chine, et ce qui se passe journellement dans les Indes! Qu'estce que tout cela, je le demande, si ce n'est la plus insigne tyrannie, sous le voile imposteur du libéralisme ?

Je me résume en quelques mots : Le perple anglais n'est point ce que quelques-uns disent et pensent peut-être. Le bien qui est

en lui ne vient point du protestantisme. D'où il suit qu'on ne peut rien conclure, contre la religion catholique, de sa réputation trompeuse. Je ne sais même s'il ne nous est pas permis de tirer une conclusion opposée, je veux direde nous glorifier, en un sens, de ce qu'il est protestant et non catholique. Oui, vous avez raison, ce peuple n'est pas cathofique, mais protestant, car le catholi-

ANI

cisme ne saurait produire tant d'orgueil. un si profond amour du lucre, cette ambition immense. Oui, vous avez mide fois raison, ce peuple n'est point catholique, mais protestant; car le catholique, c'est l'homme avec le développement de ses homme vertus, et l'Anglais, c'est l'homme avec le développement de ses plus grandes pas-

### ANIMAUX.

Objection. - Vous dites que l'homme a la supériorité sur les animaux : est-ce bien vrai? - Les animaux ne valent-ils pas l'homme par la force, par l'intelligence et même par la vertu? — Que dis-je l mais l'homme s'abaisse souvent bien au-dessous des animaux, en sorte qu'il n'aurait point été trop modeste, celui qui a dit qu'entre lui et son chien il n'y avait de différence que l'habit.

Réponse. — Ce que vous soutenez là n'est

pas sérieux. Ecoutons cependant.
Vous dites que l'homme a la supériorité sur les animaux : est-ce bien vrai? demandez-vous.

Oui, c'est bien vrai que l'homme a, sous tous les rapports, une supériorité incontestable sur tous les animaux. Et ce n'est pas moi seulement qui le dis, mais tout ce qui conserve une ombre de raison est bien obligé de le reconnaître avec moi. Et vousmême, ne le reconnaissez-vous pas également? Dans un instant de boutade, ou par esprit de contrariété, vous soutiendrez peutêtre le contraire; mais, au fond, vous êtes bien éloigné d'avoir cette idée dégradante, absurde, et vons seriez désolé que l'on vous prit au mot. Que diriez-vous, en effet, à celui qui vous donnerait le nom d'un de ces animaux au niveau desquels vous vous rahaissez, qui vous enverrait manger avec eux, vivre avec eux, qui vous accuserait d'avoir eu des rapports charnels avec quelques-uns d'entre eux? Ah! cette idée seule vous fait rougir de honte. Tant vous êtes profoudément convaincu, alors même que vous la niez extérieurement, de l'infranchissable distance qui vous en sépare natureilement.

Dieu a dit à l'homme, dès le commencement : Dominez sur les poissons de la mer, sur les oiseaux du ciel, et sur tous les animaux qui se meuvent sur la terre. (Gen. 1, 28.) Il répète la même chose à Noé après le déluge : Que tous les animaux vous craignent et vous redoutent. « Et terror vester, ac tremor sit super cuncta animalia terræ. » (Gen. 1x, 2.) Le Psaimiste bénit le Seigneur de cet empire qu'il a donné à l'homme sur tous les ani:naux : Omnia subjecisti sub pedibus ejus. (Psal. viii, 8.) Que dis-je! mais les philosophes eux-mêmes, ceux qui ont observé la nature avec un sens droit, sont les premiers à nous faire remarquer que cet ordre du Créateurs'exécute par toute la terre. En effet, le plus grand nombre des animaux est docile, s'accoutume aisément avec l'homme,

semble souvent rechercher sa compagnie et implorer sa protection; les autres fuient devant lui, ils ne l'attaquent point, à moins que des besoins extrêmes ne les jettent, pour ainsi dire, hors de leur naturel. L'éléphant, tout monstrueux qu'il est, se laisse conduire par un enfant; le lion s'éloigne de tous les lieux habités par les hommes, et l'immense baleine, au milieu de son élément, tremble et fuit devant le petit canot d'un Lapon. (Etudes de la nature.)

Ne demandez donc point s'il est vrai que l'homme ait la supériorité sur les animaux. Cette question ne saurait être embarrassante : la raison, le sens commun, nos contradicteurs eux-mêmes, tout la résout et est bien obligé de la résoudre dans le même sens

une la religion.

Les animaux ne valent-ils pas l'homme, demandez-vous encore, par la force, par la

raison et même par la vertu?

Je vous l'ai dit déjà, l'homme a, sous tous les rapports, une supériorité incontestable sur tous les animaux. Parmi ceux-ci sans doute quelques-uns le valent bien, le dominent même par une force brute, toute ma-térielle, en quelque sorte. Qu'y a-t-il d'éton-nant à cela? Le rocher qui tombe sur lui et l'écrase, le domine bien davantage encore sous ce rapport. Quant à la force intelligente, si je puis m'exprimer ainsi, celle qui finit toujours par prévaloir, la seule qui mérite ce nom, puisque l'autre n'est que de la pe-santeur, l'homme la possède incontestablement sur tous les animaux, puisque partout où il s'établit les autres sont obligés de fuir ou de se soumettre. Quelques-uns nous demandent si le requin n'engloutit pas le matelot qui tremble à sa vue, et si le crocodile ne dévore pas l'Egyptien. Sans doute, pouvons-nous répondre ici avec saint Augustin, à qui les Manichéens faisaient la même observation, sans doute, mais c'est là une exception qui ne tarde point à disparaître devant la règle générale. Cela prouve bien que le roi de la nature trouve quelquesois des rebelles parmi ses sujets; mais il n'en résulte pas que sa domination soit chimérique. Pour un matelot englouti par un requin, il y a mille requins harponnés par les hommes; pour un Egyptien dévoré par les crocodiles, il y a mille crocodiles éventrés par les Egyptiens. L'empire de l'homme sur les animaux n'est point illimité ni affranchi des règles de la prudence; lorsque les forces lui manquent, j'entends les forces brutes et purement matérielles, comme j'ai

déjà dit, l'industrie y supplée et le rend enfin le maître.

ANI

'Mais si l'homme domine déjà les animaux par la force, il les domine bien davantage

encore par l'intelligence.

« Observez les animaux, » dit l'abbé de Frayssinous, dans sa conférence sur la spiritualité de l'ame, « vous verrez qu'ils marchent toujours dans la même route, que leurs actions sont constamment, universellement les mêmes. Incapables de combinaisons nouvelles, ils n'inventent rien, ne perfectionnent rien; les enfants ne sont pas plus instruits que leurs pères, ils savent même sans avoir appris. Quel animal a découvert une nouvelle manière de se défendre, de se garantir des pléges de l'homme, de bâtir sa demeure, de vivre en société? L'hirondelle du Mogol macenne son nid de la même manière que celle d'Europe; au delà de la Vistule, comme au delà de l'Ebre, l'abeille construit ses alvéoles avec la plus ressemblante régularité; le castor n'est ni plus ni moins habile qu'il l'était il y a deux mille ans. Cette rigide, cette insurmontable nniformité semble supposer que les animaux sont plutôt mus par une force dont ils n'ent pas la direction que par une raison qui médite, combine et se détermine avec choix. Surtout, qui osera dire que l'animal pent s'élever jusqu'à l'auteur de son être, qu'il en admire les perfections divines dans la beauté de cet univers; qu'il connaît l'ordre, la vertu; qu'il suit des lois par conscience, et rend au Créateur des hommages voloutaires? Quant à l'homme, voyez quelle admirable variété dans ses ouvrages : comme il fait sans cesse des découvertes nouvelles; comme, avec ses arts et ses sciences, il maitrise la matière, et change la face de la terre; comme sa raison se promène dans tous les ouvrages du Créateur, pour y admirer la suprême sagesse, tantôt éclatante, tantôt plus cachée et toujours adorable; comme elle s'élève à la connaissance du bien, de la vérité, de l'éternité!»

Vous allez dire peut-être : Que de choses étonnantes nous faisons faire aux animaux.

Oui, c'est bien le mot : nous faisons faire; car ces choses étonnantes sont de nous bien plus que d'eux. En sorte que ce que nous admirons alors, c'est l'intelligence humaine ·qui leur est appliquée, à force d'exercice, et qu'ils manifestent ensuite par habitude, comme ferait une mécanique animée, si je

puis m'exprimer de la sorte.

Quant à la vertu, c'est bien autre chose encore. Est-ce qu'il y en a, à proprement parler, dans les animaux? J'y vois bien des modèles et même d'admirables modèles de vertu. Ici, c'est le modèle de la sidélité; là, le modèle du courage; chez un autre, le modèle de la reconnaissance. Ces modèles de toutes les vertus morales qu'on admire en eux y sont pour nous les rappeler à nous-mêmes, pour nous les faire aimer et pratiquer; mais d'où viennentils? de celui qui a fait les animaux, et de calui qui a développé leurs qualités natives. Quant aux animaux eux-mêmes, nulle li-

berté, de leur part ; nul choix, nul combat. nul mérite, et. par conséquent, nulle vertu proprement dite. Pour en revenir à l'idée que j'exprimais tout à Pheure, ce sont des modèles, en effet, mais des modèles tout faits, des modèles imprimés, si je puis m'exprimer de la sorte, à peu près comme ceux qui nous sont présentés dans des livres ou sur des images. Beaux modèles réellement, modèles que nous ne saurions tropadmirer, mais que nous ne pouvons louer, parce qu'ils ne supposent aucun mérite dans le sujet qui nous les présente. Aussi ririez-vous, l'enfant lui-même rirait-il aux éclats, si on s'avisait de vouloir faire concourir les animaux avec les hommes pour le prix de vertu. D'où -oela vient-il, si ce n'est de ce que chacun est profondément convainou qu'il ne peut y avoir chez les animaux, ni mérite, ni démérite, et ·par conséquent nulle vertu véritable.

Que dis-je?avez-vous ajouté. Mais l'homme s'abaisse souvent bien au-dessous des animaux, en sorte qu'il n'aurait point été trop modeste celui qui a dit qu'entre lui et son chien il n'y avait de différence que l'ha-

Sans doute, l'homme s'abaisse souvent bien au-dessous des animaux; mais d'où cela vient-il? De ce qu'il est libre de tout faire, même ce qu'il y a de plus mal. Mauvaise, du reste, par l'abus que nous en faisons, cette liberté est excellente dans son principe, et prouve encore l'incontestable supériorité de l'homme sur les animaux, puisque lui seul la possède de toutes les créatures terrestres. Oui, l'homme s'abaisse souvent bien au-dessous des animaux, mais, quand il s'a-·baisse, il peut également s'élever au-dessus d'eux. Que dis-jel au mement même où il est si profondément abaissé, il peut se relever sans peine, et se montrer aussi supériear à tous les animaux qu'il paraît leur être inférieur actuellement.

Qui ne le voit chaque jour dans les autres? Qui ne le sent en soi-même, quand il a le malheur de se trouver en cet état? L'homme alors est un roi tombé, et, si l'on veut même, profondément tombé, mais c'est toujours un roi, et il peut se relever quand il lui platt, et reprendre son empire. C'est un ange déchu, et, si l'on veut même, profondément déchu, mais il peut, quand il lui plaît, remonter vers les cieux, et aller se reposer en Dieu, tandis que les animaux au-dessous desquels il était abaissé par sa chute reste-ront toujours attachés à la terre.

Ne dis donc jamais, o homme! qu'entre toi et ton chien il n'y a de différence gire l'habit. Non, cela n'est pas. Il y a réellement, au contraire, entre toi et le premier de tous les animaux, une différence immense, une différence fondée, non pas sur des choses extérieures, mais sur la nature, et même sur ta nature la plus intime, sur tes pensées, tes sentiments, sur toute ton ame. Quoil toi, l'égal de ton chieu! toi, cynique! comme tu dis quelquesois effrontément. Y pensestu? Le crois-tu? Eh hien! approche donc, ou, du moins, attends que je te redresse

. 137

avec le bâton, quand tu auras manqué, comme je ferais à l'éxard d'un chien, sans que personne le trouvât mauvais. Mais, non. Cette idée seule te révolte et t'indigne. Tu ne parles donc pas sérieusement, comme je l'ai déjà dit. Quand tu te mets au rang des animaux, quand tu feins de t'abaisser audessous d'eux, c'est donc par singularité, pour te distinguer des autres, et, dès lors, par orgueil; ce qui prouve encore, en un sens, ta supériorité naturelle sur les animaux. Car, qu'est-ce que l'orgueil, dans l'homme, si ce n'est le souvenir impur de

sa grandeur déchue?

« Chose étrange! » s'écrie l'abbé de Frayssinous dans la conférence que nous citions tout à l'heure, « l'homme, assez superbe pour s'arroger ce qui vient du Créateur et pour être jaloux du bien de son semblable, fait aujourd'hui des efforts prodigieux de science et d'esprit, pour se persuader que les bêtes le valent bien, et qu'entre elles et lui la différence est légère : mais, en même temps qu'on dégrade l'homme jusqu'au rang de la brute et même de la plante, on veut ennoblir celles-ci, en leur prétant les facultés et l'intelligence de l'homme. On célèbre les inclinations et le sentiment des plantes; on s'extasie devant la résignation, devant la raison d'un oiseau malade; la dignité de l'espèce humaine est avilie; une philosophie, plus abjecte encore qu'elle n'est audacieuse, cherche en quelque sorte à dépouiller l'homme de ses droits, à soulever contre lui le reste des créatures. Pour me servir de l'expression originale d'un grand écrivain, « le peuple de la création semble conspirer

« pour en détrôner le roi. » Mais non, la royauté de l'homme ne périra pas; malgré les sophistes, toujours il sentira l'excellence de ses destinées. Sa prééminence éclate de toutes parts: elle se voit, et dans la majesté de son port, et dans la dignité de son front, et dans la sublimité de ses regards, et dans la position de son bras qu'il tient élevé, étendu sur son empire : mais surtout la grandeur de son rang éclate dans cette pensée qu'il répand autour de lui par la parole, et que, par l'écriture, il porte en tous lieux; dans cet esprit dont les livres saints donnent une idee si magnifique, en disant qu'il est fait à l'image de Dieu. Ou, par son empire sur cette portion de matière qui lui est unie et qu'elle gouverne, l'âme retrace quelque chose de l'action puissante du moteur de l'univers; par la rapidité de ses pensées, la mémoire du passé, la conscience du présent, le pressentiment de l'avenir, elle se rapproche de l'intelligence infinie, qui, d'un coup d'œil, embrasse tous les temps et tous les lieux. L'impétuosité de ses désirs insatiables, l'étendue de ses espérances sans bornes, l'avertissent qu'elle doit possèder par grâce cette éternité que Dieu possède par nature. O Dieu, créateur de l'univers! Vous êtes le seul roi immortel des siècles; mais vous avez daigné établir l'homme roi du globe qu'il habite, et c'est mépriser vos dons que de ne pas sentir le prix d'une dignité que nous tenons de votre divine munificence. Elle doit nous être chère, cette royauté, parce qu'elle vient de vous, parce qu'elle est le prélude de la royanté sans fin que nous devons partager avec vous dans le séjour de l'immortalité. »

### APOTRES.

Objections. —Les apôtres étaient des ignorants. — Pierre, leur chef, l'était peut-être encore plus que les autres. — Ils étaient, du reste, moins tiers que leurs successeurs, et mangeaient volontiers ce qu'on leur servait.

Réponse. - Les apôtres, dites-vous, étaient des ignorants. Oui, sans doute, relativement aux sciences purement humaines, à celles surtout qui n'ont aucun rapport à la sanctification des âmes; quant à la science de Dieu et des créatures dans leurs rapports avec Dieu, que de lumières l Quelles lumières pures, profondes, incomparables! Quand bien même cela ne serait point attesté par l'Evangileet prouvé par leurs œuvres, la plupart surnaturelles, ne voyez-vous pas à leur enseignement, qui date depuis plus de dix-huit cents ans, que ce n'est point l'homme qui parle en eux, mais la Divinité elle-même? Où avaientils donc pris cette doctrine, dont aucune autre n'approche, ni n'approchera jamais? Et puis, comment se fait-il que cette doctrine est encore écoutée aujourd'hui, comme au commencement? Comment produit-elle toujours les mêmes changements dans les âmes? Comment se trouve-t-elle utile à tous, au roi comme à ses sujets, aux riches comme aux pauvres, aux savants comme aux ignorants, au plus redouté potentat comme au plus malheureux des esclaves, aux peuples eux-mêmes comme aux simples individus? Comment a-t-elle tout à la fois une simplicité si touchante qu'il n'y a point de petit enfant qui ne puisse la comprendre, et une profondeur si désespérante qu'il n'y a point de savant qui ne se perde quelquelois dans sa méditation.

D'où cela vient-il donc? De Jésus-Christ, dites-vous.

Mois Jésus-Christ lui-même, s'il n'était Dieu, où aurait-il donc puisé une telle doctrine? Comment l'aurait-il communiquée à ses apôtres?

Ne comprenez-vous pas que plus vous les supposez naturellement ignorants, et plus cette instruction, ou plutôt cette illumination soudaine et cependant permanente, montre aux yeux de tous l'action de la Divi

Quoi! les Romains, maîtres du monde, ont des poëtes, des philosophes, des orateurs d'une supériorité véritablement désespérante; et cependant leurs œuvres ont bien de la peine à se conserver dans le cabinet des savants et elles n'ont peut-être pas changé, à proprement parler, une seule ame. Du sein de l'obscure Judée, de ce pays

foulé aux pieds par les Romains, je vois sortir tout à coup douze ignorants, sachant à peine parler et écrire. Sans avoir eu le temps de se concerter, ils prêchent partout une doctrine nouvelle qui soumet le monde entier aux pieds de la croix sur laquelle est mort leur Maître et qui l'ytient enchaîné—chose plus surprenante encore! — depuis plus de dix-huit siècles. Et vous ne voulez pas que j'admire en ce dernier cas? Ah! je ferai plus encore, j'écouterai, j'aimerai, j'obéirai, et, si vous êtes raisonnable, vous en ferez autant que moi.

APO

Vous dites que Pierre, leur chef, était peutêtre encore plus ignorant que les autres.

C'est possible; mais ne remarquez-vous pas que cela ajoute encore à la grandeur du prodige, et doit exciter davantage notre admiration.

Pourquoi Jésus-Christ n'a-t il pas voulu choisir ses apôtres parmi les savants? Pour mieux faire sentir ce qu'il y avait de surna-

turel dans sa religion.

C'est aussi pour le même motif qu'il met à latête du collège apostolique, de l'Eglise entière par conséquent, Pierre lui-même, le plus ignorant de tous, peut-être, comme vous avez dit. Ainsi que nous le faisons remarquer ailleurs, c'est là sans doute sa pensée quand il dit: Tu es Pierre, et sur toi, pierre, je bâtirai mon Eglise, et les portes de l'enfer ne prévaudront jamais contre elle.

(Matth. xvi, 18.)

Du temps que Béranger habitait la ville de Tours, un prêtre de ma connaissance allait quelquefois le visiter. La conversation touhait alors naturellement sur la religion et sur ses ministres : « Saint Paul, » disait Béranger, « voilà un homme ! mais saint Pierre, ce n'est rien. » Je ne sais ce que le prêtre lui répondait, car on ne dit pas toujours sa pensée devant une supériorité; mais je sais bien ce qu'il pouvait lui répondre : « Oui, sans doute, ce n'est que Pierre, comme le fait remarquerNotre-Seigneur, mais sur cette pierre il a bâti son Eglise, et les puissances de l'enser n'ont jamais prévalu, ni ne pré-vaudront jamais contre elle. C'est moins qu'une pierre, c'est un grain de sable, rien, comme vous dites ; et c'est ce qu'il a choisi pour confondre ce qu'il y a de plus fort se-lon le monde, afin que tous admirent davantage la puissance divine et qu'aucune créature ne se glorifie en sa présence : Infirma mundi elegit Deus, ut confundat fortia... ut non glorietur omnis caro in conspectu ejus.» (1 Cor. 1, 27, 29.)

Il aurait pu ajouter encore: « Oui, sans doute, ce n'est rien; mais comment donc ce rien dure-t-il toujours, enseigne-t-il toujours par lui-même et par ses successeurs? Où a-t-on vu, où voit-on, où verra-t-on rien de semblable? Vous-même, qui êtes certainement une de nos supériorités intellectuelles, que serez-vous dans cent ans? Qui pensera à vous? Qui vous lit en ce moment, si ce n'est pour s'égayer un instant? Qui a foi en votre parole? Y croyez-vous vous-même? Y croirez-vous surtout quand

la mort viendra détruire complétement les illusions déjà un peu dissipées de votre jeunesse?... Quant aux apôtres, quant à Pierre, en particulier, quelle différence !... »

« Il y a dix-huit siècles, » avons-nous dit nous-même, dans un autre ouvrage (Bienfaits du catholicisme), « un étranger, pauvrement vêtu, s'approchait de Rome. C'était le chef de ces envoyés à qui Jésus de Nazareth avait ordonné d'annoncer partout une doctrine nouvelle. Qu'on nous permette une supposition qui a déjà été faite plusieurs fois avant nous. Sur le point d'entrer dans la ville, Pierre aurait rencontré un de ces philosophes qui apparaissent toujours en grand nombre dans une société à son déclin. Le modeste disciple du Nazaréen se serait approché du présomptueux ami de la sagesse, et ils auraient eu ensemble le curieux entretien que nous allons transcrire.

Pierre. — « Cette virle assise sur des collines, et que j'entrevois dans le lointain, n'est-ce pas la dominatrice des nations?

Le philosophe. — « Vous parlez de Rome; c'est elle en effet. Vous l'appelez la dominatrice des nations, vous semblez ne porter sur elle que des regards d'admiration... Mon ami, il y a un an environ, étranger comme vous, je suis venu dans cette ville pour voir de près toutes les merveilles dont j'avais entendu parler. Avant d'arriver, j'avais cette impatience que je remarque en vous. Jene sais si, comme vous le dites, elle est la maîtresse des nations; maisce que je sais, à n'en pouvoir douter, c'est quelle n'est pas maîtresse d'elle-même. Là, je n'ai rien vu, si ce n'est des esclaves qui commandaient à d'autres esclaves. Et si je considère réunis en société ces êtres individuellement faibles et dégradés, je vois un vaste corps qui étend sur tous les peuples ses bras convulsivement agités par des souffrances intérieures. Ceux sur qui ses bras s'appesantissent s'écrient : Qu'il est puissant ! Cependant, il a au cœur un ver qui le ronge, et qui ne tardera pas à le réduire en pous-

Pierre. — « Qui étes-vous donc, vous que je trouve si peu semblable au reste des hommes?

Le philosophe. — « Je naquis en Grèce. Je suis du nombre de ces hommes privilégiés qui font profession d'aimer la sagesse. J'ai passé par toutes les sectes de la philosophie, recueillant ce que je trouvais de meilleur dans chacune, et enrichissant de mes propres idées le dépôt de mes connaissances acquises. Quoique la science humaine ne m'ait jamais satisfait moi-même, j'ai voulu la communiquer aux autres hommes. Dans cette intention, je suis venu à Rome, la plus célèbre de toutes les villes de la terre. Je l'ai vu, cet amas de pierres et de boue, ce vaste tombeau où gisent tant d'intelligences ensevelies dans la poussière. Je me suis détourné avec dégoût et mépris; je retourne avec empressement à mes premières études.

144

Pierre. — « Je ne m'étonne pas que vous ayez embrassé successivement toutes les sectes sans vous attacher à aucune; il n'y en a point qui puissent satisfaire l'esprit humain. Dieu a eu pitié de nous, et ce que n'ont pu faire les hommes les plus sages, il le fait en ce moment. Vous avez vu la société telle que l'ont faite les erreurs et les passions des hommes, et vous avez détourné la tête avec dégoût et mépris. Cette société va changer; Rome elle-même sera renouvelée, la lumière céleste brillera au milieu des ténèbres, et les ténèbres seront dissipées; la parole divine soufflera sur ces ossements arides, et ces ossements se ranimeront.

Le philosophe. — « Quand donc arrivera le règne heureux que vous nous annoncez?

Pierre. — « Il a déjà commencé. Je suis le chef de ceux que le Fils de Dieu a chargés de répéter ses paroles aux autres hommes. Venant à Rome, je ne fais que suivre l'inspiration de son Esprit. C'est dans cette ville que je dois établir le siège d'où, par moimème et par mes successeurs, je gouvernerai jusqu'à la fin des siècles ses disciples répandus sur toute la terre.

Le philosophe. — « Qui êles-vous donc, pour obtenir de tous les hommes ce que socrate et Platon, les plus illustres des philosophes, n'out pu obtenir de quelques hom-

mes seulement?

Pierre. — « Je suis pêcheur. Je ne savais rien que conduire ma barque et jeter mes filets. L'envoyé de Dieu m'a appelé à lui, et je l'ai suivi. Pendant trois ans, il m'a nourri, il m'a préparé à la mission sublime pour laquelle il m'avait appelé. J'avais suivi mon Maître pendant les jours heureux, je l'ai abandonné dans l'adversité. Il m'a rappelé à lui par de nouvelles marques d'amour. En retournant au ciel, dans le sein de son Père, il m'a béni, et il m'a ordonné d'enseigner toutes les nations.

Le philosophe. — « Mon ami, n'espérez pas réussir. Non, vous ne réussirez pas, quand vous auriez pour vous les savants, les sages, tous ceux qui ont sur la terre

quelque puissance.

Pierre. — « Nous ne comptons sur aucun appui terrestre. Aux savants nous dirons : Vous vous tourmentez l'esprit de mille choses inutiles et même funestes. Vous acquérez des connaissances précieuses en ellesmêmes; mais, parce que vous ne les faites pas tourner au profit de votre âme, elles ne servent qu'à irriter votre orgueil. Aux riches : Malheur à vous qui avez placé votre consolation dans cette courte vie, parce que, dans l'autre, qui est éternelle, vous aurez en partage les gémissements et les larmes! (Luc. vi, 24, 25.) Aux grands, aux puissants de la terre : Malheur à vous, qui vous élevez, car il est à craindre que vous ne soyez rabaissés ! (Matth. xxIII, 12.) Aux rois: Toute domination de l'homme sur l'homme n'est point autorisée par la loi chrétienne. Si vous voulez être les premiers parmi vos frères, soyez les serviteurs de tous... (Murc. x, 43, 44.) Aussi serons-nous persécutés. A l'exemple de notre divin Maître, nous terminerons dans les souffrances notre vie déjà si malheureuse.

Le philosophe. — « Et alors vous verrez s'évanouir vos présomptueuses espérances.

Pierre. - « Nos corps seront détruits. mais nos pensées sont immortelles. La parole divine que nous aurons déposée dans les cœurs s'y conservera impérissable, elle se propagera de tous côtés, et notre sang sera la rosée qui fera germer cette semence féconde. L'Eglise de Jésus aura d'abord de faibles commencements. Tous ceux qui travaillent et qui souffrent, voilà ceux à qui noire Maître nous a recommandé de nous adresser de préférence, et qui nous écoute-ront les premiers. Mais bientôt, étonnés de son accroissement extraordinaire, les hommes, sans distinction de naissance et de fortune, y accourront en foule. Les savants, les grands de la terre, les rois eux-mêmes suivront l'impulsion donnée par les peuples. Voyez-vous ce Capitole, voyez-vous ces tours, ces palais, ces édifices magnifi-ques, irrécusables témoins de la grandeur et du génie de l'homme, un jour viendra, et ce jour n'est pas éloigne, un jour viendra où la croix les dominera tous, en signe de ses triomphes et de sa supériorité. Vous voyez ces temples superhes qui renferment une infinité de faux dieux qu'adore aujourd'hui l'homme aveugle : au temps dont je parle, toutes ces statues auront été renversées. A leur place, que verra-t-on? L'image du Père éternel et de son Fils Jésus, l'image de la Vierge dans le sein de laquelle le Fils de Dieu s'est incarné, la représentation de la croix sur laquelle coula le sang qui a racheté le monde.

Le philosophe. — « Et moi aussi je vous promets d'être des vôtres, quand j'aurai vu vos desseins, je ne dis pas accomplis, mais seulement en voie d'exécution. Oui! j'en jure par toutes les puissances du ciel et de la terre! Je ne crains point que vous veniez un jour me sommer de tenir mon serment, car je verrai la terre chanceler sur sa base, le firmament tomber sur nos têtes, toute la nature physique se bouleverser et périr, plutôt que de voir le monde moral éprouver les révolutions que vous m'annoncez. Si je vous ai écouté si longtemps, c'est que j'ai vu en vous quelque chose d'extraordinaire. Vous êtes philosophe. L'excès des études aura troublé vos idées.

Pierre. — « Ma philosophie, c'est la croix; mon étude, c'est la prière; mon maître, c'est l'Esprit de Dieu. Du reste, n'oubliez pas la promesse que vous venez de me faire: je vous déclare que la folie de la croix ne tardera pas à vaincre toute la sagesse de ce monde.

« Pierre se rend à Rome. Seul, il entre dans cette capitale du monde, et il va attaquer la superstition profondément enracinée encore dans les cœurs et armée de tou-

tes les forces de l'empire. Bientôt il a formé une Eglise sainte et nombreuse qui se répand peu à peu dans toutes les parties de la terre, qu'elle soumet à son enseignement

ARG

et à sa discipline.

« Si l'entretien que nous venons de sup-poser a eu lieu véritablement, le philosophe que nous avons mis sur la scène aura vu se réaliser ce qu'il regardait comme le plus extraordinaire de tous les événements, et il se sera fait Chrétien peut-être. Savons-nous si ce n'est pas un de ces philosophes dont parlent les annales de la primitive Eglise, et qui employèrent à défendre la religion chrétienne les armes puissantes qu'ils avaient d'abord inutilement employées à la combat-

\* Ici, nous ne pouvons nous défendre d'une réflexion: Qu'aurait donc pensé notre philosophe, s'il eût vu, comme nous, l'Eglise fondée par le Chef des apôtres, non-seulement se répandre dans le monde entier. mais encore se conserver si longtemps avec la force et la beauté de sa jeunesse, malgré les causes de destruction inhérentes à toute société terrestre?»

Que pensez-vous actuellement de l'igno-rance des apôtres, et particulièrement de

celle de Pierre?

Quant à ce que vous dites qu'ils étaient moins fiers que leurs successeurs, et qu'ils mangeaint volontiers ce qu'on leur servait, nous y répondons à nos articles Abstinence et Evaque. Ajoutons ici seulement, d'une manière générale, que les ministres de la religion, les envoyés de Jésus-Christ, ses apôtres de tous les temps et de tous les lieux, ont parfaitement raison de se faire tout à tous, suivant la recommandation de saint Paul, et autant que le leur permet la conscience, pour gagner tout le monde à leur divin Mattre.

Objection. — Pourquoi les prêtres demandent-ils toujours de l'argent pendant les offices, et à l'occasion des sacrements?

Réponse. — Chose bizarre, ou plutôt chose bien naturelle, car ce sont toujours les plus coupables qui accusent les autres, et qui les accusent précisément de ce qu'ils ont eux-mêmes à se reprocher! A une époque où tous, grands et petits, ne parlent que d'argent, ne recherchent que l'argent, mais l'argent en masse, l'argent par millions, tous aussi, grands et petits, reprochent cet amour impur, cette coupable recherche au pauvre prêtre, qui, se tenant à l'écart du siècle et de ses convoitises, manque souvent de ce qu'il lui faudrait à lui-même, pour satisfaire ses propres besoins, bien loin d'avoir ce qui lui serait nécessaire pour les besoins sans nombre de son église et de ses pauvres, enfants nécessiteux de son église, non moins nécessiteuse, la plupart du temps. Car c'est bien là un des reproches adressés aujourd'hui, le plus souvent, avec le plus d'acrimonie au prêtre; et, par contre-coup, à la religion qu'il pra-tique, et voudrait faire pratiquer aux autres également. C'est une religion d'argent, disent ses nombreux ounomis, c'est-à-dire les hommes à préjugés et à passions qu'elle s'efforce de ramener à la vérité et à la vertu, c'est réellement une religion d'argent. Les prêtres en demandent partout et toujours : - il faut payer pour assister aux offices, il faut payer pour se marier, il faut payer pour les enterrements; à l'église, comme ailleurs, rien ne se fait sans argent.

Si c'est comme partout ailleurs, pourquoi le trouvez-vous donc étonnant? Si c'est ce que vous faites vous-même, pourquoi le re-prochez-vous aux autres? Mais rétorquer l'argument n'est pas répondre, comme on dit communément. Entrons donc un peu au fond de la question. Nous la trouvons traitée, avec autant de simplicité que de sens, dans l'Exposition de la doctrine chrétienne,

par le directeur des catéchismes de Saint-Sulpice. Nous donnons ici ses réflexions auxquelles nous joignons les nôtres. Après s'être fait l'objection que nous venons de rapporter, et dont le sens est que l'on de-mande teujours de l'argent à l'église: Voilà ce que vous avez pu entendre dire, reprend-il, et peut-être l'avez-vous répété à votre tour. Ces reproches sont-ils fondés? Ne le sont-ils pas?... Vous allez en juger vous-même, en considérant pour qui et dans quelles circons-

tances on demande de l'argent.

D'abord il n'est pas vrai qu'il faille tou-jours donner de l'argent à l'église, pour tout ce qui s'y fait. Les pauvres ne donnent jamais rien, et recoivent tous les secours religieux que peuvent recevoir les riches : il n'y a de différence que dans la pompe extérieure, qui n'est pas du tout nécessaire. Ajoutons que c'est là, dans les rapports in-times qu'ils ont avec le ministre de la religion, que se font le mieux connaître leurs besoins de toutes sortes, pour lesquels ils recoivent, au moment même, ou dans la suite. les secours nécessaires. Les riches, aussi bien que les pauvres, n'ont rien à donner pour venir prier à l'église, pour faire baptiser leurs enfants, pour se confesser et recevoir l'absolution, pour y recevoir l'instruction religieuse, soit dans l'enfance et dans la jeunesse. soit dans un âge plus avancé, pour faire la sainte communion, pour recevoir le saint viatique et l'extrême-ouction. Pour tout cela, on ne demande jamais rien à qui que ce soit. Il y a donc beaucoup d'exagération dans ce qu'on dit, que l'Eglise ne cesse de demander pour tous les exercices du culte divin. Et cependant que de peine dans la plupart de ces fonctions pour lesquelles il semble que le prêtre pourrait demander une rétribution convenable. Il instruit gratuitement un grand nombre d'enfants sans intelligence et sans culture, et vous qui lui reprochez le plus sa rapacité, vous exigez peut-être une grasse rétribution pour une leçon domiée sans peine,

pour un avis donné plus facilement encore. Vous allez me dire peut-être que l'ensei-gnement du prêtre est tout spirituel et mo-

Et le vôtre, qu'est-il donc? Ce que vous dites est-il à votre charge ou à votre dé-

445

Vous allez me dire peut-être encore que Jésus-Christ a ordonné aux ministres de son Evangile de donner gratuitement ce qu'ils avaient reçu gratuitement: Gratis accepi-stis, gratis date. (Matth. x, 8.)

Oui, mais ce même Jésus leur commande aussi de nerien porteravec eux: tout homme qui travaille devant être nourri par son travail: Dignus enim est operarius cibo suo. (Ibid., 10.) Aussi, l'apôtre saint Paul dit-il expressément que le Seigneura commandé à ceux qui annoncent l'Evangile de vivre de l'Evangile : Dominus ordinavit iis qui Evangelium an-nuntiant, de Evangelio vivere. (I Cor. 1x, 14.)

Au lieu de montrer à l'église la rapacité que quelques-uns leur reprochent si injus-tement et avec tant d'inconséquence, les prêtres font donc preuve, au contraire, de la

plus grande délicatesse.

Nous allons dire maintenant pour qui et pourquoi ils demandent de l'argent dans certaines circonstances.

Les prêtres demandent souvent de l'argent en public et en particulier pour les pauvres. Le leur reprochera-t-on?... Non, assuré-ment; un honnête homme ne voudrait pas qu'on le soupçonnât de trouver cela mauvais... Le prêtre sera toujours le protecteur, l'ami, l'avocat, le père des pauvres; il les recoit chez lui, il les visite dans leurs galetas et dans leurs chaumières, il crée des asiles pour eux, il donne du pain aux uns, des vêtements aux autres. C'est une mission qu'il a reçue de Dieu, et que personne n'a remplie jusqu'à présent et ne remplira jamais avec plus de zèle, d'intelligence et de dévoue-

Les prêtres demandent encore de l'argent pour l'arrangement, la propreté et l'embellissement des églises. Les fidèles sont heureux d'avoir une helle église, tenue bien propre-ment; ils aiment à voir, les jours de fête principalement, l'autel orné convenablement : des ornements, un luminaire, des chants, qui répondent à la grandeur de la solennité. Quand il en est autrement, ils sont péniblement affectés, leur cœur est serré comme dans un étau, et les moins fervents sont quelquesois les premiers à se demander si c'est bien là la maison du Seigneur. Or, tout cela exige des dépenses que l'on ne peut faire qu'avec les dons du peuple. Voilà pourquoi il se fait des quêtes pendant les offices, pourquoi l'en demande quelques centimes pour les chaises, et quelques sommes d'argent l'occasion des mariages et des funérailles, quand les parents veulent mettre une certaine pompe dans ces cérémonies.

Vous allez nous représenter sans doute qu'il revient au prêtre une part des sommes données par les fidèles à l'occasion des ma-

riages, des funérailles et de quelques autres cérémonies.

Oui, nous en convenons, les prêtres ont une certaine part de ces offrandes, et vous conviendrez aussi, de votre côté, que cela est bien légitime, et tout dans l'intérêt du peu-

Le peuple ne voudrait pas que les prêtres fussent appliqués à un métier, ou qu'ils se missent dans une opération de commerce. Il ne les aurait pas à sa disposition quand il aurait besoin de recourir à eux; de plus, il serait blessé dans ses sentiments, s'il vovait les ministres du culte divin travailler dans une maison de banque, dans un atelier, dans une boutique. Il lui faut des prêtres qui ne s'occupent que de leurs fonctions, et qui soient, nuit et jour, prêts à se dévouer aux besoins spirituels des malades et de ceux qui se portent bien, qui acquièrent, de plus en plus, la science, l'aptitude, le goût que demande l'exercice du saint ministère.

Le peuple aime à voir des prêtres qui sont sortis de ses rangs; il lui est très-honorable que ses enfants soient promus à cette haute dignité; il croit d'ailleurs que ces hommes le comprendront mieux, sympathiseront davanlage avec lui, entreront même dans ses

idées.

Comment donc pourvoir à l'existence de prêtres qui souvent n'ont reçu de leurs familles aucun patrimoine, et qui doivent s'in-terdire tout travail lucratif, tout commerce, toute place d'administration civile assurant

un traitement?

Nos anciens y avaient pourvu : ils avaient mis des fonds en réserve, ils avaient donné des terres ou des rentes pour assurer aux prêtres une subsistance convenable. Les prêtres alors ne demandaient pas de casuel, ils n'en avaient pas besoin. Seulement, quand les familles désiraient que l'on fit pour elles des cérémonies extraordinaires, elles en supportaient la dépense, ce qui était fort naturel. Les biens et les rentes de l'Eglise, tout cela s'est perdu au milieu des troubles de notre révolution. Quand est venu un gouvernement régulier, il a compris la nécessité de réparer cette grande injustice; mais, ne pouvant le faire complétement, il a décidé, de concert avec l'administration ecclésiastique, que les prêtres auraient une part dans le casuel, c'est-à-dire, dans ce que les fidèles donnent à la sacristie des paroisses. Ce casuel, ainsi appelé, parce qu'il forme un re-venu tout éventuel, a été fixé partout par la double autorité civile et ecclésiastique, et il ne s'applique, du reste, qu'à certaines fonctions également déterminées par ces deux autorités. Les choses étant ainsi, nul ne peut les blamer sérieusement. Qui donc le ferait d'ailleurs? les impies? Ce n'est point étonnant, car ils sont disposés à tout blamer dans la religion, parce qu'elle-même blame et est obligée de blamer leur conduite. Un tel blame doit donc être regerdé comme non avenu. Les fidèles? Mais ce sont euxmêmes qui donnent et qui le font volontairement; ce serait donc se me!tre en contradiction avec eux-mêmes, et avec l'Apôtre des nations, qui dit positivement: Ne savezvous pas que les ministres du temple mangent de ce qui est offert dans le temple, et que ceux qui servent à l'autel, ont part aux obla-

ASS

tions de l'autel : « Nescitis quoniam qui in sacrario operantur, quæ de sacrario sunt, edunt; et qui altari deserviunt, cum altari participant? (1 Cor. 1x, 13.)

### ASSOCIATIONS RELIGIEUSES.

Objections. — A quoi bon des associations religieuses? — C'est vouloir se distinguer des autres, faire bande à part, etc. — Elles pullulent dans la religion catholique principalement. — Que d'argent est enlevé ainsi au pauvre peuple! — Et puis, qui ne comprend que, dans un temps donné, il peut résulter de là un grand danger pour la société?

Réponse. — L'homme est né pour l'association, puisqu'il est né pour la société, comme tout le monde en convient. Nier cette tendance, la blâmer, c'est tout simplement faire preuve de déraison.

A quoi bon des associations religieuses? nous demande-t-on.

Mais je viens de vous le dire, parce que c'est la nature même de l'homme, et qu'il ne peut pas plus se dépouiller de sa nature par rapport à la religion que pour toute autre chose.

Pourquoi des associations religieuses?... Mais parce que l'homme est ignorant de ses devoirs religieux principalement, et qu'il sent le besoin de s'éclairer des lumières d'autrui.... parce qu'il n'est que faiblesse et inexpérience, pour l'accomplissement de ces mêmes devoirs, et qu'il lui faut chercher ailleurs la force et l'expérience qui lui manquent... parce qu'il ne voit que souffrances de toute espèce dans lui-même et dans les autres, et qu'il comprend que l'association, et surtout l'association religieuse, est le seul moyen de faire cesser ou de calmer du moins ces souffrances.

Pourquoi des associations religieuses?... Mais pourquoi donc des associations scientitiques, des associations commerciales, des associations politiques?... Vous me direz peut-être que les associations scientifiques ont pour but de faire fleurir les sciences; les associations commerciales, de donner plus de solidité et d'extension au commerce en général, à telle et telle branche de commerce en particulier; que les associations politiques ont pour but d'améliorer l'état présent de la société... Je vous accorde tout ce que vous pouvez me dire à ce sujet, mais je me hâte d'ajouter que vous ne pouvez rien dire en faveur de ces différentes associations et de toute autre que je ne le rétorque contre vous et en faveur des associations religieuses. La religion, c'est une science, la plus imposante et la plus diffi-cile de toutes, celle de Dieu et de l'homme. Donc, pour faire fleurir cette science, il nous taut des associations. La religion, c'est un saint négoce, l'affaire du salut, le placement et le développement des talents que Dieu nous a confiés. Donc aussi, pour donner plus de solidité et d'extension à ce négoce, le plus nécessaire de tous, le seul véritablement nécessaire, il faut des associations. La religion, c'est une société, société sainte, immense : elle embrasse tous les temps et tous les lieux; elle va de l'éternité à l'éternité; venue de Dieu, elle retourne à Dieu. Donc, pour élever l'homme à la hauteur de la société à laquelle il appartient, il faut des associations. Donc, il faut des associations religieuses.

Pourquoi des associations religieuses?...
Mais leur but le plus ordinaire est sacré
aux yeux de tous, c'est l'application plus
complète de ce divin précepte de la charité,
que tous aiment et vénèrent, dont tous se
plaisent à faire le plus bel éloge, même
ceux qui ont le malheur d'avoir toujours
vécu éloignés de la religion, ou de s'en séparer après lui avoir été fidèlement attachés.

Ecoutez, à ce propos, les touchantes paroles de l'un de ces hommes auxquels nous venons de faire allusion:

« La justice ne suffirait pas aux hesoins de l'humanité. Chacun sous son empire jouirait, à la vérité, pleinement de son droit, mais resterait isolé dans le monde, privé des secours et de l'aide perpétuellement nécessaires à tous. Un homme manquerait-il de pain, on dirait : Qu'il en cherche; est-ce que je l'en empêche? Je ne lui ai point enlevé ce qui était à lui. Chacun chez soi et chacun pour soi. On répéterait le mot de Cain : « Suis-je chargé de mon frère? » La veuve, l'orphelin, le malade, le faible se-raient abandonnés. Nul appui réciproque, nul bon office désintéressé, partout l'égoïsme et l'indifférence; plus de liens véritables, plus de souffrances ni de soins partagés, plus de respiration commune. La vie, retirée au fond de chaque cœur, s'y consumerait solitaire comme une lampe dans un tombeau, n'éclairant que les débris de l'homme; car un homme sans entrailles, dénué de compassion, de sympathies, d'amour, qu'estce autre chose qu'un cadavre qui se meut?

« Et puisque nous avons besoin les uns des autres, de nous appuyer les uns sur les autres comme les frèles tiges des herbes des champs que le moindre souffle agite et courbe, puisque le genre humain périrait sans une mutuelle communication des biens que chacun possède individuellement en vertu de la loi de justice, une autre loi est nécessaire à sa conservation, et cette loi est

449

la charité, et la charité, qui forme un seul corps vivant des membres épars de l'humanité, est la consommation du devoir, dont la justice est le premier fondement...

« Que serait un homme concentré uniquement en lui-même par l'égoïsme, ne nuisant à personne directement et ne servant non plus personne, ne songeant qu'à lui, ne vivant que pour lui? Que serait un peuple composé d'individus sans liens, où nul ne compatirait aux maux d'autrui, ne se tiendrait obligé d'aider ses frères et de les secourir; où tout échange de services, tout acte de miséricorde et de pitié ne serait qu'un calcul d'intérêt; où la plainte de celui qui souffre, les gémissements de la douleur, le sanglot de la détresse, le cri de la faim, s'exhaleraient dans les airs comme un vain bruit; où rien ne se répandrait de chacun en tous et de tous en chacun, par une secrète impulsion de l'amour, qui ne sait ce que c'est que posséder, parce qu'il ne jouit que de ce qu'il donne? Ce peuple, semblable aux légers débris abandonnés sur l'aire après que le grain a été recueilli, pourrirait bien vite dans la boue, s'il n'était emporté par l'une de ces tempêtes à qui Dieu ordonne de passer sur ce monde pour le purifier,

« L'union, c'est la vie; et la parfaite union est la vie parfaite. La nature entière nous avertit de l'indispensable besoin que tous ont les uns des autres; le précepte divin du secours mutuel, et du dévouement et de l'amour, nous est à chaque instant rappelé par ce que nos yeux voient autour de nous. Lorsque le temps est venu pour elles d'aller chercher en d'autres climats la pâture que le Père céleste leur y a préparée, les hi-rondelles s'assemblent; puis, sans se séparer jamais, elles voguent, nautoniers aériens, vers les rivages où elles se reposeront dans la paix et dans l'abondance. Seule, que deviendrait chacune d'elles? pas une n'échappersit aux périls de la route; réunies, elles résistent aux vents; l'aile débile ou fatiguée s'appuie sur une aile moins frêle. Pauvres douces petites créatures que le dernier printemps vit éclore, les plus jeunes, abritées par leurs ainées, atteignent sous leur garde le terme du voyage, et, sur la terre loin-taine où la Providence les a conduites pardessus les mers, révent le nid natal et ces premières joies, ces joies mystérieuses, messables, que Dieu a mises pour tous les Aires à l'entrée de la vie. » (Le Livre du peuple.)

Ainsi nulle force, nul bonheur, nulle vie même pour le monde sans la charité, et cette divine vertu ne peut s'exercer du consentement de tous sans l'association. Nous n'entendons point par là cette association vague, générale, dont il est question dans le passage que nous venons de citer et à laquelle on peut appliquer le proverbe si connu: Qui trop embrasse, mai étreint, et par extension: Qui tout embrasse, rien n'étreint; mais bien ces associations particulières, telles qu'elles ont lieu partout, en religion comme en toute au-

tre chose, et telles qu'elles doivent avoir lieu pour être utiles.

C'est, nous dit-on, vouloir se distinguer, faire bande à part, etc. C'est vouloir se distinguer!.. Oui, en bien et pour le bien. Quel mal voyez-vous à cela? Qui peut s'en formaliser quand il sait surtout qu'il peut, lui aussi, en faire partie, qu'il peut s'en servir à volonté pour lui ou pour les siens?

C'est faire bande à part l... Oui, pour l'utilité de tous et de chacun, pour donner à la société générale plus de force et de vie, pour la défendre à l'occasion si quelque danger se présente... Quel mal, je le répète, trouvez-vous à cela ? N'est-ce pas mériter, au contraire, toute notre admiration et no-

tre reconnaissance?

Voyez quand une armée est en campagne et qu'elle se trouve exposée à quelque grave péril : « Des hommes de bonne volonté! » s'écrie le général. Les plus braves se pré-sentent, ils exposent leur vie, la perdent quelquefois, mais ils sauvent l'armée et assurent même son triomphe. Leur conduite vous paraît-elle digne de blâme ou de louange? Et pourtant, c'était se distinguer, faire bande à part, comme vous avez dit. Or, c'est bien la l'image de nos associations. L'Eglise, l'humanité entière, c'est une armée toujours en campagne, toujours exposée aux plus grands dangers. « Des hommes de bonne volonté! » ne cessent de répéter ceux qui sont chargés de conduire cette grande armée du Seigneur. Plusieurs se réunissent à cet appel; ils s'imposent des privations, des sacrifices, quelquefois même, quand cela est nécessaire, le sacrifice de leur propre vie; mais ils contribuent par là à la sécurité, au bonheur, à la gloire de tous. Une telle conduite vous paratt-elle digne de blame ou de louange? Vous ne pouvez hésiter à répondre pour peu que vous soyez de honne

Elles pullulent dans la religion catholique principalement, avez-vous dit encore.

Oui, et peut-être encore plus que vous ne le pensez, que vous ne pouvez même l'imaginer. Savez-vous pourquoi? C'est parce que ces associations sont en proportion des besoins de l'homme et que ces besoins que vous ne connaissez guère, parce que vous vous en occupez le moins possible, la religion ca-tholique les connaît parfaitement, s'en occupe et stimule le zèle de ses enfants les plus dévoués pour les satisfaire. Savez-vous pourquoi encore? C'est parce que ces associations sont le produit de la charité, vertu que vous ne connaissez guère non plus, parce que vous lui donnez le moins d'accès possible dans votre cœur, mais que la religion catholique connaît parfaitement et qu'elle s'efforce de bien faire pratiquer à ses enfants.

Je n'entreprendrai point de faire iei le tableau de toutes les associations religieuses, ni même des principales; je n'en ai pas le loisir et je craindrais d'ailleurs de ne pas le présenter tel qu'il doit l'être. Mais voulez-vous en avoir quelque idée? lisez les apologies les plus remarquables de cette religion, ou

plutôt allez sur les lieux étudier cette apologie toujours en action, la plus frappante, la plus persuasive de toutes. Visitez les hô-pitaux, les maisons du pauvre, du malade et de l'affligé. Ne laissez, saus l'avoir exploré, aucun de ces recoins où se cachent toutes les places si hideuses de l'humanité. Je serais bien étonné si, après avoir vu à l'œuvre les différents membres de nos associations religieuses, vous n'arriviez à cette conclusion que, puisque l'humanité est un grand malade qui couvre la terre, la religion catholique ne fait que remplir son devoir en suscitant par toute la terre aussi des associations qui ont principalement pour mission d'aller en son nom la soulager.

ASS

Que d'argent est enlevé ainsi au pauvre

peuple! objectez-vous.

Vous vous trompez complétement, ou plutôt je trouve l'erreur trop grossière pour la croire de bonne foi, vous voulez tromper les autres: les associations religieuses donnent de l'argent au pauvre peuple, elles lui en donnent même beaucoup, mais elles

ne lui en enlèvent jamais. Je vous entends répondre ici : L'ouvrier laborieux ne compose-t-il pas en grande partie

toutes vos associations?

C'est vcai; mais depuis quand l'ouvrier laborieux appartient-il au pauvre peuple? L'ouvrier laborieux qui est en même temps religieux, comme le suppose ce que vous dites, cet ouvrier-là n'est pas pauvre, il est riche au contraire, riche de son travail, riche de ses économies, riche de son dévouement. Ne le plaignez donc pas de ce dont il ne se plaint point lui-même, de ce qui l'enorgueillit en l'élevant au rang des bienfaiteurs de l'humanité. Quoi l vous le plaignez de ce qu'il donne quelques centimes par semaine pour le soulagement de ses frères? Aimeriez-vous mieux qu'il allât les dépenser au ca-baret? Puisqu'il trouve là son bonheur et sa gloire, laissez-le donc se contenter, il ne saurait le faire plus honnêtement et à meillaissez-le donc se contenter, il ne feur compte.

Il ne faut pas croire d'ailleurs que ce soit la bourse de l'ouvrier qui alimente le plus le pieux trésor de nos associations religieuses. Il est en plus grand nombre dans ces associations, mais ce n'est pas lui qui donne le plus: c'est justice, du reste, car il ne le devrait, ni ne le pourrait quand même il le voudrait. Très-souvent sous ce rapport il est beaucoup

plus à charge qu'à profit.

D'où viennent donc les ressources des associations religieuses qui, en réalité, doivent en avoir beaucoup pour toutes les œuvres qu'elles entreprennent et exécutent?

Je vais vous le dire, si vous l'ignorez.

Elles viennent du prêtre, qui, non content de faire le bien par lui-même, se sert en-

core de l'entremise des autres.

Elles viennent de la femme avancée en âge, de la jeune alle, de l'enfant même qui, ne pouvant plus ou ne pouvant encore distribuer leurs aumônes, sont enchantés d'avoir sous la main des personnes qui se dé-uent à ces sortes de bonnes œuvres pour aller les distribuer en leur nom à ceux qui en ont un réel besoin.

Elles viennent de l'homme du monde qui, tout occupé à ses affaires, charge de ses aumones ceux qui s'y entendent mieux que

Que vous dirai-je enfin? Mais elles viennent de vous-mêmes peut-être, jeunes impies, ou, de vous qui en ce moment attaquez, je ne sais pourquoi, ces associations religieuses, mais qui dans un autre moment, lorsque par exemple Dieu touchera votre cœur naturellement chrétien comme celui des autres, croirez ne pouvoir mieux faire que d'unir vos bonnes œuvres aux bonnes œuvres de ceux qui en font tous les jours.

Et puis, objectez-vous encore, qui ne comprend que, dans un temps donné, il peut résulter de là un grand danger pour la

société?

Ce n'est pas sérieux, ce que vous dites là. Quoi l des femmes, avancées en âge pour la plupart, des jeunes filles modestes et timides, des enfants, des hommes mûris par l'âge et plus encore par la pratique de toutes les vertus chrétiennes, des jeunes gens, pleins de vigueur il est vrai, maistournant au bien toute leur activité... de tels personnages pourraient, dans un temps donné, faire courir de grands dangers à la société? Je le ré-

pète, ce n'est pas sérieux. Il peut résulter de là un grand danger pour la société!... Comment donc cela? En se révoltant contre l'autorité? Mais qui ne sait que les associations religieuses forment la meilleure école du christianisme, et que le christianisme lui-même est la meilleure école de respect et d'obéissance? Il ne sort d'ailleurs d'un principe que ce qui s'y trouve. Or, quel est le principe de toute association religieuse, si ce n'est le respect aux supérieurs, l'amour de ses frères, le dé-vouement à ses inférieurs, et, pour tout dire en un mot, la charité, oui la charité qui est elle-même l'âme de toute bonne société. L'esprit de toute association est dans ses constitutions et dans son règlement. Or, il n'y a pas une seule association religieuse qui n'offre de mettre entre les mains de tous sa constitution et son règlement. Là, rien ne craint la lumière, parce qu'en ne fait point le mal, mais le bién au contraire. Donnez-vous donc la peine d'étudier un peu tout cela avant d'accuser! Vous n'y trouverez ni encouragement à la révolte, ni menaces de pillage et de mort; mais, tout au contraire, une exhortation constante à la soumission et au dévouement.

Les associations religieuses pourraient dans un temps donné, selon vous, faire courir des dangers à la société!... Mais le passé et le présent nous répondent de l'avenir sous ce rapport. Il y a plus de dix-huit cents ans que Jésus-Christ a fondé son Eglise. Les associations n'ont pas commencé aussitôt, cela était inutile, impraticable d'ailleurs. Qu'était-ce que l'Eglise alors, si ce n'est une association religieuse placée au centre du monde, pour le purifier? Mais dès que ce

moude înt entré en elle et y eut introduit sa corruption, il fallut bien choisir certains membres capables de donner aux autres l'exemple du dévouement et de toutes les vertus chrétiennes. De là les associations de tout genre qui, depuis ce temps-là, n'ont cessé de couvrir le monde. Or, a-t-on des preuves mais des preuves sérieuses qu'aucune association religiouse ait suscité aucune révolte, ait treme é seulement dans aucune de celles qui n'ont jamais cessé d'agiter le monde? Comme la légion sainte, dont il fut parlé dans les premiers siècles de l'Eglise, ils ont toujours tout enduré, même la mort, quand cela fut nécessaire, plutôt que de se révolter.

A l'appui de ce que je viens de dire. à savoir que les associations religieuses sont très-utiles, qu'il y en a tout naturellement un grand nombre dans la religion catholique, que ces associations ne cessent de verser des aumônes dans le sein des pauvres au lieu de les dépouiller, et qu'il ne peut résulter de là aucun danger pour la société, qu'il me soit permis de citer ici quelques faits. Ce ne sont pas ceux de l'Eglise entière, bien entendu: je l'ai déjà dit, ce serait trop; ce ne sont pas ceux, non plus, de toute la France, de ce pays si fécond en toutes sortes de bonnes œuvres; je ne m'arrête qu'à une ville, celle de Tours, la ville de saint Martin, l'un des apôtres de la charité.

D'autres vous ont parlé de Tours placé au centre du jardin de la France; moi, je vais vous parler de Tours charitable. Non pas qu'il y ait rien d'exceptionnel sous ce rapport, et je tiens même beaucoup à ce qu'il en soit ainsi, afin que, de ce qui se fait ici, vous puissiez conclure ce qui se fait ailleurs:

## Disce omnes. . . . . Ab uno (Vinest., Eneid., lib. u, vers. 65, 66.)

Je ne vous parlerai point de tous ces prêtres qui ne cessent de sillonner la ville en tout sens, pendant le jour et même la nuit, quand cela est nécessaire, portant à chacun les secours temporels et spirituels dont il peut avoir besoin. Le sacerdoce catholique n'est point, à proprement parler, une asso-ciation religieuse, c'est l'âme même de la religion, c'est la continuation de la vie et des œuvres de Notre-Seigneur Jésus-Christ.

Je ne vous parlerai pas non plus du bien que fait chaque fidèle en particulier, cela tient bien à la charité catholique, mais non à cette charité pratiquée par nos associa-

tions religiouses.

En tête de ces associations, je placerai les sœurs de Saint-Vincent, ou, pour mieux dire, quelques membres de cette immense association répandue aujourd'hui dans toutes les parties du monde, que nos ennemis ent-mêmes admirent, et dont ils nous demandent quelques tiges, pour avoir part, à leur tour, à ces fruits de charité qui ne paraissent en aucun lieu, aussi remarquables que dans notre heureux pays de France.

Qui ne connaissait à Tours, il y a quelques années, la si regrettée sœur Angèle? Jamais femme peut-être n'exerça sur la population tourangelle une plus salutaire in-fluence. Chose remarquable! elle était véritablement la sœur spirituelle, la sœur en Jésus-Christ, par conséquent, de ceux mêmes qui ne reconnaissent point Jésus-Christ. Quoiqu'elle dût en partie son influence à son heureux caractère et à la position qu'elle s'était faite, celle des autres sœurs a toujours été et est encore la même, à quelque chose près; car, ici, le nom, la personne même n'est rien, ou est peu de chose; c'est la sœur de charité qui est tout ou presque tout. Il est donc impossible de dire au juste tout ce que font à Tours toutes les sœurs de Saint-Vincent, sous le rapport de la charité. Le voici approximativement: 1º elles visitent les pauvres de toutes les paroisses de la ville, et leur portent à domicile les secours dont ils ont le plus besoin; 2° elles entretiennent une lingerie et une pharmacie pour les pauvres et les ouvriers gênés dont la position est plus précaire que celle des pauvres en titre, si je puis m'exprimer de la sorte; 3° elles ont un orphelinat de jeunes filles, des classes et des ouvroirs pour les externes; 4° elles dirigent une crèche; 5° entin, comme pour ne laisser aucune infortune sans assistance, elles ont un orphelinat de sourdesmuettes. Au dehors de leur maison, je les retrouve au pénitencier, à l'infirmerie du petit séminaire, etc., partout où il y a à faire quelque œuvre de charité.

Pour toutes ces bonnes œuvres, il faut, bien entendu, d'immenses ressources. Ces ressources viennent du travail de la maison, des fonds votés sans contestation par le conseil municipal, en considération du bien que ces bonnes sœurs font à la ville, au vu et au su de tout le monde, et de dons vo-

Les religiouses de Notre-Dame de charité. dites du Resuge, ont dans leur maison plu-sieurs catégories: 1° la classe des pénitentes : 2º le couvent des Madeleines où entrent les pénitentes qui veulent se vouer à la vie religieuse; 3º la classe de préservation pour les jeunes personnes dont l'avenir inspire des inquiétudes; 4° deux classes affectées à l'éducation correctionnelle; 5° entin, un or-

Cet établissement est l'un des plus importants, je ne dirai pas de la ville de Tours seu-lement, mais de la France. Quelque délicates que soient les œuvres de charité qu'il embrasse d'une manière spéciale, je ne crois pas qu'il ait excité jamais, tant de la part des familles que de la population en général, autre chose que des sentiments de reconnaissance etd'admiration. Il lui faut aussi d'immenses ressources, et ces ressource. sont les mêmes, à quelque chose près, que celles de l'établissement des sœurs de Saint Vincent.

Les Petites-Sœurs des pauvres entretien. nent en ce moment dans leur asile quatrevingt-dix vieillards des deux sexes. Quoique

cet établissement soit un des plus récents. non-seulement à Tours mais en France, il est le mieux connu de tous peut-être, dans ses ressources comme dans ses œuvres. Qui n'a vu bien des fois, en effet, la Petite-Sœur des pauvres, allant de place en place, de maison en maison, quêter les restes de toutes sortes de choses, avec quoi elle nourrit ces débris de l'humanité, qu'elle a également recueillis de toutes parts, si je puis m'exprimer de la sorte, et, chose plus admirable, avec quoi elle se nourrit elle-même.

Il y a à Tours les dames de l'Espérance, vouées à cette œuvre de charité dont les riches n'ont pas moins besoin que les pauvres, le soin des malades. Cette maison'se

suffit à elle-même.

A l'hospice de la ville se trouvent les dames dites de la Présentation, dont la maison mère, depuis longtemps établie à Tours, a été transférée naguère sur l'autre rive de la Loire, d'où elle fait sentir sa bienfaisante influence à toute la population voisine, et d'où ses membres se répandent dans toutes les parties de la France et même du

monde catholique.

Les Ursulines, les religieuses de l'Adora-tion perpétuelle et celles dites du Saint-Esprit donnent gratuitement l'instruction primaire à cinq ou six cents petites filles pauvres. Ces maisons se suffisent à ellesmêmes. L'exercice avec rétribution, de la part des riches, de cette œuvre de charité appelée instruction, leur donne la facilité de l'exercer enversles pauvres tout à fait gratuitement, et même en y joignant d'autres bonnes œuvres.

L'importante maison des dames du Sacré-Cœur, transférée, depuis peu, de l'autre côté de la Loire, sur les ruines vénérables de la célèbre abbaye de Marmoutiers, n'en exerce pas moins, dans la ville et aux environs, son influence charitable. Les ressources de cette maison sont du même genre que celles des établissements dont nous venons de parler.

Les Frères de la Doctrine chrétienne dirigent trois écoles où plus de mille enfants recoivent gratuitement l'instruction pri-maire. Ils sont soutenus, selon les temps, tantôt par la commune, tantôt par des dons particuliers. Mais, quelque conduite que l'on tienne à leur égard, la leur reste invariable; c'est de donner une instruction solide et chrétienne à ces pauvres enfants que Notre-Seigneur aimait à bénir pendant le cours de sa vie mortelle.

La maison des orphelins, soutenue uni-quement, comme l'asile des vieillards, par la charité publique, recueille quarante pauvres petits garçons, qui sont nourris, entretenus, élevés chrétiennement chez les Frères et placés convenablement aussitôt après avoir fait leur première communion.

Ontre ces associations avec vœu et habit religieux, et d'autres encore que nous omettons ici, parce qu'elles ont moins rapport au sujet qui nous occupe, il y en a une intinité d'autres où chacun garde ses habits et sa liberté. Ces associations sont composées,

généralement parlant, de dames profondément chrétiennes, de jeunes personnes pieuses, de jeunes gens édifiants, d'ouvriers honnêtes, etc. Il y a par exemple l'association de la Maternité qui procureaux pauvres femmes en couches et à leurs enfants les secours dont ils ont besoin; l'association des dames pour la visite des pauvres malades. Il y a l'association de Saint-Martin, pour procurer des vêtements à ceux qui en manquent : l'ouvroir alimenté par les dames zélatrices et par de pienses ouvrières distribue plus de mille vêtements chaque année. Il y a à Tours, comme dans presque toutes les villes de France, la conférence de Saint-Vincent de Paul, dont les membres, au nombre de cent environ, visitent les familles pauvres, tiennent la bibliothèque chrétienne, s'occupent de la réhabilitation des mariages, patronnent les enfants dans les écoles, etc. Il existe aussi à Tours une société de secours mutuels, dite de Saint-Joseph, composée des ouvriers les plus rangés et les plus chrétiens.Le local où se tiennent les réunions de Saint-Joseph recoit encore tous les dimanches une centaine de jeunes gens qui trou-vent là des jeux variés, mêlés à la prière commune et à l'instruction religieuse. En un mot, vous ne trouveriez pas une misère, une infortune quelconque, que vous ne trouviez également, soit dans la ville en général, soit dans telle ou telle paroisse en particulier, une ou plusieurs associations religieuses pour la combattre. Celle-ci recoit l'enfant pauvre à sa naissance et fournit immédiatement à ses plus pressants he-soins; celle-là le place en nourrice; une autre le fait élever, une autre paye son apprentissage, une autre le dirige et le soutient dans les longues et difficiles épreuves de la vie, une autre abrite et soigne sa vieillesse, une autre lui adoucit les derniers moments de l'existence, une autre étend sa charité jusqu'au tombeau et au delà... Si je n'abrégeais, vous diriez l'incalculable énumération des forces grecques réunies pour combattre llion.

ASS

Et c'est précisément ce que nous vous reprochons, me direz-vous : vos associations enlacent l'humanité de toutes parts, elles la pressurent et la dirigent dans le sens po-

litique qui leur convient.

Elles enlacent l'humanité de toutes parts ! dites-vous.... Oui, pour le bien; oui, l'humanité indigente et souffrante. Quant au reste, il leur échappe, et ceux mêmes à qui elles ont prodigué leurs bienfaits ne les

payent souvent que d'ingratitude.

Elles la pressurent! dites-vous encore. Mais c'est tout le contraire, comme nous venons de le prouver par le raisonnement et par les faits. Elles la soulagent et la font respirer. Elles prennent ou plutôt elles demandent là où il y a excès pour porter là où il y a indigence et déficit. C'est un peu le contre-poids de ces inégalités de fortunes inhérentes à la société et qui pourtant la font

Elles la dirigent dans le sens politique qui leur convient! avez-vous ajouté. Vous êtes bien dans l'erreur; car, d'une part, elles n'ont aucun sens politique et se gardent avec soin d'en avoir; et, d'une autre part, bien loin d'avoir aucune influence sous ce rapport, elles n'ont pas même l'influence morale et religieuse que seule elles ambitionnent. Aussi, ne craignons-nous pas d'affirmer que, depuis un grand nombre d'années, malgré les crises sans nombre qui ont agité la société dans toutes ses parties, il

n'est jamais sorti, ici, du sein d'aucune d'elles, pas plus d'une association d'hommes que d'une association de femmes, aucun symbole, aucun drapeau, ni même aucun cri politique. D'où nous conclurons que, bien loin de mériter les défiances et la répulsion d'aucun parti, nos associations religieuses devraient avoir, au contraire, vu le bien qu'elles font à tous sans exception, les sympathies et la coopération de tous.

AUT

### AUTORITÉ DE L'ÉGLISE.

Objections. — Le rationaliste nous dit que c'est par la raison que chacun doit former sa foi, le protestant que c'est par la Bible, le catholique que c'est en nous soumettant à l'autorité de l'Eglise : auquel croire?—Vous dites que la Bible elle-même, qui est pourtant la parole de Dieu, ne nous suffit pas, comment alors l'enseignement de l'Eglise, qui n'est que la parole des hommes, nous suffira-t-il? Si nous ne pouvons former nousmêmes notre foi avec la parole de Dieu, comment avec la parole des hommes?

Réponse. — Vous avez eu raison de restreindre ainsi la question. Il eût été inutile et même ridicule de l'étendre davantage; car personne ne viendra nous proposer sérieusement, je suppose, soit de revenir aux observances pour toujours abolies du judaïsme, soit de nous égarer dans les erreurs grossières du paganisme ou du mahométisme. Prenons donc la question telle que vous l'avez posée vous-même.

Le rationaliste nous dit que c'est par la raison que chacun doit former sa foi, le protestant que c'est par la Bible, le catholique que c'est en nous soumettant à l'autorité de l'Eglise: auquel croire? demandez-vous.

Eh bienl c'est à vous-même que je la fais, cette question, étant bien résolu à m'en rapporter à la décision que vous allez me donner ici de bonne foi, quelques préventions pourtant que vous sembliez avoir.

tions pourtant que vous sembliez avoir.

Et d'abord, est-ce bien par la raison que chacun doit former sa foi, cette foi divine, inébranlable, cette foi qui doit régler nos actions, nos paroles, nos pensées mêmes, cette foi qui doit résister, jusqu'à la fin, aux attaques continuelles des passions conjurées, et quelquefois de la persécution? Voilà un homme, je suppose, continuellement occupé à gagner son pain à la sueur de son front. Ce qu'il fait en ce moment, il l'a toujours fait, et il le fera probablement toujours. Sa raison n'a donc reçu aucune sorte de culture, et n'en recevra jamais aucune : il n'en a ni le temps ni les moyens. Et c'est cet homme, toujours enfant, quel que soit son âge, qui formera lui-même sa foi, sans aucune assistance, c'est uniquement avec sa faible raison, avec cette raison née à peine, si je puis m'exprimer de la sorte, avec cette raison, qui ne bégaye que difficilement les grandes vérités que la religion lui a enseignées, que vous voulez qu'il forme sa foi, cette foi divine, inébranlable, comme nous le disions tout à l'heure, cette foi qui doit résister à toutes les attaques dirigées contre elle?... Non, cela n'est pas possible; et vous ne sauriez le dire vous-même sérieusement, quelque désir que vous en ayez.

Vous me répondrez peut-être que tons les hommes ne sont pas dans la même position, en sorte que le principe du rationaliste n'en serait pas moins vrai pour ceux du moins qui pourraient le mettre en prati-

Tous ne sont pas dans la même position, heureusement; mais, malheureusement aussi, il yen a un grand nombre, et je ne sais même si je ne devrais pas dire que c'est le plus grand nombre; mais, malheureusement aussi, il y en a, et même beaucoup, qui sont dans une position plus déplorable encore. Qui ne le sait; qui ne le voit, sans aller bien loin, sans quitter ce beau pays de France, le plus civilisé peut-être de toute la terre? Or, je vous le demande, que ferez-vous de ces hommes, dans le système du rationaliste, de cette classe si nombreuse, si intéressante, qui a droit à toutes nos sympathies? Les abandonnerez-vous à leur triste sort? Mais alors où est votre humanité, votre philan-thropie, pour parler votre langage, cette philanthropie que vous avez vous-même si souvent et si hautement vantée? Les renverrez-vous à l'Eglise de Jésus-Christ? Cette Eglise les recevra sans doute avec amour, car elle est toute charité, et elle sait d'ail-leurs que ce sont là les meilleurs amis de son divin fondateur, ceux qu'il appelait à lui, pendant le cours de sa vie mortelle, et qu'il appelle encore, de préférence, pour leur annoncer son Evangile, et leur prodiguer les grâces dont ils ont le plus besoin; mais tout en les accueillant avec empressement et en leur prodiguant ses soins, elle pourra vous demander à vous-même où sont vos idées d'égalité et de fraternité, ces idées que vous avez poussées à l'extrême, et que vous avez vantées partout, à l'excès égale-ment. Quoi ! vous dites que tous les hommes sont frères, qu'ils sont tous égaux, et vous avez raison, en un sens, ils sont tous frères, tous égaux, devant Dieu, dans le chemin du ciel principalement, vous ne cessez de le répéter à ceux qui le savent mieux que vous, l'entendent mieux que vous surtout, et vous commencez par les partager en deux parts. l'une d'hommes éclairés, allant à Dieu d'euxmêmes et avec les seules lumières de la raison, l'autre toute d'ignorants, allant à

Dieu comme un troupeau de moutons, et que vous renvoyez dédaigneusement sous la houlette de l'Eglise refusant de vous y ranger vous-même? Cels est inadmissible,

AUT

de votre part principalement.

Admetions cependant; car nous ne saurions faire trop de concessions au principe que vous défendez en ce moment, étant assuréde le trouver toujours faux, quelque appli-cation que nous en fassions. L'homme éclairé, direz-vous actuellement, doit former sa foi avec sa raison seule.

L'homme éclairé! avez-vous dit. Mais que sait-il devant Dieu, être infini, pour l'acquisition de ces grandes vérités qu'il impose à notre foi et qui doivent être la règle immua-

ble de notre conduite?

L'homme éclairé! Mais s'il a plus de savoir, il a aussi plus d'orgueil, généralement parlant. Or l'orgueil aveugle beaucoup plus que le savoir n'éclaire.

L'homme éclairé l Mais c'est lui qui donne dans les plus grossières erreurs, et tombe, par suite, dans les plus grandes fautes. Vous ne sauriez en douler : cela a été reconnu en tout temps, en tout lieu, et l'est encore généralement aujourd'hui. « Il n'y a point d'absurdité qui n'ait été dite par quelque philosophe! » s'est écrié l'homme le plus célèbre peut-être de toute l'antiquité. Actuellement encore, après que la raison humaine a été élevée par le christianisme à une hauteur qu'elle n'avait pu atteindre précédemment, je ne sais si elle ne retombe pas, malgré ses lumières, dans les mêmes absurdités, surtout en fait de religion.

L'homme, quel qu'il soit, ne saurait donc former sa foi par la raison seule, quoi que vous en disiez. Aussi, ne suis-je point étonné d'entendre le philosophe le plus éloquent peut-être du siècle dernier, celui qui pour-tant semblait tenir le plus aux idées religieuses, reconnaître que les notions que nous avons de l'intelligence, de la puissance, de la honté, de la justice de Dieu sont très-obscures et très-imparfaites, puis ajouter : « Que si je viens à découvrir successivement ces attributs dont je n'ai nulle idée absolue, c'est par des conséquences forcées, c'est par le bon usage de ma raison; mais je les affirme sans les comprendre; et, dans le fond, c'est n'affirmer rien. J'ai beau me dire: Dieu estainsi; je lesens, je me le prouve; je n'en conçois pas mieux comment Dieu peut être ainsi. »

Dans cette défaillance, ou, si vous l'aimez mieux, dans cette insuffisance générale de la raison, pour former la foi religieuse, le protestantisme se présente et nous dit : « Prenez la Bible; c'est la parole de Dieu. Votre foi ne peut reposer sur une base plus iné-

braniable et plus sûre. »

Prendre la Bible pour former notre foi! Qui donc? Nous tous? Tous les hommes sans exception? C'est un peu fort. — La plupart des hommes ne savent pas lire. — Parmi coux qui savent lire, la plupart encore sont incapables d'entendre la Bible. — Tout n'est pas également important, également clair dans cette Bible : il y a des préceptes et des conseils, il y a des passages que nous devons prendre dans le sens littéral, et qu'il serait dangereux de prendre dans le sens figuré, comme il y en a aussi que nous devons prendre dans le sens figuré, et qu'il serait dangereux de prendre dans le sens littéral. Qui donc fera cette distinction? Qui la fera sărement, sans crainte d'erreur? Et puis, quand l'homme se sera trompé, ce qui devra arriver fréquemment en pareille matière, avec un tel système principalement, qui donc le reprendra? Qui le fera revenir des voies ténébreuses de l'erreur, où il se maintiendra avec d'autant plus d'opiniâtreté qu'il s'y croira engagé par Dieu et avec Dieu? Oui, je ne crains pas de le dire, si la Bible avait été remise seule entre les mains de l'homme pour former sa foi, sans autorité légitime pour l'expliquer et la faire suivre, ce serait un présent funeste, au lieu d'être un don divin, ce serait une source inépuisable d'erreurs et de crimes, au lieu de vérités et de vertus. Aussi voyez ce qui se passe dans les lieux où le principe protestant est en partie appliqué. Je dis en partie; car il ne l'est jamais complétement, ainsi que nous allons le dire tout à l'heure. Que d'erreurs inconnues aux ages précédents! Que d'abominations qui ne sont point encore arrivées à leur dernier terme!

Reste donc le principe reconnu par le catholique; c'est-à-dire celui d'une autorité établie par Dieu lui-même pour nous faire connaître et nous faire admettre les vérités qu'il a révélées. Principe seul vrai, seul praticable d'ailleurs; oui, seul praticable, même pour ceux qui le rejettent. Car, je vous le demande, quand les protestants ont rejeté l'autorité de l'Eglise catholique, que font-ils tous, plus ou moins? Hélas! ils se soumettent, bon gré mal gré, à l'autorité de ceux qui les dirigent. En sorte que toute la différence qu'il y a entre eux et les catholiques, c'est que ceux-ci restent soumis en tout à l'autorité établie de Dieu, tandis qu'eux, au contraire, après avoir rejeté cette autorité légitime, sont obligés de se soumettre, en général, à une autorité sans mission, sans grâce, à une autorité qui, en leur faisant pratiquer la soumission, prêche et pra-

tique elle-même la rébellion.

Voulez-vous entendre Fénelon développer

ces idées avec sa lucidité ordinaire?

« Tous les hommes, » dit-il, « et surtout les ignorants, ont besoin d'une autorité qui décide, sans les engager à une discussion dont ils sont véritablement incapables. Comment voudrait-on qu'une femme de village ou qu'un artisan examinat le texte original, les éditions, les versions, les divers sens du texte sacré? Dieu aurait manqué au besoin de presque tous les hommes, s'il ne leur avait pas donné une autorité infaillible, pour leur épargner cette recherche impossible et pour les garantir de s'y tromper. L'homme ignorant qui connaît la bonté de Dieu et qui sent sa propre impuissance doit donc supposer cette autorité donnée de Dieu, et la chercher humblement pour s'y soumettre sans

AUT

raisonner. Où la trouvera-t-il? Toutes les sociétés séparées de l'Eglise catholique ne fondent leur séparation que sur l'offre de faire chaque particulier juge des Ecritures, et de lui faire voir que l'Ecriture contredit cette ancienne Eglise. Le premier pas qu'un particulier serait obligé de faire, pour écouter ces sectes, serait donc de s'ériger en juge entre elles et l'Eglise qu'elles ont abandonnée. Or, quelle est la femme de village, quel est l'artisan, qui puisse dire sans une ridicule et scandaleuse présomption : Je vais examiner si l'ancienne Eglise a bien ou mal interprété le texte des Ecritures? Voilà néanmoins le point essentiel de la séparation de toute branche d'avec l'ancienne tige. Tout ignorant qui sent son ignorance doit avoir horreur de commencer par cet acte de présomption. Il cherche une autorité qui le dispense de faire cet acte présomptueux et cet examen dont il est incapable. Toutes les nouvelles sectes, suivant leur principe fondamental, lui crient : Lisez, raisonnez, déci-dez. La seule ancienne Eglise lui dit : Ne raisonnez point, ne décidez point, contentezvous d'être docile et humble : Dieu m'a promis son Esprit pour vous préserver de l'erreur. Qui voulez-vous que cet ignorant suive, ou ceux qui lui demandent l'impossible, ou ceux qui lui promettent ce qui convient à son impuissance et à la bonté de Dieu? Représentons-nous un paralytique qui vent sortir de son lit parce que le feu est à la maison : il s'adresse à cinq hommes qui lui disent : Levez-vous, courez, percez la foule, sauvez-vous de cet incendie. Enfin il trouve un sixième homme qui lui dit. Laissez-moi faire, je vais vous emporter entre mes bras. Croira-t-il les cinq hommes qui lui conseillent de faire ce qu'il sent bien qu'il ne peut faire? Ne croira-t-il pas plutôt celui qui est le seul à lui promettre le secours proportionné à son impuissance? Il s'abandonne sans raisonner à cet homme, et se horne à demeurer souple et docile entre ses bras. Il en est précisément de même d'un homme humble dans son ignorance. Il ne peut écouter sérieusement les sectes qui lui crient : Lisez, raisonnez, décidez, lui qui sent bien qu'il ne peut ni lire, ni raisonner, ni décider; mais il est consolé d'entendre l'ancienne Eglise qui lui dit : Sentez votre impuissance, humiliez-vous, suyez docile, confiez-vous à la bonté de Dieu, qui ne vous a point laissé sans secours pour aller à lui. Laissez-moi faire, je vous porterai entre mes bras. Rien n'est plus simple et plus court que ce moyen d'arriver à la vérité. L'homme ignorant n'a besoin ni de livre ni de raisonnement pour trouver la vraie Eglise : les yeux fermés, il sait avec rertitude que toutes celles qui veulent le saire juge sont fausses, et qu'il n'y a que celle qui lui dit de croire humblement qui puisse être la véritable. Au lieu de livres et de raisonnements, il n'a besoin que de son impuissance et de la bonté de Dieu pour rejeter une flatteuse séduction et pour demeurer dans une humble docilité. Il ne lui faut

que son ignorance bien sensée pour décider. Cette ignorance se tourne pour lui en science infaillible. Plus il est ignorant, plus son ignorance lui fait sentir l'absurdité des sectes qui veulent l'ériger en juge de ce qu'il ne peut examiner. D'un auîre côté, les savants mêmes ont un besoin infini d'être humiliés et de sentir leur incapacité. A force de raisonner, ils sont encore plus dans le doute que les ignorants : ils disputent sans fin entre eux, et ils s'entêtent des opinions les plus absurdes. Ils ont donc autant besoin que le peuple le plus simple d'une autorité suprême qui rabaisse leur présomption, qui corrige leurs préjugés, qui termine leurs disputes, qui fixe leurs incertitudes, qui les accorde entre eux et qui les réunisse avec la multitude. Cette autorité, supérieure à tout raisonnement, où la trouverons-nous? Elle ne peut être dans aucune des sectes, qui ne se forment qu'en faisant raisonner les hommes et qu'en les faisant juges de l'Ecriture au-dessus de l'Eglise. Elle ne peut donc se trouver que dans cette ancienne Eglise qu'on nomme Catholique. Qu'y a-t-il de plus simple, de plus court, de plus proportionné à la faiblesse de l'esprit du peuple, qu'une décision pour laquelle chacun n'a besoin que de sentir son ignorance et de ne vouloir pas tenter l'impossible? Rejetez une discussion visiblement impossible et une présomption ridicule, vous voilà catholique. » (Lettres sur la religion.)

Voulez-vous voir les mêmes idées développées avec la même simplicité, il est vrai, mais montrées sous un autre aspect, dans un temps plus rapproché de nous? Ecoutez

encore:

« L'Eglise romaine nous conduit par une voie d'autorité et selon une méthode qui est seule à notre portée, et en cela elle se dis-tingue de la plupart des sectes chrétiennes qui se sont formées. Les protestants disent que chacun doit juger lui-même de la doc-trine, interpréter lui-même les Ecritures, et se former ses croyances. Ils protestent contre toute autorité religieuse qui impose un en-seignement, et c'est le motif de leur séparation d'avec l'Eglise romaine. Comme le Pape et les évêques condamnèrent ces novateurs, eux prétendirent que les Papes et les évêques peuvent se tromper, que Jésus-Christ à laissé chaque particulier libre de discerner la véritable doctrine. Imagination singulière, système inouï dans les siècles passés, qui conduit naturellement à l'anar-chie... Voici ce qui est arrivé. Les uns ont cru que nous devions juger de la doctrine per nos inspirations; et ils ont donné les délires de leur imagination pour la doctrine de Jésus-Christ, pour des révélations du Saint-Esprit. D'autres ont assuré que l'Ecriture sainte est le seul juge qu'il faut consulter pour éclaireir les doutes qui s'élèvent sur les questions religieuses, et, comme le livre est muet, ils ont donné à tous les fidèles le droit de l'interpréter. Mais ceux qui ne savent pas lire, ceux qui ne savent ni le latin, ni le grec, ni l'hébreu, comment connaîtront-

its le sens des Ecritures saintes, écrites originairement dans ces langues!.... Les rêveries les plus bizarres, les interprétations les plus contradictoires des saints livres, sont sorties du système monstrueux du protestantisme; elles l'out fractionné en des milliers de sectes. Les hommes sensés n'ont plus su A quoi s'en tenir : les uns sont alors retournés à l'Eglise catholique, tandis que d'autres finissaient par ne plus croire à aucun dogme. C'est l'état d'un très-grand nombre de protestants en Allemagne, en Angleterre, dans les Etats-Unis d'Amérique. Ces hommes sont devenus des infidèles, pires en un sens que les païens, car ils vivent sans aucune religion. Voilà où les a conduits la liberté illimitée d'examiner, de disputer, et de ne se laisser diriger par aucune autorité légitime.

« L'Eglise romaine suit une marche bien différente : au lieu de nous abandonner à nous-mêmes, elle nous conduit par voie d'autorité. Comme le jeune enfant apprend en écoutant respectueusement son père et sa mère, et ne saurait jamais rien s'il fallait qu'il doutât de tout ce qu'on lui dit avant d'y croire, de même le Chrétien apprend de l'Église la véritable doctrine. L'Église ne demande pas que nous interprétions les Ecritures, ni même que nous sachions lire; elle demande seulement que nous l'écoutions, et que nous recevions avec respect son enseignement. Cette méthode convient à tout le monde: elle est la seule possible pour les enfants, les pauvres, les ignorants, et pour les hommes si nombreux qui n'ont ni le temps ni le moyen d'étudier; elle n'est pas moins nécessaire aux savants; car ces hommes sont ordinairement orgueilleux, fort entêtés de leurs idées, très-exposés par conséquent à se tromper. La plupart des erreurs, nous devrions dire toutes les erreurs qui ont égaré les peuples, ont été accréditées et répandues par ceux que l'on désigne sous le nom d'hommes habiles et savants. Nous devons donc bénir Dieu de nous conduire tous par l'enseignement des pasteurs, et nous estimer heureux de trouver dans leur autorité un préservatif contre tant de fausses et de dangereuses opinions, dont ces esprits superbes ont été le jouet. Mais, s'il faut une autorité en religion pour maintenir la doctrine, pour conduire les hommes simples et les savants, quelle autorité plus grave, plus imposante que celle de l'Eglise catholique? L'Eglise catholique a un corps de pasteurs parfaitement constitué, tous unis dans une même foi, prêchant partoutet dans toutes les langues la même doctrine. Cette Eglise est répandue dans tous les pays; elle esi sans comparaison plus étendue, elle a un plus grand nombrede sujets qu'aucune autre sociélé religieuse. Cette Eglise est pleine de vie; la conversion des peuples, le zèle et le dévouement de ses missionnaires, les congrégations qui se forment dans son sein, les bonnes œuvres qu'elle propage, les vertus modestes comme les sacrifices héroïques qu'elle inspire, sont une preuve de son înépuisable fécondité. On ne voit nulle part ailleurs cette vertu vivifiante, cet esprit de sainteté, ce zèle du bien, cet amour des âmes, cette tendre et généreuse compassion pour les pauvres. Certes, une Eglise qui, après dix-huit cents ans, présente ces caractères; une Eglise qui a vu tomber tant d'empires, qui a soutenu tant de luttes contre ses ennemis, et qui conserve aujourd'hui la même hiérarchie, les mêmes principes, la même méthode, qu'elle a reçus de son divin fondateur, a bien droit de nous parler de son autorité, et nous pouvons être fiers de lui appartenir.» (Exposition de la doctrine chrétienne.)

Cette nécessité d'une autorité enseignante, pour nous faire connaître les vérités révélées et former ainsi notre foi, se trouve démontrée, d'une manière plus rationnelle mais non moins claire, par Mgr Parisis, dans un écrit récent, où, partant de l'existence d'un premier Etre, il conduit celui qui veut être conséquent, par une suite ininterrompue de raisonnements irrésistibles, jusqu'à la soumission la plus complète à l'Eglise catholi-

« Que la parole de Dieu révélée au genre humain doive y être conservée intacte quant au sens précis des vérités transmises de la sorte, dit-il, c'est ce qui ressort avec évidence de la nature même de la révélation. D'abord rien n'étant plus saint que cette infaillible parole, la moindre altération qu'on lui ferait subir serait une profanation et un sacrilége, puisqu'on mettrait l'erreur ou le mensonge dans la bouche de Dieu. Ensuite la révélation ayant pour but de nous affermir dans les vraies notions spirituelles que nous aurions pu avoir par nous-mêmes et de suppléer à celles que nous ne pouvions atteindre, elle ne ferait, si elle ne se conservait pas pure, que mettre dans nos idées une confusion plus irrémédiable et un désordre plus désespé-rant, ce qui serait une contradiction impossible.

« Cependant, d'un autre côté, la parole de Dieu nous ayant été transmise, comme cela devait être à raison de notre faiblesse, dans les formules du langage humain, s'y trouve exposée à toutes les imperfections, à toutes les incertitudes, à toutes les variations de ce langage, ce qui n'est pas possible non plus. « On nous dit que Dieu remédie à ce der-

« On nous dit que Dieu remédie à ce dernier inconvénient en donnant à chacun une intelligence spéciale des saintes Ecritures. S'il en était ainsi, tout serait dans l'ordre, et Dieu aurait pris un moyen efficace de conserver sa parole parfaitement intègre sans le concours d'une Eglise enseignante. « Mais alors Dieu révèle à chacun le même

« Mais alors Dieu révèle à chacun le même sens dans chacun des textes inspirés, car évidemment Dieu ne se contredit pas.

a Or, est-ce là ce qui arrive parmi ceux qui livrent l'Ecriture à leurs interprétations individuelles? Est-ce que ces interprétations ne sont pas au contraire très-diverses, très-opposées et tout à fait incompatibles les unes avec les autres? Est-ce que, par exemple, ces paroles si simples et si claires: Ceci est mon corps, ceci est mon sang (Matth. xxv., 26)

28), n'ont pas fourni au système de l'interprétation individuelle matière à près de soixante interprétations et significations différentes? Est-ce que toutes les hérésies, sans aucune exception, bien qu'elles se combattent réciproquement, ne se sont pas également appuyées sur l'Ecriture, aussi bien que l'Eglise catholique dont elles sont toutes les adversaires? Et c'est Dieu qui parlerait par toutes ces voix! c'est Dieu qui nous enseignerait ainsi le oui et le non, le vrai et le faux, et cela pour éclairer le genre humain, pour le faire sortir de ses incertitudes et de son ignorance, pour le faire marcher en droite voie vers sa fin dernière! Vraiment, est-ce assez dire que c'est impossible? Ne devons-nous pas, pour être complet, ajouter que c'est absurde et monstrueux?

« Que dirons-nous de cet autre système appelé libre examen, parce qu'il se fonde non plus sur des révélations particulières, mais sur l'intelligence naturelle de chacun, déclarée souveraine interprête de la parole de Dieu?

- « D'abord il est bien clair que ce système produit inévitablement les mêmes contradictions dans les pensées, la même anarchie dans les croyances que nous venons de signaler dans le précédent, et que, pour cela seul, il doit être comme lui repoussé avec indignation. Mais n'est-il pas en lui-même bien plus répréhensible encore?
- « Le système de l'inspiration particulière sur le sens de l'Ecriture, est démenti par l'expérience. En effet, Dieu est la vérité, conséquemment il est l'unité, parce que la vérité est une. Dès lors que des enseignements sont contradictoires, Dieu n'est plus dans le système qui les produit. Et toutefois cette inspiration particulière qui évidem-ment n'existe pas en fait, eût été possible en soi; elle n'eût rien eu qui ne fût digne de Dieu, puisque c'eût toujours été Dieu s'interprétant fui-même.
- « Mais le libre examen après la révélation et sur le texte même de la révélation! Mais Dieu laissant à chaque homme toutes les infirmités, toutes les incapacités, toutes les variabilités de son intelligence, et disant à tous: Je vous livre mon immuable et éternelle parole, afin que chacun de vous lui fasse dire tout ce qu'il trouvera bon, et ce sera toujours bien devant moi qui suis la Vérité I....
- « La compassion que l'on éprouve pour des frères séparés empêche de qualifier comme on le sent cette incroyable aberration. Pour moi, j'avoue que je ne connais rien au monde de plus inadmissible ni de plus dérisoire. Je comprendrais encore mieux le rationalisme pur, quoique je le combatte dans tout cet écrit, parce que, s'il pèche par la base, s'il demeure forcement incompletet impuissant, il est au moins conséquent avec lui-même. Mais croire à la parole de Dieu et vouloir que cette parole essentiellement souveraine ne signifie autre chose que ce que checun voudra lui faire signisser, n'est-ce

pas une insulte tout à la fois et à la sagesse divine et au bon sens humain?

AUT

« Maintenant, puisque l'inspiration individuelle n'existe pas, et puisque le libre examen est impossible, que reste-t-il sinon que Dieu qui a fait les sociétés d'ici-bas, qui a voulu qu'elles fussent régies par des lois, et que ces lois fussent interprétées par des juges, placat la société spirituelle dans les memes conditions.

« La révélation n'est autre chose qu'une double loi : une loi pour notre esprit, puisqu'elle nous impose certaines croyances; une loi pour notre volonté, puisqu'elle nous prescrit certains devoirs. Or, conçoit-on un législateur qui proclamerait ses lois et qui n'établirait aucun pouvoir, ni pour les garder, ni pour les interpréter, ni pour les appliquer?

« La fondation divine d'une autorité chargée de conserver intact le dépôt de la loi révélée était donc tellement inhérente à la nature des choses que nous devrions la supposer quand même en fait nous n'aurions pas la preuve qu'elle a eu lieu. Mais ici encore les lumières surabondent et Dieu n'a pas voulu que nous fussions non plus sur ce point réduits à une simple conjecture quelque concluante qu'elle pût être. La preuve directe, nous l'avons.

« D'abord cette autorité doctrinale et judiciaire, elle existe; elle existe à la face du monde, elle existe comme venant de Dieu; elle a existé dès le principe; car, indépendamment des décisions doctrinales du Saint-Siége, les conciles qui se sont tenus dans tous les siècles ont été toujours, par leur sentence, la protestation la plus formelle et la plus notoire contre le libre examen.

« Nous voyons dans les annales chrétiennes cette autorité vivante et agissante par-tout; son existence s'identifie avec l'existence même de l'Eglise. Où voudriez-vous qu'elle eût pris naissance si elle ne venait pas de l'auteur même du christianisme.

« Mais, au reste, elle vous montre ses titres; elle les prend dans ce que vous regardez vous-mêmes comme la parole de Dieu. Estce qu'il n'a pas été dit à ceux qui exercent cette autorité divine : Allez, enseignez les nations. (Matth. xxvIII, 19); et ailleurs : Qui vous écoute, m'écoute; qui vous méprise, me méprise (Luc. x, 16); et silleurs encore: Que celui qui n'écoute pas l'Eglise soit regardé comme un infidèle et un pécheur public. (Math. xviii, 17.) Est-ce qu'il n'a pas dit à leur chef: Tu es Pierre, et sur cette pierre je bâtirai mon Eglise, et les portes de l'enfer ne prévaudront pas contre elle. (Matth. xvi, 12.) Tu conduiras et lu nourriras mes agneaux et mes brebis. (Joan. xxi, 16, 18, 19.) Tu affermiras tes frères dans la foi. (Luc. xxii, 32.) Et enfin: Je le donnerai les clefs du royaume des cieux; tout ce que tu lieras sur la terre sera lié dans le ciel, tout ce que tu délieras sur la terre sera délié dans le ciel. (Matth. xvi, 19.)

« Que faut-il de plus? Voilà des titres clairs, simples, précis, d'où découlent des pouvoirs dont le monde a besoin pour conserver le its le sens des Ecritures saintes, écrites originairement dans ces langues!.... Les rêveries les plus bizarres, les interprétations les
plus contradictoires des saints livres, sont
sorties du système monstrueux du protestantisme; elles l'ont fractionné en des milliers
de sectes. Les hommes sensés n'ont plus su
à quoi s'en tenir : les uns sont alors retournés à l'Eglise catholique, tandis que d'autres
finissaient par ne plus croire à aucun dogme.
C'est l'état d'un très-grand nombre de protestants en Allemagne, en Angleterre, dans
les Etats-Unis d'Amérique. Ces hommes sont
devenus des infidèles, pires en un sens que
les païens, car ils vivent sans aucune religion. Voilà où les a conduits la liberté illimitée d'examiner, de disputer, et de ne se
laisser diriger par aucune autorité légitime.

« L'Eglise romaine suit une marche bien différente : au lieu de nous abandonner à nous-mêmes, elle nous conduit par voie d'autorité. Comme le jeune enfant apprend en écoutant respectueusement son père et sa mère, et ne saurait jamais rien s'il fallait qu'il doutât de tout ce qu'on lui dit avant d'y croire, de même le Chrétien apprend de l'Église la véritable doctrine. L'Eglise ne demande pas que nous interprétions les Ecritures, ni même que nous sachions lire; elle demande seulement que nous l'écoutions, et que nous recevions avec respect son enseignement. Cette méthode convient à tout le monde: elle est la seule possible pour les ensants, les pauvres, les ignorants, et pour les hommes si nombreux qui n'ont ni le temps ni le moyen d'étudier; elle n'est pas moins nécessaire aux savants; car ces hommes sont ordinairement orgueilleux, fort entêtés de leurs idées, très-exposés conséquent à se tromper. La plupart des erreurs, nous devrions dire toutes les erreurs qui ont égaré les peuples, ont été accréditées et répandues par ceux que l'on désigne sous le nom d'hommes habiles et savants. Nous devons donc bénir Dieu de nous conduire tous par l'enseignement des pasteurs, et nous estimer heureux de trouver dans leur autorité un préservatif contre tant de fausses et de dangereuses opinions, dont ces esprits superbes ont été le jouet. Mais, s'il faut une autorité en religion pour maintenir la doctrine, pour conduire les hommes simples et les savants, quelle autorité plus grave, plus imposante que celle de l'Eglise catholique? L'Eglise catholique a un corps de pasteurs parfaitement constitué, tous unis dans une même foi, prêchant partoutet dans toutes les langues la même doctrine. Cette Eglise est répandue dans tous les pays; elle est sans comparaison plus étendue, elle a un plus grand nombre de sujets qu'aucune autre société religieuse. Cette Eglise est pleine de vie; la conversion des peuples, le zèle et le dévouement de ses missionnaires, les congrégations qui se forment dans son sein, les bonnes œuvres qu'elle propage, les vertus modestes comme les sacrifices héroïques qu'elle inspire, sont une preuve de son inépuisable sécondité. On ne voit nulle part ailleurs cette vertu vivisiante, cet esprit de sainteté, ce zèle du bien, cet amour des âmes, cette tendre et généreuse compassion pour les pauvres. Certes, une Eglise qui après dix-huit cents ans, présente ces caractères; une Eglise qui a vu tomber tant d'empires, qui a soutenu tant de luttes contre ses ennemis, et qui conserve aujourd'bui la même hiérarchie, les mêmes principes, la même méthode, qu'elle a reçus de son divin fondateur, a bien droit de nous parler de son autorité, et nous pouvons être fiers de lui appartenir.» (Exposition de la doctrine chrétienne.)

Cette nécessité d'une autorité enseignante, pour nous faire connaître les vérités révélées et former ainsi notre foi, se trouve démontrée, d'une manière plus rationnelle mais non moins claire, par Mgr Parisis, dans un écrit récent, où, partant de l'existence d'un premier Etre, il conduit celui qui veut être conséquent, par une suite ininterrompue de raisonnements irrésistibles, jusqu'à la soumission la plus complète à l'Eglise catholi-

aue.

« Que la parole de Dieu révélée au genre humain doive y être conservée intacte quant au sens précis des vérités transmises de la sorte, dit-il, c'est ce qui ressort avec évidence de la nature même de la révélation. D'abora rien n'étant plus saint que cette infaillible parole, la moindre altération qu'on lui fersit subir serait une profanation et un sacriléze. puisqu'on mettrait l'erreur ou le mensonge dans la bouche de Dieu. Ensuite la révélation ayant pour but de nous affermir dans les vraies notions spirituelles que nous aurions pu avoir par nous-mêmes et de suppléer à celles que nous ne pouvions atteindre, elle ne ferait, si elle ne se conservait pas pure, que mettre dans nos idées une confusion plus irrémédiable et un désordre plus déses, érant, ce qui serait une contradiction impos-

« Cependant, d'un autre côté, la parole de Dieu nous ayant été transmise, comme ce:a devait être à raison de notre faiblesse, dans les formules du langage humain, s'y trouve exposée à toutes les imperfections, à toutes les incertitudes, à toutes les variations de ce langage, ce qui n'est pas possible non plus.

«On nous dit que Dieu remédie à ce dernier inconvénient en donnant à chacun une intelligence spéciale des saintes Ecritures. S'il en était ainsi, tout serait dans l'ordre, et Dieu aurait pris un moyen efficace de conserver sa parole parfaitement intègre sans le concours d'une Eglise enseignante. « Mais alors Dieu révèle à chacun le même

« Mais alors Dieu révèle à chacun le mame sens dans chacun des textes inspirés, car éva-

demment Dieu ne se contredit pas.

"Or, est-ce là ce qui arrive parmi ceux qui livrent l'Ecriture à leurs interprétations individuelles? Est-ce que ces interprétations ne sont pas au contraire très-diverses, très-opposées et tout à fait incompatibles les unes avec les autres? Est-ce que, par exemple, ces paroles si simples et si claires: Ceci est mon corps, ceci est mon sang (Matth. xxx, 28)

4 G 6

28), n'ont pas fourni au système de l'interprétation individuelle matière à près de soixante interprétations et significations différentes? Est-ce que toutes les hérésies, sans aucune exception, bien qu'elles se combattent réciproquement, ne se sont pas également appuyées sur l'Ecriture, aussi bien que l'Eglise catholique dont elles sont toutes les adversaires? Et c'est Dieu qui parlerait par toutes ces voix l c'est Dieu qui nous enseignerait ainsi le oui et le non, le vrai et le faux, et cela pour éclairer le genre humain, pour le faire sortir de ses incertitudes et de son ignorance, pour le faire marcher en droite voie vers sa fin dernière l Vraiment, est-ce assez dire que c'est impossible? Ne devons-nous pas, pour être complet, ajouter que c'est absurde et monstrueux?

« Que dirons-nous de cet autre système appelé libre examen, parce qu'il se fonde non plus sur des révélations particulières, mais sur l'intelligence naturelle de chacun, déclarée souveraine interprète de la parole de

Dieu?

- « D'abord il est bien clair que ce système produit inévitablement les mêmes contradictions dans les pensées, la même anarchie dans les croyances que nous venons de sigualer dans le précédent, et que, pour cela seul, il doit être comme lui repoussé avec indignation. Mais n'est-il pas en lui-même bien plus répréhensible encore?
- « Le système de l'inspiration particulière sur le sens de l'Ecriture, est démenti par l'expérience. En effet, Dieu est la vérité, conséquemment il est l'unité, parce que la vérité est une. Dès lors que des enseignements sont contradictoires, Dieu n'est plus dans le système qui les produit. Et toutefois cette inspiration particulière qui évidemment n'existe pas en fait, eût été possible en soi; elle n'eût rien eu qui ne fût digne de Dieu, puisque c'eût toujours été Dieu s'interprétant lui-même.
- « Mais le libre examen après la révélation et sur le texte même de la révélation! Mais Dieu laissant à chaque homme toutes les infirmités, toutes les incapacités, toutes les variabilités de son intelligence, et disant à tous: Je vous livre mon immuable et éternelle parole, afin que chacun de vous lui fasse dire tout ce qu'il trouvera bon, et ce sera toujours bien devant moi qui suis la Vérité!....
- La compassion que l'on éprouve pour des frères séparés empêche de qualifier comme on le sent cette incroyable aberration. Pour moi, j'avoue que je ne connais rien au monde de plus inadmissible ni de plus dérisoire. Je comprendrais encore mieux le rationalisme pur, quoique je le combatte dans tout cet écrit, parce que, s'il pèche par la base, s'il demeure forcément incompletet impuissant, il est au moins conséqueut avec lui-même. Mais croire à la parole de Dieu et vouloir que cette parole essentiellement souveraine ne signifie autre chose que ce que chacun voudra lui faire signifier, n'est-ce

pas une insulte tout à la fois et à la sagesse divine et au bon sens humain?

AUT

« Maintenant, puisque l'inspiration Individuelle n'existe pas, et puisque le libre examen est impossible, que reste-t-il sinon que Dieu qui a fait les sociétés d'ici-bas, qui a voulu qu'elles fussent régies par des lois, et que ces lois fussent interprétées par des juges, plaçât la société spirituelle dans les mêmes conditions.

« La révélation n'est autre chose qu'une double loi : une loi pour notre esprit, puisqu'elle nous impose certaines croyances; une loi pour notre volonté, puisqu'elle nous prescrit certains devoirs. Or, conçoit-on un législateur qui proclamerait ses lois et qui n'établirait aucun pouvoir, ni pour les garder, ni pour les interpréter, ni pour les

appliquer?

La fondation divine d'une autorité chargée de conserver intact le dépôt de la loi révélée était donc tellement inhérente à la nature des choses que nous devrions la supposer quand même en fait nous n'aurions pas la preuve qu'elle a eu lieu. Mais ici encore les lumières surabondent et Dieu n'a pas voulu que nous fussions non plus sur ce point réduits à une simple conjecture quelque concluante qu'elle pût être. La preuve directe, nous l'avons.

« D'abord cette autorité doctrinale et ju-

« D'abord cette autorité doctrinale et judiciaire, elle existe; elle existe à la face du monde, elle existe comme venant de Dieu; elle a existé dès le principe; car, indépendamment des décisions doctrinales du Saint-Siége, les conciles qui se sont tenus dans tous les siècles ont été toujours, par leur sentence, la protestation la plus formelle et la plus notoire contre le libre examen.

« Nous voyons dans les annales chrétiennes cette autorité vivante et agissante partout; son existence s'identifie avec l'existence même de l'Eglise. Où voudriez-vous qu'elle eût pris naissance si elle ne venait pas de l'auteur même du christianisme.

« Mais, au reste, elle vous montre ses titres; elle les prend dans ce que vous regardez vous-mêmes comme la parole de Dieu. Estce qu'il n'a pas été dit à ceux qui exercent cette autorité divine : Allez, enseignez les nations. (Matth. xxvIII, 19); et ailleurs: Qui vous écoute, m'écoute; qui vous méprise, me méprise (Luc. x, 16); et ailleurs encore: Que celui qui n'écoute pas l'Eglise soit regardé comme un infidèle et un pécheur public. (Matth. xviii, 17.) Est-ce qu'il n'a pas dit à leur chef: Tu es Pierre, et sur cette pierre je bâtirai mon Eglise, et les portes de l'enfer ne prévaudront pas contre elle. (Matth. xvi, 12.) Tu conduiras et tu nourriras mes agneaux et mes brebis. (Joan. xxi, 16, 18, 19.) Tu affermiras tes frères dans la foi. (Luc. xxii, 32.) Et eufin: Je te donnerai les clefs du royaume des cieux; tout ce que tu lieras sur la terre sera lié dans le ciel, tout ce que tu délieras sur la terre sera délié dans le ciel. (Matth. xvi, 19.) « Que faut-il de plus? Voilà destitres clairs,

« Que faut-il de plus? Voilà des titres clairs, simples, précis, d'où découlent des pouvoirs dont le monde a besoin pour conserver le

167

dépôt de la parole révélée. L'autorité qui s'appuie sur ces titres et qui exerce ces pouvoirs est en possession des uns et des autres depuis l'origine. Cette autorité indispensable, je ne la trouve nulle part ailleurs, ni avec son antiquité, car je connais les époques où sont nés tous les schismes et toutes les hérésies; ni avec son unité, car, tandis que la parole de Dieu est toujours semblable à elle-même, le protestantisme, par exemple, n'est qu'une tumultueuse Babel où il est de plus en plus impossible de s'entendre. Au contraire, cette autorité, sans laquelle la révélation divine deviendrait le jouet de toutes les tolies humaines, je la trouve dans l'Eglise catholique, tout à fait telle que je puis la désirer, et même bien plus parfaite que je n'aurais osé moi-même l'imaginer. Je la trouve avec la puissance de sa hiérarchie, avec la perpétuité de ses doctrines, avec la plénitude de ses lumières, avec le miracle constant de son indéfectibilité. Vraiment ici encore je me demande s'il était possible que Dieu donnât à ma raison une satisfaction plus complète.

Ainsi dans l'état actuel de l'humanité, l'Eglise enseignante était nécessaire après le fait surnaturel de la révélation. Elle est en harmonie avec ce qui constitue ici-bas toutes les sociétés humaines. En fait, elle a exercé son pouvoir dans tout le cours des siècles chrétiens; en droit, elle présente des titres formels de son institution divine. Une raison sage n'en demande pas tant pour adhèrer sans réserve. » (Les Impossibilités.)

Vous dites que la Bible elle-même, qui

Vous dites que la Bible elle-même, qui est pourtant la parole de Dieu, ne nous suffit pas, comment alors l'enseignement de l'Eglise, qui n'est que la parole des homnes, nous suffira-t-il? avez-vous ajouté. Si nous ne pouvons former notre foi avec la parole de Dieu, comment avec la parole des hom-

Je vais rétorquer contre vous votre argument: Vous convenez qu'un enfant, ou qu'un ignorant, qui est toujours enfant, ne peut aller chercher dans des livres ce qu'il est obligé de croire et de pratiquer chaque jour. Mais, ajouterai-je, s'ils ne peuvent s'iustruire de cette manière, comment le seront-ils par la parole de leurs parents, de leur pasteur, de leurs maîtres, en un mot, par cet enseignement parlé, qui a, en général, moins de valeur que l'enseignement écrit? C'est bien là votre idée; n'est-ce pas? Or, elle n'a évidemment aucune valeur dans mon argument. Il en est donc de même dans le vôtre. Prenons actuellement la difficulté en soi, et répondons directement.

Il est faux d'abord que l'enseignement de l'Eglise ne soit que la parole des hommes, quant aux vérités du moins que promulgue cet enseignement. L'Eglise enseigne au nom de Jésus-Christ et avec l'assistance de son Esprit. Aussi ce divin Maître a-t-il dit à ses apôtres, et, par eux, à leurs successeurs : Qui vous écoute. m'écoute. (Luc. x, 16.) L'enseignement de l'Eglise n'est donc point l'enseignement des hommes, mais bien l'ensei-

gnement de Jésus-Christ, celui de Dieu, pacconséquent. En sorte que si les mots dont il se compose ne sont pas à nos yeux aussi sacrés que ceux de la Bible, qui est regardée comme la parole de Dieu sous tous les rapports, cet enseignement lui-même a la même sûreté, et doit nous inspirer la même confiance. Cela reconnu, voyons si l'enseignement de l'Eglise ne fait pas réellement pour former notre foi, la conserver et la diriger, ce que ne saurait faire l'enseignement de la Bible.

Nous n'ignorons point que la Bible est réellement la parole de Dieu dans toute l'étendue du mot, même sous le rapport de l'expression. Nous l'avons dit déjà, et personne n'en est plus convaincu que nous. Mais, par cela même que c'est une parole écrite, elle ne suffit point évidemment pour former la foi de ceux qui sont hors d'état de comprendre ce qui est écrit, et même de lire. Nous l'avons dit encore et prouvé, et cela d'ailleurs est de la plus grande évidence. Suffit-elle pour former la foi de ceux qui se croient plus capables, et qui le sont même réellement? Non, encore. Parce que la Bible n'est pas toujours claire, et que, le fût-elle parfaitement, elle n'empêcherait point la manière de voir propre à chacun. C'est comme une lettre qui nous est envoyée du ciel, pour nous servir ici de l'expression d'un soint Père, c'est réellement un Testament écrit sous la dictée de l'Esprit de Dieu; mais, s'il n'y a personne pour nous lire et nous expliquer cette lettre céleste, ce Testament divin, nous ne serons pas súrs d'avoir bien saisi la pensée de Dieu. Que dis-je? nous nous brouillerons souvent à cette occasion, nous nous diviserons, et peut-être même finirons-nous par nous égorger, comme cela n'arrive que trop fréquemment pour les choses de la terre, malgré les tribunaux établis pour nous mettre d'accord. La parole de Dieu écrite, ou la Bible, ne sussit donc point pour former la foi des hommes, avonsnous dit avec raison. Aussi Jésus-Christ n'at-il rien écrit, et n'a-t-il fait rien écrire, pendant qu'il était sur la terre. Après son Ascension, quelques-uns ont écrit sous la dictée de son Esprit; mais tout ne l'a pas été, comme saint Jean l'affirme si expressément. (Joan. xxi, 24, 25.)

Quant à l'enseignement de l'Eglise, ce n'est plus la même chose. C'est toujours la parole de Dieu, avons-nous dit, sinon quant à l'expression, au moins quant au sens. Or, quoique ce ne soit pas la parole de Dieu quant à l'expression, et peut-être même à cause de cela, cet enseignement s'explique, se développe, se fait tout à tous, pour ainsi dire, à l'exemple de saint Paul, pour nous gagner tous à Jésus-Christ. La Bible est la parole de Dieu morte, pour ainsi dire, immobile du moins, et qui, ne pouvant descendre jusqu'à nous, demande que nous nous élevions jusqu'à elle, au risque de nous égarer; l'enseignement de l'Eglise est la parole de Dieu, toujours vivante, se modifiant par cela même quant à la forme, nous poursuivant dans

tous les retranchements de l'erreur, et nous attachant sûrement à la vérité, à moins que nous ne brisions les liens sacrés que Dieu a donnés à son Eglise, pour nous diriger sur la terre et nous conduire au ciel.

# B

### BALS, ROMANS, SPECTACLES.

Objections. — Vous nous défendez d'aller au bal, de lire des romans, de fréquenter les spectacles. — Il faut donc que nous n'ayons aucun délassement, après nos occupations? — Il y a des personnes honnêtes et même chrétiennes qui font tout cela.

Réponse. — Quand nous vous défendons d'aller au bal, de lire des romans, de fréquenter des spectacles, nous vous donnons le conseil le plus sage, le plus salutaire qu'on puisse donner à l'homme, à la jeunesse principalement. Vous en savez là-dessus autant que nous probablement, et peutêtre encore davantage. Ce sont autant d'écoles d'immoralité, et quelquesois d'impiété.

Jeunes gens, jeunes filles surtout, ne fréquentez point les bals: vous y perdriez les habitudes de décence et de modestie que vous avez ou que vous devez avoir à votre âge; vous pourriez même y perdre la santé, la vie et quelque chose d'infiniment plus précieux encore, l'honneur! Je ne vous rappellerai ici ni les Ecritures, ni les Pères, ni les docteurs de l'Eglise, c'est l'opinion d'un homme du monde, que je vais vous citer. Voici comment en parle le célèbre Bussy-Rabutin, de l'Académie française, dans une rémonse à l'alabé de la Roquette, évêque d'Autun.

Jai lu la lettre sur les bals que vous m'avez envoyée; et, puisque vous souhailez de savoir ce que j'en pense, je vons dirai que je n'ai jamais douté qu'ils ne fussent très-dangereux. Ce n'a pas été seulement ma raison qui me l'a fait croire, ç'a encore été mon expérience; quoique le témoignage des Pères de l'Eglise soit bien fort, je tiens que sur ce chapitre le témoignage d'un courtisan sincère doit être d'un plus grand poids. Je sais bien qu'il y a des gens qui courent moins de basard en ces lieux-là que d'autres, cependant les tempéraments les plus froids s'y réchaussent; et ceux qui sont assez glaces pour n'y être point émus, n'y ayant aucun plaisir, n'y vont point Ainsi, il n'est point nécessaire de les leur défendre; ils se les défendent assez eux-mêmes. Quand on n'y a point de plaisir, les soins de sa parure et les veilles en rebutent, et, quand on y a du plaisir, il est certain qu'on court grand danger d'y offenser Dieu. Ce ne sont d'ordinaire que les jeunes gens qui composent ces assemblées, lesquels ont assez de peine à résister aux tentations dans la solitude, à plus forte raison dans ces lieux-là, où les beaux objets, les slambeaux, les violons, et l'agitation de la danse échausseraient des anachorètes. Les vieilles gens, qui pourraient

se trouver dans les bals, sans intéresser leur conscience, seraient ridicules d'y aller; et les jeunes, à qui la bienséance le permet ne le pourraient pas sans s'exposer à de grands périls. Ainsi, je tiens qu'il ne faut point aller au bal, quand on est Chrétien; et je crois que les directeurs feraient leur devoir, s'ils exigeaient de ceux dont ils gouvernent les consciences qu'ils n'y allassent jamais. »

Voiis ce que pensait un homme du monde des bals où règne la décence, ou du moins elle est censée régner. Que dirons-nous donc après cela, de ces bals de cabaret, de ces bals échevelés, de ces bals parés-masqués, ou plutôt déparés et démasqués, où n'existe nulle surveillance, qui sentent le vin et l'orgie à cinq cents pas à la ronde? Une jeune fille modeste et chrétienne ne devrait pas, je ne dirai point aller, mais y penser seulement, sans sentir tout son cœur se soulever, en même temps que sa conscience.

Quant aux romans, ils font le mal avec moins d'éclat et de bruit, mais ils ne le font que plus dangereusement, parce qu'on le re-marque moins: — Jamais fille sage n'a lu de romans, assirme J.-J. Rousseau. Et, en effet, comme il le dit au même endroit, «le raffinement du goût des villes, les maximes de la cour, l'appareil du luxe, la morale épicu-rienne, voila les leçons qu'ils prêchent et les préceptes qu'ils donnent. » Commentant ce texte, l'abbé Gérard ajoute, en parlant des romans: « D'abord ils amollissent notre ame et l'énervent; ils lui ôtent cette rigidité de principes et ce caractère de vigueur et de fermeté qui accompagnent et qui soutien-nent la vertu; ensuite ils inspirent à un jeune cœur une sensibilité vague et incertaine; ils lui font éprouver des besoins factices, et que sûrement il n'avait pas; ils le font soupirer sans qu'il sache hien après quoi : ce cœur, attendri de plus en plus, languit et n'aime point encore; mais il cherche à aimer, et n'attend qu'un objet pour se fixer. Une douce et séduisante rêverie l'attache à des objets imaginaires dans l'absence d'un objet réel; l'objet s'annonce, et sans plus de choix le cœur se détermine. L'imagination s'échauffe, toutes les passions s'allument; les sens mêmes acquièrent une activité dangereuse et précoce; et l'on devient coupable d'après la lecture de ces livres où le vice est peint souvent sous les traits de la vertu. Eh l que dis-je, la vertul les auteurs de ces sortes d'ouvrages si tendres et si passionnés seraient bientôt las d'écrire s'ils n'avaient qu'elle à peindre, ou craindraient qu'on ne se lassât trop tôt de les lire. De là ce mélan-

172

ge qu'ils y mettent de sentiments faussement héroïques, et de situations vraiment critiques pour les mœurs et pour la sagesse; de là ces images vives et rapides qui dérèglent l'imagination, moins encore par ce qu'elles représentent que par ce qu'elles laissent à deviner; ces descriptious naïves qui font couler leutement le feu dans les veines. Car on a beau vouloir se flatter sur ce qu'on éprouve et se déguiser ce qu'on sent, les romans causent pour l'ordinaire des émotions secrètes où le cœur n'est pas toujours en nous ce qu'il y a de plus affecté. »

BAL

Ainsi voilà le cœur dévoré par les romans, et avec le cœur tout ce qu'il entraîne après lui. Or que n'entraîne-t-il pas dans l'homme? Mais ils ne dérèglent guère moins le jugement : « Est-ce dans ces sortes de livres. ajoute le même auteur, qu'on apprend à bien penser et à bien vivre? Qu'y trouve-t-on sous l'écorce qu'ils présentent, que des pensées fausses, que des maximes qu'il serait bien dangereux de mettre en pratique, et des exemples qu'on se repentirait toute sa vie d'avoir imilés? Les romans changent presque en tout le véritable point de vue; ils appreunent à voir les choses comme on les imagine, et partaut bientôt à les croire telles qu'on les désire.... » Rousseau avait dit également: « On se plaint que les romans troublent les têtes; je le crois bien. En montrant sans cesse à ceux qui les lisent les préten-dus charmes d'un état qui n'est pas le leur, ils les séduisent, ils leur font prendre leur état en dédain, et les portent à en faire un échange imaginaire contre celui qu'on leur fait aimer. Voulant être ce qu'on n'est pas, on parvient à se croire autre chose que ce qu'on est, et voilà comme on devient fou. » Et qu'est-ce, en effet, qu'une tête romanesque, si ce n'est celle qui a perdu le sens ou à peu près, et qui l'a perdu d'autant plus misérablement et irrémédiablement qu'elle se croit beaucoup plus sage que les autres, au con-

Que si tels sont les résultats des romans qu'on appelle honnêtes, quel jugement porterons-nous sur ceux qu'on est bien obligé d'appeler déshonnêtes, sur ces romans d'antichambre qu'on retrouve à la boutique, dans l'atelier, et jusque dans les cabarets, de ces romans faits, ou plutôt fabriqués pour ceux qui ne savent pas lire, comme l'a dit un des fabricants, avec une ingénuité charmante?

Les spectacles ne sont que des romans mis en action. On retrouve en eux, à peu près, et les dangers de la danse et ceux du roman. Jugaz par là de leurs effets. Ils saisissent l'homme par toutes ses facultés, en même temps, et l'entraînent irrésistiblement. « La force de l'intérêt, dit encore l'abbé Gérard, la chalour du sentiment. le feu de l'action, les ornements de la poésie, tout l'ensemble du spectacle nous ément et nous transporte. On est tout entier à ce qu'on voit, à ce qu'on sent. On se remplit, on se pénètre à loisir des mêmes vues, des mêmes penchants que font naître les personnages qu'on nous représente. On se sent attendrir;

on verse des pleurs en dépit de soi; on oublie tout; on oublie sa raison et son propre cœur. On est décu, on est séduit saus avoir la force de revenir contre de si douces et de si fortes impressions; tout fait illusion, et tout concourt à la maintenir. » (Les égarements de la raison.)

Riccoboni, auteur et ácteur tout à la fois. cet homme si expert et si distingué dans son art, nous assure que les sentiments qui seraient le plus corrects sur le papier changent de nature en passant par la bouche des acteurs, et deviennent criminels par les idées qu'ils font naître dans l'esprit du specta-

teur même le plus indifférent

Corneille et Racine, ces hommes non moins distingués par leurs sentiments et par leur foi que par leur génie dramatique, pleurèrent amèrement, dit-on, l'usage qu'ils avaient fait de leur talent. Et combien d'autres nous pourrions citer ici également?

Il faut donc que nous n'ayons aucun délassement après nos occupations, nous re-

présentez-vous.

Je ne dis pas cela, bien au contraire. Jesais que vous en avez même d'autant plus besoin que vos occupations ont été plus pénibles et plus prolongées. Mais cherchez des délassements qui présentent moins de dangers. Le bien est de tout concilier, s'il est possible, l'honnête et l'agréable. Remarquez-le cependant, l'honnête doit marcher avant tout.

Omne tulit punctum qui miscuit utile dulci. (HORAT., De arte poetica, vers. 544.)

Je n'en ai pas d'autres, me direz-vous. J'en suis bien fâché; mais, je vous le répète, l'honnête doit marcher avant tout.

Est-ce bien vrai, toutefois? Quoi! ceux qui ne lisent point de romans, qui ne frequentent ni les bals, ni les spectacles, n'ont donc aucun délassement selon vous?

Vous n'en avez point d'autres, dites-vous. Alors, je vous plains bien ; car ce sont des délassements qui ne me paraissent guère propres à délasser. Quoi I des délassements, ce qui nous fait passer une partie des nuits sans sommeil, et quelquefois dans l'agitation de tout notre être? Des délassements, ce qui nous captive, nous séduit, nous mêne où nous ne voudrions point aller, et nous fait faire ce que nous n'aurions guère envie de faire? Des délassements, ce qui s'attache à nous et nous poursuit partout, au milieu de nos occupations, de nos repas, et jusque dans notre sommeil?... Si vous n'avez pes d'autres délassements, je vous le répète, je vous plains sincèrement, car ces délassements me paraissent, en réalité, de véritables et continuels tourments.

Il y a des personnes honnêtes et même chrétiennes qui font tout cela, avez-vous dit

C'est bien le cas d'appliquer la belle réponse de Bossuet à Louis XIV: « Nous parlions de speciacles, lui dit ce prince en le voyant entrer : qu'en pensez-vous? -Sire, répondit l'illustre prélat, il y a de grands exemples pour, mais il y a de

grandes autorités contre. » Or, chacun sait que l'exemple ne saurait prévaloir contre l'autorité, pas plus que le fait contre le droit.

Il y a, dites-vous, des personnes qui lisent des romans, fréquentent les bals et les spectacles, sans cesser pour cela d'être honnêtes et même chrétiennes.

En êtes-vous bien sûr? Je n'ose vous dire que vous nous trompez ou que vous vous trompez vous-même; mais ce que je ne crains pas de vous dire, c'est que les personnes dont vous parlez pourraient bien ne pas garder longtemps leur honnêteté et surtout leur christianisme. En tout cas, je crois qu'il n'est pas prudent de les imiter. J'ai vu des personnes qui étaient tombées du toit d'une maison sans se faire aucun mal, et d'autres du haut d'un clocher, sans se casser le cou. Seriez-vous curieux d'en faire autant?

BAP

### BAPTÊME.

Objections. — Vous soutenez done que sans le haptème personne ne peut entrer dans le ciel! — N'est-il pas cruel surtout de placer ainsi dans l'enfer une multitude infinie de pauvres enfants qui ont été privés du baptème sans qu'il y ait de leur faute, ni même, la plupart du temps, de celle de leurs parents? — Comment quelques gouttes d'eau peuvent-elles rendre la vie à l'âme qui est toute spirituelle. — Cette eau glacée ne pourrait-elle pas plutôt faire périr ce petit corps alors si délicat? — Le prêtre commence, dès ce moment, à se montrer into-lérant: il veut que le baptême soit administré dans un temps donné, que les parrains aient tel âge, sachent faire telle et telle prière, répondre à telle et telle question.... C'est l'affaire des parents.

Réponse. — Le baptême, quoique généralement admis, même en pratique, dans le christianisme, a cependant donné lieu à des objections, qui, parties de différents points, sont tombées dans le domaine public.

Vous soutenez donc, nous dii-on, que sans le baptême personne ne peut entrer dans le ciel?

Ce n'est pas nous qui le soutenons, c'est l'Eglise de tous les temps et de tous les lieux. Mais si l'Eglise, de sa voix la plus unanime et la plus constante, a proclamé ainsi hautement et proclame encore la nécessité du baptême pour tous, c'est parce que Jésus-Christ, son divin fondateur, votre Dieu comme le nôtre, le roi des intelligences, celui dont l'Evangile a été miraculeusement annoncé à toute la terre, l'a lui-même proclamée, le premier, cette nécessité, en termes tels qu'il est impossible de concevoir le moindre doute à ce sujet. Ecoutez plutôt: En vérité, en vérité, je vous le dis, si quelqu'un ne renaît de l'eau et du Saint-Esprit, il ne peut entrer dans le royaume des cieux, « Amen, amen dico vobis, nisi quis renatus fuerit ex aqua et Spiritu sancto, non potest introire in regnum Dei. » (Joan 111, 5.) Co précepte, qui se trouve répété, d'ailleurs, en d'autres endroits des saintes Ecritures, est on ne peut plus formel ici, et n'excepte personne, pas même les enfants, remarque saint Ambroise. (De Abraham, lib. 11, c. 11.)

Salutaire institution, au point de vue même de nos intérêts temporels, qui ne vous sont peut-être pas moins chers que nos intérêts spirituels! C'est souvent à cause du baptême que les parents sont si vivement préoccupés de leurs enfants, avant même qu'ils aient vu le jour : « Quel malheur, pour eux et pour nous, pensent-ils, s'ils étaient privés du sacrement de la régénération ! » C'est le baptême qui en fait l'objet de leurs soins les plus attentifs, quand ils sont nés: tandis que les infidèles les abandonnent sans aucune sollicitude. Il serait impossible de dire à combien d'enfants la nécessité de recevoir le baptême a conservé la vie, nonseulement chez les peuples chrétiens, mais encore chez les peuples idolatres, où la foi nous porte quelquesois à aller les recher-cher. Cessez donc, vous à qui je réponds en ce moment, de déclamer contre cette nécessité; car, sans elle peut-être vous n'auriez pas joui de la lumière du jour, ou du moins vous n'en auriez pas joui longtemps.

N'est-il pas cruel surtout, avez-vous dit encore, de placer ainsi dans l'enfer une multitude infinie de pauvres enfants qui ont été privés du baptême, sans qu'il y ait de leur faute, ni même, la plupart du temps, de celle de leurs parents?

Non, quand ou entend bien la doctrine de

l'Eglise à ce sujet.

« Que faut-il donc penser du sort des enfants morts sans baptême? » se demande ici l'abbé de Frayssinous. (Maximes de l'Eglise cath. sur le salut des hommes.) « Exposons d'abord ce qu'ordonne de croire la foi catholique, et nous verrons ensuite ce que nous permet l'opinion. Nous le dirons sans détour; que ces enfants descendent dans l'enfer, qu'ils soient damnés, qu'il n'y ait pas pour eux de région mitoyenne entre le ciel et l'enfer; qu'ils soient privés à jamais de la possession du Dieu qui fait le bonheur des élus dans le royaume céleste, tel est le langage, telle est la doctrine de l'Eglise; mais là se borne son enseignement : hors de là est la région des opinions et des conjectures. Eh quoi l direz-vous, ce sont là tous les adoucissements que vous semblez annoncer touchant le dogme catholique! C'est ici qu'il faut nous expliquer et nous entendre. Qu'est-ce que le ciel 1 C'est le lieu des récompenses et de la félicité. Qu'est-ce que l'enfer? C'est le lieu des privations et des peines. Mais dans l'enfer, comme dans le ciel, il est diverses demeures; pour les un-, les châtiments sont divers suivant les faute-; comme pour les autres, les récompenses varient suivant le degré de mérite et de 175

vertu. Que les enfants baptisés, mourant dans leur innocence, soient éternellement heureux dans le ciel, c'est un point de la croyance catholique; que les enfants non baptisés soient privés de ce bonheur, et que leur damnation soit inséparable de cette privation, c'est encore un article de notre foi: mais jusqu'à quel point Dieu leur fait-il connaître la grandeur du bien dont ils sont privés? Dans quel degré de douleur et d'amertume en sentent-ils la privation? C'est un secret pour nous, et nous ne sommes pas obligés de croire qu'ils en sont aussi douleureusement affectés que peuvent l'être seux qui, par leurs fautes personnelles, ont perdu ce bien immense. De plus, outre cette privation de félicité, les enfants souffrent-ils une peine positive, telle que celle du feu, plus ou moins vive? Sur cela, l'Eglise n'a rien décidé; elle permet à chacun d'embrasser le sentiment qui lui paraît le plus plausible. Je vous prie de remarquer que le bonheur de voir et de posséder Dieu dans le ciel, de le contempler dans ses perfections adorables, dans cette beauté toujours ancienne et toujours nouvelle, comme parle saint Augustin (Confess., lib. x, cap. 27), que ce bonheur est une faveur purement gratuite, une libéralité toute miséricor-dieuse, que Dieu ne doit à personne. C'est une destinée si haute, si sublime, si divine, que l'homme n'a par lui-même nul droit d'y prétendre : dès lors, si les enfants en sont privés, je vois là pour eux la perte d'une immense félicité, mais, du côté du souverain Juge, qui ne la devait à personne, il n'y a pas même une ombre d'injustice.

« Donnons à cette matière un plus long développement. Il suffit d'être initié aux premières études théologiques, pour savoir que saint Fulgence, au v° siècle, saint Grégoire le Grand, dans le vi', et après eux plusieurs théologiens, ont pensé que les enfants non baptisés, outre la privation de la félicité céleste, soufirent encore, à cause de la tache originelle, une peine sensible, celle du feu, plus on moins vive; mais nous savons également que l'opinion contraire a été embrassée par saint Grégoire de Na-ziauze, saint Thomas, saint Bernard, et le très-grand nombre des docteurs des écoles catholiques, sans qu'il se soit élevé contre eux aucune réclamation de la part de ceux qui sont les dépositaires de la foi, je veux dire le corps des premiers pasteurs, les évêques et le Souverain Pontife qui en est le chef; et, pour tout homme instruit et impartial, cela seul décèle un partage d'opinions d'après lequel il est permis à chacun d'abonder dans son sens. Saint Augustin, cette grande lumière de l'Eglise chrétienne, qui paraissait d'abord pencher vers le sentiment le plus sévère, avoue, dans une lettre à saint Jérôme (epist. 166, n. 76), que, lorsqu'il vient à examiner la nature des peines subies par ces enfants, il n'éprouve que doutes, perplexités, embarras. Ce n'est pas tout, dans son dernier ouvrage contre les pélagieus, celui où il combat l'un de ces

sectaires, nommé Julien, nous lisons ces paroles: Je ne dis pas que les enfants morts sans bapteme doivent subir une si grande peine qu'il vaudrait mieux pour eux qu'ils ne fussent point nés... Quoique je ne puisse pas décider ce que sera, quelle sera et combien grande sera leur damnation, je n'ose néanmoins dire qu'il serait meilleur pour ces enfants de n'être point que d'être dans cet état. (Contra Julian., lib. v, cap. 11.) Ainsi saint Augustin permet de penser que la damnation de ces enfants est telle qu'ils aiment mieux exister que de ne pas exister.

« Je ne me permettrai pas de les appeler simplement heureux; je ne dirai pas qu'ils jouissent d'un bonheur naturel, pur et sans mélange; non, je ne vais pas jusque-là: mais je puis me les figurer comme des princes détrônés, privés d'un royaume auquel ils pouvaient prétendre, comme des exilés qui regrettent une patrie qu'ils ne doivent jamais revoir; je puis croire que leur destinée est préférable au néant. Ce monde, ce n'est pas le séjour du repos et du bonheur parfait, et cependant il est peu d'hommes qui préfèrent la mort à la vie. Tel est donc le sort de ces enfants que, tout imparfait qu'il est, ils l'aiment mieux que l'anéantissement, et qu'ils désirent de le conserver.

sement, et qu'ils désirent de le conserver.

Quel était sur cette matière le sentiment de l'évêque de Meaux, qui, de son vivant même, fut révéré comme l'oracle de l'Eglise gallicane, et qui a été le théologieu le plus profond comme le plus grand orateur de son siècle et de sa nation? Nous avons de lui, sur le sort de ces enfants, un écrit raisonné, dont voici l'origine : Un prélat, le cardinal Sfondrate, avait avancé une opinion qui parut s'éloigner de la simplicité et de la pureté du dogme catholique; Bossuet, de concert avec plusieurs évêques français, le dénonça au Saint-Siège dans une lettre adressée au Pape Innocent XII, lettre que nous avons encore. (Lettre 201, OEuvres de Bossuet, t. XXXVIII, in 8°.) Bossuet s'y élève bien avec force contre ceux qui veulent affranchir les enfants non baptisés de la damnation. mais en même temps il reconnaît que la plupart des doctours les prétendent exempts de la peine des sens, c'est-à-dire du tourment du feu éternel, et il était si loin de condamner ce sentiment comme une erreur qu'il ajoute : -Que nous importe à nous, qui ne disputons pas sur ce point? Nous l'abandonnerons à la

dispute des théologiens. (Ibid., pag. 36.)

« Je pourrais me prévaloir d'une autorité
plus imposante encore par l'éminente dignité du personnage, celle d'un des plus
savants Papes qui se soient jamais assis sur
le siège de saint Pierre, de Benoît XIV, qui
a vécu dans le dernier siècle. Ses écrits,
pleins d'une immense érudition, sont remarquables par l'exactitude avec laquelle il
distingue les dogmes qu'il faut croire des
opinions qui sont un sujet de controverse.
Or, dans un de ses ouvrages, ayant eu occasion de parler de la damnation de ces enfants, il dit: Outre la privation de la béatitude, sont-ils exempts ou non de la peine qu'en

:

ppelle des sens? C'est une chose encore conroversée parmi les théologiens. (De festis lom., lib. 1, cap. 8, De Sabbato sancto.) Donc ci l'Eglise n'a rien décidé.»

Je me résume en quelques mots: Je dois, noi catholique, reconnaître que les enfants norts sans baptême n'entreront jamais dans proyaume de Dieu. C'est l'enseignement ormel de l'Eglise, la parole même de Notre-eigneur Jésus-Christ. Mais je puis admetre, sans cesser d'être catholique, que le sort e ces enfants dans l'enfer vautencore mieux ue le néant. Il n'y a là évidemment ni ruauté, ni l'ombre même d'une injustice.

Et pourquoi nous répugnerait-il tant d'adnettre une telle croyance? N'est-ce pas, usqu'à un certain point, l'enseignement de a raison, la croyance des peuples même dolâtres?

Que nous dit, en effet, la raison? que nous lescendons tous d'une source corrompue, suisque, sans cela, nous ne pouvons expliquer l'état de dégradation dans lequel nous renons au monde. D'où il suit que celui qui neurt avant l'expiation, ou avant la renaissance, pour parler le langage des Ecritures: Nisi quis renatus fuerit Joan. III, 5), meurt coupable, et digne, par conséquent d'une peine quelconque.

Quant à la croyance des peuples même idolâtres, je la trouve dans ces vers où le poëte nous représente les enfants se lamentant à

l'entrée du Tartare :

Continuo auditzo voces, vagitus et ingens, infantumque animas fientes in limine primo. (Viagu., *Eneid.*, lib. vi, vers. 426, 427.)

Comment quelques gouttes d'eau peuventelles rendre la vie à l'ame qui est toute spitituelle, demandez-vous?

Ces quelques gouttes d'eau ne suffisent as; car, avec l'eau, qui est ce que nous ap-'elons la matière du sacrement, il faut aussi 'énonciation de certaines paroles, pronontes au nom de l'Eglise, et qui en sont ce que nous appelons la forme. C'est la recomnandation bien précise de Notre-Seigneur ésus-Christ à ses apôtres, et, en eux, à tous es ministres, au moment de retourner au iel: Allez donc, lour dit-il, instruisez toutes es nations, les baptisant au nom du Père, et lu Fils et du Saint-Esprit : « Baptizantes eos n nomine Patris et Filii et Spiritus saneti.» Matth. xxvm, 19.) Ainsi, pour qu'il y ait enaissance ou renouvellement de la vie dans 'enfant, avec l'eau, il faut la parole, avec la natière la forme, avec le corps l'esprit, si je uis parler de la sorte; car presque partout ous retrouvons l'image de l'homme, lequel été créé lui-même à la ressemblance de heu. Et ces deux choses, l'eau et la parole, l'ont de valeur pour la régénération spiriuelle de l'enfant, que parce que telle est la colonté toute-puissante du Seigneur, parce ju'il est là lui-même, agissant en eux et par ux. Aussi l'avons-nous entendu, après avoir rommandé à ses ministres de baptiser les pommes au nom du Père, et du Fils et du

Saint-Esprit, ajouter ces remarquables paroles: Et voilà que je suis avec vous. tour les
jours. jusqu'à la consommation des siècles:
« Et ecce ego vobiscum sum omnibus diebus,
usque ad consummationem sæculi. » (Matth.
xxviii, 20.) Cela vous paraît-il suffisant?
Que pouvez-vous désirer de plus? Quoi !
c'est par sa volonté, par son Verbe, que
Dieu a créé toutes choses, notre âme en
particulier: Omnia per ipsum facta sunt; et
sine ipsu factum est nihil, quod factum est
(Joan. 1, 3), et cette même parole ne suffirait
pas pour rendre à l'enfant la vie spirituelle
dont l'a privé la tache originelle?

RAP

Mais, dites-vous, pourquoi ce signe vul-

gaire?

Pourquoi? parce que telle a été la volonté de Notre-Seigneur Jésus-Christ. Baptizan-

tes, etc., nous dit-il expressément.

Pourquoi? parce que l'homme n'est point esprit seulement, mais corps en même temps qu'esprit, parce qu'il a besoin d'être averti, que ceux avec qui il est en rapport de biens spirituels ont besoin de l'être également.....

Cela reconnu, que peut-il y avoir de mieux pour nous que ce signe culgaire, comme vous l'appelez; qu'un signe si naturellement expressif, aux yeux de tous, qui nous prévient que, tandis que cette eau, dont le propre est d'effacer les souillures matérielles, coule visiblement sur le corps, la rosée de la grâce coule invisiblement sur l'âme, pour effacer la tache originelle?

Cette eau glacée, demandez-vous encore, ne pourrait-elle pas plutôt faire périr ce petit

corps, alors si délicat?

Mais il n'y a que quelques gouttes d'eau, comme vous l'avez fait remarquer vousmême; et il est de toute impossibilité que cette petite quantité, employée comme on le fait surtout, produise les funestes effets que vous semblez craindre. Ne savez-vous pas que certains peuples ont été dans l'habitude de tremper entièrement dans l'eau leurs enfants nouveau-nés, qu'on en re-trouve encore des vestiges anjourd'hui? Je n'ai pas entendu dire que la mort en résultât. Aux yeux de ceux qui avaient de telles pratiques, c'était un moyen, au contraire, de fortifier leurs enfants, et de prolonger leur existence, soit naturellement, soit surnaturellement: tant il est vrai qu'une ombre plus ou moins obscure de christianisme se trouve à peu près partout. Quoi qu'il en soit, vous n'avez aucune raison de craindre que quelques gouttes d'eau, même glacées, coulant, soit sur la tête de l'enfant, soit ailleurs, quel que soit l'état dans lequel il se trouve, soient pour lui une cause de mort, ni même de maladie. « De la glace sur de la chaleur!» allez-vous vous écrier peut-être. Pourquoi non? c'est, nous dit-on, un moyen de guérison dans les cas mêmes où l'on aurait cru autresois que la mort en sût résultée insailliblement. Tant l'homme a d'aveuglement et de préjugés, non pas seulement en religion. comme on le voit.

Mais ne sortons point de la question qui

nous occupe en ce moment. Tranchons-la. au contraire, en quelques mots. Vous craignez que l'eau froide du baptistère, cou-lant sur la tête échauffée de votre enfant, n'ait de funestes effets; demandez qu'elle soit réchauffée. Vous n'aurez même pas besoin de le demander, le prêtre ne manquera pas de le faire, toutes les fois qu'il le jugera à propos. C'est une recommanda-tion qui lui a été faite d'une manière générale, et dont, au reste, son attentive charité n'avait nul besoin.

Le prêtre commence dès ce moment, avezvous ajouté, à se montrer intolérant : il veut que le baptême soit administré dans un temps donné, que les parrains aient tel âge, sachent faire telle et telle prière, répondre à telle et telle question.... Cela regarde les

parents.

Oui, sans doute, cela regarde les parents, puisqu'il s'agit du baptême de leurs enfants; mais cela regarde aussi le prêtre évidemment, puisqu'il s'agit du baptême, institué par Notre-Seigneur Jésus-Christ dont il est le ministre, conféré au nom de l'Eglise,

dont il est le représentant.

Raison de plus, me direz-vous, pour se montrer plein de douceur et de charité. Ne le fait-il pas aussi? En cette circonstance, comme en toute autre, ne pousse-t-il pas la douceur et la charité jusqu'à leurs dernières limites? faudrait-il aller plus loin encore, transgresser ses devoirs? Vous ne le voudriez pas; et je ne sais même si vous ne seriez point les premiers à l'en blamer ensuite.

Il veut, représentez-vous, que le baptême soit administré dans un temps donné.

Mais ce n'est pas lui qui le veut; c'est l'Eglise dont il n'est que le ministre, et qui défend sous des peines sévères de différer trop longtemps le baptême aux enfants, de peur que ceux-ci ne meurent coupables du péché originel, et ne soient exclus du royaume de Dieu, où nul ne peut entrer sans avoir été régénéré. Ce n'est donc point pour lui que le prêtre se montre aussi ferme sur l'observance de cette prescription salutaire de l'Eglise, c'est dans l'intérêt de l'enfant, que la mort peut frapper au moment où on s'y attend le moins, comme elle frappe tout homme ici-bas, et même plus promptement encore, vu l'état dans lequel il se trouve, c'est dans l'intérêt des parents, qui, avec la mort temporelle de leur fils, auraient encore à pleurer sa mort éternelle.

Il veut que les parrains aient tel âge, sachent faire telle et telle prière, répondre à

telle et telle question.

Non, encore une fois, ce n'est pas lui qui le veut, mais l'Eglise dont il est le représentant. Et, franchement, ne devez-vous pas voir vous-même qu'il doit en être ainsi? Pourquoi des parrains, en effet? C'est pour répondre pour l'enfant en face de l'Eglise, c'est pour prier, faire profession de soi à sa place. Mais, s'ils n'ont pas plus de raison et de foi que lui, et moins encore peut-être, à quoi servent-ils, et n'est-ce pas une déri-

sion? Pourquoi des parrains encore? c'est pour lui tenir lieu de parents, à l'oceasion. comme le mot même l'indique, sous le rapport spirituel principalement. Mais si cenx que vous présentez ne se font aucune idée de cela, s'il est à peu près sûr qu'ils n'en tiendront jamais aucun compte, n'est-il pas naturel d'en demander d'autres? Ce n'est point de l'intolérance et de l'injustice, c'est, au contraire, de la justice et de la charité.

BAP

Qu'il nous soit permis de rappeler ici quelques réflexions que nous avons émises

ailleurs sur cet important sujet.

« Séparés de Dieu, principe de tout bien, disions-nous, nous pouvions rester à jamais dans cet affreux isolement. L'Etre infiniment bon ne l'a pas voulu. Il a envoyé son Fils sur la terre pour nous racheter. Souffrant comme homme, et donnant comme Dieu un prix infini à ses souffrances, l'Homme-Dieu a réconcilié la terre avec le ciel. Il est retourné, sa mission remplie, auprès de son Père; mais auparavant il a établi sept sacrements, dont il a laissé l'administration à son Eglise, pour que le prix de ses souffrances fût à tous également appliqué. Le premier de ces sacrements, c'est le baptême. Sacrement admirable! par lequel quelques gouttes d'eau jointes aux paroles de la miséricorde ont un effet plus divin à nos yeux que toutes les eaux du déluge, jointes aux paroles de la justice; puisque par le déluge, les coupa-bles étaient détruits, et les fautes n'étajent point effacées, tandis que, par le bapteme. c'est la faute, au contraire, qui est détruite,

et le coupable régénéré.

« Pour que cette céleste régénération soit de bonne heure produite en nous, l'Eglise veut que nous recevions le haptême le plus tôt possible. Pères, mères, vous tous qui êtes chargés de procurer aux enfants cette première grâce de l'Eglise, en comprenez-vous bien toute l'étendue? Comprenez-vous également les conséquences qu'elle a pour eux dès ce moment, et qu'elle aura encore duns la suite? Si l'on vous disait : - Votre enfant est mort : allez le baigner dans ces eaux con sacrées par de célestes bénédictions, et il vivra: quels ne seraient pas votre empress ment. votre sollicitude, votre allégresse et votre reconnaissance. La mort que vous avez à pleurer dans vos enfants, ce n'est pas cette mort d'un jour qui consiste dans la séparation de l'âme et du corps, mais bien cette mort éternelle qui consiste dans l'éloignement de Dieu, unique auteur de la vie. Et vous restez calmes, indifférents, incrédules même quelquefois à la voix de l'Eglise qui vous dit : Courbex sa tête sous l'onderégénérat rice et par un effet de la toute-puissante volone de Dieu, il vivra éternellement. Si l'on vou disait, comme la fabuleuse antiquité le conte par rapport au plus valeureux di-Grecs: « Cet enfant aura à livrer de re- tota « tables combats : venez tremper son corp a dans ces eaux mystérieuses, et il sera in « vulnérable, » avec quel empressement en co re, avec quelle joie et quelle reconnais sanc vous accepteriez ce bienfait! Ce n'est

ce corps de boue que l'Eglise veut préserver des atteintes du fer, mais bien l'âme créée à l'ide Dieu, qu'elle veut prémunir contre les attaques de l'invisible ennemi. Et vous ne tressailleriez pas d'allégresse à sa voix quand elle vous dit: Venez tremper cette. âme affaiblie déjà avant d'avoir combatiu, dans ces eaux fortifiantes qui jaillissent de la vie éternelle!

RAR

« Parents, amis, vous tous qui êtes choisis par une famille pour répondre, à la place de l'enfant, aux plus graves questions, et pour prendre en son nom le plus solennel engagement, interpellés publiquement en quelque sorte par l'Eglise, votre mère ; comprenez toujours la sublimité de vos fonctions l Gardez-vous bien surtout d'être intérieurement incrédules, ou de rester seulement indifférents et inattentifs, quand Dieu luimème daigne abaisser les cieux, et vous parler par la voix de son ministre l

« Et vous, jeunes enfants, vous qui êtes chargés quelquesois d'assimmer les plus hautes vérités religieuses à un âge où vous pouvezà peine les bégayer, en quelque sorte, vous présentez sans doute un touchant specticle en venant demander ainsi, pour un frère plus jeune encore, l'innocence dont vous êtes vous-mêmes la vivante image. Toutesois, pour ne pas mentir à l'Eglise, ou

du moins pour ne point lui parler du bont des lèvres seulement, à elle qui est esprit aussi, à l'exemple de son divin Fondateur, vous devez, autant qu'il dépend de vous, agrandir votre âme en ce moment, l'embraser d'amour et de foi, comme 'le flambeau symbolique qui brûle alors sous vos yeux. Sans vous arrêter à la surface des choses, comme on le fait si communément à votre âge, voyant des yeux de la foi les anges du ciel verser abondamment la grâce céleste dans l'âme du régénéré, en même temps que l'eau baptismale coule sur sa tête, vous devez, autant que possible, vous montrer dignes de coopérer à l'acte divin de la régénération. (L'Education chrétienne.)

Voilà le haptème, tel qu'il est réellement, pour qui sait le comprendre. Mais il ne peut en être ainsi si vous gênez le le prêtre dans l'administration de ce sacrement, si vous êtes toujours disposés à la blâmer, à le critiquer, dans tout ce qu'il prescrit ou conseille alors au nom de l'Eglise. Ah! plutôt, prêtons-nous de bon cœur et avec zèle à l'accomplissement de ces cérémonies si touchantes et si nobles qui servent à faire descendre plus abondamment sur la terre les grâces célestes et nous rattachent plus intimement et plus so-

lidement à Dieu !

### BARTHÉLEMY (MASSACRE DE LA SAINT-).

Objection. — Et la Saint-Barthélemy! C'est une tache dont le nom de catholique se lavera difficilement.

Réponse. — Si quelque chose m'étonne, c'est que le souvenir du massacre de la Saint-Rarthélemy nous soit le plus souvent et le plus acrimonieusement rappelé aujourd'hui par des hommes qui font sonner hautement leur nom de Français, et qui ne permettent pas toujours qu'on leur retire celui de catholique.

Et la Saint-Barthélemy! nous dit-on. C'est une tache dont le nom de catholique se lavera difficilement.

Vous croyez? Avez-vous hien réfléchi à ce que vous dites? C'est au cœur même de la France que ce grand crime a été commis; ceux qui l'ont commis ne portaient pas seulement le nom de catholiques, ils portaient également celui de Français, ils occupaient alors, dans notre patrie, les plus hautes dignités. La France n'a point été à jamais déshonorée par cela : pourquoi donc la religion catholique le sersit-elle? Le nom français n'a point été souillé d'une tache indélébile : pourquoi celui de catholique le seraitil davantage? Si un étranger venait vous faire des reproches à ce sujet, et s'avisait de vous dire, en se servant de votre pensée, et en partie, aussi, de vos paroles : — Et la Saint-Barthélemy! c'est une tache dont le noun de Français se lavera difficilement, vous ne seriez pas beaucoup embarrassés pour

répondre : « La Saint-Barthélemy ! diriezvous; mais nous la détestons, nous la réprouvons, nous la maudissons, autant et plus que vous peut-être, parce qu'elle nous pèse davantage sur le cœur. La France, du reste, n'en saurait être déshonorée. Le crime a été commis en France, au cœur même de la France, dans sa capitale, mais non pas par la France, par la majorité de ses habitants, par son esprit surtout, par cet esprit de douceur, de générosité et de dévouement, qui nous porte, nous Français, à épargner nos ennemis, plutôt qu'à répandre leur sang inutilement et traitreusement. Notre nom de Français reste donc toujours digne de la vénération et de l'amour des peuples. Il n'a pas été plus souillé par ce crime que le nom d'Anglais ne le fut par les atrocités de son Henri VIII, que le nom de Romain ne le fut par les incomparables cruautés de ses Nérons, cruautés qui ont duré plus d'années, autant de siècles peut-être que les cruautés de la Saint-Barthélemy ont duré de jours. Bien loin de faire une seule et même chose avec ceux qui commirent ces cruautés, ceux-ci ne méritaient même pas de le porter, quelles que fussent leurs dignités. »

Voilà ce que vous répondriez, n'est-il pas vrai? Et c'est aussi ce que nous pouvons vous répondre, quand vous nous dites : « Et la Saint-Barthélemy ! c'est une tache de sang dont le nom de catholique se lavera difficilement. » — « La Saint-Barthélemy! mais nous la détestons, nous la réprouvons, nous

184

la maudissons autant et plus que vous peutêtre, parce qu'elle nous pèse davantage sur le cœur. La religion catholique, du reste, n'en saurait être déshonorée. Le crime a été commis dans un pays catholique, et même dans l'un des pays les plus attachés à cette religion; mais il ne l'a pas été par la religion catholique, par la majorité de ses adhérents, per son esprit surtout, par cet esprit de douceur, de générosité et de dévouement qui nous porte, nous catholiques, à épargner nos ennemis et à leur faire du bien, plutôt qu'à devenir, même par représailles, perséculeurs et bourreaux. Notre nom de catholique reste donc toujours digne de la vénération et de l'amour des peuples. Il n'a pas été plus souillé par ce crime que ne l'a été votre nom de Français. Bien loin de faire une seule et même chose avec ceux qui se rendirent si coupables en ce jour, ceux-ci ne méritaient même pas de le porter, et ils ne l'auraient pas mérité davantage, quand bien même ils eussent occupé dans notre société religieuse un rang aussi élevé que dans la société civile. »

BAR

Vous me direz peut-être que les instigateurs et exécuteurs de la Saint-Barthélemy

agissaient comme catholiques.

Mais non, répondent ici la plupart des historiens, ils agissaient comme politiques, ou plutôt comme des ennemis qui se vengent avec autant de cruauté que de mauvaise foi. Eussent-ils cru, d'ailleurs, servir la religion catholique, comme ils croyaient aussi probablement servir la France, ils auraient été encore plus aveuglés dans leur foi religieuse que dans leur foi politique, puisque, en agissant ainsi, ils se mettaient en opposition la plus formelle avec la religion catholique, laquelle, n'étant autre que la religion de Jésus-Christ, nous défend, sous les peints les plus sévères, la trahison et la cruauté.

Et chose bien extraordinaire encore en ceci, c'est que ceux qui nous reprochent le massacre de la Saint-Barthélemy, qui ne pèse pourtant sur nous en aucune manière, comme nous venons de le montrer, sont souvent des hommes dont la conduite est loin d'être irréprochable, des cœurs haineux, cruels, ayant même donné déjà des preuves de cruauté, et n'attendant qu'une occasion pour en donner des nouvelles.

« Est-ce la Saint-Barthélemy qui vous empêche de bien vivre? leur répond avec beaucoup d'à propos l'abbé de Ségur. (Réponses.)

« Et avez-vous peur, si vous devenez bon Chrétien, que l'on vous engage à massacrer vos voisins s'ils ne servent pas le bon Dieu l

- vos voisins s'ils ne servent pas le bon Dieu!
  « Le massacre de la Saint-Barthélemy a
  été un de ces excès déplorables que l'irritation des guerres civiles, l'astuce de la politique, la fureur de quelques fanatiques, la
  dureté des mœurs de ce temps, peuvent
  seules expliquer.
- « La religion est bien loin d'approuver tout ce qu'on fait en son nom et tout ce qui se couvre de son manteau sacré.
  - « Il faut dire, du reste, que les ennemis

ont singulièrement dénaturé ce crime. Ils l'ont représenté comme l'œuvre de la religion, tandis qu'il n'est l'œuvre que de la haine et du fanatisme que blâme la religion.

a lls l'ont représenté comme exécuté par les prêtres, tandis que pas un seul n'y prit part. Il y en eut même plusieurs, entre autres l'évêque de Lisieux, qui sauvèrent tout ce qu'ils purent de huguenots, et qui intercédèrent pour eux auprès du roi Char-

les IX, etc.

DICTIONNAIRE

« Si un fait est avéré maintenant et hors de contestation, c'est que la Saint-Barthélemy est, avant tout, un coup d'Etat politique, que la religion en a été le prétexte bien plutôt que la cause, et que l'astucieuse Catherine de Médicis, mère de Charles IX, chercha bien plus à se débarrasser d'un parti qui gênait et inquiétait chaque jour davantage son gouvernement, qu'à procurer la gloire de Dieu.

« Il a plu à un poëte de l'école voltairienne de représenter le cardinal de Lorraine bénissant les poignards des catholiques. Malheureusement ce cardinal était à Rome en ce moment, pour l'élection du Pape Grégoire XIII, successeur de saint Pie V, qui venait

de mourir.

« Mais ces messieurs n'y regardent pas de si près. Mentez, mentez toujours, osait écrire Voltaire à ses amis, il en restera quelque chose! (Lettre au marquis d'Argens.)

que chose! (Lettre au marquis d'Argens.)

« Depuis trois siècles, la haine des protestants, et plus tard, des voltairiens, contre l'Eglise, a tellement altéré l'histoire, qu'il est très-difficile d'y découvrir la vérité.

« On arrange les faits, on ajoute, on retranche, on invente même, au besoin. On impute à l'Eglise des crimes qu'elle déteste. On fait peser sur la religion des accusations odieuses. Méfiez-vous, en général, des faits historiques où la religion joue un rôle ridicule ou barbare ou ignoble. Il se peut qu'ils soient vrais; et alors il faut porter tout le blâme sur l'homme faible ou vicieux qui a oublié son caractère de prêtre ou d'évêque ou même de Pape, et qui, devant faire le bien, a fait le mal; mais il se peut aussi (et c'est le plus ordinaire) que les faits soient, sinon inventés complétement, du moins tellement travestis et exagérés, que l'on peut, avec justice, les taxer de mensonge.

· Il est fort commode d'attaquer l'Eglise de cette façon; mais est-ce légitime? est-ce

loyal? est-ce sincère?»

Un de ces faits dénaturés qui ont servi et servent encore de texte aux attaques de la plus insigne mauvaise foi contre l'Eglise, c'est bien celui qui nous occupe en ce moment. Qu'il nous soit donc permis d'ajouter, ici, à tout ce que nous venons de dire nousmême, et de transcrire, à ce sujet, les sages réflexions d'un des défenseurs les plus modérés et les plus éclairés que la religion ait eus en ces derniers temps.

« Que dirons-nous de la Saint-Barthélemy? » se demande l'abbé de Frayssinous, dans une de ses conférences. (La religion vengée du reproche de fanatisme.) « Nous BAR

dirons que c'est là une horrible journée qui sera la honte éternelle de nos annales, et saus doute il n'est pas de vrai Français qui ne désirât de pouvoir déchirer les pages sanglantes qui en retracent le souvenir. Mais, si cette journée est affreuse, c'est aussi une affreuse calomnie de l'imputer à la religion, comme si la religion l'avait commandée, comme si elle l'avait approu-vée, comme si cette épouvantable tragédie était dans les maximes et dans l'esprit du christianisme; il est avéré qu'il n'y eut ni prêtre ni évêque dans le conseil où cet horr ble massacre fut résolu. Il est fort aisé à des déclamateurs d'avancer que le faux zèle avait armé Charles IX du fer homicide; mais, pour rendre hommage à la vérité, disons plutôt que ce fut une politique farouche et le ressentiment profond des troublesqui avaient agité son règne; et qu'il faut voir dans ce massacre d'odieuses représailles. En effet, le despotisme fanatique de la reine de Navarre, infatuée des nouvelles opinions, avait indigné les états du Béarn. Leurs remontrances et leurs clameurs furent inutiles, le désespoir arma les Béarnais; leur patrie désolée devint le théâtre de la discorde. Sous les murs de Navarreins, on combattit avec fureur. A Orthez, se fit un carnage horrible, surtout des religieux et des prêtres: on voyait des ruisseaux de sang couler dans les maisons, les places et les rues. Le Gave parut tout ensanglanté, et ses eaux portèrent jusqu'aux mers voisines les nouvelles de cet épouvantable désastre. Le massacre d'Orthez fut suivi de celui de la fleur de la noblesse. Comme si le 24 août eût été dans ce siècle une époque sinistre, consacré à des exécutions barbares. ce jour-là même, un grand nombre de gentilshommes furent poignardés à Pau, contre la foi des traités, et par la noire perfidie des calvinistes. L'histoire dépose que Charles IX jura de s'en venger. On lit, à ce sujet, dans l'Histoire de Navarre, ces paroles remarquables: Ces nouvelles, dit l'auteur en rappor-tant le massacre de Pau, sachèrent extremement le roi Charles, qui des lors résolut en son esprit de faire une seconde Saint-Bar-thélemy, en expiation de la première. Aussi, lorsqu'il semblait reculer devant le crime qu'il méditait, la reine mère, pour raffermir son âme effrayée, ne lui disait pas : Souvenez-vous de ce que vous devez à la religion, mais elle lui disait : Pourquoi ne pas avoir la force de vous défaire de gens qui ont si peu ménagé votre autorité et votre personne? (Bossur, Abrégé de l'Histoire de France: règne de Charles IX.)

a On rappelle que le Pape Grégoire XIII fit faire à Rome des réjouissances sur cet événement; mais on a soin de ne pas dire que Charles IX, pour pallier son crime et pour donner le change aux cours de l'Europe, leur avait député des courriers pour y répandre que la découverte inopinée d'une conspiration contresa personne et son autorité l'avait forcé à des mesures violentes, et qu'il avait échappé au péril imminent dont il était

menaré. Je veux, pour un moment, que quelque prêtre insensé ait applaudi à ce massacre, où serait la bonne foi de faire retomber sur la religion cet excès de son indigne ministre? Faudrait-il donc déclamer éternellement contre l'ancienne magistrature de France, parce que quelques magistrats auraient vendu la justice; ou bien contre les lettres et l'imprimerie, parce que, dans le dernier siècle, un écrivain en aurait abusé pendant quatre-vingts ans pour prêcher le libertinage et l'impiété?

« Si l'on n'était pas égaré par la haine, on observerait que, dans ce massacre, un grand nombre même de catholiques périrent victimes de vengeances personnelles; qu'à Lyon, à Toulouse, à Bordeaux, plusieurs des proscrits durent la conservation de leurs jours à des ecclésiastiques. On sait que, suivant une tradition respectable, Jean Hennuyer, évêque de Lisieux, s'opposa au massacre, et que sa courageuse clémence toucha tellement les calvinistes qu'ils firent abjuration entre ses mains. Où est l'écrivain ecclésiastique qui n'ait parlé avec horreur de ce jour funeste? L'historien de Henri IV, Péréfive, l'appelle une action exécrable, qui n'a jamais eu, et n'aura jamais, s'il platt à Dieu, de semblable. Bossuet ne rappelle qu'avec des sentiments d'exécration cette effroyable journée. On a dit, je le sais, qu'un abbé de Caveyrac avait fait l'apologie de la Saint-Barthélemy : le fait avait été avancé d'abord par d'Alembert et par Voltaire comme on le voit par leur correspondance; il a été répété, et il l'est encore de nos jours. Vous sentez bien que la cause de cet écrivain n'a rien de commun avec celle de la religion : et qu'importerait après tout au christianisme qu'un frénétique se fût fait l'apologiste d'une frénésie? N'y aurait-il donc plus de bonne philosophie, parce que le philosophe Sénèque a fait l'apo-logie d'un monstre meurtrier de sa mère? Mais ici les sophistes n'ont pas le mérite d'avoir fait cette dégoûtante découverte; leur imputation est une calomnie. Dès la première page, l'auteur dit : On peut répandre des clartés sur les motifs et les effets de cet événement tragique, sans être l'approba-teur tacite des uns, ou le contemplateur in-sensible des autres; et, quand on enlèverait à la Saint-Barthélemy les trois quarts des horribles excès qui l'ont accompagnée, elle serait encore assex affreuse pour être détestée de ceux en qui tout sentiment d'humanité n'est pas entièrement éleint. C'est dans cette con-fiance que j'oserai avancer: 1° Que la religion n'y a eu aucune part; 2° que ce fut une af-faire de proscription; 3° quelle n'a jamais du regarder que Paris; 4° qu'il y a péri beaucoup moins de monde qu'on ne l'a écrit.

« Que ces assertions soient fondées ou non, il y a bien loin de là à l'apologie du massacre; confondre ces choses est un trait de mauvaise foi auquel on refuserait de croire, si l'on n'en avait la preuve sous les yeux. »

Pour nous résumer donc, disons que la

Sain:-Barthélemy fut une action exécrable, pour me servir des expressions de Péréfixe, quoique nous ne puissions ajouter avec lui: qui n'a jamais eu et n'aura jamais, s'il platt à Dieu, de semblable. Parler ainsi, ce serait montrer qu'on ne connaît point l'histoire des peuples même les plus civilisés, notre propre histoire, celle en particulier de notre révolution. Quelles en ont été les causes véritables? il est assez difficile de le dire; car il est dans les cœurs des mystères secrets qui ne s'éclaircissent jamais parfaitement. Quoi qu'il en soit, il est aussi absurde qu'injuste de l'imputer à la religion, dont elle est, au contraire, la contradiction la plus manifeste, puisque la religion nous commande de prier même pour nos persécuteurs et de leur faire du bien. Il ne paraît pas qu'aucun ecclésiastique se soit rencontré ni parmi les instiga-

teurs, ni parni les exécuteurs du massacre de la Saint-Barthélemy. Plusieurs en auraient, au contraire, adouci les rigueurs. Mais, cela ne fût-il pas, eût-on vu figurer, dans ce drame affreux, un prêtre, un évêque, le Souverain Pontife lui-même, jusqu'à un certain point, le nom de catholique, ce nom qu'une auréole incomparable de sainteté environne aux yeux des peuples, n'en serait pas plus souillé que ne l'est le nom de Français, ce nom qu'environne une auréole peu commune de gloire aux yeux des peuples, parce que le crime a été commis en France, au centre, au cœur même de ce noble pays, parce qu'il a eu parmi ses instigateurs et ses exécuteurs ceux qui occupaient les principales dignités dans l'Etat, une reine, un roi de France lui-même?

### BÉNÉDICTIONS.

Objection. — Bénédictions de chapelles, bénédictions de statues, bénédictions de chemins de fer, bénédictions de navires, bénédictions d'arbres de liberté, etc., etc.; franchement, que signifie tout cela, et quel peut en être le résultat?

Réponse. — Cela signifie qu'en tout et toujours nous avons besoin de l'assistance de Dieu, et que pour l'obtenir, il faut la lui demander par de ferventes prières, surtout par des prières faites en commun, au nom de Jésus-Christ.

Le résultat de cela, c'est le recueillement, la méditation, une connaissance plus approfondie de la loi divine, le repentir de ses fautes, une pratique plus exacte de toutes les vertus chrétiennes, de celles principalement qui sont la base de notre sanctification.

Quelles que soient vos dispositions, fussiez-vous incrédule, impie déclaré, eussiezvous attaqué la foi dans ce qu'elle a de plus sacré, de vive voix et par écrit, je vous défie d'assister sérieusement à une de ces cérémonies si fréquentes dans l'Eglise catholique par lesquelles cette divine mère appelle toutes les bénédictions célestes sur ses enfants, sur leurs possessions et sur leur travail, sans vous sentir attendri jusqu'aux larmes, et sans faire un retour sérieux sur vous-même. Qui ne se rappelle J.-J. Rousseau, entrant dans une église de village à la suite d'une procession à travers les champs, et éprouvant là une émotion qu'il n'avait sans doute jamais ressentie dans ses méditations philosophiques les plus profondes.

Avez-vous assisté à quelques-unes de ces cérémonies qui ont eu lieu dans toutes les parties de la France à l'occasion de la proclamation du dogme de l'Immaculée-Conception? En avez-vous lu du moins attentivement la relation? Que de prières ferventes! que de prédications intéressantes! que de ponnes œuvres en tout genre!

A quoi cela peut-il servir? nous demanderont quelques personnes.

Les plus inintelligentes doivent le comprendre actuellement: c'est le plus bel hommage que notre siècle, si indifférent des choses religieuses, ait pu rendre à la Mère de Dieu; c'est l'élan le plus prononcé que notre terre, si refroidie par l'incrédulité, ait pu prendre vers les cieux. Puisse-t-il ne pas s'arrêter, mais se fortifier de plus en plus au contraire, jusqu'à ce que nous ayons rencontré Dieu, dans une foi pleine et entière d'abord, puis dans l'éternelle possession.

Qu'il nous soit permis de faire ici le récit d'une modeste maisintéressante cérémonie, dont nous avons été témoin, et à laquelle nous avons pris une grande part:

Et quorum pars magna fui. . . . (Vingil., &neid., lib. ii, vers. 6.)

Ce récit, du reste, revient d'autant mieux à notre sujet, qu'à la hénédiction d'une statue érigée à l'occasion de la proclamation de l'Immaculée-Conception, se joint, comme on va le voir, la hénédiction des statues de deux autres saints. Après avoir pris connaissance de cette cérémonie multiple, en quelque sorte, après avoir entendu les quelques mots prononcés à cette occasion, après avoir vu l'effet salutaire produit sur la population, je défie qui que ce soit de nous dire encore: « A quoi bon toutes ces bénédictions? et quel peut en être le résultat? »

C'est bien simple! me direz-vous peutêtre.

Oui, et nous avons commencé par vous le dire nous-même. Mais si, malgré toute sa simplicité, elle n'en a pas moins été d'une utilité incontestable, vous conclurez de l'à de quelle utilité doivent être les autres. Ce sera le cas d'appliquer le mot employé autrefois dans une circonstance bien différente: Ab uno disce omnes. Si nous entrons dans beaucoup de détails, c'est pour faire mieux comprendre combien de personnes ces sortes de cérémonies mettent en mouvement,

et quelle action elles exercent sur les individus comme sur la masse.

Cefut le 21 septembre 1856 qu'eut lieu

celle que nous allons décrire:

REN

Depuis longtemps déjà, M. Moisant-Pèdre, propriétaire du joli château de Poillé, rebâti depuis peu par M. Moisant Le Gobien, son père, sur la paroisse de Charentilly, près Tours, avait le plus vif désir d'ériger un monument à la sainte Vierge, en mémoire de la proclamation de son Immaculée-Conception. L'idée première lui en était venue probablement à la magnifique cérémonie qui avait eu lieu à Tours, à la même occasion, le 6 mai 1855, et à laquelle il avait pris une part très-active, ornant, le jour, de feuillages artistement arrangés, illuminant, le soir, toute la façade de la maison qu'il possède dans cette ville. Mais cette pensée s'était singulièrement développée à la description qu'il lisait chaque jour dans une de nos feuilles religieuses les plus dévouée à la gloire de Marie, de fêtes semblables, célébrées partout, avec un enthousiasme auquel

personne ne pouvait s'attendre.

C'était un spectacle bien extraordinaire, en effet, de la part de ce peuple qu'on avait vu naguère, oubliant les bienfaits sans nombre qu'il avait reçus de Dieu, par l'entremise de l'Eglise, abattre les croix, renverser les autels, proscrire les ministres de la religion, les conduire enchaînés dans les prisons, jusque sur les échafauds. Vous enssiez dit le réveil de la foi chez l'enfant prodigue, dans les bras de sa mère. Là, au centre même de la France, c'était un évêque qui, avec l'argent recueilli dans toutes les bourses, depuis celle du souverain jusqu'à celle du soldat, avec le bronze enlevé aux ennemis de la patrie et de la religion, érigeait une statue colossale à Marie, sur un point assez élevé pour qu'elle pût apercevoir une partie considérable de son immense famille, et en être aperçue. Ailleurs, dans une vallée solitaire, c'était un pauvre curé de village qui, avec l'obole de la veuve et de l'orphelin, trouvait le moyen d'ériger également à la Reine immaculée une modeste statue, au pied de laquelle ses paroissieus pourraient déposer, en se rendant du travail, leurs fatigues de corps et d'esprit, leurs peines de toute nature.

« Et moi aussi, » disait alors à ses confidents les plus intimes, celui dont nous commencerons par expliquer les intentions, « et moi aussi, je veux avoir ma cérémonie en l'honneur de la sainte Vierge! Et moi aussi, je veux lui ériger un monument, en mémoire de la proclamation de son Immaculée-Conception, afin que cette divine Mère me bénisse, qu'elle bénisse ma famille et toutes les populations environnantes, auxquelles je dois l'assistance spirituelle, en même temps

que l'assistance corporelle! »

Pour mettre à exécution cette pieuse pensée, il sut heureusement servi par les cir-coustances. Un de ses parents, M. Budan, propriétaire du château de la Châtaigneraie, près Langeais, venait de faire construire

une chapelle domestique d'une grande élégance. Il avait acheté, pour en faire le prin-cipal ornement intérieur, un groupe religieux dù au ciseau d'un jeune sculpteur portant un nom depuis lengtemps connu dans les arts, Jean Goujon, groupe que plusieurs avaient pu remarquer à l'une des expositions si fréquentes à la capitale. C'était une vierge tenant dans ses bras l'Enfant-Dieu, et ayant auprès d'elle saint Jean-Baptiste. Cette Mère de Dieu et des hommes, cette sainte famille réduite à ses membres les plus essentiels, était un sujet bien convenable pour une chapelle domestique. Malheureusement, eile ne put y être placée, ayant des proportions beaucoup trop grandes pour la délicieuse petite chapelle. Dans cet état de choses, M. Budan offrit à M. Moisant, dont il connaissait déjà les vues, de lui céder son acquisition, ce que celui-ci accepta avec empressement.

Ce n'était point là pourtant la représentation de la Vierge immaculée, que M. Moisant avait spécialement pour but d'honorer; c'était la Vierge-Mère dans toute l'étendue du mot. Mère de Dieu réellement, ce qui était rappelé par Jésus qu'elle tenait dans ses bras, mère de l'homme, par adoption, ce qui était aussi rappelé par saint Jean-Bap-tiste qu'elle avait auprès d'elle, car Jean veutdire grace; et voilà pourquoi ce fut un autre Jean que son cœur, percé d'un glaive de douleur, enfanta si péniblement sur le Calvaire, quand, par le testament de son divin Fils, elle devint définitivement mère de tous les hommes. Je m'exprime ainsi avec intention, car il me semble que déjà il lui avait confié les enfants pour lesquels il montra toujours un amour de prédilection, lorsqu'il permettait que le petit saint Jean vint partager avec lui les caresses et les soins de cette tendre Mère.

Ces considérations, qui frappaient tous les yeux, n'arrêtèrent point M. Moisant, et ce fut avec raison, selon moi, car, pour ce qui le concernait personnellement, la statue acquerait plus de prix à ses yeux, en lui venant par l'entremise d'un des membres les plus chers de sa famille. Et puis, à prendre la chose en elle-même, je me demande s'il est bien nécessaire que Marie soit absolument seule pour nous rappeler le mystère de son Immaculée-Conception. - Elle a été conçue sans péché avant d'être mère, me direz-vous.—Sans doute, mais, comme vous ne pourriez la représenter au moment même de sa Conception, il n'importe pas extrêmement, à mon avis, que vous la preniezavant ou après sa maternité. Bien loin d'exclure le mystère de son Immaculée-Conception, le mystère de sa maternité divine en est, au contraire, toute la raison. La présence de l'Enfant-Jésus ne saurait donc nous empêcher d'honorer dans Marie le mystère de son Immaculée-Conception. Quant à la présence de saint Jean, elle nous rappelle que ce fut précisément lors de la visite de Marie à sainte Elisabeth que Jésus effaça miraculeusement en lui la tache originelle, tant ce

péché, comme tout autre, paraît incompatible, je ne dis pas seulement avec le Fils. mais encore avec la Mère.

Cela reconnu, le groupe dont M. Moisant avait fait l'acquisition, allait parfaitement à ses vœux. Que voulait-il en effet, tout en se proposant principalement, comme nous l'avons dejà dit, d'honorer la proclamation de l'Immaculée-Conception de Marie? Ce qu'il voulait I nous l'avons dit encore, appe-Per tous les siens, grands et petits, par l'abondante effusion des graces célestes, par le recueillement et la prière, à connaître et à pratiquer avec lui la religion chré-tienne. Or il n'y avait point pour cela de moyen plus efficace que d'établir au milieu d'eux, de manière qu'ils pussent la voir et en être vus à chaque instant, la Reine du ciel et de la terre, tenant sur ses bras le Sauvenr du monde, ayant auprès d'elle celui qui fut régénéré par la grâce avant d'avoir vu le jour.

Aussitôt donc que son dessein eut été arrêté, il se hâta de faire rendre son précieux groupe du château de la Châtaigneraie à celui de Poillé. Il présida lui-même avec un soin religieux à ce transport dont on comprendra toute la difficulté, quand on se représentera que, du poids énorme de 3,000 kilos, il pouvait à chaque instant éprouver quelque grave détérioration. Après plusieurs jours d'un travail rempli d'inquiétude, il eut la consolation de le voir solidement établi sur un piédestal d'où la statue de la Vierge principalement, pouvait être aperçue, rigoureusement parlant, de sept paroisses environnantes. Ce motif, du reste, n'était pas le seul qui eût fixé l'emplace-ment. M. Moisant avait encore voulu que son monument religieux regardât, d'un côté, le château, pour appeler sur lui les béné-dictions célestes, et, d'un antre côté, pour les bénir également, deux autres constructions qui ne sont encore qu'en projet, mais dont il importe cependant de dire ici quelques mots, à cause de la connexion intime qu'elles ont avec notre sujet.

Nul peut-être ne porte à un plus haut degré que M. Moisant le culte du souvenir, et surtout du souvenir religieux. La pensée de sa pieuse mère est pour lui chose sacrée. Aussi, pour conserver davantage sur la terra cette pensée profondément gravée dans son cœur, est-il bien déterminé à établir incessamment une ferme qui, de son nom, s'ap-pellera Le Gobien, et à édifier, immédiatement après, une chapelle publique à la même intention. Planaut, en quelque sorte, au-dessus de ces deux constructions, dont l'une est pour donner à l'homme le pain matériel qui nourrit son corps, et l'autre le painspirituel qui nourrit son ame, puisque l'homme ne vit pas seulement de pain, mais de toute parole qui sort de la bouche de Dieu (Matth. 1v, 4), suivant l'énergique expression du texte sacré, la statue de Marie les protégera, les inspectera à chaque instant, si je puis m'exprimer de la sorte. Aussi doit-elle s'appeler,

BEN suivant le pieux désir de celui qui l'érigea, Notre-Dame de Le Gobien.

Le monument érigé à Poillé. en l'honneur de Marie, se trouvant établi ainsi que nous venons de le dire, M. Moisant pria Son Eminence Mgr le cardinal-archevêque de Tours de vouloir bien le bénir lui-même. Cette faveur lui fut promise sans dissiculté; et le 10 septembre, jour où fut bénite la chapelle de La Châtaigneraie, dont nous avons déjà parlé en passant, la bénédiction du monument de Poillé fut définitivement arrêtée pour le dimanche 21 du même mois, à quatre heu-res, immédiatement après l'office paroissial du soir, pour que les populations voisines eussent toute facilité d'y venir. Mais, avant de rendre compte de cette cérémonie, qui s'accomplit en effet au jour et au moment convenus, avec beaucoup de recueillement, je dirai même de pompe, pour la localité, nous avons à parler d'un autre projet reli-gieux, dont M. Moisant avait désiré faire une fête particulière, mais qu'il jugea ensuite plus à propos de réunir à celle de la

Vierge, comme l'accessoire au principal. Le culte de nos saints patrons est aujourd'hui très-négligé en France, pour ne pas dire entièrement abandonné. Combien n'y pensent jamais ou du moins presque jamais pendant leur vie entière! Combien savent à peine ce que veut dire ce nom qui leur a été donné à leur naissance, et auquel pourtant ils répondent à chaque instant du jour? Celui-là s'appellera *Pierre*, je suppose: mais il ne sait au juste si c'est le nom de l'apôtre que le Sauveur a établi chef de son Eglise, ou simplement de cette matière inerte avec laquelle fut construite et ornée la maison qu'il habite, pierre à côté de pierre, statue avec statue, comme disait un philosophe de l'antiquité. Celui-là s'appellera Louis; mais il ne sait, non plus, si c'est le nom d'un saint roi qui fut la gloire de son siècle, ou simplement d'une pièce de ce métal qui règne aujourd'hui souverainement en France, comme en bien d'autres lieux.

C'est cependant une bien salutaire institution que celle de nos saints patrons, nonseulement pour le bonheur de la vie future, mais encore pour le bonheur de la vie pré-sente. Quel est l'homme d'un certain âge qui ne se rappelle avec délices une de ces réunions de famille si communes autrefois! C'était la fête ou d'un père ou d'une mère, ou d'un frère tendrement aimés. C'était peutêtre sa propre fête. Que ce fût dans la demeure du riche ou dans la cabane du pauvre, peu importe. L'extérieur seul différait; l'intérieur était toujours le même. Parents et amis étaient venus s'asseoir autour d'uno table où régnait la plus sincère cordialité. Là, chacun racontait sa joie ou ses peines, ses espérances ou ses craintes. L'houreux consolait l'affligé, le fort promettait de sou-tenir le faible; ou plutôt il n'y avait plus ni faible ni malheureux : l'union avait fait la force et le bonheur de tous. S'il s'était rencontré quelque sentiment douloureux on mauvais, il avait facilement disparu dans

l'effusion des cœurs, et tous se retiraient aussi satisfaits les uns que les autres. Est-ce là ce qui se passe aujourd'hui communément? et que voit-on parmi nous, au sein même des familles, si ce n'est l'isolement, la jalousie, les dissensions?... Je ne crains pas de le dire, cela doit finir. Il nous faut conserver, restaurer même ce qu'il y avait de bon dans le passé, ou nous allons périr. Les saintes institutions d'autrefois étaient comme les racines de notre société chrétienne. Ces racines détruites, la société devient sans consistance. Elle vacille au moindre vent, et quand la tempête soufflera avec violence, nous la verrons menacer ruine de nouveau et tomber peut-être avec un fracas

BEN

épouvantable.

Le propriétaire du château de Poillé est certainement l'un des plus ardents conservateurs de toutes les bonnes idées d'autrefois. Nous pourrions en apporter ici bien des preuves; mais ne sortons point du sujet qui doit nous occuper exclusivement. Il a toujours eu une vénération profonde pour saint Pierre, son patron. Comme témoignage de cette vénération, il a donné ce nom de Saint-Pierre à l'une des deux entrées du château de Poilié, entrée que pour cette raison il a ornée à grands frais. Là, en effet, se trouve un rocher brisé, pour la formation duquel l'art a complétement suppléé la nature. Les deux parties du rocher sont jointes par un petit pont élégamment suspendu au-dessus d'un courant d'eau, amené là tout exprès, et qui, paraissant sortir du sein même du rocher, tombe en cascade dans un vaste bassin, d'où il va se réunir au lac crensé autour d'une grande partie du château, dont il est l'un des plus beaux ornemenis. A l'un des bouts du pont, à celui qui se trouve dans l'intérieur du parc, est un chalet pour l'habitation du concierge. A l'autre bout est une vieille tour ruinée, dont l'ouverture, donnant accès au château, se trouve fermée par une lourde porte tout en fer, comme on les faisait autrefois. Au seiu même du rocher simulé, au bas des ruines également factices de la vieille tour est une grotte, arrangée de manière à rappeler la prison de saint Pierre. C'est dans cette grotte que devait être placée une petite statue de ce saint que l'on croit avoir appartenu à l'église Saint-Martin de Tours : statue précieuse, par conséquent, non-seulement à cause de celui qu'elle représente, mais en-core parce qu'elle a eu l'insigne honneur de souffrir, à son exemple, persécution pour Jésus-Christ, dans ces jours où l'impiété poussait l'aveugle furie jusqu'à persécuter les choses inanimées aussi bien que les hommes.

Par extension de la même idée, si je puis m'exprimer de la sorte, M. Moisant donna, à l'autre entrée de son château, le nom de Saint-Louis, patron de son frère, et il voulut, pour la même raison, y ériger aussi la statue de ce saint. C'est de ce côté que les deux châteaux se joignent. Chose très-rare, ils sont là tout à côte l'un de l'autre, terres

contre terres, murailles, pour ainsi dire, contre murailles, symbole du cœur-à-cœur fraternel.

C'était de la bénédiction de ces deux statues que M. Moisant avait voulu faire une bénédiction particulière; mais il jugea plus à propos ensuite, comme nous l'avons déjà dit, de la joindre à la bénédiction du monument érigé en l'honneur de la Vierge, comme l'accessoire au principal. Il fit part de ce nouveau projet à Son Eminence, qui l'approuva bien volontiers. Et comment auraitil pu en être autrement? Rien ne saurait être plus salutaire, en effet, dans le déplorable état de division où les passions de toute espèce ont placé notre malheureuse société, que de venir répéter aux fidèles, avec la plus imposante autorité que donne l'Eglise : Conservez toujours parmi vous, avec le plus grand soin, l'esprit de famille. Quand vous aurez été obligés de quitter la maison paternelle, restez-y encore, s'il est possible, étroi-tement unis d'esprit et de cœur, sous l'aile de la religion; car l'union fraternelle procure aux hommes les plus grandes jouissances qu'ils puissent goûter ici-bas, et c'est même un avant-goût du bonheur céleste, puisque celui-ci n'est pas autre chose, en réalité, que l'intime union, pour l'éternité, de toutes les âmes pures dans le sein immense de notre commun Père. Voilà pourquoi le Pronhète s'écriait autrefois avec tant d'enthousiasme: Ecce quam bonum et quam jucundum habitare fratres in unum. (Psal. CXXXII, 1.)
Telle etait, dans son ensemble, la seconde

cérémonie qu'avait en vue M. Moisant, je veux dire la bénédiction des statues de saint Pierre, son patron, et de saint Louis, patron de son frère. Considérée dans ses parties, cette cérémonie ne se trouvait pas moins féconde en enseignements, puisque, par une heureuse rencontre, les deux saints dont il s'agissait de bénir les statues étaient les plus grands, par l'autorité dont ils avaient été revêtus, des deux sociétés auxquelles nous appartenons, la société civile et la société

religiouse, la France et l'Eglise.

Qui ne connaît saint Louis, roi de France? Qui n'a entendu célébrer, au milieu même des campagnes, son amour de l'équité, son zèle ardent pour le triomphe de la religion? Placé la sous les arbres, comme autrefois sous le chêne de Vincennes, portant en ses mains la sainte Couronne, à laquelle il se montre incomparablement plus attaché qu'à celle qui orne son front, il doit nous rappeler que, quelle que soit notre position icibas, toute notre vie doit avoir pour but de remplir nos obligations envers Dieu et en-

vers les hommes.

Chef du collège apostolique, premier vicaire de Jésus-Christ sur la terre, saint Pierre se montre, aux yeux de tous, plus élevé encore que saint Louis. Qui ne connaît son amour pour son divin Maître, la grandeur de son repentir, les travaux de son apostolat, la gloire de son martyre? Représenté dans une grotte, sous les verrous, il doit enseigner aux fidèles que le dénûment, les fatigues, la souffrance, au lieu d'empêcher le bonheur, ne servent qu'à l'assurer, quand tout cela est enduré pour Dieu. Les clefs du ciel qu'il tient en ses mains nous disent, d'une manière frappante, que nous sommes tous appelés à la possession d'une demeure à laquelle nulle autre ne saurait être comparée, et que, pour y parvenir, nous devons rester sidèlement attachés à l'Eglise, dont il a été fait, par la parole toute-puissante de Jésus-Christ, la pierre fondamentale.

Tandis que tout se préparait, avec une activité incroyable, au château de Poillé pour la cérémonie religieuse qui avait pris, de jour en jour, de plus grandes proportions, les préparatifs du dehors n'étaient guère moins actifs. Car de nombreuses invitations avaient été faites, et chacun se disposait à y répondre. Les paroisses voisines avaient été invitées collectivement, par l'in-termédiaire de messieurs les curés. Outre ces invitations générales, M. Moisant en avait adressé de particulières, à sa famille d'abord, à tous ses amis du voisinage, et même à quelques-uns qui se trouvaient éloignés. Il aurait bien voulu étendre davantage ces invitations intimes, mais cela n'était pas praticable, quelque désir qu'il en eût; car, à ceux qu'il invitait ainsi, il devait l'hospitalité, et il ne pouvait la leur donner ce jourlà, son château se trouvant, maigré son étendue, beaucoup moins grand que son cœur.

L'esprit tout religieux de la cérémonie y appelait naturellement un certain nombre d'ecclésiestiques. C'était pour eux aussi comme une fête de famille, et ils devaient s'y trouver des premiers, accompagnant avec respect celui que le Saint-Esprit a placé au milieu d'eux pour les régir (Act. xx, 28), priant avec ferveur les deux grands saints dont l'intercession est si puissante auprès du Beigneur, priant avec plus de ferveur encore la Reine immaculée qui, par son divin Fils, a toujours en, et a encore, chaque jour, une part si importante à la sanctification des âmes.

Plusieurs donc furent invités dans le voisinage et ailleurs. Nous ne parlerons que de ceux qui ont pu répondre à l'invitation qu'on leur avait adressée. Messieurs les curés de siemblançay, de Saint-Roch et de Saint-Antoine étaient venus se mettre à la disposition de leur confrère de Charentilly, aussi promptement que l'avait permis le service de leurs propres paroisses. Ces trois ecclésiastiques voisins se rendaient à la cérémonie avec d'autant plus d'empressement que, outre le désir de glorifier Dieu dans ses saints, et particulièrement dans sa très-sainte Mère, ils avaient encore la certitude de se trouver, sous les yeux du premier pasteur, avec une portion notable de ce cher troupeau que chacun d'eux dirige, depuis un temps plus ou moins considérable, avec autant de charité que de zèle.

Nous venons de citer les ecclésiastiques du voisinage qui ont assisté à la cérémonie. Voici les autres : Avec Son Eminence était

venu son secrétaire intime, dont elle se sépare bien difficilement, surtout en de pa-reilles circonstances. La s'était rendu le directeur tout à la fois si dévoué et si prudent des orphelins de Tours, que son œuvre et plus encore son cœur mettent nécessairement en relation avec toutes les âmes généreuses. Là parut un ecclésiastique qui avait renoncé tout récemment à une position très-honorable dans le monde pour entrer au service des autels. Il avait déjà des rapports intimes avec la famille Moisant bien avant que les succès de son apostolat laïque, dans la société de Saint-Vincent, l'eussent appelé à l'apostolat sacerdotal. Là enfin se trouvait un jeune ecclésiastique, du diocèse de Clermont, attaché en ce moment au diocèse de Versailles. Hahitué, en quelque sorte de la famille Moisant, au sein de laquelle il avait vécu quelque temps, en qualité de précepteur, il était venu de loin avec empressement, malgré différents obstacles qui s'opposaient à ce voyage, prêter à la cérémonie le concours de son activité méridionale.

**BEN** 

Le jour impatiemment attendu d'un grand nombre arriva enfin. C'était, comme nous l'avons dit, le 21 septembre. Le temps n'était pas mauvais; et cependant la pluie qui était tombée les jours précédents, les nuages qui, à chaque instant, couvraient le soleil et assombrissaient ainsi l'atmosphère, de rares gouttes d'eau qu'on sentait quelquefois, ne laissaient pas que d'inspirer de l'inquiétude. Mais on en fut quitte pour quelques mouvements de crainte. Nous dirons même que le ciel à demi voilé n'en fut que plus favorable à la cérémonie, puisqu'il préserva de ces grandes et dangereuses chaleurs qu'on éprouve si communément en pareille circonstance. Etait-ce là une nouvelle grâce accordée à la gloire de Marie, et au honheur de ses enfants? Nous n'osons l'affirmer, pour ne pas trop présumer de la puissance de nos vœux. Toujours est-il que, dans la nuit mê-me, quelques heures seulement après que la cérémonie eut été terminée, l'eau tomba par torrents, et continua ainsi, sans inter-ruption, pendant plusieurs jours.

A trois heures, la procession de la paroisse sortit de l'église, pour se rendre au château de Poillé. C'était comme un centre mouvant auquel devaient se réunir les autres fidèles, soit pendant la route, soit sur les lieux mêmes. Cette procession pouvait se composer d'environ 300 personnes. Entête, était comme toujours la bannière paroissiale, portée et escortée par des jeunes gens vêtus d'une manière convenable. Aussitôt après, venait la bannière de la Vierge, portée et entourée également par une quarantaine de jeunes filles, uniformément vêtues de blanc, ayant au cou une médaille de l'Immaculée-Conception et à la main un bouquet de fleurs blanches, qu'elles devaient déposer aux pieds de la statue de leur Mère, à la fin de la hénédiction. Au centre était le clergé, précédé de la croix. On remarquait avec édification, au cou de presque tous les enfants, quels que fussent leur sexe, leur condition ou leur âge, une

197

loin.

médaille à peu près semblable à celle que portaient les jeunes filles. A la fin, venait l'assemblée des fidèles, marchant sur deux rangs, les hommes d'abord, et les femmes ensuite.

A chaque embranchement de route, on voyait, comme cela avait été prévu, des groupes d'hommes, de femmes et d'enfants, se joindre à la procession qui s'avançait toujours lentement, avec ordre et dans le recueillement le plus profond. De temps en temps, une invocation à Marie s'élevait vers le ciel, formée par les voix et soutenue par les instruments. L'écho dans le lointain faiblement répondait, et la vague réponse était pour l'imagination charmée, comme une réponse du ciel.

A quatre heures moins quelques minutes, la procession arrivait à la chapelle du château, près de laquelle elle trouvait d'autres fidèles réunis déjà en aussi grand nombre peut-être que ceux dont elle se composait elle-même. Cependant on entendait, de minute en minute, le roulement des voitures venant pleines d'invités, de Tours ou des envirous et quelques-uns de beaucoup plus

Vers quatre heures une voiture isolée des autres vint s'arrêter au bas des marches du château. « Son Eminence! » dit une voix presque aussitôt. C'était elle réellement, et

la nouvelle en courut de cœur en cœur avec la rapidité de l'éclair, comme par un effet électrique, rétablissant chacun à la place qu'il avait prise d'abord, mais qu'il avait un instant abandonnée. Tous n'étaient pas aussi bien disposés les uns que les autres, et cependant tous parurent partager alors le même sentiment. C'est que, et cela est incontestable, fussiez-vous indifférent, protestant, incrédule, que vous dirai-je! enssiez-vous dans le cœur toute la répulsion d'une haine personnelle, je vous défie de voir subitement paraître un de ces hauts dignitaires de l'Eglise sans éprouver en vous ce je ne sais quoi que j'appellerai ici volontiers l'instinct du respect, et qui se trouve encore au fond des âmes, avec la racine desséchée de la foi, alors

que le respect proprement dit n'y est plus. Après quelques minutes seulement de repos et de préparation, le cardinal-archevéque parut sur le perron du château. Au signal donné, la procession s'était avancée pour le recevoir. M. le curé de la paroisse lui adressa alors l'allocution que nous transcrivous ici, parce qu'elle nous paraît donner une idée bien précise de la cérémo-Die :

« En voyant cette multitude de plus en plus croissante de fidèles se presser, malgré incertitude du temps, dans ce lieu habi-tuellement solitaire, je me demande quel motif la fait agir. Est-ce pour répondre à l'invitation d'une famille honorable qui, par la double cérémonie à laquelle Votre Eminence a bien voulu présider, se fait un plaisir aujourd'hui de donner aux yeux de lous la preuve incontestable de sa fidélité aux

pratiques les plus populaires de notre reli-

gion? Est-ce pour recueillir les faveurs spirituelles que recherchaient avec tant d'empressement leurs ancêtres, quand saint Martin, quittant aussi sa ville chérie, venait évangéliser les campagnes environnantes? Ces motifs suffisent bien pour expliquer leur présence. Et cependant, qu'il me soit permis de le dire, une impulsion plus haute encore nous conduit: nous venons pour participer sciennellement, à notre tour. sous la direction de Votre Eminence, à l'accomplissement de cette prophétie que fit entendre la Vierge Marie, quand elle recut de sa cousine Elisabeth le titre de Mère du Seigneur, principe de toutes ses prérogatives : Et voilà, s'écria-t-elle, que désormais toutes les nations m'appelleront heu-reusel « Ecce enim ex hoc beatam me dicent omnes generationes. » (Luc. 1, 48.)

BEN

« Il y a bientôt deux mille ans que furent prononcées ces remarquables paroles. Est-ce que la prophétie qu'elles renferment a cessé de s'accomplir en aucun temps, en aucun lieu de la terre? Naguère encore c'était dans la capitale du monde chrétien. L'écho en est descendu, d'église en église, jusque dans les villages, jusque dans les maisons particulières; et, comme pour donner plus de vérité à l'accomplissement de la prophétie, je vois partout, à la campagne aussi bien qu'à la ville, les plus petits enfants eux-mêmes, ornés des livrées de Marie, ajouter, à leur manière, à sa glorification : Ex ore infantium et lactentium perfecisti laudem (Psal. viii, 3), comme cela avait été annoncé de son

dívin Fils.

« Ce Fils avait prédit cependant que la foi s'affaiblirait considérablement à la fin des temps. Chose surprenante I si quelque chose pouvait nous surprendre dans une religion qui n'est que prodige, les deux prophéties, en apparence contradictoires, se sont accomplies simultanément au lieu de se combattre. Et je remarque même que les générations les plus défaillantes dans la foi, comme la nôtre, se jettent avec le plus d'empresse-ment dans les bras de Marie pour ne point périr : Ipsa tenente, non corruis, avait dit saint Bernard, en parlant aux individus. Or, pour la toute-puissante intercession de Marie, les générations ne sont que des individus.

« Quoique la statue de Marie que Votre Eminence va bénir soit érigée en mémoire de la proclamation de son Îmmaculée-Conception, elle n'a point la forme communément adoptée pour rappeler ce mystérieux privilége. Ce qui frappe en elle principale-ment, ce sont les attributs de la double maternité divine et humaine; car ses bras por-tent l'Enfant-Dieu offert à nos adorations, et, à ses pieds, se trouve Jean-Baptiste, symbole de l'humanité régénérée, aspirant à Jésus par Marie, et, par Jésus, à la saincti-fication et au bonheur. C'est qu'elle ne nous vient point de la main d'un artiste; mais, ce qui est beaucoup mieux, d'une autre branche de la même famille, à la piété de laquelle Votre Eminence rendait aussi hout-

200

DICTIONNAIRE

mage tout récemment par sa présence. Cela, du reste, favorise admirablement, selon moi, l'enseignement dont nous avons le plus besoin en ce moment. La famille ayant été attaquée parmi nous jusque dans son essence, et, avec la famille, l'enfance qui en sort, il importe souverainement, en proclamant l'exemption de tout péché dans Marie. de la proclamer comme patronne de la fa-

mille, tutrice de l'enfance..

■ Je m'arrête ici, car j'allais sortir de mes attributions. Quand paraît une reine de la terre, c'est ordinairement l'un des premiers de la cour qui la présente à la vénération et à l'amour de ses sujets. Prince de l'Eglise. je veux dire de cette cour spirituelle, établie sur la terre pour la rattacher au ciel, c'est à Votre Eminence aussi qu'il appartient, de cette sainte hauteur de ses dignités, et plus encore de ses vertus, de présenter la Reine du ciel à l'amour et à la vénération des fidèles. Je rentre donc dans mon rôle en ce moment bien facile et bien doux à remplir. En présentant à Votre Eminence les habitants de cette paroisse, à la tête desquels se trouve naturellement placée la famille qui nous a convoqués aux pieds de Marie, je lui demanderai, pour eux comme pour moi, une part spéciale à ses prières et à ses bénédictions, qui auront d'autant plus d'efficacité que, soit en montant jusqu'au ciel pour puiser à la source des grâces, soit en descendant vers la terre pour les répandre sur les âmes, elles vont passer par le cœur tout-puissant et tout dévoué de la Reine Immaculée, Mère de Dieu et des hommes. »

Son Eminence répondit en peu de mots : « Je regrette beaucoup, M. le curé, que tous n'aient pu entendre les bonnes et belles paroles que vous venez de m'adresser, et dont, pour ma part, je vous remercie beaucoup. » Puis, se tournant vers la réunion placée en ce moment au bas des marches, comme un auditoire attentif, elle prononça, d'une voix forte qui portait à tous ses pensées, une exhortation pleine d'à-propos dont nous regrettons de ne pouvoir donner ici

que l'analyse:

« Actueliement, nous allons procéder à la cérémonie pour laquelle je me suis rendu parmi vous, répondant avec joie à l'invitation de l'homme si estimé, si aimé, qui ne cherche partout qu'à faire le bien, et dont vous ne sauriez trop écouter les sages conseile, suivre les bons exemples.

« Nous nous rendrons d'abord à la chapelle en chantant le Veni Creator, parce que nous ne faisons rien, dans la religion, sana nous mettre en présence de Dieu, et sans invoquer sa toute-puissante assistance.

« Après quelques instants de recueillement et de prière, nous nous rendrons proces-sionnellement à la porte Saint-Pierre en chantant les litanies des saints. Là, je bénirai la statue qui doit y être établie à la place même qu'elle conservera, et nous chanterons, en l'honneur du saint qu'elle repré-sente, l'antienne depuis si longtemps en usage dans l'Eglise. Pendant cette procession, au moment de la bénédiction, pendant le chant qui suivra, vous n'ignorez pas ce que vous avez à faire. Nous demanderons tous à Dieu, par l'intercession de tous les saints, et particulièrement de saint Pierre, les grâces sans lesquelles l'homme ne peut rien. Et d'abord nous prierons pour calui qui a voulu honorer son patron d'une ma-nière si touchante et si solennelle; nous prierons pour sa famille, associée à ses œuvres de charité; nous prierons pour chacun de nous et pour les nôtres : nous prierons avec une ferveur de plus en plus croissante pour l'Eglise toujours persécutée, pour cette Eglise dont notre glorieux apôtre a été le premier prédicateur après Jésus-Christ. et dont il est encore, après lui, le plus solide fondement.

« De la porte Saint-Pierre, nous nous rendrons à la porte Saint-Louis, en continuant de chanter les litanies des saints. Là encore, je bénirai la statue de saint Louis. et nous chanterons l'antienne qui le concerne. Pendant la cérémonie, nous prierons aux mêmes intentions que je viens d'expliquer; et, de plus, nous pricrons pour cette France toujours perséculée aussi, mais à la fin toujours triomphante, que saint Louis a gouvernée autrefois avec autant do sagesso que de courage. Nous demanderons à Dieu, par l'intercession de ce grand serviteur, qui doit s'intéresser à nous d'une manière particulière, de ne pas laisser tomber en ruines ce glorieux empire, ce noble royaume do France, dont il a élé dit que c'était le plus

beau après le royaume du ciel.

« Celto seconde bénédiction terminée . nous nous dirigerons, en chantant les litanies de la sainte Vierge, vers ce monument religieux, ce beau groupe, représentant l'Enfant-Jésus, sa divine Mère et saint Jeau-Baptiste, son précurseur. Là, nos pensées devront s'élever encore, s'il est possible, avec le sujet que nous aurons à méditer. Nous demanderons à Jésus, Sauveur de tous les hommes, la lumière et la force dont nous avons tous besoin pour connaître et accomplir sa loi. Nous prierons Marie, toute-puissante sur le cœur de son Fils, d'intercéder pour nous auprès de lui. Nous nous rappellerons les vertus si belles dont elle nous a donné l'exemple, et nous prendrons la résolution de les pratiquer aussi en marchant sur ses traces. Enfin, nous prierons saint Jean-Baptiste, l'ange de la solitude. Placés, pour la plupart, par l'heureuse nécessité de votre condition, dans cette solitude où il a vécu par choix, vous penserez souvent à lui au milieu de vos travaux et de vos souffrances, et vous vous efforcerez de pratiquer les grandes vertus qu'il a si bien enseignées aux hommes par ses paroles et par ses exemples. Soyez, comme lui, tempérants, courageux, résignés à la volonté céleste, attachés par-dessus tout à Jésus, et, comme lui et avec lui, vous aurez part au bonheur éter-

Après avoir achevé cette exhortation, Son Eminence commença, d'une voix profondé. ment émue, le Veni Creator, que tous, prêtres et fidèles, pénétrés de la même émotion, continuèrent en se rendant processionnellement à la chapelle, sinsi que cela vensit d'être convenu.

Que cette hymne est belle dans sa touchante simplicité! que le chant en est grave, harmonieux! comme tout en elle dispose, d'une manière admirable, au requeillement, à la méditation, à la prière! Elle sit donc naturellement, sur l'assemblée, en co moment comme toujours, une impression profonde. Et puis, que de souvenirs consolants et salutaires elle rappelait en chacun de nous! Quand nous l'avions entendue précédemment, c'était à l'époque mémorable de notre première communion, ou à d'autres époques à peu près aussi mémorables. Lorsque nous l'entendimes de nouveau, ces jours si grands, si saints de notre vie religieuse revinrent à nous, pour ainsi dire, et rallumèrent dans notre âme le feu presque éteint peut-être de notre ancienne ferveur. La chapelle du château étant excessivement étroite, on ne put y laisser entrer que le clergé et quelques personnes de sa suite. Les fidèles, en général, furent obligés de rester à l'extérieur; mais, au dehors comme au dedans, ce fut alors le même recueillement et la même piété.

Après l'oraison qui termina l'hymne d'invocation, comme un dernier appel fait au Saint-Kaprit, au nom de l'Eglise, notre Mère, pour qu'il vienne illuminer, consoler et fortifier nos ames, tous se levèrent, et Son Eminence commença les Litanies des saints que l'on continua, comme on avait fait pour le Veni Creator, en se rendant à la porte Saint-

Pierre.

Que ce chant, le plus facile et le plus populaire de tous, est pénétrant encore dans son incomparable simplicité! Et même, estce un chant véritable, une prière propre-ment dite? N'est-ce pas plutôt comme le cri pieux que l'âme, attachée à la terre, pousse vers les babitants du ciel, à la vue des grands dangers auxquels elle est exposée, ou des grandes choses qu'elle est obligée d'accomplir? Que de beaux noms alors frappaient, compsur coup, nos oreilles, éveillant en nous les plus saints, les plus intéressants souvenirs, que notre esprit avait à peine le temps de méditer! C'était saint Pierre, auquel une triple invocation était adressée, à cause de la cérémonie qui lui consacrait une partie de nos pensées... C'était saint Laurent, pairon de la paroisse, ce diacre martyr, si renommé par son dévouement aux pauvres, à l'Eslise et à son Dieu... C'étaitsaint Gratien, qui vint le premier de Rome, centre inépui-sable des lumières de la foi, évangéliser ces contrées plongées autrefois dans les ténèbres de l'incrédulité et de la barbarie... C'était saint Martin, qui était peut-être venu, à l'endroit même où nous nous trouvions, chanter et prier comme nous, et aux mêmes intentions que nous, je veux dire pour la gloire de Dieu et la sanctification des âmes... Chaque saint, tour à tour invoqué, n'était

pas seulement pour nous un grand serviteur de Dieu, un Chrétien célèbre dans l'Eglise en général, dans celle de Tours en particulier, c'était encore le patron de chacuu de nous, celui d'un père, d'une mère, de quelque autre personne tendrement aimée. Comme tout cela allait au cœur et l'élevait

BEN

délicieusement vers le ciel l

Cependant la procession s'avançait toujours avec une grave et religieuse lenteur. Après avoir tourné le château, elle était entrée sur les bords du lac, et en vue même du rocher où elle devait se rendre, dans une allée délicieuse, que la nature et l'art avaient ornée, comme à l'envi, de verdure et de fleurs. Il nous a paru inutile de décrire, de nouveau, cette procession, dans la position où elle se trouve actuellement. Chacun peut se la représenter facilement, d'après ce que nous en avons déjà dit. Ajoutons seulement qu'on y remarquait alors, avec beau-coup d'intérêt, les deux statues de saint Pierre et desaint Louis, portées respectueusement, par quatre enfants, sur un brancard élégamment paré, aux quatre coins duquel étaient quatre petites filles, vêtues de blanc, tenant, d'une main, un ruban rattaché au brancard, et de l'autre, un flambeau. M. Moisant (Louis), le seul marié des deux frères, avait désiré, pour les raisons que cha-cun doit comprendre, que ses enfants fussent employés, autant que possible, dans la cérémonie. L'un d'eux soutenait un coin du brancard sur lequel étaient les saints. Les deux plus petits, encore en très-bas age. étaient placés, l'un en avant et l'autre en arrière, chacun avec un costume approprié à la cérémonie, et tenant aussi un ruban attaché au précieux brancard.

Du reste, les enfants qui figuraient à la procession, d'une manière particulière, n'élaient pas les souls sur lesquels les regards se portaient avec complaisance. D'autres s'y trouvaient en grand nombre, soit seuls, soit avec leurs parents, qui se tinrent jusqu'à la fin dans une attitude convenable, indice presque certain de leurs honnes dispositions intérieures. C'est que, voyez-vous, quand il s'agit d'une fête de Marie, ce nom mystérieux de la Mère incomparable attire presque toujours la foule, mais plus particuliè-rement les enfants, et fait ordinairement sur

tous une impression salutaire.

Nous arrivames au rocher, d'où nous descendimes dans la grotte. Presque tous furent obligés de rester au dehors; quelques-uns seulement purent y pénétrer. Quel specta-cle l'Un étroit espace, une lumière vacillante, des barres de fer, des fragments de rocher, une pierre brute, pouvant servir d'autel dans un cas donné, une statue, la croix, un apôtre, -- car le haut dignitaire, le prince de l'Eglise avait disparu à nos yeux, ou du moins, s'était transfiguré, — un apôtre, disje. bénissant l'image de celui qui fut et resto toujours, par un effet merveilleux de la pro-messe du Seigneur, le chof des apôtres, trois ou quatre prêtres, quelques laiques devoues.. Mais c'était là véritablement une portion de la primitive Eglise, un diminutif de ces catacombes du sein desquelles nons sommes sortis, et où nous rentrons quelquefois, quand Dieu permet à l'orage de gronder au-dessus de nos têtes, pour rappeler en nous la ferveur des premiers siècles.

La bénédiction venait d'être donnée. Le pontife fit entendre ces mots : **Tu es Petrus.**-Nous continuames : Et super hanc petram ædificabo Ecclesiam meam... Et tibi dabo claves regni calorum. (Matth. xvi, 18, 19.) Que ces paroles sont consolantes i Mais aussi. comme elles doivent donner à tous une haute idée de Jésus-Christ! Nous avons entendu quelquefois l'impiété les tourner en ridicule. - C'est donc sur un jeu de mots, nous disait-on, que Jésus-Christ a établi la perpétuité de son Eglise. -- Il n'y a point ici de jeu de mots, croyez-ie bien, mais, au con-traire, un hautenseignement. Car, véritablement, cette pierre charnelle, si je peux m'exprimer de la sorte, ce cœur de rocher, — c'est toujours la même idée à laquelle, selon moi, Jésus revient plusieurs fois pour faire mieux saisir la grandeur du miracle perpétuel qu'il veut opérer, - cette pierre sans nom, tomhée des montagnes inconnues de la Judéo, n'est-elle pas, depuis dix-huit siècles, et ne sera-t-elle pas toujours, par conséquent, l'inélyantable fondement de l'Eglise, qui, aux yeux de tous, couvre le monde?

Pendant que je faisais ces réflexions qui m'étaient si naturellement suggérées par tout ce que je venais de voir et d'entendre, nous avions rejoint le corps de la procession; et aussitôt nous nous dirigeames vers la porte Saint-Louis, en continuant de chanter les Litanies des saints. L'espace à parcourir n'était pas très-considérable; cependant, à cause de la sinuesité des allées que nous eûmes à suivre, et plus encore peut-être à cause de la gravité religieuse avec laquelle nous marchions, nous pames chanter les Litanies dans toute leur étendue, suivant ainsi les ordres nombreux de la cité céleste que l'Eglise appelle successivement au secours des enfants qu'elle a sur la terre, dans cette longue et solennelle supplication.

La bénédiction fut donnée à la statue de saint Louis avec le même cérémonial qu'à celle de saint Pierre. Seulement au lieu d'être un petit nombre dans une grotte étroite, nous étions là tous ensemble, en plein air, remerciant unanimement le Seigneur de ce qu'il avait établi un tel roi sur son trône, comme le dit si à propos l'antienne consacrée: Sit Dominus Deus tuus benedictus qui voluit te ordinare super thronum tuum regem Domini Dei tui. (II Paral. 1x, 8.) Pendant le chant de cette antienne, pendant la récita-tion faite à haute voix de l'oraison qui la suit, laquelle oraison a pour but de féliciter saint Louis de ce qu'il a su comprendre que la véritable royauté consiste à vaiucre ses passions plutôt qu'à gouverner les plus grandes nations, je me livrais à de nouvelles réflexions concernant non plus l'Eglise universelle, mais que partie bien intéressante

de cette Eglise, notre patrie bien-aimée. Je méditais sur l'avis qui nous avait été donné de prier pour ce glorieux empire, pour ce noble royaume de France, dont il a été dit que c'était le plus beau de tous après le royaume des cieux. « Quoi donc! Pensais-je, ce glorieux empire, c'est-à-dire les forces si vives de la société présente, ce noble royaume de France, c'est-à-dire les restes encore si imposants de l'antique société, est-ce que tout cela serait menacé, de nouveau, par un ennemi redoutable dont la mission est de tout détruire? Peut-être que désormais nous ne devons plus espérer de revoir jamais cette douce paix, cette union des ames... Saint Louis lou plutôt Dieu de saint Louis lah l du moins sauvez la France, cette fille ainée de l'Eglise, si bien formée par sa mère, mais qui semble oublier, de plus en plus, chaque jour, son éducation toute chrétienne:

Jo ne sais si les autres se livraient à de semblables réflexions. Toujours est-il qu'ils paraissaient, comme moi, profondément recueillis. Après quelques moments de silence, une voix chanta tout à coup, d'un ton grave, au milieu de l'assemblée, cette invocation venue si à propos, pour moi principalement : Sancta Maria. — Ora pro nobis, répondit do meme l'assistance; et aussitot, nous nous retournames, pour continuer processionnellement notre marche Au même instant, nous aperçûmes la blanche statue de Marie, vers laquelle nous nous dirigions actuellement. Pendant que nous chantions ces nouvelles litanies que tout enfant de Marie a tellement gravées dans son cœur qu'il peut les répéter sans une grande attention de l'esprit, je continuais ma méditation commencée devant la statue de saint Louis, mais qui n'était point non plus hors de propos en ce moment. • Patronne de la France, me disais-je, en regardant toujours la statue de Marie, et, de là, élevant ma pensée jusqu'au ciel, où elle a son trône auprès de son Fils, pour régner sur toutes les créatures, patronne de la France, vous qui l'avez si souvent protégée dans le péril 1 nous croyons que, tout récemment encore, vous l'avez aidée à remporter sur les ennemis du dehors une victoire éclatante. Des ennemis plus redoutables nous menscent intérieurement : ce sont les passions des hommes, aujourd'hui si déchainés; ce sont ces esprits de ténèbres que l'enfer semble avoir vomis sur la terre, en plus grand nombre que jamais, pour assurer notre perte. Nouvelle Eve, destinée à écraser la tête de l'antique serpent (Gen. 111, 15), principe de tout mal l'étoile si pure du matin, qui nous avez annoncé la venue du soleil éternel! vous le pouvez encore facilement, obtenezde votre Fils qu'il sauve la France !-Regina sine labe concepta. — Ora pro nobis

Nous étions arrivés, en chantant ces mots; et, dès lors, nous pouvions contempler a loisir le groupe dont la bénédiction devait être l'objet principal de la cérémonie. Disons d'abord qu'on avait formé, avec beaucoup de soin, un tertre vert, arrondi de manière

BEN

à figurer le haut du globe, que doit dominer naturellement la reine élevée, par son Fils, au-dessus de toutes les souillures de la terre. Au sommet même du tertre, est un piédestal carré, en pierres dures, d'une hauteur d'environ un mètre; et, sur le piédestal, se trouve le groupe, dont la statue principale, qui est celle de la Vierge, paraît avoir plus de deux mètres. La figure de cette statue est tout à la fois grave et douce, comme il convient à la reine du ciel et de la terre, mère de Dieu et des hommes. Elle est assise, tenant sur ses bras l'enfant Jésus, comme nous l'avons dit plus haut, et ayant auprès d'elle saint Jean-Baptiste. L'enfant Jésus ne paraît guère avoir plus d'un an; et, chose singulière ! on dirait le petit saint Jean agé d'environ trois ou quatre ans. Serait-ce un anachrouisme de la part du sculpteur, comme quelques-uns l'ont dit? Mais il n'est guère possible de supposer une telle faute dans un sujet que l'auteur, qui n'est sans mérite, doit avoir profondément médité. Nous aimons mieux penser qu'il a agi de la sorte avec intention. C'était pour nous dire peut-être qu'une vertu surnatu-relle sortait déjà du Sauveur, sans qu'il y eût en lui-même aucun changement, et que cette vertu grandissait miraculeusement le corps de saint Jean qui, tenant d'une main sa croix, et, de l'autre, sa sainte mère, cher-chait à s'élever jusqu'à lui, avec toute la puissance de la nature et de la grâce.

La délicatesse de la matière et plus encore du travail ne permettant pas au précieux groupe de rester longtemps en plein zir, il lui faut un abri et un entourage pour ie garantir tout à la fois et de la destruction incessante du temps et de celle non moins redoutable, quoique momentanée, qui vient de l'homme; car, comme l'a dit, avec autant de vérité que d'énergie, un écrivain, en parlant des monuments : « Si le temps est impitoyable, la main de l'homme est stupide. » En attendant cet abri et cet entourage, qui lui serviront en même temps d'ornement et de sûreté, il est tout isolé dans la plaine, mais, du reste, parfaitement exposé, pour la cérémonie, aux regards des assis-

On avait préparé cependant quelques embellissements provisoires, presque tous empruntés à la nature. Le tertre est jonché de seuillage. Le piédestal, disposé ce jour-là en sorme d'autel, se trouve couvert de fleurs, au milieu desquelles s'élèvent, de distance en distance, quelques flambeaux allumés. De vertes guirlandes montent jusqu'au haut du groupe, en forme de colonnettes, d'où sort la lumière, emblème du feu sacré que Jésus apporta sur la terre, qu'il y répand encore si souvent, par l'entremise de sa mère, et que l'âme fidèle doit reporter aux cieux. Derrière, à mi-pente du tertre, ont été dressées de grandes ogives en bois, les mêmes qui avaient servi à la fête célébrée à Tours à l'occasion de la proclamation de l'Imma-culée Conception. Conservées précieusement depuis cette époque, pour nous également mémorable, elles venaient d'être couvertes d'une nouvelle et fraiche verdure.

REN

Devant le groupe, tout au bas du tertre, dans l'espace laissé vide pour la cérémonie. se sont placés les sidèles avides de voir jusqu'aux moindres circonstances de la touchante bénédiction, encore plus avides, croyons-nous, de recueillir les paroles qui lui étaient adressées. Sur les marches disposées de manière à conduire jusqu'au sommet du tertre, sont échelonnés les ecclésiastiques, dominant ainsi, plus ou moins, cette as-emblée religieuse, habituellement placée, en général, sous leur direction spirituelle. Tout au haut, au côté droit du monument, est venu se placer le cardinal-archevêque, compagné de ses deux assistants. Bientôt Son Eminence a béni, suivant le saint rit, les statues dont se compose le groupe; puis, se tournant vers l'assistance : « C'est maintenant, » s'écria-t-elle, d'une voix que les plus éloignés pouvaient entendre, « c'est maintenant qu'il importe de chanter, dans l'unanimité de nos voix et plus encore de nos cœurs, la belle prière que vous savez tous, que vous répétez tous chaque jour, cette invocation que l'Eglise met sur nos lèvres pour conju-rer la Mère de Dieu de nous délivrer des nécessités pressantes, des dangers sans nombre auxquels nous sommes exposés dans cette vie. Notre prière achevée, je vous donnerai ma bénédiction. Ou, plutôt, ce n'est pas moi qui vous bénirai en ce jour. Je ne ferai que prendre, en quelque sorte, des mairs de la sainte Vierge toutes les bénédictions célestes que je répandrai sur vous. »

Ayant prononcé ces paroles qui out dû produire une vive impression, Son Eminence fit, en peu de mots, une paraphrase touchante, et parfaitement appropriée à la circonstance, de cette belle prière que tant de chrétiens répètent en effet si souvent, au nom de l'Eglise, et par laquelle ils cherchent à se mettre, eux et lout ce qui les intéresse, sous la protection de la vierge Marie. « Sainte Mère de Dieu, » disait le poutife, donnant un libre cours aux sentiments qui alors emplissaient son cœur et cherchant à les faire passer dans le cœurdes autres, « sainte Mère de Dieu, nous nous réfugions tous, en ce moment, à l'ombre de vos ailes, comme de faibles enfants auprès de leur mère : Sub tuum præsidium confugimus, sancta Dei Genitrix. - Ahl nous vous en conjurons, ne repoussez pas les supplications que nous vous adressons au milieu des besoins qui nous pressent; mais déposez-les, au contraire, dans le cœur tou!-puissant de ce Fils que vous avez tenu autrefois sur vos bras. comme nous le rappelle la statue érigée ici en voire honneur, et aux pieds de laquelle nous sommes venus, pour la première fois, chan-ter solennellement vos louanges : Nostras deprecationes ne despicias in necessitatibus nostris. Accueillez-les avec bienveillance, ces prières que nous vous adressons, nonseulement pour nous, mais pour tous ceux qui nous sont chers! Bénissez, ô Marie! dans sa personne et dans ses entreprises, celui qui

207

se montre si dévoué au service de votre Pils, comme à votre propre gloire! Bénissez ce clergé vénéré, dans ses œuvres de charité et de zele pour la sanctification et le bonheur des Ames ! Bénissez également les pieux fidéles venus ici de différents lieux pour vous honorer! Vierge sainte et pleine de gloire. uélivrez-nous tous, en ce inoment et touionrs, des dangers sans nombre auxquels nous sommes sans cesse exposés dans cette misérable viel Sed a perículis cunctis libera nos semper, Virgo gloriosa et benedicta. Et vous, ange de la solitude, vous qui nous avez le premier enseigné à nous presser aux pieds de Jésus et de Marie, saint Jean-Baptiste, éloignez de ce lieu le blasphème affreux du saint nom du Seigneur, et le tra-vail sacrilége du dimanchel Prêchez-y, comme autrefois, par votre présence, la vertu de la pénitence, pour la rémission des péchés, et pour rappeler aux religieuses habitudes de leurs pères le cœur de tant de fils aujourd'hui dégénérés. »

Après avoir ainsi disposé les âmes à la prière, Son Eminence s'agenouilla, et chanta. à haute voix, le Sub tuum, que tous chantèrent également, ou suivirent du moins de l'esprit et du cœur. La prière achevée, Son Eminence se releva et bénit, avec une émotion profonde, toute l'assistance pieusement inclinée à ses pieds. Il y avait de sept à huit cents personnes dans ce lieu ordinairement désert, mais aujourd'hui si animé par la piété. Pas une seule parole inutile ne se fit entendre, en ce moment surtout; pas un rire indécent ne fut remarqué. C'est à peine si les plus petits enfants osaient tourner de côté et d'autre leurs yeux habituellement si mobiles. Vous eussiez dit l'assemblée chrétienne la plus recueillie, dans la maison du Seigneur, pendant les saints mystères, à l'heure incomparablement solennelle de la

consécration. Nous restâmes, pour la plupart, agenouillés pendant quelques minutes, autour du groupe tout récemment bénit, comme si chacun eut voulu enfouir de plus en plus dans son cœur les trésors spirituels qui venaient de nous être distribués. Mais, bientôt, Son Eminence ayant entonné le Te Deum laudamus, tous se levèrent, et se dirigèrent vers la chapelle, en chantant aussi, ou en suivant intérieurement la prière d'actions ile grâces. Ce chant est la conséquence, en quelque sorte, nécessaire du Veni Creator : l'un élève notre âme vers Dieu, au commencement d'une solennité, pour lui demander de nous assister de sa toute-puissance dans l'œuvre sainte que nous allons accomplir; l'autre l'élève également vers Dieu, à la fin de la même solennité, pour le remercier des grâces que nous en avons reçues. Que cette action de grâces est imposante, quand elle se fait au son des cloches, avec accompagnement de l'orgue, dans une vaste église, depuis longtemps consacrée au culte du Seigueur! Elle ne l'était pas moins au milieu de cette campagne, dans ce temple toujours ancien et toujours nouveau, comme celui

qui l'a construit, il y a bientôt six mille ans. et qui le rejeunit sans cesse, où nous ne pouvons faire un pas, sans apercevoir, sans fouler aux pieds quelques-uns des dons sans nombre que nous recevons, à chaque instant, de son infinie libéralité. Les dons encore plus précieux qu'il nous a accordés et qu'il nous accorde, chaquejour, dans l'ordre de la grâce, étaient également rappelés à notre ame reconnaissante par tout ce que nous venions de voir et d'entendre, par tont ce qu'il nous était donné de voir et d'entendre au moment même, « C'est avec raison, Seigneur, » répétions-nous avec l'Eglise, « c'est avec raison que nous avons placé en vous notre espérance, nous ne serons point confondus à jamais. In te, Domine, speravi, non confundar in æternum.»

Nous arrivions à la chapelle. Le son percant de la cloche qui n'avait presque pas cessé de frapper l'air, en signe de joie, pendant toute la cérémonie, semblait s'agiter plus vivement et plus fortement encore, en finissant, comme pour empêcher nos voix épuisées de baisser, et notre ferveur de s'éteindre. Pendant la courte station que nous fimes de nouveau à la chapelle, nous chantâmes la belle antienne à Marie : Beatam me dicent omnes generationes, quia fecit mihi magna qui potens est, et sanctum nomen ejus. « Oui, me disais-je encore en ce moment, il est impossible de le nier, toutes les générations ont réellement appelé Marie heureuse! L'accomplissement de la prophétie est un miracle toujours subsistant; et c'est avec raison que nous venons de joindre nos faibles voix à ce concert si pur, si saint, si imposant, qui. de toutes les parties de la terre, s'est élevé, s'élève et s'élèvera toujours vers le ciel en son honneur! >

Cette autienne n'est qu'un extrait du plus beau cantique qui ait été composé en l'honneur de Marie, je veux dire de ce Magnificat chanté si souvent, et toujours avec une nouvelle ferveur, dans les assemblées chrétiennes vraiment dignes de ce nom. Son Eminence l'entonna, et nous le chantames tout entier, en retournant au château. Tant que dura ce chant, le dernier de la cérémonie, je ne pouvais me désendre de cette réflexion, que plusieurs peut-être faisaient comme moi intérieurement : « Ah! si quelque chose peut ajouter au bonheur dont jouit Marie dans le ciel, son esprit doit tressaillir de nouveau en ce moment, au sein même de la Divinité: Et exsultavit spiritus meus in Deo salutari meo; car ses enfants vieunent de célébrer en son honneur une fête bien capable de réjouir le cœur d'une mère... »

A notre retour, voici dans quelle position nous nous trouvâmes comme naturellement. Au bas du perron étaient les fidèles, rangés en demi-cercle, ayant devant eux les jeunes gens et les jeunes filles qui avaient porté et accompagné les bannières. Sur les deux cotés, se tenaient, l'arme au bras, quelques gendarmes, venus là d'eux-mêmes, sans avoir été appelés, et sans que leur intervention eutéle un seul instant nécessaire. Car,

pour les cérémonies religieuses principalement, où le cœur nous porte, toute force devient inutile; ou plutôt c'est là la véritable force, celle à laquelle nulle autre ne saurait être comparée. Le long des marches, étaient la bannière, la croix, tout le clergé, dominé par le cardinal-archevêque, qui se trouvait au milieu même du perron, ayant à ses côtés ses deux assistants. Sur le point de se séparer de ceux avec lesquels il semblait s'esparer si heureux d'avoir pu venir passer quelques heures, il leur fit ses adieux, en des termes aussi simples que touchants:

BEN

« Adieu, mes chers enfants, » disait-il, en s'adressant d'abord spécialement à l'enfance et à la jeunesse, « adieu, vous que j'ai vus constamment si recueillis et si attentifs, dans cette belle procession, tout le temps qu'a duré cette intéressante cérémonie! Conservez précieusement le souvenir de tout ce que vous venez de voir et d'entendre. Vous aimez bien la sainte Vierge, je le vois. Aimez-la toujours de même; je n'en demande pas davantage. Cette bonne mère ne vous abandonnera jamais; vons ne l'ignorez pas. Ce-pendant, votre âge est exposé à bien des dan-gers. La légèreté, la vanité, tous ces vices dont le germe est au fond des cœurs, ont causé bien des chutes inattendues. Voulezvous nous laisser sans inquiétude sur votre compte? Je vous le répète, restez toujours tidèles au culte si touchant et si salutaire de Marie. Je vous remercie beaucoup du concours que vous avez prêté à la cérémonie. Je vous remercie également, vous tous qui vous êtes rendus avec tant d'empressement, quelques-uns même de bien loin, à l'appel qui vous a été fait. Vous avez raison de penser que, quels que soient notre age et notre condition, nous ne sommes pour la sainte Vierge que de petits enfants qui avons besoin d'être conduits par sa main puissante et dévouée. Je remercie enfin messieurs de la gendarmerie que l'on voit toujours empressés à se rendre partout où ils croient que leur présence peut être de quelque utilité pour le maintien de l'ordre, base de tout repos, de toute vertu, de tout bien. En un mot, merci à tous! »

Après avoir prononcé ces paroles d'une voix fortement accentuée, atin que réellement elles arrivassent à tous sans aucune exception, Son Eminence rentra au château. La réuniou se sépara aussitôt, mais avec calme et décence, comme il convenait en de pareilles circonstances. Il était six heures, le jour touchait à sa fin; quelques-uns se retirèrent dans leurs demeures que la solennité du jour avait peut-être laissées complétement désertes. Mais comme il y avait encore un appendice à la fête, si je puis m'ex-primer de la sorte, quoique la cérémonie relizieuse fût entièrementterminée, la plupart restèrent. Les une visitèrent en détail, autant qu'il était possible alors de le faire, ce beau château et son magnifique entourage. Ils revoyaient donc ce parc, ces allées, ce lac, ce chalet, ce rocher, cette grotte, toutes ces choses vraiment intéressantes qu'ils avaient

aperçues déjà en passant, mais auxquelles ils n'avaient pu prêter une attention suffisante, occupés qu'ils étaient de tout ce qui concernait la fête. Les autres se retirèrent à l'écart. désirant peut-être prolonger encore la méditation et les prières auxquelles tous venaient de se livrer pendant la cérémonie. D'autres enfin allèrent prendre les refraichissements offerts à ceux qui en avaient besoin, mais particulièrement à ceux qui avaient été em-ployés dans la cérémonie. Cependant M. Moisant offrait aux parents et aux amis qu'il avait spécialement invités et auxquels son château s'ouvrait ainsi pour la première fois, sous les auspices de la religion, depuis que ses parents bien-aimés le lui avaient laissé tout en deuil, un repas de la plus grande distinction, en rapport avec la société qu'il recevait, et j'ajouterai même, si je puis comparer les choses matérielles aux choses spirituelles, en rapport avec la solenuité du

Vers huit heures, le château s'ouvrit, et ceux qui s'y trouvaient réunis ont pu jouir ainsi que ceux qui n'avaient point encore abandonné les lieux des illuminations préparées pour la fête. A quelque distance du château, au milieu d'un beau tapis de verdure qui s'étand depuis le perron jusqu'à la porte Saint-Louis, on distinguait le chiffre ordinaire de Marie: Ave Maria, écrit en caractères de feu, sur un plan légèrement incliné. Dans le lointain, on voyait avec plaisir le groupe, objet principal de la cérémonie, dont la lumière dessinait confusément les contours, au milieu même de la nuit. Tout à côté, comme pour représenter l'assemblée fervente qui s'y trouvait naguère, le feu de joie traditionnel élevait de la terre vers les cieux sa flamme vive et pétillante.

Vers neuf heures, tout était terminé; et chacun se retirait de son côté, emportant dans son cœur ce calme, ces bonnes pensées, ce doux contentement qui ne se trouvent jamais à la suite des assemblées populaires, que quand la religion les inspire et les sanctifie.

Rapprochons, par la pensée, de cette cérémonie champêtre, ces bénédictions de chemins de fer qui ont été faites et se font encore, à l'heure qu'il est, sur toutes les parties de la France, avec la pompe la plus imposante, et nous verrons que c'est toujours la même signification, toujours le même résultat, je veux dire l'élévation de l'âme vers Dieu, la considération de la brièveté du temps et de la souveraine importance de l'éternité, la pratique des vertus chrétiennes, de celles qui, comme la charité, de servent pas moins au bonheur de la vie présente qu'à celui de la vie future.

Qu'il nous soit permis, à cette occasion, de citer la péroraison d'un magninque discours prononcé par Mgr Landriot, lors de l'inauguration du chemin de fer de la Rochelle.

« C'est donc, » s'écrie-t-il, « avec de saintes espérances dans l'âme et une noble confiance en l'avenir que nous élevons la voix pour dire à ces redoutables machines : Roues

de fer, vapeur, chariots trainés par des chevanx de fou : Currus igneus et equi ignei (IV Reg. 11, 11), chariots dont les rênes sont aussi de feu : Igneæ habenæ currus (Na-hum 11, 3); dragon qui marchez en repliant vos anneaux sur vous-même et portant au loin l'effroi par ces sifflements plus horribles que ceux des tigres dans le désert, écoutez ma parole : Audite vocem meam. (Isa. XXXII, 9.) Vous m'avez appelé pour vous bénir; et moi je vous dirai d'abord : c'est à vous de bénir Dieu, en exécutant avec une sévère ponctualité les ordres de ceux qui vous commandent, et à qui la patrie livre tous les jours la vie de ses enfants, pleine de sécurité et de confiance en leur zèle intelligent et dévoué. Cette compagnie généreuse a semé l'aumône et les biensaits devant elle, et c'est une raison divine qui doit vous faire respecter davantage la sécurité de ses marches quotidiennes au milieu de dangers imprévus.

« C'est donc à vous, coursiers de fer et de feu, à bénir Dieu dans vos œuvres, par votre fidélité à accomplir votre mission. Quand un père, une sœur, une épouse, attendront avec l'anxiété de l'amour les objets les plus chers du cœur, soyez fidèles et ne trompez jamais lears espérances. Rendez-leur toujours avec l'exactitude que commande la religion du dépôt, un époux, un frère, des enfants bienaimés. Pendant la route, garantissez-les des intempéries de la saison, car maintenant vous avez tout pouvoir, et on demandera beaucoup à celui qui aura reçu beaucoup. Ou'ils reviennent frais et dispos, qu'ils soient recus avec bonheur dans les bras de l'affection. Que tout être vivant qui suivra cette ligne, puisse redire avec vérité cette devise de la ville de la Rochelle : sous l'égide et la direction de Dieu, j'ai trouvé la vie et le salut : Servator, rectore Deo. C'est ainsi que vousmêmes vous bénirez Dieu dans vos œuvres : car tout être qui fait le bien et évite le mai, bénit le Seigneur. Allez donc fièrement, roues et char de feu; c'est à ces conditions que je vous bénis au nom du Tout-Puissant. Puissiez-vous porter avec vous la paix, la joie, la richesse et la vie : Spiritus enim vitæ erat in rotis. (Exech. 1, 20.)

« Mais surtout devenez pour les nations un instrument de salut; en rapprochant les distances, réunissez les esprils. Ayez une bienveillance toute spéciale pour ces apôtres de la parole, que vous porterez aux sauvages lointains, et quelquefois à ces frères de l'intérieur qui sont presque barbares au milieu de la civilisation chrétienne. En vous parlant ainsi, je crois entrer dans les vues d'un sage et fort gouvernement qui comprend de plus en plus la nécessité des idées religieuses pour fixer d'une manière solide l'avenir des peuples. La civilisation extérieure ne suffit pas, quel que soit son nom : à chaque grande ligne de chemin de fer devrait correspondre une large direction de pensées et de senti-ments chrétiens, pour contenir les âmes, leur donner une impulsion divine, et empêcher les explosions plus terribles que celles do la vapeur.

« Rappelez encore aux hommes, par votre mouvement rapide, que nous sommes des voyageurs ici-bas; que la vie va aussi vite que la roue du wagon, et qu'il est nécessaire. au milieu de ces mouvements précipités de l'existence, de tenir toujours son âme prête à subir la vue de Dieu. Qui, le chemin de fer est pour tous l'image de la vie : on arrive à la gare avec un bagage plus ou moins embarrassant, on prend le train, on s'arrête plus ou moins en chemin; on voudrait s'arrêter plus longtemps, mais il se trouve aussi des inspecteurs dont les ordres sont inflexibles; il faut remonter, et tout à coup, au milieu du sommeil peut-être, un sissement se fait entendre : c'est l'heure de l'arrivée. Heureux ceux qui pendant la route n'ont point perdu de vue leur vraie patrie, et au milieu de la variété prodigieuse des objets et des hommes, ont tenu leur cœur dans cette disposition où la mort n'est que le passage à un monde meilleur et le réveil sur la terre des vivants l »

BEN

Ces belles et saintes paroles me rappelleut l'admirable discours que prononçait, peu avant, le même prélat, au moment de la bénédiction d'un de ces navires qui sillonnemet la vaste étendue des eaux, et sur lesquels la religion est appelée à répandre ses bénédictions quand ils sont lancés à la mer-

Que signifie cela? peut se demander alors

l'homme irréligieux ou superficiel.

Ce que cela signifie? ah! il est aisé de le voir : c'est que, quand cette nouvelle arche se détache de la terre, emportant avec elle l'autel, le drapeau, le foyer domestique, chargée dès lors des intérêts les plus sacrés de la religion, de la patrie et de la famille, pour aller braver la fureur de la tempête et des flots, tous doivent être saisis d'une terreur secrète, et ne peuvent trop s'empresser d'appeler sur elle, par le ministère de l'Eglise, la toute-puissante protection de celui qui commande aux vents et à la mer, et à qui les vents et la mer obéissent. Vents et mare obediunt ei. (Matth. viii, 27.)

Au souvenir des dangers de la religion, de la patrie et de la famille, nous devous nous rappeler ces bénédictions innombrables d'arbres de liberté, plantés dans toutes les parties de la France et jusque dans les plus petits villages.

Que signifiait tout cela? peut-on se deman-

der encore.

Je viens de vous le rappeler : c'était pour conjurer les dangers auxquels étaient alors exposées la religion, la patrie, la famille; c'était pour présenter à la terre, au nom du ciel, ces idées d'ordre et de vertu que nous oublions si facilement en certaines circonstances, et sans lesquelles cependant il ne saurait y avoir pour nous ni sécurité, ni gloire, ni bonheur: « le véritable arbre de la liberté, » disait partout, en ce moment, 🦫 ministre de la religion, « c'est la croix. Il 3 a plus de dix-huit siècles qu'il a été planté. et, depuis ce temps, il n'a pas cessé de faire jouir de la liberté des enfants de Dieu, les individus et les peuples qui sont venus

se réfugier à son ombre. »- « Le nôtre n'a dites? Il aurait promptement disparu, en ce pas tant duré, me direz-vous; il a promp-tement disparu malgré toutes les bénédictions qui lui ont été prodiguées. » - Et qui sait si ce n'est pas là le plus heureux résultat de toutes ces bénédictions, comme vous

cas, de peur que la malice ne changeat sa nature, et de l'arbre de liberté ne fit l'arbre de l'esclavage, comme cela était déjà arrivé: Raptus est, ne malitia mutaret. (Sap. 17, 11.)

#### BIBLES.

Objection. — On ne sait pourquoi les catholiques s'opposent à cette distribution de Bibles faite dans tout l'univers par les sociétés protestantes qui ont pour but de les propager, et qu'on nomme pour cela So-ciétés bibliques. C'est toujours la parole de Dieu de quelque part qu'elle vienne.

Réponse. — C'est bien le cas d'appliquer les remarquables paroles du Troyen à la vue de cette machine colossale fabriquée chez les Grecs et introduite ensuite au cœur de sa ville chérie. « Je crains les Grecs, disaitil. a'ors même qu'ils nous font des présenis ! »

## . Timeo Danaos, et dona ferentes. (Vingil., Encid. lib. ii, vers. 49.)

Et nous aussi, catholiques et français, à la vue de cette masse de Bibles répandues, non-seulement en France, mais dans toutes les parties du monde, par les ennemis de notre foi, nous pouvons et nous devons même nous écrier : « Alertel ce sont nos ennemis! » Timeo Danaos, et dona feren-

C'est toujours la parole de Dieu. de quelque part qu'elle nous vienne, avez-vous

Oui, c'est la parole de Dieu; mais c'est la parole de Dieu écrite, et cette parole de Dieu écrite ne vient pas seule. Or, par qui nous est-elle apportée ? Par l'ennemi, qui, en nous faisant ce don divin d'une main, répand de l'autre ses poisons, je veux dire ses iders anti-catholiques, et quelquesois anti-françaises. Nous avons donc raison de nous écrier : Timeo Danaos, et dona se-

Oui, c'est la parole de Dieu; mais la parole de Dieu traduite. Or, par qui a-t-elle été traduite, sinon en tout, du moins en partie? Par une main suspecte et même complétement ennemie. Et non-seulement cette parole de Dieu est dénaturée par de fausses interprétations; mais elle est tronquée en certains points. Il nous est donc permis et même commandé de la repousser.

Oui, c'est la parole de Dieu, mais ce n'est pas toute la parole de Dieu, puisque celle-ci se trouve également dans là tradition. En remettant la Bible entre les mains des sidèles, comme l'unique règle de la foi et des 'mœurs. vous les exposez donc à de graves prieurs, et leur faites souvent plus de mal Mue de hien.

Oui, c'est la parole de Dieu, et, par conséquent, la nourriture de l'âme, puisque nous ne vivons pas seulement de pain, mais de toute parole qui sort de la bouche

de Dieu: Non in solo pane vivit homo, sed in omni verbo quod procedit de ore Dei. (Matth. 1v, 4.) Or, qui êtes-vous pour distribuer cette nourriture au troupeau de Jésus-Christ? Connaissez-vous ses besoins? Est-ce à vous qu'il a été dit : Paissez mes agneaux, paissez mes brebis. (Joan. xxi, 16,. 17.) Si vous n'êtes point le vrai pasteur, si, au lieu d'agir sous sa direction, vous agissez dans un sens opposé, il est évident que vous ne pouvez obtenir que de funestes résultats, auxquels nous devons nous opposor de toutes nos forces.

Si du raisonnement nous passons aux faits, nous y trouvons la confirmation de tout ce que nous venons de dire.

Il y a longtemps déjà que les sociétés hibliques ont en France leurs émissaires qui y jouissent de le plus grande liberté. Qu'y font-ils? Le mal, j'ajouterai : sans compen-

sation d'aucun bien. Ils vendent leurs Bibles à de mauvais catholiques, qui deviennent de plus mauvais catholiques encore. sans se donner même la peine, la plupart du temps, de prendre le nom protestant.

C'est à peu près la même chose dans les autres parties du monde catholique, si nous en jugeons par les réclamations soulevées de tous côtés, et par ces procès scandaleux dont le honteux écho est arrivé jusqu'à nous.

Comment voulez - vous qu'ils obtiennent de grands résultats dans les pays où ils vien-nent élever autel contre autel et où ils ne font. que jouer le rôle de contradicteurs, lorsque nous savons, à n'en pas douter, que, dans. les pays idolâtres, dans ces lieux où ils peuvent lailler en plein drap, comme on dit communément, où ils no nous rencontrept point pour empêcher ou gêner la distribution de leurs Bibles, ils sont si loin d'avoir les mêmes succès qu'ont eus souvent, et qu'ont encore, en certaines localités, nos missionnaires catholiques?

« Les sociétés bibliques et les associations de missionnaires protestants,» disaiten 1833 une revue anglaise fort accréditée, «ont commencé leurs travaux, il y a plus de trente ans. Elles ont amassé et dépensé des revenus de prince; elles ont des agents dans toutes les parties du globe. Les îles les plus éloignées des mers du sud, de l'Océan pacifique et des mers de l'Inde, ont été visitées par leurs envoyés. Nous les avons entendues proclamer plus d'une fois non-seulement que l'idolâtrie était anéantie dans les petites îles, mais même que la Tartarie, la Perse et l'Inde étaient sur le point de céder aux efforts des missionnaires britanniques, et d'adopter la religion de la croix...

« Nous avons des preuves en abondance

que, aussi longtemps que les missionnaires britanniques continueront leur système actuel, ils doivent nécessairement échouer dans leurs tentatives de convertir les Indiens: l'éducation, les mœurs et les préjugés de ces peuples sont tels que la simple lecture de la Bible, sans de longues instructions préalables pour les aider à l'interpréter, les éloigne de la religion de l'Evangile plutôt que de les y attirer. D'ailleurs, les traductions de la Bible dans les dialectes de l'Inde, sont si inexactes et si éminemment ridicales, que même le plus petit nombre d'Indiens qui les lisent avec un esprit impartial et dépouillé de préjugés, en sont dégoûtés à la première vue. On peut donc assurer que malgré tout ce que nous lisons dans les rapports pompeux de la société biblique, et dans ceux des missionnaires britanniques, leurs succès sont réellement si peu de chose, que leur résultat n'est rien en comparaison des dépenses énormes qu'elles occasionnent. »

RIE

Que dirait, aujourd'hui, celui qui a écrit ces

mots, au récit de tant de cruautés qui font frémir d'horreur? Les Anglais s'imaginaient avoir fait des chrétiens, ou des demi-chré-tiens du moins; et l'expérience montre aux plus incrédules qu'ils n'ont formé que des démons, et encore quels démons! On parle beaucoup de leur férocité, en ce moment, et encore tout ce qu'on en dit est-il bien audessous de la réalité, s'il faut ajouter foi à une lettre écrite par un Anglais récemment débarqué dans l'Inde : « Ne croyez pas, assirme-t-il, que vous sachiez jamais en Angleterre ce qui se passe ici. La vérité est si affreuse que les journaux ne peuvent l'imprimer. Ici même, on évite ce sujet, et on en parle peu, de peur de devenir fou. Mais il est curieux de voir l'expression de tous les visages, quand on y fait allusion: toutes les lèvres se serrent, et un sombre échair jaillit des yeux... » La fureur de la presse anglaise, portée cependant à son paroxysme extrême, est moins éloquente que cette courte phrase.

# BIENFAITS DE L'ÉGLISE.

Objections.—Pourquoi tont le mondé parlet-il des bienfaits de l'Eglise? — Sont-ils réel-lement de que chacun dit? — Sont-ils tels aujourd'hui qu'ils étaient autrefois? - Estce que nous n'avons pas notre raison pour nous diriger; et, quand celle-ci se tait ou s'égare, est-ce que nous ne pouvons pas avoir recours à la raison de nos semblables, à la raison générale, appelée encore sens commun, parce qu'elle est le patrimoine de tous?

Réponse. — Si tout le monde parle des bienfaits de l'Eglise, c'est que tout le monde les voit, et, pour mieux dire encore, c'est que tout le monde les éprouve. Depuis l'enfant dont la raison commence à se développer jusqu'à celui qui finit sa carrière, depuis le plus ignorant jusqu'au plus savant, depuis le plus pauvre jusqu'au plus riche, depuis le plus faible jusqu'au plus fort, depuis celui qui occupe les derniers degrés dans l'échelle sociale jusqu'à celui qui se trouve placé au sommet, tout ce qui porte en soi un odur chrétien le sent palpiter et vivre sur le sein de cette divine mère que Dieu nous a donnée, dans son infinie bonté, pour éclairer nos âmes, les sanctifier, les diriger, et les conduire heureusement de la terre au ciel, si elles suivent son impulsion.

« Partis de la base, avons-nous dit ail-leurs (Bienfaits du catholicisme), en racontant quelques - uns des innombrables bienfaits du catholicisme dans la société, nous nous sommes élevés au sommet de l'Eglise. De cette hauteur portons les yeux autour de nous. Apercevez-vous dans la société une position où la religion ne se trouve avec toute sa force pour soutenir et diriger l'homme aveugle et débile? Elle monte avec lui sur le trône; elle le suit sous le toit de la misère. Revêtue de spiendeur, elle trône au milieu des peuples civilisés. Elle vole à la recherche du pauvre sauvage dans les déserts inhabités, au milieu de ses forêts ténéhreuses, sur ses montagnes inaccessibles. Quand nous nous lançons sur les flots, elle nous suit; quand nous nous livrons au sommeil, elle veille à nos côtés; quand notre corps est rendu à la terre, elle plante sa croix au-dessus de notre dépouille mortelle, pour appeler sur nous les prières et les bénédictions des vivants, et comme pour indiquer à l'ange de la résurrection le lieu où se trouvent ces ossements arides qu'il doit rendre à la vie.

Et non-seulement chacun parle des bienfaits de l'Eglise, mais il semble même qu'on ne puisse pas faire autre chose, quand il s'agit de religion. Quel est le sujet de ces instructions religieuses que vous entendez quelquefois, de ces livres de piété ou de controverse que vous pouvez lire? Le développement de quelques-uns de ces bienfaits que nous recevons de cette divine mère. L'article dont nous nous occupons en ce moment a spécialement pour but de nous les rappeler, d'une manière générale: mais, dans les autres, que faisonsnous autre chose, que de les rappeler en détail, et de répondre à ceux qui s'efforcent d'en atténuer du moins l'efficacité et la grandeur?

J'irai plus loin, et je dirai encore que nonseulement nous ne pouvons guère faire autre chose que de parler des bienfaits de l'Eglise, quand il s'agit de religion, mais que nous avons besoin de ces mêmes bienfaits, pour en parler dignement. Ces pensées dont nous nous servons pour les exprimer, ces images que nous employons fréquemment pour nous les rendre plus présents, en quelque sorte, ces sentiments auxquels nous avons recours pour nous les faire goûter, d'où cela nous vient-il? De l'Eglise. C'est elle qui en nous fournissant les matériaux avec lesquels nous élevons l'édifice de ses bienfaits, nous dirige dans ce travail, nous redresse, si nous venons à nous tromper, et nous conduit plus facilement et plus surement au but que nous nous pro-

RIE

posons d'atteindre. Tant il est vrai que nous recevons tout de cette divine mère, tout absolument, jusqu'à la connaissance que nous pouvons avoir de ses bienfaits, jusqu'à la gratitude que cette connaissance nous inspire. Vous ne trouverez donc point étonnant, après cela, que tout le monde parle des bienfaits de l'Eglise.

Sont-ils réellement ce que chacun dit. avez-

vous demandé?

Ils sont beaucoup plus; et non-seulement ils sont beaucoup plus que ce que chacun dit, mais ils sont intiniment plus que ce qu'en ont jamais dit, et en pourront dire tous les hommes. Prenez, je ne dis pas l'éloge le plus accompli des biensaits de l'Eglise, mais tous ceux qui ont été faits jusqu'ici. Aux éloges déjà faits, joignez, en idée, ceux qui se feront plus tard, ceux qui ne sortiront point du domaine de la pensée, et j'ajouterai même du possible. Toutcela est beaucoup assurément; mais enfin tout cela n'est que le fini, l'imparfait, parce que c'est l'œuvre des hommes; quant à l'ensemble des bienfaits de l'Eglise, c'est le parfait, l'infini, parce une c'est l'œuvre même de Jésus-Christ, qui est Dieu.

Vous demandez si les bienfaits de l'Eglise sont réellement tels que chacun dit. Mais vous ne pouvez l'ignorer, si vous êtes réellement chrétien, ou si, ne l'étant pas vous-même,

vous savez du moins ce que c'est.

Vous demandez si les bienfaits de l'Eglise sont réellement tels que chacun dit. Mais, estce que vous en doutez? Quels que soient votre åge, votre intelligence, votre caractère, votre rang, vos dispositions intérieures, pour peu que vous apparteniez à l'Eglise, ou que vous lui ayez appartenu, est-ce que vous n'avez pas vu, éprouvé ses hienfaits? est-ce vous ne vousêtes pas senti comme enveloppé dans ce réseau divin, jeté sur les hommes, pour les rattacher à Dieu, et d'où il leur est comme impossible de s'échapper complétement, quelque effort qu'ils fassent pour cela?

Considérons ensemble quelques-uns de

ces bie nfaits.

C'est l'Eglise qui éclaire véritablement tout homme venant en ce monde; et c'est elle aussi qui éclaire les peuples avec la même facilité que les individus.

C'est élle qui nous fournit tous les moyens de sanctification dont nous avons besoin au milion de tant de dangers et avec une faiblesse

si grande.

Avant pour mission spéciale d'assurer notre bonheur dans l'autre vie, elle nous rendrait en celle-ci aussi heureux qu'il est possible de l'être, si nous suivions avec soin

l'impulsion qu'elle nous donne.

Mais, hélas I nous sommes des enfants indoriles, et les circonstances fâcheuses dans lesquelles nous nous trouvons favorisent encore notre indocilité. L'Eglise nous environne de toutes les lumières de la vérité, et nous nous plongeons dans les ténèbres de l'erreur. Elle nous appelle à la sanctification, et nous nous précipitons dans les a-

bimes du vice. Elle voudrait assurer notre bonheur en cette vie et en l'autre, et nous n'avons de goût que pour ce qui peut assurer notre perte. Il semble que l'Eglise devrait alors nous abandonner à nous-mêmes. Au contraire, plus nous nous éloignons d'elle, et plus elle se rapproche de nous; plus nous recherchons le mal avec ardeur, et plus elle s'efforce de nous porter au bien. Voyez son enseignement, son culte, ses sacrements.... Voyez sa hiérarchie, ses conciles, ses missions, ses communautés, ses associations de tout genre... Que de puis-sance en soi l Quelle influence sur les hommes l'Ahl j'ai eu raison de le dire, il est impossible à un homme, à tous les hommes, réunis pour cela, d'exprimer, de comprendre toute l'étendue de ses bienfaits, parce que, quelle que soit l'intelligence humaine, elle ne saurait embrasser cette conception divine qui s'appelle l'Eglise.

Sont-ils tels aujourd'hui qu'ils étaient au-

trefois, demandez-vous encore?

Pourquoi non? N'est-elle pas toujours la même? Jésus-Christ, son divin fondateur, n'a-t-il pas promis d'être avec elle jusqu'à la consommation des siècles? Son influence sur les hommes ne peut donc avoir diminué; et ses bienfaits doivent être toujours les mêmes. L'arbre toujours le même produit toujours les mêmes fruits. - Sa séve s'épuise, direzvous. - Non, quand sa vigueur est toujours la même; non, quand la séve est divine. Or, la séve dont se nourrit cet arbre indestructible que Jésus-Christ lui-même a planté, c'est sa divine parole. Aussi conserve-t-il toujours la même vigueur et ne peut-il manquer de

produire les mêmes fruits.

Vous ne pouvez en disconvenir vous-même, pour peu que vous soyez de bonne foi. Quand son enseignement fut-il plus complet, plus étendu, plus approprié aux différents besoins de l'humanité? Quand son culte fut-il exercé avec plus de décence et de pompe? Quand ses sacrements ont-ils été administrés avec plus de régularité et de sainteté? Quand les cérémonies qu'elle étale aux yeux des hommes, comme pour leurdonnerun avantgoût du ciel, se sont-elles accomplies avec plus de magnificence ?... Tout cela, du reste, ne nous surprendra point si nous considérons, en même temps, la conduite de ceux à qui Jésus a confié une part plus ou moins importante dans la direction de cette Eglise. Quand vit-on sa hiérarchie plus développée et plus unie? Quand ses assemblées se sontelles tenues avec plus de recueillement et d'union? Quand ses missions ont-elles montré plus de zèle? Quand ses communautés ontelles été plus saintes, quand ses associations de tout genre ont-elles été plus nombreuses et plus dévouées? Oui, les aveugles euxmêmes doivent le reconnâttre, c'est toujours l'Eglise de Jésus-Christ, la bienfaitrice universelle.

Vous allez me dire peut-être que beaucoup la quittent aujourd'hui, et qu'il y a dans son sein de grands scandales.

Mais vela a toujours été et sera toujours,

et il est même impossible qu'il en soit autrement. L'homme est nécessairement l'homme. Quelque chargé qu'il soit des bienfaits de l'Eglise, il est encore libre de l'abandonner, et on le voit user souvent de cette liberté d'une manière d'autant plus scandaleuse que, l'ingratitude venant se joindre à ses autres défauts, il se trouve plus rapidement et plus profondément entraîné dans l'abime. Avez-vous oublié l'histoire de ces hérésies, de ces schismes, de ces dissensions, de ces crimes abominables qui, de tout temps, ont déchiré le cœur de l'Eglise? Avez-vous oublié ce qui s'est passé du temps niême de Notre-Seigneur Jésus-Christ? Sur douze apôtres, il y eut un Judas, c'est-à-dire le plus grand coupable qui fut jamais, le déicide, avec circonstances aggravantes, dirions-nous, si quelque chose pouvait ajouter à l'énormité intrinsèque d'un tel crime. Celui qui doit être, après lui, le chef de son Eglise, le renie lachement à la voix d'une faible femme. Tous ses disciples semblent l'avoir aban-donné... L'Eglise est morte, avant d'avoir vécu, auraient pu dire alors ses ennemis. Point du tont. Peu de temps après, le monde entier devait entrer converti dans son sein.

Beaucoup la quittent aujourd'hui, avezvous dit, et il y a dans son sein d'énormes scandales.

Oni, c'est vrai; beaucoup sortent du sein de l'Eglise, non pas aujourd'hui seulement, mais toujours. Toutefois, d'autres y entrent en plus grand nombre, pour la dédomma-ger; et ceux mêmes qui l'ont quittée, après avoir erré dans les sentiers de l'erreur et de l'iniquité, reviennent à elle avec plus de tidélité et d'amour que précédemment, chercher le bonheur qu'ils n'ont pu trouver loin d'elle. Oui, il y a aujourd'hui, comme touours, d'énormes scandales dans le sein de jours, d'enormes scammes de la l'Eglise; mais il y a également, par compensation, les plus heaux exemples donnés. Et ce sont même quelquefois ces scandales qui les occasionnent. Car, quand ils arrivent, les démons triomphent dans l'enfer, et les anges pleurent au ciel; mais les fidèles se disent aussitôt sur la terre : « Hâtons-nous de réparer ces affreux scandales arrivés au milieu de nous, de peur qu'ils n'attirent la malédiction de Dieu sur la terre! » Et l'on ne tarde goère à voir briller d'angéliques vertus, qui réjouissent le ciel et font trembler l'enfer.

Est-ce que nous n'avons pas encore notre raison pour nous diriger, avez-vous ajouté? Et quand celle-ci se tait ou s'égare, est-ce que nous ne pouvons pas avoir recours à la raison de nos semblables, à la raison générale, appelée encore sens commun, parce qu'elle est le patrimoine de tous?

Oui, mais cela ne suffit pas. C'est quelque chose, c'est même beaucoup avec l'Eglise; mais sans l'Eglise, ce n'est rien ou presque rien. C'est même souvent une lumière incertaine et trompeuse qui ne peut que nous égarer, au lieu de nous conduire dans le droit chemin. Voulez-vous vous en convaincre? Considérez ce que fut la raison avant l'établissement de l'Eglise, ce qu'elle est

encore aujourd'hui dans les lieux où ne s'est point fait sentir sa divine influence, et même chez ceux qui, élevés dans le sein de l'Eglise, s'en sont plus tard séparés. Que sait-elle alors? Que dit-elle à l'homme, sur les choses qu'il lui importe le plus de connaître? Rst-il une croyance salutaire qu'elle n'ait combattue, un principe fondamental qu'elle n'ait essayé de déraciner? On l'a dit avec raison: Il n'y a point d'absurdité qui n'ait été soutenne par quelque philosophe, c'est-à-dire par quelque ministre de la raison, si je puis m'exprimer de la sorte. Or, si e'est ainsi qu'elle forme les maîtres, que sera-ce, grand Dieu l des disciples?

Après avoir vu l'enseignement de la raison par rapport aux vérités que nous sommes obligés de croire, voulez-vous que nous le considérions par rapport aux vérités que nous devons pratiquer? Ce sera bien autre chose; car il ne s'agit plus là seulement de reconnaître ce qui est vrai, mais de dompter le cœur, de l'assujettir au joug de la vertu, et cela malgré sa rébellion naturelle, malgréles mauvais conseils, les mauvais exemples qui lui sont donnés partout, malgré les sug-gestions du démon. Et vous vous imaginez qu'elle pourrait suffire à une telle tâche? Ce serait grandement s'abuser. Voyez-la agir; écoutez seulement son langage. — Qu'y a-t-i l de vrai, en morale principalement? - Rien. Quoil rien. N'est-il donc pas mienz de pardonner à son ennemi que de l'immoler impitoyablement? de l'assister dans ses plus pressants besoins que de hoire avec délices dans son crâne desséché? N'est-il pas infiniment mieux d'élever son fils bien-aimé que de l'exposer sur une place publique, au milieu des immondices, ou de le précipiter dans quelque sleuve? de soigner avec dévouement son vieux père que de dévorer ses membres tremblants? — Oui et non, a dit la raison. - Comment! non. Mais la raison n'a jamais dit cela? — Elle l'a dit; et, qui pis est, elle l'a fait mettre en pratique. Et nonseulement elle l'a dit et fait metire en pratique, mais elle le dit et fait mettre encore en pratique, aujourd'hui, en certains lieux. Ce n'est point la raison qui dit et fait mettre en pratique de telles monstruosités : c'est la déraison au suprême degré. — Soit; mais la raison dans l'homme, tel que l'a fait la révolte du premier père, la raison aveuglée. entraînée au mai par les passions, par ces mille causes d'égarement dont elle a toujours tant de peine à se défendre, qu'est-ce autre chose que la déraison au suprême

La raison de nos semblables n'est pas autre que la nôtre, et nous pouvons en diretout autant.

Il y a plus de sûreté sans doute dans la raison générale, appelée encore sens commun, parce qu'elle est le patrimoine de tous, comme vous dites avec justesse; mais je ne vois qu'un petit nombre de vérités sur lesquelles elle ait porté son jugement. Et ses décisions, d'ailleurs, en supposant qu'elles soient parfaitement justes, qui nous les fera

connaître avec certitude? qui nons les fera pratiquer surtout, s'il s'agit de vérités morales? qui les fera connaître et pratiquer au faible enfant, dont l'intelligence n'est pas encore bien développée; à l'homme, continuellement occupé de ses travaux matériels; à la femme modeste, renfermée dans le cer-cle de ses devoirs? Ne voyez-vous pas que pour ces personnes, dont se compose la masse du peuple, ou plutôt pour tous les hommes, puisque les savants s'égarent encore plus facilement et plus profondément par orgueil que les simples par ignorance, ne voyez-vous pas, dis-je, que pour tous les hommes, quels qu'ils soient, il faut une autorité partout et toujours visible, une autorité imposante, venant d'elle-même à nous, au lieu de se dérober à nos recherches, prenant nos âmes dans ses bras, comme une mère fait de ses enfants, si je puis m'exprimer de la sorte, et les élevant au - dessus des erreurs et des iniquités de ce monde, pour les introduire pures dans les cieux? Et voilà précisément ce qu'a toujours fait l'Eglise pour les hommes et ce qu'elle fait encore aujourd'hui, sans que rien puisse la remplacer dans ce divin ministère.

Qu'il nous soit permis actuellement d'appuyer nos raisonnements sur ceux d'un de nos plus éloquents prélats, répondant aux

mêmes objections que nous.

« L'institution divine de l'Eglise était nécessaire, » dit Mgr l'évêque d'Evreux;

« car, sans cette institution, que serait devenue l'œuvre de Jésus-Christ dans ce monde? Qui ne connaît la variété des esprits parmi les hommes, et la mobilité de l'esprit de chacun? Depuis la tour de Babel, le monde n'est-il pas livré aux disputes des hommes? Si on veut savoir ce que serait devenu l'Evangile sans une autorité chargée de veiller à sa conservation et à son intégrité, il sussit de jeter un coup d'œil sur les cultes, sur les mythologies et sur les systèmes philosophiques de l'ancien monde au moment où Jésus-Christ parut. Dans quel océan de vérités confuses, de fables et d'opinions contradictoires, s'étaient perdues ou dénaturées les traditions primitives, issues de la révélation faite par Dieu au premier homme! Chez les Juiss seuls elles s'étaient maintenues pures, parce que là veillait l'autorité de la Synagogue et du pontificat institué par Moise au nom de Dieu.

« Comment ce qui était nécessaire avant la veuue du Messie ne l'aurait-il pas été après? La nature humaine avait-elle changé? Livrer l'Evangile aux caprices de l'esprit humain, n'ent-ce pas été anéantir le bienfait de la révélation chrétienne, avant même qu'elle ait porté ses fruits? Dans quel état, grand Dieu! l'aurions-nous reçu, nous, enfants du xix' siècle! Nous serait-il même parvenu intacte une seule ligne du livre sacré, après tant de vicissitudes et de révolutions? Et alors comment justifier la Providence? Quoi l le Verbe-Dieu se sersit incarné pour nous rendre par sa parole les lumières de la vérité, et il n'eût pas eu la sagesse d'adapter les

moyens nécessaires pour faire arriver jusqu'à nous ce trésor dans sa plénitude et dans sa pureté! Supposition blasphématoire. dont la raison toute seule suffit pour faire iustice.

« Mais nous avons ici plus que la raison pour justifier la sagesse divine, nous avons

le fail.

« Non, Jésus-Christn'a pas abandonné aux passions des hommes l'œuvre de leur régération à peine commencée. Il choisit douze apôtres pour enseigner après lui, baptiser

en son nom, et faire observer ses préceptes.
« Il leur dit: « Qui vous écoute m'écou-« te. » Il leur donne le pouvoir de lier et de

délier.

« Il leur promet d'être avec eux jusqu'à la

fin des temps.

« Il leur promet le Saint-Esprit, qui leur enseignera toutes choses, et qui leur rappellera tont ce que lui-même leur aura en-

« Il le leur donne, en effet, d'une manière ostensible, éclatante, le jour de la Pente-

« Dès lors, le collége apostolique, qui apparemment était bien pénétré des intentions de son divin fondateur, Pierre, Jean, Jacques et leurs collègues, qui avaient conversé avec Jésus-Christ jusqu'à son ascension, se considérèrent comme chargés par leur Maitre de la mission d'enseigner, de conserver le dépôt des vérités qu'ils enseignent, et de le transmettre à leurs successeurs par eux régulièrement ordonnés. De là cette hiérarchie du Souverain Pontife, successeur de Pierre, vicaire de Jésus-Christ sur la terre, et investi de la plénitude de la puissance apostolique; des évêques la partageant avec lui, et des prêtres et des ministres délégués par eux pour être leurs coopérateurs dans les fonctions sacrées. De là cette Eglise enseignante et dirigeante pour laquelle nous demandons foi, amour et soumission. C'est d'elle que Jésus-Christ dit en la personne des apôtres: «Qui vous écoute m'écoute. »

« Et en effet, la doctrine qu'elle enseigne ne révèle-t-elle pas sa source divine par la solution qu'elle donne aux grands problèmes qui intéressent le plus le cœur et l'esprit de l'homme! Feuilletez tous les livres qu'ont écrits les anciens philosophes sur l'origine du monde et de l'homme, sur notre nature, sur celle de la Divinité, sur le rapport à établir entre Dieu et l'homme, sur le but de notre vie ici-bas, sur la voie à suivre pour l'atteindre: qu'y trouvez-vous? les ténèbres et le chaos. Ouvrez le catéchisme: là sur les mêmes questions, tout est clair, positif et péremptoire. L'enseignement qu'il renferme est simple, mais en même temps grand et sublime. Il est anjourd'hui ce qu'il était hier, ce qu'il était il y a trois siècles, dix siècles, dix-huit siècles; il est intelligible à l'enfant du village, et satisfait, en l'étonnant, le docteur le plus profondément versé dans les sciences humaines. L'un et l'autre y trouvent ce qu'il faut savoir du passé, du présent et de l'avenir de l'homme, d'où il

vient, ce qu'il est, où il va. Cette doctrine se proportionne à la mesure de toutes les intelligences, toujours la même et se faisant toute à tous: ne porte-elle pas le caractère de la vérité même, qui est universelle et invariable, comme le soleil qui brille au firmament et qui éclaire tout homme venant au monde? La vérité, c'est Dieu; et toute doctrine portant le sceau de vérité est évidemment divine. L'Eglise qui l'enseigne n'a pu la recevoir que de Dieu même, n'a pu la conserver que par une assistance continue de l'esprit de Dieu; et puisque Dieu l'a choisie pour organe de la vérité sur la terre, quand elle vous dit qu'elle a été instituée par Dieu lui-même, il faut l'en croire.

RIE

« Considérons maintenant le culte rendu à Dieu par l'Eglise catholique. Les prières, les chants, les cérémonies, les sacrements, tout gravite autour de l'autel. Là s'offre chaque jour et se perpétuera jusqu'à la fin du monde, le sacrifice du Calvaire. Là Jésus-Christ, qui s'est immolé une fois, sous la forme humaine, au milien des temps, pour les péchés des hommes, continue à s'immoler par la main de ses prêtres, afin que toutes les générations qui se succèdent sur la terre puissent, comme ses premiers disciples, assister à son sacrifice, et en recueillir les fruits. Là, nous pouvons tous, par la communion, participer à la victime sacrée et nous l'incorporer, afin qu'elle dépose en nous, des ce monde, les principes de la vie divine. Là, le Dieu incarné demeure présent, sous des voiles mystiques, pour recevoir nos adorations et pour nous consoler dans la terre d'exil. L'adoration qu'il demande est l'adoration en esprit et en vérité; mais il demande aussi l'adoration sensible, le fruit des lèvres, l'offrande de l'homme dans son corps comme dans son Ame. Et pour cela l'Eglise nous met dans la bouche les mêmes chants divins que l'Esprit-Saint inspira, il y a bientôt trois mille ans, au roi prophète, et qu'ont toujours récités depuis les ames les plus saintes qui aient glorifié Dieu et l'humanité.

« Les sacrements sont les canaux par lesquels l'Eglise, au nom de Jésus-Christ, distribue selon nos besoins les grâces découtant de son sacrifice. Les cérémonies, les pompes du culte, ne sont que les formes majestueuses par lesquelles l'Eglise traduit, dans une langue intelligible aux yeux, les divers sentiments de tristesse ou de joie, de respect ou d'espérance, de supplication ou de reconnaissance qui l'animent et qu'elle sent le besoin d'exprimer tour à tour à son divin Rpoux, à son Rédempteur, à son Juge, au souverain dispensateur de toute justice et de toute miséricorde.

« Et telle est l'essence divine du culte catholique, que c'est là que le génie, don de Dieu, vient allumer son flambeau. Où donc les grands hommes qui ont enfanté, dans le monde moderne, les plus admirables chefsd'œuvre de poésie, d'architecture, de peinture, ont-ils puisé leurs inspirations, sinon dans les traditions et les formes du culte catholique, toujours ancien, toujours nouveau, comme la vérité dont il est le symbole? Tant il est vrai que là encore l'Eglise nous apparaît portant au front le sceau du Dieu vivant!

Mais cette empreinte divine ne se montre-t-elle pas d'une manière encore plus frappante dans l'action de l'Eglise parmi les hommes? Qu'a-t-elle fait dans le monde, depuis qu'elle existe, et qu'y fait-elle encore?

depuis qu'elle existe, et qu'y fait-elle encore?

«Ce qu'elle a fait? Elle a transformé le monde antique et l'a purifié. Du sein de la corruption asiatique et africaine, elle a tiré miraculeusement ces pieux solitaires, anges terrestres, dont elle a peuplé les déserts de la Thébaïde et de la Palestine. A Rome, elle a su, par la même puissance, faire sortir des saturnales d'une civilisation voluptueuse et énervante ces mâles courages qui, durant trois siècles, ont rougi le sol des amphithéâtres de leur noble sang versé dour Jésus-Christ.

« Quand le torrent des Barbares, inondant l'empire, menaça d'engloutir toute civilisation et toute lumière, n'est-ce pas l'Eglise qui conserva dans les asiles de la prière le dépôt des sciences, des lettres et des arts? N'est-ce pas elle qui, par une vertu mystérieuse, adoucit les farouches enfants du Nord, qui se précipitaient sur son sein, et leur fit courber la tête sons le joug de Jésus-Christ? N'est-ce pas elle qui, fécondant et disciplinant ces natures énergiques, leur a fait produire une moisson de saints et de héros?

« N'est-ce pas encore l'Eglise qui a fourni des principes et des modèles à toutes les législations qui régissent les sociétés modernes?

« N'est-ce pas elle qui, partout où elle a prévalu, a détruit les sacrifices sanglants et impudiques, aboli par degrés l'esclavage, rendu à la femme sa dignité et sa liberté, tempéré l'autorite paternelle, adouci le droit de la guerre et imprimé un caractère sacré à la pauvreté et au malheur? N'est-ce "pas l'Eglise qui, depuis qu'elle existe, va au-devant de toutes les souffrances et a inspiré à des milliers d'âmes généreuses les dévouements à la fois les plus sublimes et les plus obscurs?

« Et ce qu'elle a fait, durant rette longue période, sans jamais défaillir, sans jamais se démentir, elle continue à le faire encore tous les jours.

« Qui donc, dans notre siècle de troubles et d'orages, conserve intact et préservé de toute alteration le dépôt des grandes vérités nécessaires à l'humanité pour accomplir ses destinées sur la terre, si ce n'est l'Eglise catholique, apostolique et romaine? Qui donc, au milieu des aberrations et des crimes des hommes, proteste perpétuellement contre toute erreur et toute injustice? Qui donc maintient, contre toutes les passions et contre tous les sophismes, la conscience publique et le sens moral des sociétés chrétiennes? Qui donc dépose et cultive dans vos enfants les semences de toute lumière et de toute vertu?

« Et quand, fatigués des déceptions dans lesquelles vous a jetés le prisme éblouissant des faux systèmes, vous revenez sur vous-mêmes, où tronvez-vous à étancher la soif de vérité que Dieu a mise au cœur de l'homme? N'est-ce pas toujours dans l'enseignement de l'Eglise? Ces vérités qu'elle avait proposées à la foi de votre enfance, et que vous admiriez alors comme des flammes du ciel, sont maintenant pour votre âge mûr, les fruits où votre âme savoure la vie.

RIC

Et quand l'orgueil et la révolte ébranlent les fondements de la société civile, quand l'ablme des révolutions se rouvre sous vos pas; quand la ruine, le pillage et le massacre sont suspendus sur vos têtes, où se retrouve la source du respect et de l'obéissance à l'autorité, sinon dans le sanctuaire et dans la chaire où se fait entendre la parole de l'Eglise?

« A tous ces traits, reconnaissez la grande mission de l'Eglise. Qu'elle parle ou qu'elle enseigne, qu'elle prie ou qu'elle agisse, vous la verrez toujours continuant l'œuvre de Jésus-Christ sur la terre.

«Si donc l'Eglise, constituée en unité dans son auguste chef, est véritablement la Mère que notre divin Sauveur nous a donnée pour nous conduire du berceau à la tombe, croyez à sa parole et obéissez à ses pres-

criptions. »

#### BIGOT.

Objection. — Je ne veux pas être bigot, comme un tel et une telle. Y a-t-il rien de plus laid au monde?

Réponse. — Vous ne voulez pas être bi-got. dites-vous.

Je trouve que vous avez parfaitement raison; car la bigoterie, comme on dit, est une chose bien déraisonnable et bien ridicule. Mais qui donc vous engage à être bigot? Ce ne sont pas certainement les personnes sincèrement et véritablement religieuses; bien au contraire, car la bigoterie c'est un abus, une profanation aussi en quelque sorte de la religion, c'est-à-dire de tout ce qu'elles ont de plus cher au monde.

Je ne vondrais pas être bigot, comme un

tel ou une telle, ajoutez-vous.

C'est aller un peu trop loin. Occupezvous de vous-même, tant que vous voudrez,
corrigez vos défauts; faites mieux encore,
n'en contractez point; mais ne vous occupez pas inutilement des défauts d'autrui.
Vous savez ce qu'a dit notre maître à tous:
Ne jugez point, et vous ne serez point jugés,
ne condamnez point, et vous ne serez point
condamnés .. car on se servira envers vous
de la même mesure dont vous vous serezservis
à l'égard des autres. (Luc. vi, 37, 38.) C'est
beau, cela l'il me semble que vous oubliez
de le mettre en pratique. Vous aimez pourtant bien à faire l'éloge de la morale évangéli que: mais dire et faire ne sont pas toujours la même chose.

Comme un tel et une telle, avez-vous

dit.

Voyons, franchement et la main sur la conscience, ne nous trompez-vous pas, et ne vous trompez-vous pas vous-même peut-être? Celui et celle que vous appelez bigots, ne sont-ils pas tout simplement de saintes àmes, je veux dire des àmes d'une grande vertu? N'appliqueriez-vous pas le masque ridicule de la bigoterie sur le charmant viage de la piété? Ce serait bien mal, bien n'uste de votre part; d'autant plus que rien n'est plus laid à vos yeux que la bigoterie. Voyons donc, vous faites-vous une juste idée de la chose? Qu'entendez-vous par bigot, et par bigote? « Un bigot, » dites-vous, « c'est

un homme qui ne veut jamais manquer la Messe le dimanche, ni manger de la viande le vendredi et le samedi. » Vous vous trompez, c'est tout simplement un bon chrétien. «Une bigote, » dites-vous encore, « c'est une femme qui ne va ni au bal, ni au spectacle, et même qui n'aime pas beaucoup à se trouver dans le monde. Vous vous trompez, c'est la femme honnête et pieuse. Il n'y a donc point de bigoterie? me demandez-vous. Pardon, il y en a malheureusement, mais c'est plus rare que vous ne pensez, et c'est tout autre chose que ce que vous dites. C'est l'abus de la piété et non la piété elle-même. C'est un défaut de l'âme, et non l'âme ellemême formée, perfectionnée par la religion. Elle consiste dans ces petites manies, dans ces habitudes mesquines ou superstitiouses de religion, qui souvent font remplacer le principal par l'accessoire et prendre les moyens pour la fin. Elle vient de cette petitesse d'esprit, de ce zèle malentendu qui portent l'homme, la femme principalement, à se tourmenter eux-mêmes et à tourmenter les autres, pour rien ou du moins pour peu de chose.

«Ya-t-il rien de plus laid au monde?»

vous écriez-vous à ce sujet.

Ce n'est pas beau, assurément; car, comme nous l'avons dit, c'est la décomposition d'un charmant visage; c'est une véritable grimace, à la place d'une figure angélique; mais il y a quelque chose de plus laid, moralement parlant, de plus détestable, de plus abominable aux yeux de Dieu et des hommes. C'est l'impiété elle-même, avec ses conséquences affreuses, c'est l'immoralité avec tous ses désordres. Vous qui ne trouvez rien de plus détestable qu'une bigote, aimeriezvous mieux une ivrogne, une voleuse ou une débauchée? et que diriez-vous, si c'était votre femme ou votre fille?

Moi! répondez-vous, je ferais plus que dire, je la tuerais! Ce serait aller vite en besogne. Vous reconnaîtriez du moins par là qu'il y a quelque chose de plus laid que la higoterie, quoique celle-ci n'ait rien de charmant, nous devons en convenir.

« C'est un défaut, » dit l'abbé de Ségur (Réponses), « mais plaise à Dieu qu'il n'y ait jamais d'autre abus sur la terre ! Ceux qui

déblatèrent contre la bigoterie, ceux qui s'indignent de ses ridicules, me rappellent cet homme qui, condamné aux travaux forcés à perpétuité pour un affreux assassinat, s'in-dignait de ce qu'au bagne on lui avait donné pour compagnon de chaîne... un voleur.

BON

« Ils sont bien plus condamnables que

coux qu'ils attaquent.

« Leur libertinage, leur inconduite, leur oubli des devoirs les plus sacrés, leur ignorance religieuse, leurs discours impudiques, leurs exemples, etc., etc., toutes ces choses ne sont-elles pas des abus? ne sont-elles pas souvent des crimes?

« Leur vie entière est un abus, et l'abus la dévotion est, je crois, le seul abus dont ils ne sont pas coupables. Ne vaudraitil pas mieux qu'ils les échangeassent con-tre les autres, je le demande?

Allez visiter les prisons, les bagnes, ces hôpitaux forcés où sont renfermées les plaies les plus dégoûtantes de l'âme, vous y trouverez de tout, excepté de la bigoterie. Aussi, ceux qui habitent ces lieux se défen-dent-ils bien d'en avoir. Ceci me rappelle une anecdote assez plaisante que nous

allons rapporter ici:

C'était au bagne de Rochefort. M'entretenant avec quelques-uns des condamnés, je voulus savoir d'eux-mêmes quelles avaient été leurs dispositions religieuses avant d'entrer au bagne. A les entendre, tous avaient aimé et même un peu pratiqué la religion. Seulement ils n'avaient jamais été bigots. — « Je le crois bien! » me disais-je à moi-même.

Vous voyez donc bien encore par là qu'il y a quelque chose de plus détestable que la bigoterie. Et pourtant, avons-nous dit avec raison, celle-ci est un défaut et un véritable défaut, quoiqu'il ne fasse de mal à personne, généralement parlant, si ce n'est peut-être à ceux en qui il se trouve.

« Ne soyez donc point bigot, mais chrétien et bon chrétien, » ajouteronsnous ici en terminant avec l'abbé de Ségur. « Aimez Dieu, servez-le sidèlement, observez tous ses commandements, remplissez pour plaire à Dieu tous vos devoirs et soyez dociles aux enseignements des ministres de Jésus-Christ.»

#### BONHKUR.

Objection. — Nous avons tous été créés pour le bonheur, n'écoutons donc point l'enseignement si triste de la religion.

Réponse. — Nous avons tous été créés le bonbeur, dites-vous? — C'est trèsvrai. Or le bonheur ne se trouve point en cette vie. Il faut donc le chercher en l'autre et pour cela écouter le langage de la religion, qui peut seule nous enseigner le moyend'y parvenir. C'est clair cela, c'est juste, c'est incontestable, c'est comme si vous disiez: Deux et deux sont quatre, et deux sont six.

Nous avons tous été créés pour le bonheur; vous en convenez vous-même, je n'ai donc pas besoin de vous le prouver. Si vous en doutiez le moins du monde, il ne me serait pas difficile de dissiper vos doutes. Oui, nous avons tous été créés pour le bonheur ! C'est en chacun de nous, quels que soient son âge, sa position, ses goûts, une conviction aussi profonde, aussi indestructible qu'est la conviction même de sa propre existence. Nous le reconnaissons tous et nous le disons publiquement, et nous agissons en conséquence. Tous ne recherchent pas le bonheur de la même manière, mais tous, sans aucune exception, le recherchent:

### . . Trahit sua quemque voluptas,

(Vineir., eglog, n, vers. 63.) a dit le poëte, qui ne fut en cela que l'écho

de l'opinion générale.

Ce bonheur pour lequel nous avons tous été créés et que nous recherchons tous en effet, existe-t-il pour nous sur la terre? Non, avons-nous dit déjà avec raison, grands et petits, riches et pauvres, savants et ignorants, tous le reconnaissent également, tous en sont aussi profondément, aussi irrésistiblement convaincus qu'ils le sont de l'existence de ce bonheur de leur propre exis-

tence. Rappelez-vous Salomon qui, après avoir goûté toutes les satisfactions terrestres. a prononcé sur elles cet arrêt que chacun a confirmé depuis : Vanité des vanités et tout est vanité! « Vanitas vanitatum, et omnia vanitas.» C'est que, voyez-vous, le cœur humain est un gouffre immense qui ne fait que se dilater par les biens qu'on y jette, au lieu de s'en remplir et qui n'en reçoit aucun sans renvoyer aussitôt cette parole de répulsion: Vanité des vanités l'anitas vani-tatum; et tout ce que j'ai goûté n'est encore que vanité: Et omnia vanitas ! (Eccle. 1, 2.)

Mais, lors même que tous les biens de la terre auraient autant de valeur intrinsèque qu'ils en ont peu, que seraient-ils pour nous? Rien, ou du moins bien peu de chose, vu la rapidité avec laquelle ils nous échappent. Ce qu'on appelle le bonheur sur la terre, ce n'est réellement qu'une bonne heure, compie le mot même le dit. Et encore comme elle passe extraordinairement vite cette heure privilégiée l'Comme elle a au fond je ne sais quoi de véritablement inquiétant l'C'est l'éclair qui disparaît, à peine aperçu, et qui, malgré son éblouissant éclat, frappe les yeux de je ne sais quelle lueur sinistre.

J'ai donc eu raison de dire encore qu'il fallait chercher le bonheur dans l'autre vie: et pour cela écouter le langage de la religion qui peut seule nous enseigner le moyen d'y parvenir.

Vous allez me demander peut-être s'il est bien dans l'autre vie ? - Où serait-il donc, puisqu'il n'est point en celle-ci? tous y comptent d'ailleurs. - Si c'est bien par la religion que l'on peut y parvenir?-Connaissez-vous, quelqu'un connaît-il un autre moyen?

Mais, dites-vous, que son enseignement est triste l

CAR

Oue vous êtes enfant l Pourquoi donc demander de la joie, puisque le bonheur n'est point ici-bas? Pourquoi vouloir le plaisir, puisque c'est le temps de l'épreuve, du travail et des luttes? Vous faites comme l'écolier stupide qui, ayant entendu son maître lui promettre une journée de plaisir s'il voulait travailler une heure seulement, lui répond: Non, je veux le plaisir immédiatement. Pauvre insensé! il perd les plaisirs véritables qui lui avaient été promis sans goûter celui qu'il se promettait lui-même; car la punition l'attend aussitôt, et avec la punition viennent les larmes. Voilà précisément le sort de celui qui, dédaignant le bonheur de l'autre vie, court après celui de la terre; il n'obtient ni l'un ni l'autre.

Que c'est pourtant triste, la religion la avez-vous dit.

Extérieurement, et au premier abord, oui peut-être; mais, quand on en fait l'expé-rience, ce n'est plus du tout la même chose. Il y a là une satisfaction de conscience, une paix intérieure, une joie sainte, qui nous lont goûter, dès cette vie, plus de jouissances que ne pourraient nous en procurer tous les biens de la terre. Voilà pourquoi le saint roi David, après avoir fait aussi comme Salomon l'expérience de toutes choses, a prononcé ces remarquables paroles qui semblent la contre-partie de celles de Salomon: Un seul jour passé dans vos tabernacles, Seigneur, vaut mieux que mille sous les tentes des pécheurs : « Melior est dies una in atriis tuis super millia. » (Psal. LXXXIII, 11.) Voilà pourquoi Notre - Seigneur luimême, avec une autorité infiniment plus grande, s'écrie du baut de la montagne : Heureux ceux qui pleurent, parce qu'ils seront consolés! Heureux ceux qui souffrent persécution pour la justice, parce que le royaume des cieux est à eux! « Quoniam ipsorum est regnum calorum. » (Matth. v, 5 seq.) Entendez-vous bien? Le royaume des cieux est à eux, comme pour nous faire comprendre qu'ils le possèdent, en quelque sorte, par avance, et qu'ils trouvent déjà dans cette possession anticipée plus de jouis-

sances qu'ils n'en pourraient trouver dans la possession réelle du monde entier. Nous ne devons point en être surpris, toutce que nous faisons, tout ce que nous endurons pour Dieu, c'est comme l'ensantement du bonheur véritable, lequel enfantement doit déjà nécessairement nous le faire goûter. un peu, par avance. Aussi, est-ce avec beaucoup de vérité que Massillon, dans son Sermon sur le bonheur des justes, a fait entendre ces éloquentes paroles : « Voulez-vous donc vivre heureux sur la terre, vivez chrétien-nement. La piété est utile à tout. L'innocence du cœur est la source des vrais plaisirs. Tournez-vous de tous les côtés, il n'est point de paix pour l'impie, dit l'Esprit de Dieu. Essayez de tous les plaisirs, ils ne guériront point ce fond d'ennui et de tristesse que vous traînez partout avec vous. Ne regardez donc plus la destinée des gens de bien comme une destinée triste et désa-gréable : ne jugez pas de leur bonheur par des apparences qui vons trompent. Vous voyez couler leurs larmes; mais vous ne voyez pas la main invisible qui les essuie: vous voyez gémir leur chair sous le joug de la pénitence, mais vous ne voyez pas l'onc-tion de la grâce qui l'adoucit : vous voyez des mœurs tristes et austères, mais vous ne voyez pas une conscience joyeuse et tran-quille. Ils sont semblables à l'arche d'Israël dans le désert : ils ne paraissent revêtus que de peaux d'animaux. Les apparences en sont viles ou rebutantes : c'est la condition de ce triste désert. Mais, si vous pouviez entrer dans leur cœur, dans ce sanctuaire divin, que de nouvelles merveilles s'y offriraient à vos yeux! Vous le trouveriez revêtu d'or pur; vous y verriez la gloire de Dieu qui le remplit. vous y admireriez la douceur des parfums et la ferveur des prières qui montent sans cesse vers le Seigneur; le feu sacré qui ne s'éteint jamais sur cet autel; ce silence, cette paix, cette majesté qui y règnent, et le Seigneur lui-même qui l'a choisi pour son séjour, et qui en fait ses plus chères délices. »

# C

#### CABARET, IVROGNERIE.

Objections. — Pourquoi n'aurions-nous donc pas notre société, aussi bien que les riches? Notre société à nous, c'est le cabaret. — N'est-ce pas là que se font les affaires, qu'en est reçu, quand on est étranger? etc. — Et si nous n'avons point d'autre satisfaction! — L'ivrogne, du reste, ne fait tort qu'à lui-même.

Réponse. — Qui vous dit que vous ne devez pas avoir votre société aussi bien que les riches? Ce n'est pas la religion qui vous le défend: bien au contraire. Ne savez-vous pas qu'à l'exemple de son divin fondateur, elle a pour but de vous apprendre à porter plus saintement, et, s'il est possible, moins péniblement le fardeau de la vie? Venez de moi, vous dit-elle aussi, vous tous qui travaillez et qui êtes chargés, et je vous soulagerai. « Venite ad me omnes qui laboratis et oneratiestis, et ego reficiam vos.» (Matth. XI, 28). — Ayez donc votre société, comme les riches l Vous avez, comme eux, des parents, des amis, des connaissances de mêmes goûts, de mêmes principes, de mêmes goûts, de mêmes principes, de mêmes mœurs. Réunissez-vous ensemble quelquesois, la dimanche principalement, vous aurez là une société calme, douce, agréable, sainte même, qui ne fera pas moins de bien à l'âme qu'au corps.

Notre société à nous, c'est le cabaret, m'avez-vous dit.

Je suis bien fâché d'être obligé de vous répondre que c'est, en général, une assez mauvaise société. C'est la qu'on s'abandonne à l'oisiveté, au jeu, à l'ivrognerie, à l'im-piété, à l'immoralité. D'une telle vie, que de désordres l que de maux l non-seulement pour la vie future, mais encore pour la vie présente, non pas seulement pour vous, mais pour les autres, pour ceux surtout que vous devez aimer autant et plus que vous-

CAB

Bcoulez, à cette occasion, un conseiller qui aurait été porté bien plutôt à flatter qu'à réprimer vos passions. « Le père, » dit-il, «doit aux siens, avec sa tendresse et sa protection vigilante, le pain et le vêtement; il doit pourvoir à tous leurs besoins jusqu'à ce

qu'ils puissent y pourvoir eux-mêmes.
« Or, comment y pourvoira-t-il s'il s'a-bandonne à l'eisiveté, ou si, dominé par ses convoitises, il dissipe pour les satisfaire le

produit journalier de son travail?

« Celui que l'habitude et la passion entrainent à de pareils désordres, qu'est-il sinon le meurtrier des siens? Savez-vous ce qu'il boit dans ce verre qui vacille en sa main tremblante d'ivresse? Il boit les larmes, le sang, la vie de sa femme et de ses enfants.

« Les animaux s'oublient eux-mêmes pour ne songer qu'à leurs petits : voudriez-vons descendre dans l'abrutissement plus has que les hêtes des forêts? » (Le livre du peuple.

C'est fort, mais ce n'est que juste. C'est bien là la vie de ceux qui fréquentent le

N'est-ce pas là pourtant, remarquez-vous; que se font les affaires, qu'on est reçu, quand

on est étranger?

Oui, quelquesois. Aussi, je ne vous dis pas qu'il ne faille jamais y aller. Entrez-y donc, quand vous avez besoin; mais que ce soit rare; car le danger est toujours là, et vous y succomberiez tot ou tard. Et encore, quand vous y allez par besoin, faut-il être hien sûr que vous ne vous abandonnerez ni à un jeu excessif, ni à l'ivrognerie, ni à l'immoralité, ni à aucun de ces désordres dont je viens de vous parler. Car, alors, le devoir parle, et il faut obéir, quoi qu'il en

- Et si nous n'avons point d'autre satis-

faction, me direz-vous.

Ce serait bien votre faute : est-ce que la divine Providence n'en a pas mis de légi-times à la portée de chacun? En supposant que cela fût pourtant, il faudrait vous priver ; car s'il était permis de transiger avec le devoir, sous prétexte qu'on ne peut trouver de satisfaction ailleurs, il n'est point de désordre auquel on ne s'abandonnât de gaieté de cœur : « Je ne puis, comme cel homme marié, satisfaire mes désirs charnels, dirait celui-ci, donc, je m'abandonne au libertinage. — Je ne puis, comme cet homme riche on à l'aise, acheter les choses dont j'ai besoin, dirait celui-là, donc, je vole. » De là, le bouleversement général, la

destruction de la société, le maihenr et la mort même de tous, de celui qui n'aurait pas su se priver comme des autres, lequel devrait s'attendre, en outre, aux châtiments incomparables de la vie future.

J'ai donc eu raison de vous le dire : Privez-vous, s'il le faut, quand le devoir commande. Qu'est-ce. en effet, que la vertu, si ce n'est une privation, un sacrifice véritable? Plus le sacrifice sera grand, plus le hon Dieu vous en tiendra compte, non-seulement dans l'autre vie, mais même en celleci, puisqu'il y a dans la satisfaction du de-voir accompli un contentement intérieur auquel rien ici-bas ne saurait être comparé.

L'ivrogne, dites-vous encore, ne fait tort

qu'à lui-même.

El quand ce serait vrai, devrait-on l'excuser pour cela? Ces grands dons qu'il a reçus de Dieu, la raison, la force, la santé de l'âme et du corps, doit-il s'en dépouiller, ne fût-ce que momentanément? Mais cela n'est pas; il fait tort encore à sa femme, à ses enfants, à la société à laquelle il se doit tout entier.

Nul peut-être n'a mieux fait sentir les inconvénients du cabaret que l'abbé Mullois, dans ce petit écrit où, parlant au peuple en véritable ami, il lui fait sentir les maux qu'il attire sur lui et sur les siens, quand. au lieu de sanctifier le dimanche, comme il doit, il s'abandonne à tous les excès de l'intempérance.

« Mes amis, mes pauvres amis. » leur dit-il, dans ce langage qui n'est qu'à lui, « je ne sais comment aborder ce chapitre. J'ai des choses lamentables à vous dire; je le ferai néanmoins hardiment; car je sais ce que valent les cœurs de ceux à qui je parle.

« Au lieu de passer le dimanche comme je viens de le dire, l'ouvrier français s'en va trop souvent dans ces lieux que l'on appelle lieux de plaisir, et que l'on ferait mieux d'appeler lieu de souffrance et de ruine;

c'est là qu'il s'amuse.

« Oh! mes amis, il y a là de la misère et des douleurs!... Mon âme est navrée au souvenir de ce qu'elle a vu, de ce qu'elle a senti et de ce qu'elle a souffert. Que de fois la douleur lui a arraché ce cri: Ahl si la France le savait, si elle savait ce que font ou ce qu'endurent en ce jour de repos des milliers de créatures humaines ! C'est à n'y pas croire, c'est à désespérer de l'humanité, c'est à décourager la charité!

« Ici, je ne vous parle pas au nom de la religion, je vous parle au nom de la piété et

de l'humanité.

« Car je le demande à tout homme, quel qu'il soit, à quelque parti ou à quelque re-ligion qu'il appartienne, n'est-il pas désolant, humiliant, de voir le dimanche un malbeureux ouvrier, un père de famille, un tout jeune homme, s'en aller dévorer le fruit du travail de la semaine, ses forces, la séve des bons sentiments, pendant qu'à la maison son vieux père gémit, sa mère se lamente, sa femme pleure entourée de ses petits enfants qui grelottent et lui demandent du pain, et souvent la malheureuse n'en a pas

CAB

un morceau à leur donner! Et dire qu'il y a des milliers de créatures humaines qui en sont là l'Oui, qu'on le sache bien, il y a encore anjourd'hui en France, dans les grandes villes, les petites, et même les villages, des milliers de femmes et d'enfants qui endurent ces angoisses. Pauvres enfants! Pauvre femme! Voilà ses soirées du dimanche à elle l voilà comme elle se repose des travaux de la semaine, des luttes pour donner du pain à ses enfants, de ses veilles pour leur donner du linge propre ou des vêtements réparés... Et encore que lui serat-il fait quand son mari va arriver?

« Oh! pourquoi donc prendre une femme pour la rendre malheureuse! Ce n'était pas là ce qu'on lui avait promis, ni ce qu'elle avait espéré. Jeune fille, elle s'était dit : Moi aussi j'aurai un jour mon mari, mes enfants, je les aimerai, et ils m'aimeront; et nous serons heureux, surtout le dimanche, quand le repas commun nous réunira tous autour de la même table. Infortunée! Voilà donc où sont venus aboutir tes rêves de bonheur, tu n'as pas même de pain; du reste, tu n'en as pas besoin pour toi, tu as tes douleurs à dévorer, les larmes à boire : mais les enfants, tes pauvres enfants!

« Mon Dieu, où est donc notre charité, notre pitié, quand nous la laissons ainsi souffrir!... Qu'a-t-elle fait? est-ce là une vie?

est-ce là une existence? all est temps, mes bien chers amis, de remédier à ce mal... la chose n'est pas impossible, car au fond l'ouvrier français n'est pas méchant. Ce n'est pas moi qui dirai le contraire; livré à lui-même, il est bon, sensible, aimant, parfois admirable: mais ce qui le perd, c'est sa faiblesse et sa légèreté; ce qui le porte à ces excès, c'est le vin, c'est l'orgie, le contact d'êtres dégradés. Alors il n'est plus lui-même, il fait des choses indigues. Mais le lendemain, il est consterné, le senument de son iniquité l'écrase, et cependant il recommencera s'il n'est protégé contre ses mauvais penchants.

· Vous, mes anis, qui avez du bon sens et du cœur, ayez pitié de toutes ces douleurs, ayez pitié de la mère, ayez pitié des petits enfants, ayez pitié du pauvre ouvrier luimême, car il en est encore digne, et aideznous à diminuer tant de souffrances.

« Ayez pilié de la mère surtout!... vous ne savez ce qu'elle souffre... Regardez-la, la pauvre mère l'elle est désolée, brisée; elle devrait sourire à ses enfants, elle a bien plutôt besoin de pleurer, car ils ont faim, et elle n'a rien à leur donner... Vos enfants à rous, j'en suis sûr, ont tout ce qui leur est nécessaire; votre cœur saignerait à la pensée qu'ils souffrent du froid et de la faim... Et les siens... elle est mère aussi... et ses enfants sont de frêles créatures aimant le bonheur comme les vôtres... Ah I de grâce, venez à son secours! Que va-t-elle devenir? que va-t-elle faire? Qui saitsi elle ne va pas jeter une malédiction à la société, un blasphème à Dieu? Qui sait si l'excès de la douleur ne va pas lui arracher ces plaintes:

Qu'ai-je fait? Pourquoi suis-je si malheureuse pendant que d'autres ont tout en abondance? Je suis coupable sans doute, j'ai eu des torts; mais mes enfants, ces petits innocents, pourquoi les faire souffrir? N'y a-t-il donc plus sur la terre ni justice ni pitió?

« Mais attendez, tout n'est pas dit pour elle en fait de douleurs: son mari va arriver et il va la maltraiter; il va faire quelque chose de plus affreux encore, il maltraitera ses enfants... et il va se passer là un drame digne de l'enfer et digne du ciel aussi. Nous avons assisté dernièrement à une de ces scènes déchirantes. Un homme rentrait ivre et furieux chez lui; dans un coin étaient ses deux enfants qu'il voulait frapper; mais sa femme s'était jetée à genoux, elle le tenait dans ses bras en lui disant : Je t'en prie, mon ami, frappe-moi, décharge ta colère sur moi, mais ne bats pas nos enfants; plutôt tue-moi si tu veux, je te le pardonne.
« Que de fois chaque dimanche ce drame

est répété en France. Voilà comme la pauvre semme s'amuse, elle; voilà le speciacle auquel elle assiste; c'est assreux, assreux! Oh! à la place de cette scène, mettez par la persuasion des bons exemples et des bonnes paroles une plus consolante scène : la bonne et bienfaisante vie de famille. De tels actes sont une indignité et une honte, ils flétris-

sent et déshonorent le peuple...

« Vous qui connaissez si bien le peuple, la mi-ère, la manière de prendre les hommes, aidez-nous à les ramener à la justice, à l'honnêteté, à l'économie, à la vie de famille; aidez-nous à en refaire des hommes... car l'homme ivre, égoiste, est-ce encore un homme?

« Un homme, ça parle, ça raisonne, ça porte la tête droite et ca foule la boue aux pieds.

« Et cela, ça déraisonne, ça bave, ça trébuche, ca roule dans le ruisseau.

« Pour ce qui est de vous, mes amis vous n'en ferez jamais autant... oh! non, vous aurez horreur d'une pareille conduite. Ah! cher ami, si vous le faisiez, quelqu'un qui ne vous aimerait pas, qui ne vous plaindrait pas, vous jetterait à la face cette dure pa-role: Honte ! honte à l'homme qui a le courage de s'amuser pendant que sa famille souffre! honte à celui qui a le courage d'accepter les joies composées des douleurs et des larmes de ceux qu'il a juré de protéger et d'aimer l

« Pauvre ami, si jamais vous l'avez fait. vous n'aviez pas réfléchi à tout cela, j'en suis sûr, vous n'aviez pas mesuré la portée de votre action. Non, ce n'est pas vous qui au-

riez eu le courage d'agir ainsi.

« Et ne dites pas pour vous excuser ce qu'on dit quelquefois: C'est vrai, j'ai cette faiblesse... je bois, je m'enivre de temps en temps; mais je ne fais tort à personne, je ne fais tort qu'à moi-même, cela ne m'empêche pas d'être un honnête homme. Ce n'est pas bien sûr, pauvre ami, je pourrais encore vous disputer ce beau titre; corrigez-vous bien vite, ou l'honneur s'en va... car, enfin, l'honnête homme remplit les devoirs de son

957

état, l'honnête homme nourrit sa femme et ses enfants, l'honnête homme paie ses dettes et ne s'expose jamais à faire perdre rien à personne. — Voilà ce que fait l'honnête homme, ou je n'y connais plus rien. »

On sent ici que la main de l'écrivain a été retenue par son cœur, et qu'il n'a pas voulu parler de toutes les conséquences funestes qu'il voyait résulter de l'ivrognerie. Un ivrogne, dirons-nous à sa place, mais il peut devenir pis qu'un malhonnéte homme encore, il peut devenir un assassin et môme un assassin de la plus mauvaise espèce. Ne le voyez-vous pas, irrité déjà par les querelles qu'ila eues avecses compagnons d'ivrognerie, s irriter davantage encore aux justes remontrances que lui adressent, à son retour, sa femme et ses enfants. Il prend ce qui lui tombe sous la main: bâton ou couteau, bois ou fer, peu lui importe; car il ne voit guère dans l'état où l'a mis le vin, il est à peu près aveugle des yeux de l'esprit et du corps. Son cœur aussi est noyé dans le vin. Il frappe donc sans pitié, à coups redoublés. Le sang coule... mais au lieu de s'arrêter, il ne frappe qu'avec plus d'ardeur encore. Il semble qu'après s'être enivré de vin. ce soit un besoin pour lui de s'enivrer de sang... Détournons les yeux d'un si aften spectacle, car nous verrions bientôt une àmille déshonorée, perdue pour toujous; nous verrions bientôt la prison s'ouvrir, l'échafaud se dresser.....

Rien de semblable ne serait arrivé sans à vin, me direz-vous, car celui dont vous parlez est naturellement très-doux.

Je le sais bien; et je n'en comprends que mieux les funestes effets de l'ivrognerie, que, d'un agneau, peut faire un tigre quelque-fois, et d'un ange même, un démon.

Et non-seulement l'ivrogne fait mourir'e siens, quelquefois par les coups qu'il leur porte, plus souvent par le chagrin qu'il leur cause, il se fait aussi mourir lui-même, se non violemment, du moins insensiblement et comme à petit, seu. Le vin le plus violes sinit par devenir une liqueur insipide à sœ palais blasé, qui demande un excitant plu énergique. Il prendra donc cette liqueur énergique. Il prendra donc cette liqueur brûlante que les sauvages appellent, dus leur naïf langage, de l'eau de seu, et que j'appellerais volontiers de l'eau-de-mort hen plutôt que de l'eau-de-vie. Leur sin dès lon u'est plus qu'une question de temps; cu notre argile, que la main de Dieu a pétra, n'avait point une telle destination.

## CAPUCINS, CARMES, etc.

Objection. — Pourquoi laisser tous ces Capucins, ces Carmes, et autres religieux semblables, se rétablir en France? Ils ne sauraient être d'aucune utilité dans la société présente.

Réponse. — Si l'homme étonne par ses erreurs, il étonne bien davantage encore par ses inconséquences. Car, qu'y a-t-il de plus surprenant que de voir une créature raisonnable venir se donner à elle-même un éclatant démenti? Et cependant rien n'est plus commun. Jamais on ne vit un plus dur et plus universel esclavage peser sur la France qu'à cette époque de suneste mémoire où vous eussiez dit que tous vantaient, chan-taient, adoraient la liberté. Il était facile de voir que ce n'était qu'une impuissante idole, car elle n'exauçait guère les vœux de ses adorateurs. Aujourd'hui encore, si des mesures exceptionnelles, de véritables chaînes sont demandées hautement pour des Français tout à fait inoffensifs, c'est précisément par ceux qui se vantent d'être les défenseurs de la liberté.

Pourquoi laisser tous ces Capucins, ces Carmes, et autres religieux semblables, se rétablir en France? nous dit-on.

Pourquoi l Mais n'êtes-vous pas libres de faire ce que vous voulez, en vous conformant aux lois actuellement en vigueur? Laissez donc à ces religieux la même liberté. Si on parlait de restreindre votre liberté, sans aucune raison légitime, ne jetteriez-vous pas les hauts cris? N'appelleriez-vous pas l'indignation publique, et peut-être même toute la rigueur des lois sur ceux qui se seraient rendus compables d'un pareil at-

tentat? Pourquoi donc voulez-vous faire an autres ce que vous ne voudriez pas, ce que vous seriez indignés qu'on vous fit à vousmêmes? Qu'est-ce donc qui vous choque aux ces Capucins, puisque Capucins il y a, ansque dans tous les autres religieux qui s trouvent à peu près sur la même ligne? Leu habit, leur manière de vivre? Mais n'estrous pas libres de vous habiller à voir mode, de suivre le régime de vie qui wes convient? Laissez donc les autres en un autant. Hé quoi l quand des Turcs nesnent en France, ne laissez-vous pas res tefants de Mahomet s'habiller et vivre à iest manière? Ne blâmeriez-vous pas ceux qui voudraient apporter des restrictions à kar liberté? Ne vous opposeriez-vous pas de toak manière à cette singulière prétention? Ave donc, au moins, pour des Français, pour de parents peut-être ou d'anciens amis, je se dirai pas la même générosité, mais la même justice que vous avez, que vous voulez que tous vos concitoyens aient également par des étrangers, dont les ancêtres, enneu's acharnés du nom chrétien, ont couvertacut patrie, tout le monde civilisé, de dévastatus et de ruines.

Et qui êtes-vous donc, vous qui demanier ainsi, pour un certain nombre de Françai comme vous, des mesures exceptionneier? Si je ne me trompe, vous êtes, ou pluis vous vous dites les défenseurs les plus 21 de et les plus intrépides de la liberté. Ces bien le cas de vous appliquer la pensée s. connue de Sieyès: « Vous ne parlez que de liberté, et vous ne savez pas même être 125 tes. » Si je ne me trompe encore, vous ètes, ou plutôt vous vous dites, les amis, les pro-

237

tecteurs du peuple. Et c'est pour cela sans doute que vous voudriez empêcher, gêner du moins l'établissement en France de religieux sortis, pour la plupart, du sein du peuple, nourris comme le peuple et avec le peuple, qui se sont montrés, partout et toujours, les apôtres les plus populaires de la religion, et qui, aujourd'hui encore, n'ambitionnent pas d'autre titre.

Pourquoi laisser tous ces Capucins et consorts se rétablir en France? demandez-vous.

Mais qui donc pourrait les en empêcher, je ne dis pas sous telle et telle forme, avec telle ou telle dénomination, mais sous une forme quelconque, et avec une dénomination quelconque? Outre leur nom vulgaire et individuel, comme celui de Capucins, Carmes, etc., les religieux dont vous parlez en ont un général et intrinsèque, si je puis m'exprimer de la sorte. Ce nom, c'est dévouement, sacrifice. De tels noms, jamais vous ne les essacerez de notre dictionnaire catholique; et plus difficilement encore, vous détruiriez la chose. Et c'est en ce sens que le révérend Père Lacordaire s'écrie, en parlant des religieux en général: « Nous sommes immortels! » Oui, ils sont immortels, parce qu'ils ne sont que la personni-fication de l'esprit de dévouement et de sacrifice, et que cet esprit est inhérent à la religion catholique, qui est elle-même indestructible. Ils ne peuvent pas plus passer que la parole divine qui les a créés pour toujours, quand elle a dit aux apôtres : « Allez donc, enseignez toutes les nations.....» Vous devez comprendre la portée de ces paroles: c'est-à-dire, comme l'explique saint Paul lui-même (1 Cor. 1x, 22), Faites-vous tout a tous, pour les gagner tous à ma doc-trine; c'est-à-dire faites vous pauvres, quand cela sera nécessaire, montrez-vous dépouillés de tout, même de ce qui paraît le plus indispensable aux autres hommes, même de votre volonté propre. De là, les religieux, et ceux en particulier dont vous voudriez empêcher surtout l'établissement en France. lis ne sauraient être d'aucune utilité dans

la société présente, avez-vous dit encore. Quand bien même ce serait vrai, vous n'auriez pas raison, pour cela, de demander qu'on les empêchat de s'établir en France. Comme je vous le disais tout à l'heure, ce serait contre l'équité qui veut que chacun use de ses droits comme il l'entend, ce serait contre vos principes, vrais ou affectés, de tolérance universelle. Vous voyez chaque jour s'établir en France, et quelquelois même à votre porte, des familles dont tout le monde peut dire avec raison : « Dequelle utilité seront-elles dans la société? Ne devieudront-elles pas, et peut-être même bientôt, beaucoup plus à charge aux autres qu'à profit? - Vous ne demandez point qu'on les empêche de s'établir; la pensée ne vous en est même jamais venue. Si cette pensée se présentait à vous par hasard, vous la repousseriez comme mauvaise ou ridicule. Si elle se présentait à l'esprit de quelques-uns qui voulussent la mettre à exécution, vous la

combattriez de toutes vos forces. Pourquoi n'en agiriez-vous donc pas de même à l'égard de ces familles religieuses que vous voyez s'établir sur les différentes parties de la France.

La comparaison n'est pas exacte, me répondrez-vous. Car ces familles religieuses étant heaucoup plus nombreuses que les autres, demandent par cela même une attention toute particulière de la part de l'autorité

C'est vrai; mais ce qui l'est également c'est que, quand ces familles ne nuisent en rien ni à la tranquillité ni au bon ordre, l'autorité n'a rien à y voir, pas plus qu'à l'égard des autres; et vous, simple individu, vous grand prôneur de liberté et d'égalité, vous devriez vous montrer, en cette occasion, encore moins sévère que l'autorité.

Ils ne sauraient être d'aucune utilité dans la société! dites-vous. Mais, n'est-ce rien que de se caser soi-même, de pourvoir à ses besoins et aux besoins des siens, sans dommage pour les autres? Que faites-vous donc vous-même, que font la plupart des hommes, si ce n'est cala, et cela seulement? N'est-ce pas de la satisfaction des besoins de chacun, du bonheur des individus, que résulte la satisfaction des besoins de tous, le bonheur général? Ils no s'en tiennent pas là cependant. Ils sont, comme nous l'avons dit, la réalisation, la personnification, en quelque sorte, du dévouement et du sacrifice. Ils prêchent à tous, mais particulièrement aux pauvres, l'Evangile de Jésus-Christ. Et cette prédication n'est point en paroles seulement: aucun prédicateur n'offre, dans sa vie, à l'appui de son enseignement, un modèle plus parfait des vertus chrétiennes les plus difficiles et les plus méritoires. Les popu-lations les plus ignorantes et les plus malheureuses sont celles précisément qui excitent le plus la sainte ardeur de leur zèle.

Ils ne sauraient être d'aucune utilité dans la société présente !... Mais c'est tout le contraire. Ils me paraissent parsaitement pro-pres à satisfaire tous les besoins de la société présente. Que faut-il, en effet, à cette société si malade aux yeux de tous? Il lui faut l'association, mais une association juste et pure, pour resserrer les liens, aujourd'hui si relachés, pour ne pas dire rompus, qui doivent unir les hommes entre eux, pour remplacer ces corporations de toute nature, ces riches et puissantes familles qui faisaient la sécurité du temps passé; il lui faut un enseignement religieux d'autant plus approfondi et plus répandu que l'enseignement de toutes les sciences profanes est lui-même plus approfondi et plus répan-du; il lui faut un exemple frappant de toules vertus chrétiennes, aujourd'hui si communément négligées, et même mépri-sées. Que dirai-je enfin? Il lui faut surtout, pour compattre l'égoisme et l'orgueil que nous voyons dominer partout, pour réprimer ces convoitises de tout genre qui nous entraînent comme irrésistiblement dans les voies de l'erreur et du crime, le conseil et l'exemple de la charité, de l'humilité, du renoncement et du dépouillement de tous les objets terrestres... Or, c'est ce qui se trouve admirablement chez les religieux dont vous parlez. Ils sont donc de la plus grande et de la plus évidente utilité à la so-ciété présente, bien loin de lui être contraires

CAP

ou seulement inutiles.

Etudiez-les vous-même de près, sans passion, sans prévention d'aucune sorte, et vous ne tarderez pas à vous convaincre de la vérité de tout ce que je viens de vous dire. Pour vous mieux disposer à le faire, permettez-moi de citer ici quelques fragments d'une brochure pleine d'intérêt, sur le réta-blissement des PP. Capucins à Toulouse, publiée récemment par M. A. Rodière, pro-fesseur à la Faculté de Droit, auteur du bel

ouvrage Les saints et leur siècle.

« Rien de plus touchant que la vie des Capu-cins dans leur monastère. Le monastère s'appelle la famille, et le supérieur n'a d'autre titre que celui de gardien, parce qu'il doit garder ses frères avec la même sollicitude qu'un père garde ses enfants et avoir pour eux une affection toute paternelle. Avant d'entrer dans le monastère, chacun se dépouille absolument de tout, et tous les membres de la famille s'aiment et se traitent comme des frères, n'ayant entre eux aucune différence, ni dans l'habitation, ni dans le vestiaire, ni dans les repas.

« Voici l'emploi de leurs nuits et de leurs journées : tous les religieux se lèvent une première fois à minuit, chantent l'Office, font l'oration..; après quoi, ils prennent un se-cond sommeil. Ils se relèvent à cinq heures pour chanter encore l'Office et assister au saint sacrifice. Après la prière, ils vont au travail manuel, ou bien ils se livrent soit à l'étude, soit aux occupations du saint ministère jusqu'à onze heures et demie où ils se rendent de nouveau au chœur pour chan-

ter l'Office.

« Après cet Office, ils vont au réfectoire pour y demander pardon de leurs fautes, et baisent la terre en entrant pour adorer la Providence qui tous les jours fait le miracle de les y nourrir. Ils baisent ensuite la table de la pauvreté, et ils trouvent devant eux leur écuelle de terre, leur fourchette, leur cuiller de bois, et les petites provisions que le frère quêteur va recueillir tous les

«Après le diner, qui se fait dans le plus grand silence en écoutant de pieuses lectures, tous les Pères et Frères desservent ensemble les restes de la nourriture qu'ils se sont parta-gée sans aucune distinction, vont prier en-semble et laver les écuelles (5); vient ensuite une courte récréation, animée par une piété joyeuse et douce, durant laquelle quel-

(5) C'est à cet office que vaquait saint Bonaventure, quand les nonces du Pape Grégoire X vinrent lui remêttre les insignes de la pourpre romaine, et le saint, qui craignait que sa règle ne l'autorisat pas à l'interrompre, demanda aux nonces la per-

ques religieux, devant la porte du couvent, distribuent la soupe aux pauvres, leur font le catéchisme, ou vont les visiter dans les

hôpitaux.

A la récréation succèdent l'Office et le travail jusqu'au soir qui réunit encore la famille autour de l'autel, et puis de la table commune. Après la collation, les enfants reçoivent la bénédiction de leur gardien et père, et chacun va se reposer dans sa pauvre cellule, s'endort tout habillé sur une couchette de paille; et tout rentre dans le

silence jusqu'à minuit.

« Telle est la vie douce et calme, quoique toujours pénitente et mortifiée, des pauvres Capucins, aussi bien du gardien et des Pères les plus agés que des plus jeunes frères. On peut dire avec vérité qu'une pa-reille existence qui, d'après les règles de l'ordre, ne peut être garantie par aucun re-venu fixe, et qui dépend tous les jours uniquement de la générosité des fidèles, est une

sorte de miracle continuel.

« Cette vie si pauvre excitait si fort l'admiration du grand et savant Pape Benoît XIV, qu'elle lui inspira le fameux bref Inclytum, d'après lequel le prédicateur ordinaire des Souverains Pontifes doit toujours être pris parmi les Capucins, parce qu'il lui parais-sait que les hommes les plus propres à prêcher l'Evangile étaient ceux qui en pratiquaient avec le plus de fidélité les maximes (6). Les Capucins, au reste, s'engagent expressément à ne demander au Saint-Siège aucun adoucissement à la rigueur de leur règle, l'ont toujours pratiquée avec l'exactitude la plus parfaite, et leur congrégation est du petit nombre de celles qui, dans un espace de plusieurs siècles, n'ont eu besoin d'aucune réforme.

« Quand la loi, qui supprimait en France les ordres monastiques, contraignit les bons religieux à quitter leurs couvents, ils continuèrent à édifier par leur piété les lieux où ils durent se disperser, et, dans les temps les plus désastreux de la révolution, ils surent braver l'échafaud, pour ne pas laisser les bons catholiques privés des secours de

la religion.

« Aujourd'hui plus que jamais, on est fondé à concevoir les plus belles espérances pour le développement de la grande famille de saint François. Il y a à peine deux mois, le Souverain Pontife, qui appartient, comme on sait, au tiers état de Saint-François, s'agenouillait pieusement à Assise, sur le tom-beau de ce grand patriarche, et lui adressait une prière fervente, en le suppliant d'in-tercéder pour nous, afin que, délivrés de l'a-mour immodéré des biens de ce monde, nous nous attachions aux biens éternels. Le Saint-Père terminait par une invocation ar-dente à la sainte Vierge, dont le plus indi-

mission de continuer.

(6) « Melius in ore Capucini quam cujuscunque al-terius sonant veritates quæ et Papæ, et cardinalibus, et prælatis, et Christianis omnibus nuntiari de-

241

gne des Souverains Pontifes, disait-il, avec une admirable simplicité, en parlant de lui-même, il piu infimo dei Pontifici, a eu le privilége de proclamer la gloire immaculée. Dans cette circonstance mémorable, l'immortel Pie IX a dû attirer des bénédictions infinies sur les enfants de saint François, qui ont toujours été les ardents défenseurs de l'immaculée conception de Marie.

« Une partie de ces bénédictions doit retomber sur la pieuse ville de Toulouse, où le culte de la sainte Vierge a toujours été en grand honneur, et où les Pères Capucins ne pourront que le développer davantage. Il y a bien longtemps que cette ville désirait de retrouver ses anciens apôtres. Ses vœux qu'exprimait si bien son digne archevêque, dans sa circulaire en faveur des Capucins, sont enfin accomplis. Tous ses habitants sont déjà heureux d'ouvrir les bras à ces braves religieux qui rendirent tant de services à leurs ancêtres.

« Venez donc, fils préférés de saint Francois, venez reprendre parmi nous un apos-tolat à peine interrompu... Hâtez-vous de venir d'abord dans nos murs; mais pénétrez ensuite de proche en proche dans toutes les régions de la France. Cette noble patrie. on la dirait maintenant disposée presque tout entière à fléchir le genoux devant le veau d'or, et à tout sacrifier aux folles exigences d'un luxe effréné. Venez, apôtres sublimes de la pauvreté, venez l'arracher à son erreur fatale... »

Ce que nous venons de dire des Capucins s'applique également aux Carmes et à tous les religieux qui, comme nous l'avons fait remarquer, se trouvent à peu près sur la nième ligne. On a donc tout à fait tort de dire que ces religieux ne sauraient être d'aucune utilité dans la société présente, et qu'il faudrait empêcher leur rétablissement

en France.

### CARDINAL.

Objections. - Il n'y avait point de cardinaux autrefois; pourquoi donc aujourd'hui? -Pourquoi ces princes de la cour de Rome dans la plupart des autres Etats catholiques, qui n'en sont pas moins obligés de subvenir à une partie de leurs dépenses?

Réponse. — Parce qu'une dignité n'a pas toujours existé, est-ce à dire pour cela que l'autorité souveraine ne puisse l'établir, quand le besoins'en fait sentir? Il n'y a pas toujours eu des maréchaux et des amiraux. L'autorité civile a établi ces deux dignités, au grand avantage de nos armées de terre et de mer. Pourquoi donc l'autorité ecclésiastique n'aurait-elle pu créer le cardinalat, voyant dans cette dignité un grand avantage pour la milice sainte?

Il n'y avait point de cardinaux autrefois, dites-vous.

De nom, c'est vrai; quant à la chose en elle-même, vous voustrompez. Il y a toujours eu des hommes remplissant, autant qu'il en était besoin, les fonctions du cardinalat, quoiqu'ils n'eussent pas pour cela un titre particulier.

Voyez plutôt: « Les cardinaux, » dit Barhosa, a sont les conseillers, les fils du Pape, les lumières de l'Eglise, des lampes arden-tes, les Pères spirituels, les colonnes de l'Eglise, ses 'représentants. » Le cardinalat est donc la plus éminente dignité ecclésiastique après la papauté. Innocent IV, en 1245, leur avait accordé le chapeau rouge. Paul II. au xv. siècle, leur donna la soutane et la calotte de même couleur, comme pour leur rappeler qu'ils doivent être toujours prêts à répandre leur sang pour la défense de l'Eglise, dont ils sont devenus, par leur dignité, les principaux appuis. Ils ont droit dechapelle comme les évêques. En 1680, le titre honorifique d'Eminence leur fut exclusivement réservé; mais la plus grande de leurs prérogatives est bien, sans contredit,

celle qui leur confère le droit de nommer le Pape et de présider au gouvernement de l'Eglise, lorsque le siège est vacant. Aussi le concile de Trente veut-il que les cardinaux soient choisis parmi ceux qui ont la dignité de l'épiscopat, ou qui en ont du moins les qualités.

Par ce coup d'œil jeté sur le cardinalat, il est aisé de comprendre pourquoi il n'y avait pas de cardinaux autrefois, et pourquoi il y en a aujourd'hui. Ces apôtres d'abord, ces martyrs si illustres, ces grands docteurs, n'étaient-ce pas les lumières de l'Eglise, ses soutiens, ses représentants? Qu'était il besoin d'orner d'une pourpre symbolique ces hommes qui, ayant déjà versé leur sang pour la foi, ou étant prêts à le verser, se trouvaient naturellement ornés de la pourpre la plus éclatante? Mais quand la paix eut été donnée à l'Eglise, quand celle-ci se fut établie en ce monde à la manière des autres sociétés, et qu'elle eut été répandue dans toutes les parties de la terre, il a bien fallu lui donner des moyens nouveaux, sinon quant au fond, du moins quant à la forme, de se conserver et de se propager encore. De là les cardinaux.

Pourquoi ces princes de la cour de Rome, dites-vous encore, dans les autres Etats catholiques, qui n'en sont pas moins obligés de subvenir, en tout ou en partie du moins, à leurs dépenses?

Ces princes de la cour de Romet ditesvous. Mais, en même temps qu'ils sont princes de la cour de Rome, ils sont également princes de l'Eglise catholique ou universelle, de cette Eglise répandue per toute la terre. Il n'est donc point étonnant d'en trouver dans les autres Etats catholiques. C'est le contraire, plutôt, qui devrait étonner.

Ces Etats, représentez-vous, sont obligés de subvenir, en tout ou en partie, à leufs besoins.

Pourquoi non? puisque ce sont les princes de l'Eglise catholique, ils se trouvent par cela même, spirituellement du moins, princes des Etats catholiques, où ils exer-cent leur ministère. Et en effet, si, d'une part, ils défendent, dans ces Etats, les intérêts de la religion et du Saint-Siége, d'une autre part aussi, ils plaident les intérêts de ces mêmes Etats auprès de Dieu et du chef. visible de son Eglise. Ce sont comme des liens sacrés qui rattachent toutes les parties du monde catholique à Rome, ce foyer inextinguible des plus pures lumières, à

Rome, qui a reçu les promesses d'une éternelle durée, et les font participer davantage encore à sa foi indéfectible, à son indestructible existence.

Ajoutons à cela qu'il n'y a guère de cardinaux dans les Etats catholiques, qu'autant que ceux-ci les désirent. D'où nous con-cluons encore que ces Etats ne doivent point s'étonner d'être obligés de faire pour eux des sacrifices qui sont toujours peu de chose, comparativement surtout aux avantages qu'ils en retirent.

#### CASUEL.

Objection. — A quoi bon le casuel? — N'y aurait-il pas, en tout cas, un autre moyen de faire subsister le clergé et de fournir aux besoins du culte? -- C'est contraire à la recommandation faite par Jésus-Christ à ses apôtres, de donner gratuitement ce qu'ils avaient reçu gratuitement. — C'est vendre les choses saintes. - C'est aussi humiliant pour le prêtre que vexatoire pour les fidèles — D'autant plus qu'il s'agit sou-–ĭin'ya vent de sommes considérables. rien de cela chez les protestants, parmi nous du moins.

Réponse. — Vu la mauvaise disposition des populations dans presque toutes les parties de la France, rien n'est plus embarrassant pour le clergé, en ce moment, que la perception du casuel, rien ne lui fait dire aussi fréquemment des choses désobligeantes de la part de certaines personnes.

A quoi bon le casuel? nous demande-

t-on quelquefois.

C'est facile à voir, pourtant. Avant tout, c'est pour faire vivre ou pour aider à faire vivre le prêtre. Tout homme doit vivre de son état. C'est un principe généralement admis et pratiqué, c'est un principe que nul ne conteste ou ne saurait contester sérieusement. Or le prêtre est attaché à l'autel : il doit donc vivre de l'autel. De là la réponse de saint Paul à ceux qui déjà, sans doute, faisaient les mêmes observations, réponse également hasée sur la raison et sur la religion: Nous est-il donc défendu, dit-il, de manger et de boire? « Nunquid non habemus potestatem manducandi, et bibendi?» Qui fait jamais la guerre à ses dépens? Qui plante une vigne et ne mange pas de son fruit? Qui fait vigne et ne mange pas de son fruit? Qui fait paitre un troupeau et ne mange pas du lait des brebis? Ce que je vous dis n'est pas de l'homme seulement. Lu loi n'en dit-elle pas autant? Car il est écrit dans la loi de Moïse: Vous ne tiendrez point la boucheliée au bœuf qui foule les grains. Est-ce que Dieu a des bœufs une telle sollicitude? N'est-ce pas plutôt de nous qu'il dit cela? Oui, cela a été écrit à cause de nous. Car celui qui laboure doit labourer avec espoir d'en recevoir du fruit, et celui qui bat le d'en recevoir du fruit, et celui qui bat le grain également. Si donc nous avons semé parmi vous des biens spirituels, est-ce une grande chose que nous recueillions quelque

fruit de vos biens temporels?... Ne savezvous pas que les ministres du temple mangent de ce qui est offert dans le temple, et que ceux qui servent à l'autel ont part aux oblations de l'autel? Ainsi, le Seigneur a voulu que ceux qui annoncent l'Evangile vivent de l'Evangile: « Ita et Dominus ordinavit iis qui Evangelium annuntiant, de Evangelio vivere (1 Cor. 1x, 4, 7-14). »

Il me semble que, pour ce qui concerne les besoins du prêtre, il n'y a rien à ajou-ter aux paroles si positives et si claires de l'apôtre saint Paul. Mais ce n'est pas l'unique considération que nous ayons à présen-

ter ici.

Le prêtre n'est pas le seul qui serve à l'autel. Il y a le sacristain, les chantres, d'autres encore, et quelquefois un grand nombre d'autres, qui sont employés sous lui. Toute peine mérite salaire, comme on dit communément, tout temps employé demande sa rétribution. Il faut donc pour ces serviteurs secondaires de l'autel une rétribution en rapport avec le temps qu'ils passent et les fonctions qu'ils remplissent. De là une autre raison du casuel.

Mais ce n'est pas tout encore que la subsistance des personnes, il faut aussi 'entretien des choses. Il faut l'entretien de l'église et de son mobilier. De là, des dépenses sans nombre, si on ne savait so restreindre. Vous entendez dire tous les jours, et peut-être vous-même le répétezvous quelquefois, en parlant de la plus simple maison, que c'est comme un gouffre où l'argent s'engloutit sans qu'il en reste de traces. Comment voudriez-vous donc fournir à tous les besoins de la maison du Seigneur? De là une nouvelle raison du casuel.

N'y aurait-il pas, en tout cas, nous demande-t-on encore, un autre moyen de faire subsister le clergé, et de fournir aux

besoins du culte?

Sans doute, il y en aurait d'autres si on voulait les employer; et même il faut bien qu'on ait recours à quelqu'un de ces moyens dans l'état actuel des choses, puisque le ca-suel ne pourrait faire subsister le clergé, ni fournir aux besoins si nombreux du culte. Que signifie en effet un casuel de 300 f., 200 f., 100 f., et moins encore, dans beaucoup de campagnes? En ville, c'est bien plus élevé ; mais aussi le clergé est plus nombreux, et

les besoins du culte sont plus grands. Cet autre moyen destiné, concurremment avec le casuel, à faire subsister le clergé et à fournir aux besoins du culte, ce sont des traitements fixes accordés aux différents membres du clergé, en raison de leurs fonctions, et des secours éventuels accordés aussi par le gouvernement et par les communes; traitements et secours, il faut le dire aussi, qui font jeter les hauts cris à bien des personnes; en sorte que les uns disant : « A quoi bon le casuel ? » et les autres : « A quoi bon des traitements et des secours? » il suivrait de là, s'il ne se trouvait pas de personnes plus raison-nables, que, ballotté de l'un à l'autre, le clergé devrait vivre de l'air du temps, c'està-dire mourir de laim, ce que quelques-uns verraient sans trop de déplaisir.

CAS

Quant à nous qui ne sommes point de ces gens déraisonnables, voyons donc quels moyens, autres que le casuel, il y aurait de saire subsister le clergé, et de fournir aux

besoins du culte.

Il y aurait une dotation en biens-fonds ou en rentes sur l'Etat. Ce serait beaucoup plus commode et plus honorable pour le clergé. Le désirez-vous? Non. Est-ce praticable? Hélas I non encore.

Que vous ne le veuilliez pas, je n'en suis pas surpris, ni n'en veux tenir compte; car je vous crois mal disposé. Mais le grand inconvénient, c'est que la chose est impraticable. Pour faire la dotation en biens-fonds, où prendre des terres? Et puis, quand on en au-rait, qui voudrait les donner? On trouverait probablement plus avantageux de les prendre, comme on a fait dans la révolution. Pour la dotation en rentes sur l'Etat, ce serait bien justice après tont, car ce ne serait qu'une faible restitution de ce qui a été pris su clergé, comme nous venons de le dire: mais enfin est-ce praticable? Non, vu l'état des finances; non, vu la disposition des es-prits. Personne n'y pense, personne ne le demande, pas même les membres du clergé, qui comprennent l'embarras du gouvernement, et ne voudraient pas se faire accuser, même à tort, d'avidité.

Il y aurait encore à augmenter les traitements faits aux différents membres du clergé, et les secours accordés aux églises, de manière à combler le déficit qu'aurait causé la suppression du casuel. Le clergé ne s'y opposerait pas probablement. Mais le désirezvous réellement? Non. Est-ce praticable? Fort peu. Serait-ce préférable à l'état actuel

des choses? Je n'oserais l'affirmer.

Vous ne le désirez pas, n'est-il pas vrai? Car ce serait pour l'Etat une assez lourde charge que vous ne voudriez pas lui voir prendre. Ce n'est guère praticable; car, voyez quel embarras le gouvernement semble éprouver pour augmenter un peu la rétribution réellement insuffisante des curés de campagne. Que serait-ce donc, s'il fallait tout augmenter dans une proportion beau-coup plus considérable? Cette rétribution du gouvernement, d'ailleurs, telle qu'elle est donnée en ce moment, et il n'y a guère

à espérer, vu la disposition des esprits. qu'elle le soit autrement, vaut-elle mieux que la rétribution des fidèles, autrement le casuel? Qui ne se rappelle ces criailleries contre le clergé qui avaient lieu autrefois, à la tribune législative et dans la presse, d'où elles se répandaient ensuite dans toutes les parties de la France, à l'occasion de son budget insultant, comme disait alors l'abbé de Lamennais? C'est un peu moins mal aujourd'hui. Mais n'y a-t-il pas là encore des désagréments? Le prêtre n'est-il pas obligé d'aller, tous les trois mois, tendre la main à des caissiers incroyants et quelquefois malhonnêtes? Est-ce mieux que de la tendre aux fidèles, ou à ceux qui du moins font profession de l'être? Le gouvernement est mieux disposé aujourd'hui. Le sera-t-il demain? No sera-t-il pas renversé? Et alors que devient votre budget? Ne sera-t-il pas sup-primé, ou du moins considérablement réduit, tandis que le casuel fait par les fidèles subsiste tant que ceux-ci n'ont pas perdu complétement leurs sentiments religieux, ce qui n'arrive jamais d'un jour à l'autre, comme un changement de gouvernement?

Détestable sous bien de rapports, le casuel a donc aussi son hon côté, comme on vient de le voir. De plus, c'est une occasion pour le prêtre d'avoir des relations spirituelles plus intimes et plus fréquentes avec ses paroissiens, de connattre leur position, leurs besoins, et de les assister sans qu'on s'en doute. Et pour les fidèles aussi, quels avantages, s'ils veulent le reconnaîre et en profiter? Ils entendront parlerde la religion, de ses graces, des devoirs qu'elle impose, des récompenses qu'elle promet. Qu'ils sachent le comprendre, d'ailleurs, ce casuel qu'ils viennent remettre entre les mains du prêtre, ce n'est point une paie, ce ne sont pas même des honoraires dans le sens terrestre de l'expression, c'est une œuvre pie qu'ils ajoutent à la prière; sans être une aumône, puisque la dette est rigoureuse, c'est une pieuse offrande qui, servant non-seulement à faire vivre le prêtre, mais à entretenir l'église, et probablement aussi à soutenir les pauvres. intercédera auprès de la divine miséricorde en faveur de ceux qui ne sont plus, s'il s'agit d'un Office pour les morts, ou en faveur de ceux qui sont encore expesés à tous les dangers de ce monde, s'il s'agit d'un Oslice pour les vivants.

D'où je conclus que ce qu'il y a de mieux à faire peut-être en ce moment, sous le rapport de la rétribution du clergé, c'est de conserver l'état des choses, tout en pressant le gouvernement d'améliorer autant que possible la position des ecclésiastiques les moins rétribués, afin de les mettre à même de moins tenir encore à leur casuel, et d'accroître

leurs bonnes œuvres.

Vous allez me dire peut-être : Le prêtre ne peut-il pas vivre de ses revenus particu-liers, ou du travail de ses mains, comme faisait saint Paul?

De ses revenus particuliers! Mais s'il n'en a point? et c'est là à peu près la condition

de tous les ecclésiastiques aujourd'hui. Quant à ceux qui en ont, pourquoi n'accepteraientils pas la rétribution à laquelle ils ont droit, ne sût-ce que pour leurs bonnes œuvres? N'est-il pas bien légitime, n'est-il pas louable même de recevoir de ceux qui ont trop, ou qui ont du moins plus que le suffisant, pour porter à ceux qui se trouvent dans l'indi-gence? Quant à travailler de ses mains pour vivre, ce n'est pas même proposable aujourd'hui. Est-ce que vous ne seriez pas le premier à en rire, vous qui semblez en parler sérieusement. Autre temps, antres mœurs, comme on dit. Et puis la société, en état de régularité et de paix, ne doit pas marcher comme en temps de persécution et de lutte. Ajoutez à cela que le prêtre doit à la prière et à l'étude le temps qu'il n'emploie point à r'exercice du saint ministère. Vons n'êtes pas sans lui avoir reproché quelquesois, bien injustement à mon avis, de ne pas être à la hauteur du siècle, sous le rapport de la science. Que serait-ce donc, si vous le voyiez occupé chaque jour à vivre du travail de ses mains? Vous nous représentez saint Paul. Mais c'est tout différent. Il était en temps de persécution et de lutte, il était surnaturellement éclairé, et il était de plus dépositaire de la toute-puissance divine. Les autres sont bien loin de se trouver dans la même po-

CAS

On verrait de nouveaux saint Paul, me rénondrez-vous.

Oui, par les dispositions; mais ce n'est pas la suppression du casuel et le travail des mains qui les susciteraient. N'y en a-t-il pas aujourd'hui? On ne peut espérer de voir désormais dans les ministres de la religion les grâces extraordinaires qui furent accordées aux apôtres pour la mission extraordinaire aussi qu'ils avaient à remplir, je veux dire le miraculeux établissement du christianisme sur les ruines de l'idolâtrie.

J'ai entendu dire quelquefois que le casuel était la destruction de la foi. C'est une erreur. Voyez l'Irlande, par exemple. Littéralement pressuré par le clergé anglican, ce pauvre peuple n'est-il pas encore obligé de se pressurer lui-même pour faire vivre son propre clergé? Pouvez-vous voir une foi plus vive en aucun autre peuple? Non.

C'est qu'il est bien disposé, remarquez-

Sans doute. Alors, le casuel ne lui a donc point ôté ses bonnes dispositions. Quantaux populations qui en ont de mauvaises, comme la plupart de nos populations en France, quelque méthode que vous adoptiez pour soutenir le clergé et pourvoir aux besoins du culte, elle aura toujours, ce me semble, de grands inconvénients.

Les fidèles, me direz-vous encore, ne pourraient-ils pas se cotiser, comme font les protestants parmi nous, de manière à former une somme suffisante pour remplacer le casuel, et peut-être la rétribution donnée par le gouvernement?

La charge n'en serait pas moins lourde pour les fidèles. Ce nouveau mode de sub-

vention aurait-il moins d'inconvénients que le mode actuel? Nous croyons que, s'il en avait moins sous certains rapports, il en aurait davantage sous d'autres rapports. Quoi qu'il en soit, nous ne pensons pas que le clergé le repoussât, s'il était en vigueur; mais, puisqu'il ne l'est point, personne ne songera à l'établir, car toute innovation en pareille matière offre toujours de grandes difficultés. Vous nous parlez des protestants de France; mais cela a ainsi commencé chez eux; et puis, il ne serait guère possible aux ministres de recevoir autrement une rétribution de leurs adhérents, car ils n'ont, pour ainsi dire, par leurs fonctions, presque aucuns rapports individuels avec eux.

CAS

C'est contraire, dites-vous, en parlant du casuel, à la recommandation faite par Jésus-Christ à ses apôtres de donner gratuitement

ce qu'ils avaient reçu gratuitement.

Vous vous trompez dans l'interprétation que vous donnez aux paroles de Notre-Seigneur Jésus-Christ. Il recommande bien. il est vrai, à ses envoyés, de donner gratuitement ce qu'ils ont reçu gratuitement. comme vous venez de le rappeler : Gratis accepistis, gratis date. (Matth. x. 8.) Mais que leur défend-il par là? De faire commerce des choses saintes, de les vendre, d'en recevoir une rétribution quelconque comme d'une chose matérielle, estimable à prix d'argent. Nulle doute ici; car ce serait de la simonie, ce sacrilége au premier chef, si réprouvé et si sévèrement puni dans l'Eglise. Leur défend-il de recevoir la rétribution fixée par l'autorité compétente pour fournir à leur subsistance et subvenir aux besoins du culte? Au contraire; car il dit en propres termes, en parlant même de l'exercice du saint ministère: L'ouvrier est digne de sa nourriture: « Dignus enim est operarius cibo suo. (Ibid., 10.) » Il a un tel désir que les ministres de son Evangile soient convenablement assistés des fidèles, qu'il regarde comme faite à lui-même et à celui qui l'a envoyé la réception qui leur aura été faite : « Qui recipit vos, me recipit; et qui me recipit, recipit eum qui me misit (Ibid., 60); et qu'il déclare qu'un verre d'eau froide donné au moindre des siens, parce qu'il est son disciple, no sera point sans récompense : Et quicunque potum dederit uni ex minimis istis calicem aque frigide tantum in nomine discipuli : amen dico vobis, non perdet mercedem suam. (Ibid., 42.) Ce que nous avons dit précédemment, mais surtout les paroles si positives et si claires de l'Apôtre des nations, éclairé des lumières de l'Esprit-Saint, et qui, naturellement d'ailleurs, ne pouvait ignorer les recommandations faites par leur maître à ses envoyés, au nombre desquels il venait d'être admis, tout cela ne permet pas de donner un autre sens aux paroles de Jésus-Christ.

C'est vendre les choses saintes, avez-vons dit encore.

Non, évidemment; car ces choses sont d'an prix infini, et le prêtre ne reçoit et ne demande qu'une légère rétribution.

Non, ce n'est point vendre les choses saintes; car l'Ezlise elle-même, qui condamne si positivement et punit si sévèrement la simonie, c'est-à dire la vente des choses saintes, a parlout et toujours, comme elle le fait encore aujourd'hui, approuvé le casuel du clergé.

Mais, nous objecterez-vous, le prêtre ne le donne-t-il pas lui-même à entendre quand il dit: « On me doit telle Messe, tel Of-

tice, » etc.

Qu'est-ce à dire en ce cas? On me doit la rétribution fixee par l'autorité compétente pour telle Messe, tel Office, etc. Entendez-vous la chose autrement, d'une réclamation faite comme pour la vente d'une certaine quantité de pain ou de toute autre marchan-dise? Vous seriez tout à fait dans l'erreur.

Dites-moi, l'exercice de la justice humaine est aussi une chose sainte, en un sens. Tous ceux qui sont employés dans ce grand ministère vendent donc, selon vous, les choses saintes quand ils disent: « On me doit tel acte, telle vacation? » Non, me répondrezvous. En bien l'ni le prêtre non plus. Mais, ajoutez-vous, le ministère du prêtre est encore plus saint que celui dont vous parlez. Soit, et pourtant ce sera toujours le même principe; c'est-à-dire que, si les ministres de la loi peuvent, sans vendre leurs actes, recevoir et demander même la rétribution fixée par l'autorité compétente, les ministres de la religion le peuvent également.

C'est aussi humiliant pour le prêtre que vexatoire pour les fidèles, ajoutez-vous.

Oui sans doute, c'est une humiliation, comme le corps et tout ce qui s'y rapporte est humiliant pour l'âme et ce qui la concerne. Tant que l'âme sera unie au corps, c'est-à-dire tant que nous resterons sur la terre, il faudra bien nous résigner à subir de telles humiliations.

Oui, c'est humiliant; mais cette humiliation a aussi son côté utile. N'est-elle pas indispensable d'ailleurs? car le prêtre doit vivre avant tout. Pour vivre, il est obligé de recevoir, et, pour recevoir, il est obligé de tendre la main. Connaissez-vous une autre manière d'arranger les choses? Indiquez-la, faites-la prévaloir, et le clergé vous en sera reconnaissant.

C'est également vexatoire pour les fidèles, avez-vous ajouté.

Oui sans doute, car il est toujours désagréable de donner.

Le casuel du clergé est particulièrement veratoire, me direz-vous.

Comment cela? J'aurais cru le contraire; car le prêtre sera toujours pour les fidèles un bon père qui ne les traitera jamais avec la même rigueur que les autres.

Donner dans les larmes la plupart du temps, remarquez-vous, et souvent encore lorsque tant d'autres charges pèsent sur nous.

N'est-ce pas ce qui a lieu également dans l'administration civile sans que vous y trouvez à redire? Qui vous presse, d'ailleurs? Qui vous demande plus que vous ne pouvez donner? Attendez donc que vos larmes soient

séchées, que le fardeau qui pèse en ce moment sur vous soit diminué... Ou, si vous l'aimez mieux, allez trouver le prêtre; ouvrez-lui votre cœur, faites-lui part de vos peines et de votre embarras, et vous le trouverez disposé, je n'en doute point, à vous consoler, à vous faire toutes les concessions que vous lui demanderez raisonnablement, et à vous donner même, si cela est nécessaire, une partie de ce qu'il aura reçu des autres.

Vous voyez donc bien que le casuel du clergé n'est pas aussi vexatoire pour les fidèles que vous le prétendiez.

D'autant plus, remarquez-vous, qu'il s'agit

souvent de sommes considérables.

Bien considérables, en effet. Il s'agit de 5 fr., 10 fr., 20 fr., 50 fr. au plus, que vous aurez à donner peut-être une ou deux fois dans votre vie, si vous habitez la campagne. Et encore le pauvre ne donne-t-il rien. Il reçoit, au contraire. Dans les villes, c'est davantage. Aussi, les ressources, d'une part, sont-elles plus considérables, et les besoins, d'une autre part, beaucoup plus pressants. Quand on est pauvre, ce qui arrive plus communément qu'à la campagne, c'est toujours la même chose, c'est-à-dire qu'on ne donne rien ou à peu près, et qu'on reçoit niême au contraire.

Et qu'on n'aille pas s'imaginer que tout ce qu'on donne au prêtre soit pour lui. Il y a une part pour la fabrique, une autre pour le sacristain, pour les chantres, etc. Quant à sa part, si elle est la plus considérable, il ne faut pas s'en étonner, car elle n'est pas seulement pour ses besoins propres, mais pour ses pauvres et pour ses bonnes

œuvres.

Il n'y a rien de cela chez les protestants, parmi nous du moins, avez-vous ajouté encore.

Vous faites bien de dire parmi nous; car chacun sait comment les choses se passent dans les lles-Britanniques et ailleurs. Les ministres épuisent là à peu près toutes les ressources disponibles sous ce rapport; et quelles ressources, grand Dieu! Et alors même, comme en Irlande, ils n'ont quelque-fois rien à faire qu'à élever leur nombreuse famille.

Quant aux protestants de France, ils sont en petite minorité; ils sont étrangers, ou venus de l'étranger la plupart du temps. Malgré cela, croyez-vous leurs ministres dans une position inférieure à celle des membres de notre clergé catholique? Vous seriez dans une grande erreur. Ils reçoivent, en général, du gouvernement un traitement supérieur à celui de la plupart des ministres de notre religion, quoique, pour mettre de côté toute autre considération, on n'ait point la même dette à acquitter envers eux. De plus, pour tenir lieu du casuel, qu'ils ne sauraient trop sur quoi établir, puisque, d'une part, leurs Offices sont peu nombreux, et que, d'une autre part, ils ne peuvent les donner que comme arbitraires, ils ont cette cotisation dont nous avons parlé précédem.

ment, qui vaut bien pour eux le casuel, si même elle ne lui est préférable, sous les rapports temporels du moins.

ous me direz peut-être que le ministre protestant a sa famille, et souvent une famille bien nombreuse, à élever.

251

Le prêtre catholique a-t-il donc moins de charges? Il a ses vieux parents, dont il doit d'autant plus soigner la vieillesse, que pour l'élever peut-être aux honneurs du sacerdoce, ils se sont épuisés de fatignes, et se sont même imposé de dures privations; il a d'autres membres de sa famille à qui il ne peut refuser une assistance quelconque, sans s'exposer à être taxé de durêté de cœur, et sans compromettre, par cela même, son ministère; il a surtout cette grande, cette

indigente, cette précieuse famille en Jésus-Christ, qui lui est attachée, non par les liens de la chair, mais par les liens plus sacrés de l'esprit, les pauvres, ceux de sa paroisse principalement, dont il doit s'occuper comme de ses enfants de prédilection, et sur lesquels il doit reporter une partie de ce qu'il recoit dans l'exercice du saint ministère. C'est sans doute une des raisons pour lesquelles, nous l'avons montré plus haut, Jésus-Christ parle du bien fait aux ministres de sa religion (Matth. x, 40, 42) comme de ces œuvres de charité qui, exercées extérieurement envers les hommes, le som réellement en vers Dieu, et nous donnent droit aux récompenses éternelles (Matth. XXV, 40, 46).

## CÉLIBAT, CÉLIBAT ECCLÉSIASTIQUE.

Objections. - Le célibat est contre nature. - Il est condamné par différents passages des Livres saints, par celui-ci entre autres : Croissez et multipliez. - Il est opposé au bien-être des Etats, dont il empêche la population de s'accroître. — Si tous gardaient le célibat, la fin du monde arriverait infailliblement. — Le prêtre aurait une raison toute particulière de se marier; ce serait pour donner aux autres, tant par luimême que par les siens, l'exemple de toutes les vertus qu'il enseigne. - Saint Paul veut que l'évêque ait une femme et des enfants soumis en toute chasteté.

Réponse. - Il était de mode autrefois de déclainer contre le célibat, et surtout contre le célibat ecclésiastique; et ce qu'il y avait de plus singulier en cela, c'était de voir de vieux célibataires, tout gangrenés d'immoralité, attaquer à chaque instant un célibat fécond en toutes sortes de bonnes.œuvres. Le soulèvement est un peu apaisé aujourd'hui, mais il n'a pas complétement cessé.

Le célibat est contre nature, nous dit-on. Si le célibat est contre nature, c'est un grand crime; si c'est un grand crime, il doit être puni en tout temps et en tout lieu. Pourquoi ne voit-on rien de semblable?

Si le célibat est contre nature, ce doit être une honte de le garder; si c'est une honte de le garder, ceux qui n'en sortent point, pour quelque motif que ce soit, doivent être tous, sans aucune exception, méprisés, montrés au doigt partout... Pourquoi encore ne voiton rien de semblable?

Vous prétendez que le célibat est contre nature! Mais pourquoi vos amis, vos maîtres, comme Voltaire et Rousseau, l'ontils gardé? pourquoi vous-même peut-être le gardez-vous de la même manière? Et quand je dis de la même manière, je n'entends pas d'une manière fort honorable; car quel célibat chez un grand nombre! C'est bien celui-là qui est contre nature, pour me servir de vos expressions, ou du moins contre la bonne nature. Aussi, n'est-ce pas celui que nous défendons ici.

Si le célibat était positivement contre na-

ture, comme vous avez l'air de le dire, il suivrait de la qu'il ne serait jamais permis d'y rester ; d'où la nécessité de se marier dès que l'âge le permettrait; d'où la nécessité encore de se marier, non-seulement une fois, mais deux fois, trois fois et plus encore, si, marié autant de fois que nous venons de le dire, on retombait toujours dans le veuvage. Car, en quoi l'homme devenu veuf, de de bonne heure surtout et sans enfants, diffère-t-il, à vos yeux, du célibataire? Vous n'admettez pas ces absurdes conséquences. Vous ne pouvez pas admettre, non plus, que le célibat soit contre nature.

Il est condamné, dit-on encore, par différents passages des Livres saints, entre autres par celui-ci: Croissez et multipliez (Gen. 1, 28).

Si le célibat était condamné par les Livres saints, ces mêmes Livres n'en feraient pas l'éloge en plusieurs endroits, comme on le voit par ce passage bien remarquable de saint Paul: Je voudrais que vous fussiez tous comme moi; mais chacun reçoit de Dieu le don qui lui convient. Je dis donc à ceux qui sont dans le célibat ou dans le veuvage, qu'il leur est bon d'y demeurer comme moi; s'ils ne peuvent garder la continence, qu'ils se marient; cela vaut mieux que de brûier d'un seu impur : « Dico autem non nuptis et viduis, bonum est illis si sic permaneant, sicut et ego. » (I Cor. vii, 7 seq.)

Si le célibat était condamné par les Livres saints, ces mêmes Livres, par une conséquence nécessaire, regarderaient comme coupables tous les célibataires. Or je vois que, bien loin d'en être ainsi, plusieurs de ceux dont il est fait le plus grand éloge, tant dans l'Ancien que dans le Nouveau Testament, ont gardé le célibat. Je citerai Elie. Elisée, Daniel, pour l'Ancien Testament, et pour le Nouveau, Jean-Baptiste, Jean l'Evanéliste, saint Paul. Je ne cite point ici Jésus-Christ, qu'il semble que personne n'ait jamais osé nommer à propos de mariage : tant cet état suppose dans l'homme, je ne sais quel naturel ravalement que ne pouvait accepter l'Homme-Dieu, qui avait pourtant prissur lui

CEL.

toutes les infirmités humaines : Ipse infirmitates nostras accepit. (Isa. LIII, 4; Matth. VIII, 17.)

Il faut donc interpréter autrement que vous ne le faites les différents passages qui, selon vous, combattent le célibat: quant à celuique vous citez nommément, le fameux croissez et multipliez, quelques-uns disent qu'il exprime une bénédiction plutôt qu'un précepte, puisqu'il s'adresse aussi aux oisseux et aux poissons, incapables naturellement d'observer un précepte. S'il faut voir en lui un précepte, les uns, comme Tertullien, S. Cyprien, S. Jérôme, S. Augustin, etc., prétendent qu'il faut le restreindre au commencement des temps où la terre étant vide, demandait à être peuplée; d'autres, qu'il ne regarde que la masse des hommes, laissant libre de garder le célibat ceux qui auraient de graves raisons de le faire, et se sentiraient aptes à cela: ce qui est précisément notre idée et celle de tous les hommes religieux ou seulement honnêtes.

Quoi qu'il en soit, il est évidemment impossible d'interpréter ces mots dans le sens d'un précepte rigouseusement obligatoire en tout temps et pour tous; car il nous conduirait à ces conséquences absurdes dont nous avons parlé plus haut, et que personne ne voudrait ni ne nouvrait admettre

voudrait ni ne pourrait admettre.
Il est opposé, dites-vous en parlant du célibat, au hien-être des Etats, dont il em-

pêche la population de s'accroître.

Depuis quand le bien-être des Etats consiste-t-il dans l'étendue de la population? Ce qu'on a dit des livres, ces intelligences inanimées, rangées avec ordre dans une bibliothèque toute matérielle, on peut le dire avec raison des hommes, ces intelligences animées, rangées avec ordre dans ces bibliothèques vivantes qu'on appelle sociétés : il n'importe pas d'en avoir un grand nombre, mais d'en avoir de bons... Non refert quam

multos, sed quam bonos habeas.

Quand est-ce qu'un vaisseau vogue avec plus de sareté, de tranquillité et de bonheur sur l'étendue des mers? Est-ce quand il est excessivement chargé? Au contraire, il a tout à craindre alors. Les dangers le menacent de toutes parts : dangers de l'intérieur, à cause du désordre qui ne peut guère manquer de se mettre parmi ses hommes à la première occasion; dangers du dehors, contre lesquels ne peuvent lutter avantageusement ni les passagers ni même les employés quelquefois, à cause de la gêne et, par suite, de la révolte, dans lesquelles ils se trouveront tous ou presque tous la plupart du temps. li en est de même du vaisseau de l'Etat. Une population considérable, surtout quand elle est mauvaise, ce qui ne manque guère de se frouver ensemble, puisque les hommes se corrompent au lieu de se purifier les uns les suires par le contact, une telle population, lu lieu d'être le bonheur et la gloire d'un Elat, lui fait conrir, au contraire, les plus grands dangers : dangers de l'intérieur, à cause du désordre qui ne peut guère manquer de se mettre parmi ses nombreux habitants, à la première occasion; dangers du

dehors, contre lesquels ne pourront lutter avantageusement ses plus natureis défenseurs, à cause de la gêne et, par suite, de la révolte, dans lesquelles ils se trouveront tous ou presque tous la prupart du temps. Voyez presque toutes nos grandes villes en Europe; voyez surtout la Chine, si excessivement peuplée qu'elle a toujours des victimes de reste pour tous les genres de fléaux... Que de preuves et quelles preuves à l'appui de ce que nous venons d'avancer!

Est-il vrai d'ailleurs que ce soit le célibat qui empêche la population de s'accroître dans un Etat? Non, c'est la guerre, c'est la corrup-tion, l'égoïsme, c'est la dépravation de l'esprit et du cœur, c'est la misère, et encore pas toujours, comme on le voit par l'Irlande, ce sont les fléaux de toute nature qui affligent l'humanité. Quant au célibat, du moins quant au célibat honnête et religieux, le seul que nous défendions ici, il ne doit point arrêter le développement de la population, ou s'il l'arrête un instant et sur un point, c'est pour lui donner ensuite un plus grand et plus sûr développement. Car du célibat dont nous parlons natt la vertu, de la vertu les bonnes mœurs, et des bonnes mœurs le développement de la population, mais surtout de cette population réglée qui seule peut faire le hon-heur et la gloire d'un Etat.

Si tous gardaient le célibat, disent quelques-uns, la fin du monde arriverait infailli-

blement.

Oui, mais la nature, plus forte que tout, ne le permettra jamais; elle n'y laissera même jamais le plus grand nombre. Le fait est la qui le prouve de la manière la plus incontestable; et la connaissance que chacun a de soi-même et des autres ne lui permet pas

non plus d'en douter.

Si tous gardaient le célibat, objectez-vous... Mais qui vous dit qu'il soit permis à tous ou seulement au plus grand nombre de garder le célibat? Ce n'est pas nous du moins. Nous disons que cela est permis à quelques-uns, pour le plus grave motif, comme pour l'exercice du saint ministère par exemple. ainsi que nous allons l'expliquer tout à l'heure. Votre objection un peu singulière, il faut en convenir, ne saurait donc avoir aucune prise sur nous.

Si lous gardaient le célibat, la fin du monde arriverait infailliblement, affirmez-

Ce que vous dites là n'est pas sérieux. C'est une objection d'enfant. Si, si... disent les uns; et vous savez comment les autres répondent: Avec un si, on mettrait Paris dans une bouteille; ou bien encore: si la mer bouillait, il y aurait bien des poissons de cuits. Et franchement quand on nous fait une supposition impossible ou ridicule, il n'y a pas de meilleure manière de répondre que par une autre plus impossible et plus ridicule encore. A ce propos, je me rappelle une anecdete que je citerai ici d'autant plus volontiers que l'objection à laquelle je réponds s'y trouve réfutée comme elle mérite de l'être, je veux dire par la plaisanterie.

Il y avait dans un salon une réunion nombreuse où se faisaient remarquer surtout un abhé et un médecin : le premier, jeune adepte de cette école Lamennaisienne, dont la verve caustique agitait si vivement la France à l'époque dont nous parlons; le second, vieux débris de cette école Voltairienne, autrefois si puissante en France, mais qui était alors en pleine décadence. On traitait, comme je le fais ici, la question du célibat. Les uns étaient pour, les autres contre; ou pour mieux dire, le médecin, quoique célibataire lui-même, était le seul qui le condamnat absolument. Il avait peut-être ses raisons particulières, me direz-vous. C'est possible; mais en ce cas il n'aurait dû parler que pour lui. Quoi qu'il en soit, seul à peu prés de son parti, cet homme suppléait au nombre par l'ardeur, comme on dit communément, et il défendait sa cause, sinon avec une grande force de raison, du moins avec une opiniàtreté invincible : « Mais enfin, monsieur l'abbé, dit-il en terminant, vous conviendrez avec moi que si tous se faisaient prêtres, la tin du monde arriverait bientôt. - C'est possible, » reprit celui-ci sans se déconcerter; a mais vous conviendrez aussi de votre côté, monsieur le docteur, qu'elle arriverait plus tôt encore, si tous se faisaient médecins. » L'assemblée entière éclata de rire à ces mots. Le médecin, assez bonhomme du reste, et qui entendait parfaitement la plaisanterie, surtout relativement à la médecine, à laquelle il croyait encore moins qu'à la religion, se mit à rire encore plus fort que les autres et s'avona désarmé, sinon vaincu.

CEL

Le prêtre, dit-on, aurait une raison toute particulière de se marier, ce serait de donner aux autres, tant par lui-même que par les siens, l'exemple de toutes les vertus qu'il

enseigne.

Nous croyons, nous, tout le contraire, c'està-dire que le prêtre a des raisons toutes particulières de ne pas se marier, non-seulement pour observer le précepte si rigoureusement imposé par l'Eglise, mais encore pour pouvoir bien remplir toutes les fonctions du saint ministère, fonctions pour lesquelles l'Eglise lui commande précisément de garder le célibat.

S'il était marié, dites-vous, il donnerait aux autres, tant par lui-même que par les siens, l'exemple de toutes les vertus qu'il enseigne.

Vous voulez dire sans doute qu'il serait bon époux, bon père, etc. Je n'en sais rien; mais ce que je sais, c'est qu'il ne serait plus ce qu'il doit être, c'est-à-dire bon prêtre. Et il ne serait plus bon prêtre, parce qu'on ne verrait plus en lui l'image de Dieu, le représentant de Jésus-Christ qui n'engendre que par l'esprit et par la parole. Et il ne serait plus bon prêtre, parce qu'on ne verrait plus en lui une vertu suréminente, un homme supérieur au reste de l'humanité, en qui on peut avoir toute confiance, dans le cœur duquel on peut déposer les plus grands secrets, parce qu'on est convaincu que ce cœur n'est qu'à Dieu. Et il ne serait plus bon prêtre, parce qu'an fieu d'être tout occupé des

choses du Seigneur, et de chercher à plain à Dieu, comme il ferait s'il n'avait point d'épouse, pour parler ici le langage même de l'Apôtre saint Paul, étant avec une épouse, il serait tout occupé des choses du monte, chercherait à plaire à son épouse et se troi verait divisé : Qui sine uxore est, sollicitu est quæ Domini sunt, quomodo placeat De Oui autem cum vxore est, sollicitus est que sunt mundi, quomodo placeat uxori, et dissus est. (I Cor. vII, 32, 33.) Et il ne serait plus bon prêtre, parce que tout absorbé dans la intérêts de sa famille, il ne pourrait s'occaper suffisamment des pauvres, cette portion si intéressante du troupeau de Jésus-Christ, qui a été confiée d'une manière toute particulière à la sollicitude pastorale. Que vous dirai-je encore? Il ne serait plus hon prêtre. parce que, attaché à la terre par les liens les plus sensibles et les plus forts, il ne voleral pas avec la même intrépidité partout où l'aspellent les intérêts de l'humanité et de la religion.

C'est donc avec heaucoup de raison que l'Eglise maintient si vigoureusement dans son clergé le célibat qui y a été introduit

dès le commencement.

Saint Paul, avez-vous dit encore, veut que l'évêque ait une femme et des enfants sou-

mis en toute chasteté.

Vous interprétez mal le texte de saint Paul. Cet apôtre dit en effet : Oportet episcopus irreprehensibilem esse, unius uxoris rires (I Tim. 111, 2); et un peu plus loin : Filia habentem subditos cum omni castitate. (Ind .) Qu'est-ce à dire unius uxoris virum! Qu: l'évêque ne doit avoir qu'une femme? Non. puisqu'il faudrait on conclure que les autres peuvent en avoir plusieurs; mais bien qu'u ne doit en avoir eu qu'une. Et en effet, l'Eglise n'admet point aux saints ordres, à moits de dispense, coux qui ont été mariés pla-sieurs fois. Outre la valeur intrinsèque de texte lui-même, qui demande positivement cette interprétation, nous avons une reus bien déterminante encore de n'en point mettre une autre, c'est que ce serait mettre saint Paul en contradiction formelle ave l'esprit de la religion, avec les possages le plus clairs de l'Ecriture, dont plusieurs tiré de ses Epitres, où il recommande instamment de vivre sans épouse, comme il le fait lumême: Qui sine uxore est, sollicitus est que Domini sunt. — Dico autem non nuptis " viduis, bonum est illis si sic permaneant, sa-

Quant à ce qu'il dit que l'évêque doit avoir des enfants soumis en toute chasteté: Frisce habentem subditos cum omni castitate (I Ium 111, b), c'est la conséquence du mariage o tracté avant l'ordination. Cela se voyait asser communément à cette époque; car le clera établi tout à coup pour continuer la misso de Jésus-Christ, et non formé peu à per de Jésus-Christ, et non formé peu à per mi ses membres bien des hommes engages auparavant dans les lions du mariage.

Quand et par qui fut porté le préceses prescrivant positivement le célitet aux sunistres de la religion engagés dans les ordres majeurs? où et jusqu'à quel point ce précepte a-t-il soufiert des exceptions? ces questions ne sont point de notre sujet. Nous n'avions qu'à répondre à toutes les déclamations qu'on a faites et qu'on fait encore chaque pour contre le célibat, et surtout contre le célibat ecclésiastique. Nous l'avons fait victorieusement, en montrant que bien loin d'être contre la nature ou aucun précepte divin, ce célibat est au contraire très-favorable à la pratique de toutes les vertus chrétiennes, et principalement des vertus sacerdolales.

Ajoutons ici quelques réflexions pleines de verve dues à la plume d'un écrivain dont la profonde raison se cache souvent sous des expressions un peu extraordinaires.

La conscience universelle a dit à tous les peuples que les ministres du Très-Haut doivent être, comme lui, célibataires. On veut bien les appeler du doux nom de Pères, leur accorder les droits attachés à ce titre auguste; mais c'est à condition qu'ils n'engendreront qu'à la manière du Père céleste, en esprit et par la seule puissance de la parole.

Interrogez l'univers; vous n'entendrez qu'une voix, depuis les plus beaux génies de l'Europe jusqu'à cet Indien sauvage qui répondait naguère à un officier américain qui l'exhortait à recevoir dans sa tribu des ministres du culte réfornié: Le grand Esprit n'a pos de femme; ses prêtres doivent faire de même: puisque les votres sont mariés, wous n'envoulons point; ils nous ressemblent, et ne neus serviraient de rien.

« C'est la femme qui gouverne le monde; pour commander au monde, il faut donc être supérieur à la femme; et comment l'est-on?

— En lui dissint à la face de Dieu et des hommes: Femme, vous trouverez toujeurs en moi un cœur de père, mais rien de plus.

- « Quand un homme a vaincu, par esprit religieux, la plus terrible des passions, on le croit aisément victorieux des autres. Dès lors ce n'est plus un homme comme un autre, l'opinion publique l'investit forcément d'une considération, d'une puissance morale extraordinaire. Qu'il attaque les vices si haut placés qu'ils soient, qu'il demande à pénérer au fond des consciences pour en extirper les germes secrets du mal, tout lui est sermis. Son regard, sa parole consolent, outiennent, enflamment la vertu, terrassent e crime et l'obligent à chercher un refuge contre le remords dans les bras de la charité. Es passions en fureur peuvent bien haïr cet nomme, le calomnier, l'égorger; le mépriser, amais.
- « Or, voilà quel doit être le ministre de lieu, pour répondre à sa destination et aux resoins de la société.
- s'il ne s'agissait que de satisfaire par de elles cérémonies l'instinct religieux inhéent au cœur humain, je conçois qu'un père le famille pourrait s'en acquitter tout aussi ien qu'un autre. Mais il n'en est pas ainsi.

Le prêtre est un magistrat à part qui doit obtenir, par la seule force morale, ce que toutes les forces humaines ne sauraient faire; il doit discipliner les esprits et les cœurs, réprimer tous les vices, inspirer toutes les vertus, briser l'orgueil des grands, et l'orgueil encore plus terrible des petits, effacer ce qu'il y a de trop heurtant dans la distinction de la charité sur l'inégalité des fortunes et des conditions.

CEL.

« J'ai lu la plupart des apologistes modernes du mariage des prêtres (j'entends ceux qu'un honnête homme peut lire); mais de toutes les raisons spécieuses dont ils peuvent s'étayer, une seule m'a paru hien plausible, et c'est précisément la seule qu'ils n'osent pas avouer, je veux dire le grand désir que ces gens-là auraient d'humaniser les prêtres. Ils s'imaginent, et avec raison, que ces prêtres à la parole si haute et si austère deviendraient les meilleures gens du monde, si on pouvait leur donner une femme et des enfants. Occupés un peu plus de leurs affaires, ils s'occu-peraient moins de celles des autres. L'Eglise serait une jolie salle de spectacle, où l'on irait aux grandes fêtes entendre de la musique, assister à de majestueuses cérémonies, admirer quelques phrases innocentes, que l'on écouterait de ses deux oreilles, sans le moindre danger pour le cœur.

« L'enfer, le terrible enfer rendrait les 999 millièmes de ses victimes, et ne conserverait plus que les abominables scélérats que le jury lui-même envoie sans façon au bourreau. A la voix de l'honnête pasteur, les portes du ciel, que l'Evangile fait si étroites, se dilateraient assez, pour absorber le troupeau en masse : agneaux, brebis, béliers, taureaux, chèvres, boucs, même les loups, tous y passeraient sans difficulté. Le confessionnal serait un trône, où, aux approches de Pâques, grands et petits ne feraient nulle difficulté d'aller souhaiter les bonnes fêtes à Monsieur le pasteur. Avant d'aborder le mari, vous iriez offrir vos hommages à Madame.

- « L'histoire du clergé non catholique est là pour prouver que je mets tout au mieux. Je ne parlerai pas du clergé protestant, dont tout le ministère se borne à lire la Bible et à vous servir de temps à autre, sur une table de marbre, du pain et du vin. À quoi lui servirait la confiance publique? Mais je vous citerai les popes grecs (7) et russes qui disent la messe, prechent, baptisent, confessent, enterrent et font tout ce que font nos prêtres, mais qui sont mariés. Que sont-ils aux yeux de leurs quailles? d'honnêtes manœuvres dont la profession est de chanter pour de l'argent, de faire force sigues de croix en bredouillant du mauvais grec, et d'aller de porte en porte recueillir des aumones et vidanger les consciences.
- a Je vous crois, lecteurs, trop au-dessus des plates folies du dernier siècle, pour ré-

futer devant vous le reproche fait au célibat religieux de dépeupler les Etats. Il suffit d'observer que cette honteuse sottise ne fut mise en avant que par de vieux célibataires gangrenés de vices, usés de débauches, et dont les sales romans ont fermé l'entrée de la vie à un bien plus grand nombre d'hommes que leurs théories politiques u'en ont fait égorger sur les champs de bataille.

CEL

« Oui, vraiment, c'est bien quand un excès toujours croissant de population nous fait voir près d'un tiers de Français condamués à un célibat forcé, qu'il nous convient de

prêcher le mariage aux prêtres.

« Je ne m'arrêterai pas davantage aux terribles dangers pour la morale publique, que les libertins précités trouvaient dans le célibat du clergé. A ces craintes hypocrites je

n'opposerai qu'une réflexion.

« Quand découvrit-on chez nous que le célibat ecclésiastique était une source de corruption? Quand le poursuivit-on comme un crime? C'est lorsqu'une tourbe d'ahominables brigands, qui se disaient la France, décernaient des pensions sur le trésor aux filles publiques, et nous sommaient, la pique à la

main, d'adorer une prostituée !

« On nous cite quelques misérables (trois au plus) qui, depuis le commencement du siècle, ont oublié leur dignité de prêtre et même d'hommes. Mais montrez-moi un corps composé de plus de soixante mille individus, qui, dans le même espace de temps, n'ait donné que trois noms aux annales du crime. D'où vient que ces misérables, dont on nous jette toujours les noms à la tête, parce qu'on n'en trouve pas d'autres, d'où vient qu'ils ont acquis une monstrueuse célébrité, sinon parce qu'ils étaient les seuls de leur or l're, et que leurs méfaits grandissaient de toute la régularité de leurs collègues.

« Plusieurs se souviendront aussi bien que moi des épouvantables vociférations de notre populace voltairienne, quand un jour l'exécuteur des hautes-œuvres stigmatisait publiquement le front d'un prêtre, et d'un prêtre étranger à la France [8]. Pourquoi ce bis effroyable poussé par mille bouches altérées du sang de prêtre? C'est que ces tigres en guenilles, en blouse, et même en habit lin, voyaient pour la première fois un prêtre dans la main du bourreau, et qu'ils désespéraient

d'en voir de longtemps un autre.

a Et puis, croyez-vous que vous eussiez rangé ces indignes prêtres au devoir en leur donnant une femme? erreur! Il en est de cette passion comme de celle du vin : au gosier sitibond il est plus aisé de s'abstenir que de boire sobrement. Le plus sûr moyen de préserver votre maison de l'incendie est de n'y souffler jamais de feu, pas même au foyer.

« Laissons aux évêques le libre exercice de leur juridiction : ne prenons jamais la défense des prêtres qu'ils menacent de la houlette, et nos tribunaux n'auront jamais à s'occuper des prêtres.

« Laissons donc au prêtre sa virginilé, si nous voulons qu'il nous sauve, et lui seul peut nous sauver, puisque nous n'expirons que faute de croyances et de vertus.

« Et quelle est la vertu qui donne au prêtre

tant de puissance?

« C'est la vertu vivifiante, qui dit au Lazare enseveli dans la fange du vice : Reviens à la vertu ; et il revient.

« C'est la vertu pénétrante qui va surprendre au fond des consciences un fatal secret, et évente sans bruit la mine qui allait peut-

être faire sauter un royaume.

« C'est surtout la vertu des vertus du prêtre, celle qui le rend l'arbitre du cœur de Diou et du cœur des hommes, la vertu qui recueillant un jour l'héritage de ses ainées, la foi et l'espérance, doit leur survivre éternellement... C'est la charité!

« Oui l'et cette charité ardente qui confond dans ses chastes étreintes le grand et le petit, le riche et le pauvre, l'homme civilisé et le barbare, c'est la virginité qui l'allume et l'entretient. Ce corps que la charité immole sans pitié au soulagement du prochain, la continence a dû auparavant le consacrer sans réserve au service de Dieu.

« Il sera humain, compatissant, mais jamais charitable dans toute la force de l'expression, charitable jusqu'au martyre, celui qui a dit à une femme : « Je te jure amour et

« fidélité l »

- « Il pourra s'attendrir sur l'orphelin et le pauvre; mais il ne les chérira pas d'un cœur de mère, celui qui vit entouré d'enfants dont l'entretien, l'éducation, l'avenir absorbent ses affections et lui prescrivent de sévères économies.
- Le morceau de pain que lui-même s'ôterait de la bouche pour sustenter le famélique qui pleure à sa porte, il n'osera l'arracherdes mains de son enfant. Cette vie que, dans un fléau public, il voudrait sacrifier au salut du troupeau et à la gloire de son ministère, il la doit à sa famille.
- « Vainement il se débat contre la nature, ses plus généreuses résolutions expirent forcément devant les pleurs d'une épouse et le vagissement d'un berceau. Toujours prêtre quand il s'agit de percevoir le salaire de ses fonctions, il ne sera jamais qu'époux et père, quand il faudra le verser dans le sein des malheureux et y mêter son sang.

« Oui, les aveugles doivent le voir; le mariage serait le meurtre solennel du prêtre; le flambeau d'hyménée, sa torche funéraire; et la femme à qui il donnerait sa main, la tombe béante qui lui dirait : « Viens, mon « bien-aimé, tu es ce que je suis.... pous-

« sière. »

« Me demanderez-vous ce que j'ai entendu quelquefois demander: où sont, de nos jouis, les martyrs de la charité, les prêtres au cueur

<sup>(8)</sup> C'était un Italien dont nous voudrions que chacun laissat, comme nous, le nom dans l'oubli, ainsi que tous les autres noms déshonorés.

héroïque qui, à l'exemple de leur divin chef, aiment à donner leur vie pour leurs frè-

CHA

res?

a Il y a sans doute quelques prêtres indolents et mous, qui ne se livrent qu'avec dégoût aux fonctions laborieuses de leur ministère; mais derrière ces mouches paresseuses du sanctuaire, qui nous fatiguent de leur inutile bourdonnement, il est un essaim immense, laborieux, appliqué, qui répare incessamment les brèches de la ruche sociale, en consolide les fondements ébranlés, et y élabore en silence le miel parfumé des vertus.

« Ce travail ne se révèle, la plupart du temps, qu'à l'observateur attentif, parce qu'il est sans éclat, sans bruit, sans secousses. Il est tel parce qu'il est vaste, profond, harmonique et continu. C'est le travail de l'artisan suprême, travail si invisible aux sens, que l'homme nie Dieu. C'est le travail de la nature, travail lent, mesuré, et pourtant d'une fecondité prodigieuse...»

Ainsi, que nous examinions la question au point de vue de la religion, du plus simple bon sens, ou de la philosophie, j'entends cette philosophie réellement philosophie, c'est-à-dire sagesse, nous arrivons toujours à la même conclusion, à savoir que, au lieu d'être contre la nature et le précepte divin, le célibat, bien pratiqué, rapproche l'homme de la Divinité, en le spiritualisant jusque dans son corps, et, l'ayant ainsi élevé audessus de ses semblables, le met en position de les détacher de plus en plus du vice et de la terre, et de les rapprocher des cieux, par la vertu.

#### CHANGEMENT DE RELIGION.

Objections.— On ne doit point changer de religion. — Vous en convenez vous-mêmes implicitement, quand vous jetez les épithètes d'apostat et de renégat à la face de ceux qui vous abandonnent. — Un honnête homme doit mourir dans la religion de ses pères.

Réponse. — Oui, vous avez raison, on ne doit point changer de religion, quand on a la véritable; car, alors, on quitte la vérité pour l'erreur, la vertu pour le vice, on passe a l'ennemi, on sort de la voie qui conduit au ciel pour sa précipiter dans celle qui mêne à l'enfer. On fait comme les mauvais anges, comme Caïn, comme les idolâtres, comme les adorateurs du veau d'or, comme les les lsraélites retirés sur les hauts lieux, comme Judas, comme Julien sur la face duquel les catholiques, ses contemporains, ont appliqué l'édieuse épithète d'apostat, que la postérité y a maintenue, comme ces lâches chrétiens qui ont renoncé à Jésus-Christ pour Mahomet, et auxquels on a appliqué l'épithète non moins odieuse de renégals.

Oui encore, on ne doit point changer de religion, même pour revenir à la véritable, quand on le fait sans conviction, par intérêt, pour un motif mauvais, ou seulement humain; car, alors, c'est trafiquer en quelque sorte des choses saintes, c'est mentir

Dieu.

Mais quitter une religion fausse pour retenir à la véritable, par conviction, parce
que la lumière a frappé nos regards et que
la grâce a touché notre cœur, pour obéir à
la voix de notre raison, de notre conscience,
à celle de Died, qui nous appelle à lui,
comme autrefois Paul sur le chemin de Damas, non-seulement ce n'est pas mal faire,
mais c'est faire au contraire tout ce qu'il y
a de mieux, dans la positionoù l'onsetrouve.
Est-il bon, est-il permis de rester dans le
vice? Non, me direz-vous. Pourquoi donc
rester dans l'erreur, qui n'est pas autre chose,
quand elle est connue, que le vice de la raison? Le changement de religion, alors, qu'estre autre chose qu'une véritable conversion,

qui cause au ciel plus de joie, d'après le témoignage même de Notre-Seigneur Jésus-Christ, que la persévérance de quatre-vingt dix-neuf justes, et qui met également la joie, sur la terre, dans le cœur du père de famille, et parmi tous les siens? Saint Augustin n'a-t-il pas bien fait de se convertir? de renoncer aux erreurs qui égaraient son esprit, en même temps qu'aux plaisirs coupables qui égaraient son cœur? Saint Paul n'a-t-il pas bien fait également de se convertir? d'abandonner le judaïsme, en même temps qu'il cessait ses persécutions? Voyez-vous là une apostasie, c'est-à-dire un éloignement? n'y voyez-vous pas plutôt un retour? retour honorable, pouvons-nous ajouter, retour heureux, non-seulement pour eux-mêmes, mais encore pour nous, car ils ont été les deux plus grandes lumières de l'Eglise, l'un parmi les apôtres, l'autre parmi les docteurs. Le monde entier n'a-t-il pas bien fait de se convertir, à la voix de Jésus-Christ et des siens? Est-ce là une apostasie? N'est-ce pas plutôt un retour? retour heureux, ojouterons-nous encore; puisse-t-il toujours durer et même s'étendre de plus en plus, puisque c'est lui qui a éloigné de nous et éloigne ençore chaque jour les ténèbres et les désordres de l'idolâtrie!

Ainsi, changer la religion véritable pour une fausse, c'est une apostasie, parce que c'est un éloignement du bien; changer une religion fausse pour revenir à la religion véritable, c'est une conversion, parce que

c'est un retour au bien.

Et pourtant, me direz-vous, celui qui agit ainsi s'éloigne de sa religion, et, en même temps, peut-être, de la religion de ses nères.

Oui, pour revenir à celle qu'il avait abandonnée ou que ses pères avaient abandonnée, à quelque époque que cela remonte. Donc, c'est toujours un retour, une conversion véritable, avons-nous dit avec raison.

De là cette parole, aussi frappante de vérité que d'à-propos, d'un catholique à un protestant qui venait de lui dire : « Je veux

mourir dans la religion de mes pères. -Et moi, répondit le catholique, dans la religion de mes grands-pères. » Lui rappelant par là que les premiers protestants n'étaient que des déserteurs de la religion catholique, de celle de leurs pères, par conséquent. A ce compte-là, me direz-vous, les catho-

CIIA

liques en auraient fait autant.

Non, car ils ne faisaient que réparer le tort qu'avaient eu leurs ancêtres en quittant la religion véritable donnée à nos premiers parents, dès le commencement du monde, par Dieu lui-même, notre premier

père incontestablement.

Un honnête homme doit mourir dans la religion de ses pères! avez-vous dit. - Et si c'est le mahométisme et même l'idolâtrie? -C'est différent, répondez-vous. - Pourquoi cela, si ce n'est à cause de leurs erreurs? Il est donc permis et même ordonné de quitter une religion fausse pour revenir à la véritable. — Un honnête homme doit mourir dans la religion de ses pères! — Saint Paul n'était donc point un honnête homme? Les idolatres, nos pères, qui ont quitté leurs idoles pour la religion chré-

tienne, n'étaient donc point des honnêtes gens? et, pour en revenir à des faits plus rapprochés de nous, plus en rapport avec ceux qui peuvent se passer sous nos yeux, ce n'était point un honnête homme que ce Henri IV, l'une des plus belles figures de notre histoire, et qui aurait laissé parmi nous une mémoire plus irréprochable encore, s'il avait soumis plus rigoureusement son cœur aux sévères prescriptions de la religion qu'il avait embrassée? Ce n'était donc point un honnête homme encore que ce Turenne, ce néros d'autant de cœur que de génie, l'un des plus grands hommes, sous tous les rapports, du siècle si grand de Louis XIV? Vous ne sauriez le dire. Il n'est donc point d'un malhonnête homme de quitter là religion de ses pères, quand on l'a reconnue fausse, pour revenir à la religion véritable. J'ajouterai que c'est un acte de sincérité, de courage, que c'est obéir à la voix de sa raison, de sa con-science, à celle de Dieu, qui a fait notre âme pour la vérité, et surtout pour la vérité religieuse, source de toute vertu.

# CHANOINES, PRÉTRES INOCCUPÉS.

Objection. — Des prêtres occupés, passe; mais des prêtres inoccupés, comme les chanoines, par exemple, à quoi cela sert-il?

Réponse. — Est-ce que vous voyez des prêtres inoccupés, par hasard? des prêtres sans aucune préoccupation de la grande affaire de leur salut propre et de celui de leurs frères? Si vous en rencontrez quelqu'un, vous pourrez bien dire qu'il est encore prêtre de droit, puisqu'on l'est pour l'éternité, suivant la promesse qu'en a faite le Seigneur lui-même: Juravit Dominus, et non pænitebit eum: Tu es sacerdos in æternum secundum ordinem Melchisedech (Psal. cix, 4); mais qu'il a cessé de l'être de fait; qu'on ne le compte plus dans cette milice sainte dont Jésus-Christ est toujours l'âme, le chef, la vie même. Heureusement, cela doit être bien rare, dans notre France principalement, où la milice sacrée n'a pas moins de valeur, dans l'ordre de la grâce, que la milice ordinaire, dans l'ordre de la nature.

On ne les emploie pas, me direz-vous

C'est possible, mais ils s'emploient. N'eussent-ils pas d'autres titres, ils sont toujours prêtres, c'est-à-dire les ministres de Dieu, les envoyés de Jésus-Christ, ses représentants, son action, ceux à qui il a dit, de cette divine parole qui dure éternellement: Mais allez donc! instruisez toutes les nations! Euntes ergo, docete omnes gentes (Matth. XXVIII, 19).

Comment feraient-ils cela? demandez-

vous; ils ne quittent guère leur demeure. Croyez-vous qu'il y ait besoin d'aller bien loin pour accomplir, non pas totalement, nul ne le peut, mais en partie du moins, cette mission du Seigneur? Il n'y a

pas de population où l'on ne retrouve plus ou moins l'ignorance, les passions, toutes les misères que Jésus a ordonné aux siens d'aller combattre chez tous les peuples. Donc, quand le prêtre, sans bruit et sous les yeux de Dieu seul quelquefois, travaille à corriger tout cela, dans la modeste sphère où il se trouve place, il travaille à l'œuvre du Seigneur, qui se multiplie à l'infini, pour subvenir aux besoins infinis de l'humanité. Ici, il dirige l'œuvre qui a pour but de recueillir l'enfant abandonné à sa naissance; là celle qui se charge d'élever le pauvre orphelin; ailleurs, celle qui visite les malades; ailleurs encore, celle qui prend soin de la vieillesse... Ne me parlez donc point de prêtres inoccupés, car il me semble qu'il ne peut y en avoir de tels.

Vous citez les chanoines.

L'exemple est mal choisi; car tout le monde sait qu'il n'y a pas de chanoine qui ne soit attaché à une église, où doit s'écou-ler sa vie sacerdotale, suivant certaines règles plus ou moins nombreuses, plus ou moins sévères. De là, son nom de chanoine, d'un mot grec qui veut dire règle. Or, l'église est tout à la fois in maison de Dieu et celle des hommes. Le chanoine est donc particulièrement dévoué à la gloire de Dieu et su service de l'humanité. Voilà pourquoi, dès que l'Office est terminé, vous le voyez se rendre, soit au confessionnal, soit chez le pauvre ou le malade, soit dans son cabinet, où il se livrera à la culture des sciences el des arts, dans les intérêts de la religion et de l'humanité. Ajoutons à cela que, dans les églises cathédrales, les chanoines forment ce chapitre vénérable qui, comme le mot même le dit, est, sous la direction de l'évêque, la tête, caput, du clergé diocésain.

Là se trouvent ces vieillards de différents âges, blanchis physiquement ou morale-ment par l'exercice du saint ministère, par la vertu et par la science. Si on les considère dans leurs rapports avec la terre, c'est un sénat de la Rome chrétienne; si, dans burs rapports avec le ciel, c'est cette assemblée de vieillards prosternés, ici-bas, en face du Dieu vivant, en attendant qu'ils le soient éternellement dans l'autre vie: Et viginti quatuor seniores ceciderunt in faciem suam: et adoraverunt viventem in sæcula seculorum. (Apoc. v. 14.)

CHA

Il n'en est pas toujours ainsi, me direz-

vous.

Sans doute; mais pourquoi m'objecter

des abus, quand je ne défends que la chose? Oue n'a-t-on pas dit contre enx? objectezvous encore.

Mais que n'a-t-on pas dit également contre tout ca qu'il y a de plus irréprochable et de plus sacré? Qui a dit cela, d'ailleurs? Des poëtes comme Boileau, c'est-à-dire des mentours par imagination. Qui encore? Des philosophes, comme Voltaire, c'est-à-dire des menteurs par corruption d'esprit et de cœur. Or, de quelle valeur est une tello accusation? C'est bien le cas de le dire encore: Leur réprobation est une recommandation: Istorum reprobatio commendatio est.

#### CHAPELET.

Objections. — Que signifie le chapelet, franchement? — Il n'y a rien de plus monotone. — Contentez-vous, du moins, de le mettre entre les mains des ignorants? Quant à ceux qui savent lire, pourquoi le prendraient-ils, puisqu'ils ont mieux dans leurs livres?

Réponse. - Nous entendons ici, par chapelet, n'est-ce pas? cette fraction du rosaire composée de cinq dizaines de cette prière en l'honneur de la Vierge, communément appelée: Je rous salue, Marie, chacune desquelles est précédée du Notre Père. Ces prières à réciter sont indiquées par autant de grains d'une matière quelconque, rapprochés les uns des autres. En tête est la croix et quatre grains : à savoir, la croix, pour indiquer la récitation du Symbole, et les quatre grains pour faire réciter une fois Notre Père et trois sois Je vous salue, Marie. Cela reconnu, je me hâte d'en venir à vos objections.

Franchement, avez-vous demandé, que

signifie le chapelet?

Franchement, puis-je vous répondre, le chapelet a la signification la plus touchante, la plus haute, la plus salutaire aux yeux de tous, sans exception. Ne le voyez-vous pas à son nom, à sa forme, et surtout à sa vature intime, si je puis m'exprimer de la

Le chapelet est ainsi appelé d'un vieux mot français chapel, lequel vient du mot latin caput, et veut dire ornement de tête. De là son nom latin Corona. Le chapelet est, en effet, comme une couronne de pensées saintes et de pieux sentiments, une véritable couronne de prières, de fleurs spirituelles, par conséquent, que les fidèles qui le récitent sont censés déposer sur la tête de la divine Mère en l'honneur de laquelle il a été institué. Si actuellement nous le considérous dans la main de ceux qui le disent, ne voyez-vous pas que c'est comme une chaîne spirituelle tendue par la puissante Reine des cieux à ses faibles enfants de la terre, afin de les soutenir au-dessus de toutes les misères, de tous les pièzes et de loutes les difficultés de ce

monde, et de les emporter avec elle au séjour du bonheur et de la gloire?

Vous allez me dire, peut-être, sont là des mots et des images. Eh bien! venons au fond même du chapelet, à sa nature intime, comme j'ai déjà dit.

Il est évident, pour qui ne s'arrête pas à la surface des choses, que le chapelet est un livre de prières, un véritable livre, ayant son introduction, ses chapitres, son objet

et son but.

C'est un livre, on l'a dit mille fois avant nous. C'est le livre de ceux qui ne savent pas lire, dit-on communément; et nous ajoutons, nous, que, si c'est le livre de ceux qui ne savent pas lire, ceux qui le savent s'en servent aussi très-avantageusement. C'est un livre véritable, disonsnous; car, qu'est-ce qu'un livre? Une suite de signes éveillant en nous une suite d'idées correspondantes. Or n'est-ce pas là le propre du chapelet? Le livre ordinaire parle à nos yeux, il est vrai, et celui-ci parle à nos doigts; mais cette différence s'arrête à la forme et n'atteint pas le fond. Qui ne sait, d'ailleurs, qu'il y a des livres faits de manière à parler aux doigts, au lieu de parler aux yeux? Tels sont les livres des aveugles. Ceux-ci allongent leurs doigts, et, au tencher, l'idée s'éveille en eux, à peu près comme au regard, dans les autres livres. Et voilà précisément ce qui a lieu quand on dit le chapelet. C'est donc un livre véritable, le livre de l'aveugle aussi, c'està-dire de celui qui a des yeux sans y voir en face d'un livre ordinaire; livre dont se sert avec avantage celui qui sait lire, avonsnous ajouté, soit parce qu'il est dans l'obscurité ou en voyage, soit parce qu'il veut faire acte d'humilité, déclarant, en quelque sorte, ne rien savoir, en présence de celui qui sait tout. Mais n'anticipons point. Cela viendra plus tard. Nous n'avons ici qu'à établir une chose, à savoir que le chapelet est un livre véritable. Oui, le chapelet est un livre, avons-nous dit avec raison, puisqu'il éveille en nous une suite d'idées ; et, de plus, c'est un livre ayant son introducduction, ses chapitres, son objet et son but.

Son introduction, c'est la récitation du

Symbole sur la croix, sur cette croix, signe de notre rédemption, abrégé de la doctrine chrétienne, source inépuisable de toutes les grâces. Son introduction encore, c'est la récitation préliminaire d'une fois Notre Père, et de trois fois Je vous salue, Marie, en l'honneur du mystère de la sainte Trinité, c'està-dire des trois personnes divines, réelle-ment distinctes dans l'unité de leur substance. Remarquez, en cela, la sagesse de l'Eglise. Elle pouvait craindre que les fidèles, en récitant le chapeleten l'honneur de Marie, ne vinssent à perdre de vue que cette divine Mère n'est pour nous que médiatrice auprès de Dieu et non distributrice de ses graces. Aussi a-t-elle bien soin de commencer par leur rappeler que la Divinité seule est la source de toutes les grâces, et que ces grâces ne nous sont données que par les mérites de Jésus-Christ, qui a souffert pour nous sur

CHA

Les chapitres de ce livre, si je puis m'exprimer de la sorte, ce sont les cinq dizaines, précédées chacune de Notre Père et suivies de la doxologie en l'honneur de la Trinité, qui se chante ou se dit ordinairement après les psaumes. Que d'idées grandes, touchantes, instructives. dans ses chapitres! La pa-ternité divine, la fraternité humaine, la haute protection de Marie à tous les moments de notre existence, et principalement à l'heure décisive de notre mort... tout est là. Vous allez me dire peut-être que c'est toujours la même chose. Nous répondrons plus tard à cela. Contentons-nous de dire ici qu'une seule de ces pensées sorties du cœur de Dieu et mise sur nos lèvres par l'Eglise, notre mère, sous une forme toujours la même, vaut mieux que mille sorties du cœur des hommes, et prétencieusementarrangées sous une forme toujours différente. C'est ainsi qu'un seul jour silencieusement et unisormément passé dans la maison du Seigneur vaut mieux que mille sous les tentes des pécheurs, malgré la bruyante variété de leurs joies.

Ce livre a son objet, avons-nous dit aussi Cet objet, c'est la glorification de Marie. Il a également son but; c'est notre sanctification et notre éternel bonheur, au moyen des grâces que nous obtient de Dieu cette divine Mère, vers laquelle ne cesse de s'élever le cri de notre détresse et de notre amour. Quel objet donc, quel but important pour nous! Ali! nous ne saurions le perdre de vue, et nous devons faire tous nos efforts

pour l'atteindre.

Voilà le chapelet, en quelques mots: non pas tel qu'il apparaît aux yeux de l'homme ignorant des choses de la foi; mais tel qu'il est réellement pour celui qui sait le comprendre. Demanderez-vous actuellement ce qu'il signifie?

Il n'y a rieu de plus monotone, avez-vous

Voyons ce reproche que vous avez déjà commencé à nous adresser. En quoi donc le chapelet vous paraît-il monotone? -Parce que c'est toujours la même chose, répondez-Yous. — Admettons; mais, dites-moi, le cri

de la détresse n'est-il pas toujours le même celui de l'amour n'est-il pas également louiours le même? Sous cette forme, l'un et l'aptre ont-ils jamais paru déraisonnables ou fa-tidieux à ceux de la bouche de qui ils sortest à ceux à qui ils s'adressent ou à ceux qui les entendent? Voyez l'enfant, par exemple. Quand, à la vue d'un grand danger, il s'es précipité dans les bras de sa mère, que lu dit-il? « Mère, sauvez-moi! » Rt il ne cess de lui répéter la même chose, jusqu'à œ qu'il soit hien convaincu que le dangern'es plus, ou que du moins il a cessé de le crais-dre. Voyez-le encore témoignant à sa mèn son amour filial. Que lui dit-il? « Mère, que je vous aime l » Et il ne cesse de lui répeter à peu près les mêmes paroles, parce qu'il ne peut puiser ailleurs que dans son com. en pareil cas, et que dans ce cœur il n'y a pas autre chose. Cette répétition d'idés, p vous le demande, peut-elle paraître déa-sonnable ou fastidieuse, en l'un ou l'autre cas? Non. A qui donc paraîtrait-elle and par hasard? Serait-ce à l'enfant? Mais ces tout ce qu'il sait dire en ce moment. Semice à la mère? Mais il ne peut y avoir na de plus touchant pour son cour. Semi-a aux étrangers? Mais non, encore; par qu'ils comprennent que c'est là la vois de la nature. Si quelqu'un en faisait la réflexe, vous seriez peut-être le premier à lui repdre : « Et ne voyez-vous pas que l'enfant » doit ni ne peut dire autre chose ! • Or telkes précisément la double position du Chritis. quand il dit le chapelet. Il fait ententre. tout à la fois, un cri de détresse et d'anor. Un cri de détresse, pour échapper au 446gers qui le menacent, un cri d'amour un cette Mère céleste entre les bris de + quelle il désire se jeter. Il n'est donc pour étonnant que son cri soit toujours le même; et, quand vous me dites que c'est de la m> nolonie, je suis en droit de vous realit aussi : « Mais c'est la voix de la min. 6 la religion qui ne peut qu'approuver et 1riger ce qu'il y a de bien dans la nature, s' pas du mettre autre chose dans son ou et sur ses lèvres. »

Cette répétition d'idées se retrouve (piment, et pour les mêmes raisons, dans 24 litanies, dans les prières d'une éloques profondément passionnée, dans les pauses surtout. Mais aussi quels cris de détros dans ces psaumes! Quel ardent amour! . L Psalmiste se répète, » dit Laharpe, « 241 c'est toujours Dieu qu'il chante, c'est in jours à Dieu ou de Dieu qu'it perle, c. cour ne peut parler à Dieu ou de Dies que vec amour; et qu'est-ce donc qui caratt rise l'amour, si ce n'est le plaisir et le le soin de dire sans cesse la même chose! 🛰 doute, l'amour, en s'adressant au Crèiks'épure, s'ennoblit et s'élève; mess il l' change pas son caractère essentiel ; et c. a.: celui qui aime ne s'occupe uniquemen: 1 de satisfaire et de répandre son ame dence qu'il aime, et d'exprimer ce qu'il sans songer à varier ce qu'il dit: com c'est cela même qui imprime le cachet &

vérité à ses discours et à ses écrits, et qui persuade le mieux la personne aimée; croiton que l'amour de Dieu doive être moins affectueux et moins surabondant?

« On raconte d'un saint que sa prière n'était autre chose qu'une méditation habituelle sur les miséricordes divines, dent il ne sortait que pour prononcer toujours les mêmes paroles : Obonté! o bonté! o bonté infinie!

et il pleurait...

« Voyez dans l'Evangile la Chananéenne suivre obstinément Jésus-Christ, pour en obtenir la guérison de sa fille. Songe-t-elle à varier son discours? Que dit-elle? Rien que ces mots qu'elle va répétant à chaque pas : Jésus, fils de David, ayez pitié de moi : ma fille est tourmentée par le démon. (Matth. xv, 22.) Les disciples eux-mêmes en sont impatientés ( car ils n'avaient pas encore reçu l'Esprit); ils prient leur Maître d'éloigner cette femme importune. Mais le Maître qui ne voulait que montrer aux Juiss un exemple de patience et de foi dans une femme idolâtre, finit par l'exaucer, et donne une leçon à ses disciples, en leur disant qu'il n'a pas encore trouvé tant de foi dans Israël. » Ibid., 28.) Psautier français: Discours préliminaire.

Ajoutons ici que cette répétition des mêmes idées doit paraître moins fastidieuse, ainsi que nous l'avons déjà fait remarquer, à cause de leur excellence. On rapporte que saint Jean, devenu vieux, se faisait néanmoins transporter dans l'assemblée des fidèles, et que là, ne pouvant plus faire de discours, il se contentait de dire : Mes chers enfants, aimez-vous les uns les autres. Comme on lui demandait pourquoi il répétait toujours la même chose: Parce que, répondait-il, c'est le précepte du Seigneur, et que, si on l'observe, cela suffit. Celui qui dit son chapelet peut répondre à peu près la même chose à celui qui lui reprocherait de répéter toujours les mêmes prières. « Ces prières adressées au Seigneur et à sa sainte Mère sont les prières par excellence, peut-il dire également, et, si on les répète bien, cels suffit. » Reconnaissons toutefois que, quelque ex-

13

10

4

211

ψ.

٠,

è.

15:

cellentes que ces prières soient en ellesmêmes, elles n'ont de valeur pour l'homme qu'autant qu'elles sont dites avec attention. et que cette attention ne se soutient pas facilement, surtout quand on les répète bien des fois de suite. Or voici ce qui nous vient slors en aide. Il y a dans le chapelet cinq dizaines, avons-nous dit. Ces dizaines sont toutes les mêmes; mais nous pouvons dire chacune d'elles à une intention différente. Qui ne voit des lors que, les mots restant les mêmes, les idées peuvent varier complétement? Expliquons cela par un exemple. Quoiqu'il nous soit recommandé de ne jamais perdre de vue la sainte Vierge, quand nous disons le chapelet, puisque c'est à elle que cette prière s'adresse d'une manière si éciale, quoiqu'on nous indique, d'une manière générale, les intentions avec lesquelles nous devons le dire, tant dans son ensemble que dans ses parties, nous restons

libres pourtant de ces intentions. Voici donc. je suppose, les intentions que j'aurai en le disant. Par la première dizaine, je demande mon amélioration spirituelle; par la seconde. l'amélioration spirituelle de mes frères; par la troisième, l'extension de la foi; par la quatrième, le soulagement de ceux qui souf-frent; par la cinquième, la délivrance des âmes du purgatoire. Qui ne voit dès lors la plus grande, la plus salutaire variété succé-der à une fatigante uniformité dans la récitation du chapelet?

CHA

Pendant la récitation de la première dizaine, j'ai continuellement sous les yeux. de la manière la plus frappante, les besoins nombreux de mon âme. Je vois ses ignorances, sa faiblesse, ses passions, son peu de vertu, ses chutes honteuses après quelques jours d'efforts et de progrès... J'expose donc tout cela à Dieu, et je demande, avec instance, à ce bon Père des cieux, par l'intercession de Marie, ma mère, toutes les grâces qui me sont nécessaires, pour changer ou pour améliorer du moins ma position.

Pendant la seconde dizaine, sans perdre de vue mes propres besoins, je penserai à ceux de tous les Chrétiens, mes frères; je penserai particulièrement aux besoins de mes parents et de mes amis, qui me sont attachés par des liens plus intimes. Je me sens alors au sein de cette immense famille, composée d'une infinité d'autres, famille dont Dieu lui-même est le père, et dont la sainte Vierge est aussi la mère. J'ai sous les yeux une partie de ses innombrables besoins, son aveuglement, sa faiblesse pour le bien, en même temps que sa puissance pour le mal, si je puis m'exprimer de la sorte. les passions qui la déchirent, et les désordres affreux qui en sont la suite inévitable... J'expose encore à Dieu tout cela, et je lui demande également avec instance, par l'intercession de la sainte Vierge, toutes les grâces nécessaires pour changer ou amélio-rer du moins cet état de choses.

Pendant la troisième dizaine, sans perdre de vue les besoins de la famille chrétienne, je pense aux besoins plus grands encore de tant de peuples déshérités jusqu'ici des bienfaits de la foi. Je me rappelle ce que j'ai lu ou entendu raconter quelquesois de leur incroyable aveuglement et de leur corruption plus grande encore peut-être. Je prie donc le Seigneur, par l'intercession de sa divine Mère, de faire luire ensin sur eux le slambeau de la foi, qui nous a appelés nous-mêmes précédemment des ténèbres de l'intidélité aux lumières de la vérité et de la justice; et je m'associe, en quelque sorte, par la pensée, à ces missionnaires qui sont allés, avec un courage et un zèle véritablement apostoliques, leur annoncer l'Evangile.

Pendant la quatrième dizaine, je passe à un ordre d'idées complétement différent. Je pense à ces infortunés à qui s'adressent ces paroles de Notre-Seigneur Jésus-Christ: Venez à moi, vous tous qui travaillez et qui lles chargés, et je vous soulagerai.(Matth. x1,28.) Donc, en présentant au ciel les besoins de la

terre, j'entends les gémissements, les soupirs, les cris pénétrants de la douleur. Je vois toutes les tortures de l'agonisant. L'affreuse mort elle-même m'apparaît avec son cortége de souffrances indicibles et de terreurs plus grandes encore sans aucun doute : Notre Père, m'écrierai-je d'un cœur profondément pénétré, délivrez-nous du mal !... Sainte Marie, priez pour nous, maintenant et à l'heure de notre mort!

Pendant la cinquième dizaine enfin, je passe encore à un autre ordre d'idées. Elevé de la terre jusqu'au ciel, je redescends à ce lieu de purification où souffrent les Ames qui n'ant point encore entièrement satisfait à la rigoureuse justice de Dieu. J'entends leurs supplications touchantes. Une voix bien connue surtout a frappé mes oreilles : Ayez pitié, ayez pitié de moi, vous du moins qui fûles mes amis, parce que la main du Sei-gneur m'a touché (Jeb xix, 21), s'écrie-t-elle comme Job, l'homme de la douleur. Mon cœur est de plus en plus attendri; et je prie la divine miséricorde, avec une nouvelle ferveur, en considération de celle qui fut conque sans péché, d'abréger autant que possible le temps de ces cruelles épreuves.

Quoique ces intentions soient celles avec lesquelles chacun de nous récite le plus communément son chapelet, on comprend cependant que nous pouvons et que nous devons même les changer à l'occasion : ce qui met encore une nouvelle variété d'idées dans l'uniformité matérielle de cette prière. Ainsi, d'une part, l'uniformité qu'on remarque dans la récitation du chapelet n'est pas aussi réelle qu'elle est apparente; d'une autre part, ce qu'il y a d'uniforme dans cette récitation se conçoit très-bien, et se trouve même basé sur la nature des choses. Vous avez donc tort de dire que rien n'est plus monotone.

Contentez-vous, du moins, de le mettre entre les mains des ignorants, avez-vous dit

Et pourquoi donc le savant ne le pren-drait-il pas aussi, s'il le désire, s'il trouve cela plus commode ou plus avantageux en certaines circonstances, comme nous allons le dire tout à l'heure? Mais n'anticipons point. Nous en sommes à ceux qui n'ont point reçu d'instruction. Nous conviendrons volontiers que c'est pour eux que fut instituée d'shord cette sorte de prière, et que c'est à eux encore que la pratique en est

particulièrement recommandée.

On attribue généralement à saint Dominique l'institution du rosaire, comme nous le disons ailleurs. Mais on croit, généralement aussi, qu'il y avait auparavant quelque chose de semblable dans l'Eglise. Pierre l'Ermite faisait, dit-on, réciter aux croisés une sorte de chapelet. C'était pour eux comme un psautier laïque; c'était comme un refrain propre à exciter et à entretenir en eux l'ardeur tout à la fois religieuse et guerrière dont ils avaient besoin pour mener à honne fin la grande et difficile entreprise à laquelle il les entrainait. On a trouvé dans le tombeau de saint Norbert, mort en 1134, et dans celui

ede sainte Gertrude de Nivelles, décédée en 667, des grains entilés, qui ne pouvaient guère être que des grains de chapelet. Il paraît même certain que cette manière de prier était en usage chez les solitaires de la Palestine, au milieu de leurs travaux manuels principalement. Quoi qu'il en soit de l'origine de cette prière, c'est au besoin qu'il faut l'attribuer. Or, le besoin s'en faisant surtout sentir pour ceux qui ont moins d'instruction que les autres, c'est donc pour eux, avons-nous dit avec raison, qu'elle fut d'abord établie. J'ai sjouté que c'est à eux encore que la pratique en est particulièrement recommandée.

« Mon Dieu! » s'écrie le pauvre petit pâtre, occupé chaque jour à garder son troupeau, « je voudrais bien rester toujours hounête, mais je sens que je le pourrai disfici-lement. — Pourquoi donc, mon fils? lui dit son directeur, le représentant de Dieu à son égard, le seul ami peut-être qu'il ait sur la terre.—Pourquoi, mon père? Mais parce que l'idée me vient toujours, je ne sais d'où, d'aller dérober le bien d'autrui. — C'est le démon qui t'inspire cela, mon enfant. Repousse donc cette mauvaise idée par la prière. — Je prie aussi; mais ma prière est bientôt faite. Si encore je savais lire. Oh! que je regrette de ne pas le savoir. Que ce serait une agréable et utile occupation pour moi pendant ces longs jours où je suis attaché à la garde de mon troupeau. - Eh bien! mon enfant, il faut dire ton chapolet. Tu n'ignores pas que c'est le livre de prières de ceux qui n'en connaissent pas d'autres.»

L'enfant suit le conseil qui lui a été donné. Il est quelque temps à se faire à cette sorte de prière. Mais il finit par y prendre goût, et il y trouve les consolations et la force dont il reconnaissait avoir si grand besoin. « Mon Dieu! » s'écrie aussi l'infortunée

mère de famille, « que la veillée est longue et pénible pendant les soirées d'hiver ! Mon malheureux mari les passe toutes au cabaret, et il me laisse seule avec les pauvres enfants qui crient et n'ont quelquesois rien à manger. J'ai bien envie de l'imiter, et d'aller aussi, de mon côté, chercher des distractions. - Gardez-vous de le faire, lui dit un conseiller religieux: car vos enfants n'ont que vous, et, si vous les abandonnez, ils n'auront plus rien. — Que faire donc? de-mande la mère. — Travailler et prier. — Mais, quand j'ai fini de travailler, j'éteins ma chandelle par économie: et, d'ailleurs, je ne sais pas lire. — Dites votre chapelet: c'est le livre de prières de la pauvre femme au coin de son feu. Si vous savez bien faire cette prière, Notre-Seigneur et sa divine Mère seront alors votre compagnie. Il ne vous restera plus rien sans doute à désirer.» Cette femme suit encore ce conseil, et elle s'en trouve également bien.

« Comment donc voulez-vous que j'aille prier avec les autres Chrétiens, » dit de son côté celui qu'un accidenta privé de la lu-mière du jour? « Je ne puis suivre ni ce que dit le prêtre, ni ce que disent les assistants. 273

Si encore je voyais ce qui se fait. Ce serait pour moi comme un livre en action. Mais non, rien. Oh! qu'on est malheureux de se trouver dans une telle position. Tenez, sa lieu d'aller prier, comme vous me le conseillez, je serais plutôt tenté d'aller me noyer. — Ce serait un bien triste expédient; car, pour vous épargner quelques heures d'ennui et de souffrances, vous vous précipiteriez dans l'abime de tous les maux. — Que faire donc? — Mais prier, » vous dis-je. « Vous ne pouvez plus lire. Prenez votre chapelet : un tel livre se lit avec les doigts. »

L'aveugle le fait; et il trouve là encore un adoucissement à sa grande infortune.

Nous pourrions multiplier nos exemples à l'infini : mais le fond en serait toujours le même. Arrêtons-nous donc là, et concluons que, de même que le chapelet a été institué pour ceux qui en savent le moins, c'est à eux également que l'usage en est encore particulièrement recommandé dans l'Eglise. Est-ce à dire pour cela qu'il soit méprisable, ou qu'il doive être regardé comme un pisaller? Ah! bien au contraire, puisqu'il est une lumière pour l'aveugle, un trésor pour le pauvre, une consolation pour la classe la plus nombreuse et la plus intéressante de l'humanité. En quelle estime ne tenons-nous pas ces méthodes inventées par quelque génie bienfaisant, pour mettre plus compléte-ment en rapport avec leurs semblables ceux qui en étaient séparés, jusqu'à un certain point, par une infirmité grave, comme l'a-veugle ou le sourd-muet? Quoi donc! Voilà une pieuse méthode inventée aussi par un génie bienfaisant, pour mettre plus complé-tement en relation avec Dieu ceux qui n'ont pas, sous ce rapport, les mêmes ressources que les autres dans le développement de leurs facultés intellectuelles, et vous n'en feriezancun cas? et ce serait même pour vous un objet de dérision? Quelle coupable inconséquence!

Quant à ceux qui savent lire, avez-vous ajouté, pourquoi le prendraient-ils, puisqu'ils ont mieux dans leurs livres.

Ils ont mieux dans leurs livres, dites-vous l Vous vous trompez: ils n'ont pas mieux, et ils ne sauraient avoir mieux. Les deux prières qui dominent et reviennent même con. unuellement dans le chapelet, sont le Notre Père, et Je vous salue, Marie. La première s'adresse à Dieu lui-même, et a été composée par Notre-Seigneur Jésus-Christ. La seconde s'adresse à la sainte Vierge, et se trouve composée des paroles de l'ange, sa-luant Marie comme mère de Dieu, et de celles de l'Eglise, nous apprenant à l'invo-quer comme telle. Or, rien que d'après cette courte explication, et sans entrer dans de plus longs détails que ne demande point le sujet que nous traitons, il vous est aisé de voir qu'il n'y a point, et qu'il ne saurait y avoir ailleurs de meilleures prières.

Mais, sans avoir mieux que ces deux prières, ceux qui savent lire en ont d'autres du moins dans leurs livres, et ces autres prières, il leur est bien permis, il leur est même

instamment recommandé de les dire. C'est une nouvelle source de pensées saintes et de pieux sentiments, c'est un nouveau ressort qui frappe l'âme aussi et la fait monter vers les cieux où l'appelle avant tout la voix du Seigneur. Est-ce à dire pour cela qu'ils ne puissent pas prendre quelquesois le chapelet, ni qu'on ne doive le leur recommander? Non, assurément. Et pourquoi ne prendraient-ils pas le chapelet, s'ils le désirent, s'ils sentent que cela va faire un peu de bien à leur âme fatiguée par la lecture? Vous dites vous-même qu'il faut de la variété à nos prières, que c'est le moyen de leur conserver ce feu sacré dont elles ont besoin pour monter vers le ciel. Eh bien le chapelet sera aussi un moyen de leur donner cette variété désirable. Voyez le prêtre, par exemple. Il a passé la plus grande partie de la journée à l'église ou dans son cabinet, occupé à de saintes méditations ou à de pieuses lectures. Il en est tout épuisé. Vers le coucher du soleil, il prend son chapelet, et, soit en se promenant dans son jardin, soit en allant visiter ses malades, il prie avec une émotion dont il croyait lui-même alors son cour incapable.

CHA

Vous savez lire, dites-vons! Pourquoi prendre un chapelet? — Mais c'est pendant la nuit, et je ne puis trouver le sommeil. J'ai essayé de méditer quelque grande vérité: hélas! mon âme est épuisée aussi bien que mon corps. Que faire donc? Ah! de grâce, laissez-moi prendre mon chapelet, et bégayer à Marie la prière accoutumée, comme le plus petit de ses enfants.

Vous savez lire, dites-vous! Pourquoi prendre un chapelet? — Mais ne voyez-vous pas que je suis en voyage; que ma course est longue et fatigante, comme celle, je suppose, du missionnaire au milieu des déserts, courant après le pauvre idolâtre, pour le faire entrer dans le bercail de Jésus-Christ. Je ne puis lire, ni même réfléchir trop sérieusement. La marche, la préoccupation, la crainte, tout contribue à distraire mes yeux et mon esprit. Eh bien i donc, encore, laissezmoi prendre mon chapelet. Marie m'écoutera cependant, car je suis son fils bien-aimé, dans l'union de son divin Fils; et j'ai l'espoir que de son cœur maternel va tomber dans mon cœurépuisé la douce rosée de son amour qui me donnera comme une nouvelle vie.

Vous savez lire, dites-vous! — Sans doute, je sais lire, et c'est précisément, en lisant les saints livres, que j'ai appris que, quand plusieurs se sont réunis au nom de Jésus-Christ, ce bon Maître aime à se trouver au milieu d'eux. Donc, plus l'union des fidèles sera grande, et plus ils pourront compter aussi sur la présence de Jésus-Christ, et par conséquent, sur sa divine assistance. Or, quelle union plus grande que celle qui a lieu par la récitation du chapelet? De ce divin banquet de prières, nul évidemment n'est exclu, ni le pauvre, ni l'ignorant, ni le petit enfant. Tous répètent absolument les mêmes

275

paroles, tous ont à peu près alors les mêmes pensées et les mêmes sentiments.

vous savez lire, dites-vous! — Oui, je sais lire; et c'est précisément en lisant les saintes Ecritures que j'ai appris que l'homme plaît toujours à Dieu par l'humilité, et jamais par l'orgueil. Laissez-moi donc faire acte d'humilité, en récitant avec le pauvre, l'ignorant et le petit enfant, la prière du pauvre, de l'ignorant et du petit enfant. Laissezmoi dire ainsi, en quelque sorte, avec le prophète Jerémie: A, a, a, Seigneur Dieu, vous voyez que je ne sais point parler; car je suis un enfant : « Et dixi : A, a, a, Domine Deus; ecce nescio loqui, quia puer ego sum. » (Jerem. 1, 6.) Je ne puis que bégayer les paroles que vous m'avez vous - même enseignées, ou que l'Eglise m'a répétées de votre part. La prière est devant Dieu comme l'homme qui la lui adresse. Celle qui s'élève est abaissée, mais celle qui s'abaisse est élevée. Elle monte donc au plus haut des cieux. d'où elle fait descendre sur nous les bénédictions les plus abondantes du Sei-

 Parmi les pratiques pieuses autorisées et recommandées par l'Eglise en l'honneur de la très-sainte Vierge, lisons-nous dans l'Ami des samilles, il en est peu dont l'essicacité ait été constatée plus souvent par l'expérience que la récitation du chapelet. Nous pour-rions citerdes faits nombreux; en voici un dont nous osons garantir la certitude :

« Une dame chrétienne avait un mari, honnête homme selon le monde, professant même un certain respect pour la religion, mais ne remplissant jamais aucun devoir religieux. Elle l'avait souvent exhorté à revenir aux pratiques dont elle lui donnait l'exemple; elle l'avait mis en rapport avec des personnes pieuses, espérant que leurs conseils le détermineraient à secouer le joug du respect humain; elle avait tenté, en un mot, tous les moyens que peuvent suggérer la foi, l'amitié, le dévouement: mais il demeurait toujours iuslexible. Sa femme en gémissait amèrement; toutefois, loin de se décourager, elle espérait encore et redoublait d'efforts dans ses prières, convaincue qu'elle obtiendrait enfin la grâce qu'elle sollicitait avec tant de ferveur.

« Un jour que ce désir la préoccupait plus vivement que de coutume, elle eut la pensée de recourir à la puissante intercession de celle que l'on n'invoque jamais en vain, et promit de réciter à cette intention le chapelet chaque jour pendant un mois. Elle tint cette promesse fidèlement, et, comme à la fin du mois devait se célébrer une fête de la très-sainte Vierge, elle ne manqua point d'aller, la veille de cette fête, se confesser, selon sa pieuse habitude. Au retour, son mari l'aborda, le sourire sur les lèvres, et lui demanda d'où elle venait. — Je viens, répondit-elle, d'un lieu où je voudrais bien te conduire toi-même. — Comment donc? — Et oui, je viens de l'église. — Eh bien! est-ce que, moi aussi, je n'y vais pas quelquesois entendre la Messe? — Oui, mais moi j'y vais aussi pour autre chose... tu sais bien! — J'entends... cela, ma chère, est bon pour de petites dévotes comme toi. — Cela, mon ami, est bon aussi pour les hommes, et surtout pour les pères de famille qui ont du cœur et de la foi. — Au fait, tu as raison, je ferai peut-être bien d'imiter ton exemple... qu'en penses-tu?

« Alors l'heureuse épouse se précipitant au cou de son mari, l'embrasse avec ten-dresse et s'écrie : — Oh! quel bonheur, si vraiment tu voulais redevenir Chrétien! mon ami, je ne désire que cela, je l'ai démandé tous les jours à la très-sainte Vierge durant ce mois, en récitant pour toi mon chapelet. Oh! j'ai la confiance que Marie m'a exaucée. Oui, mon enfant, tu as été exaucée, car ce soir même je veux que tu me conduises vers l'homme de Dieu qui te conseille et te dirige si bien. C'est à lui que j'ai résolu de me confesser.

« Une heure après, il était agenouillé au tribunal de la pénitence, et son heureuse épouse pleurait de joie au pied de l'autel de la très-sainte Vierge. »

### CHARITÉ.

Objections. — La charité n'est point une vertu catholique, comme vous le prétendez: elle est le propre de l'humanité. — Que de dureté, au contraire, dans le prêtre luimême!

Réponse. — Qu'entendez-vous donc quand vous dites que la charité n'est point une vertu catholique, mais le propre de l'humanité? Que cette vertu est en germe dans le cœur de tous les hommes en général?

Sans doute, puisque l'homme a été créé à l'image de Dieu, qui est toute charité: Deus charitas est. (I Joan. IV, 16.)

Que ce germe s'est développé en plusieurs, avant la venue de Jésus-Christ?

Il le fallait bien : autrement, nul n'aurait été sauvá.

Prétendez-vous autre chose? voulez-vous

dire que cette belle vertu de charité, qui a changé la face de la terre, est sortie telle qu'elle est des entrailles de l'humanité, et ne doit point son extension et sa force à l'heureuse influence de notre sainte religion? Ce serait aller contre les faits les plus éclatants de l'histoire. Voyez le monde avant l'établissement du christianisme! Les sentiments qu'on trouve partout sont précisément ceux de l'égoïsme, qui ne songe qu'à soi, et de l'ambition, qui cherche l'asservissement des autres, c'est-à-dire les deux plus mortels ennemis de la charité, qui n'est que le dévouement de l'amour. Mais, à peine Jésus-Christ s'est-il immolé sur le Calvaire pour le salut du monde, de son cœur extérieurement percé par la lance d'un soldat, intérieurement par l'amour, sort aussitôt ce beau fleuve de la charité, qui se répand d'a-

bord en Judée, puis dans les pays circonvoisins, puis dans le monde entier, en sorte qu'il n'est aujourd'hui aucune partie de la terre qui n'ait été plus ou moins fécondée par lui. Plus la religion catholique a d'empire sur les cœurs, et plus la charité est grande; plus la religion s'affaiblit, et plus la charité s'affaihlit également. Et que voyonsnous, en effet, dans les cœurs que la religion semble avoir complétement abandonnés, si ce n'est ce même égoïsme, et cette même ambition qui régnaient autrefois par toute la terre? La charité est donc bien évidemment une vertu catholique; et ce n'est que

DES OBJECTIONS POPULAIRES.

par l'influence de notre sainte religion que cette vertu divine devient le propre de l'humanité.

977

« L'an 680 de Rome, » s'écrie ici le R. P. Lecordaire (De la charité de fraternité produite dans l'ame par la doctrine catholique), • sous le consulat de Marcus Térentius Varro Lucullus et de Caius Cassus Varus, au pied da mont Vésuve, et en face de la mer de Naples, deux ou trois cents hommes étaient rassemblés. Ils portaient bien sur eux les traces de notre dignité commune, et cependant il n'était pas besoin de les regarder longtemps pour découvrir aussi dans leur état des marques trop sensibles d'une cruelle dégradation. Au milieu du silence de tous, l'un d'eux se leva et leur adressa ce discours: Chers et misérables compagnons d'infortune, aurons-nous le courage de porter jusqu'an bout les injures du sort qui nous a été fait? L'humanité n'existe pas pour nous; rebuts du monde, saisis dès nos premiers jours par la main de fer de la destinée, nous n'avons servi jusqu'à présent qu'à récréer nos mattres par des spectacles barbares, ou à nourrir par nos travaux leur faste, leur mollesse et leur volupté. Il est vrai, nous avons fui, nous sommes libres, mais cette liberté n'est encore que de la servitude; tout l'empire, toute la terre est contre nous ; nous n'avons pas d'amis, pas de patrie, pas d'asile. Mais avonsnous besoin d'autres amis, d'autre patrie, dautre asile que nous-mêmes? Considérons qui nous sommes, et comptons-nous d'abord. Ne sommes-nous pas le plus grand nombre? Qu'est-ce que nos mattres? Une poignée de patriciens dont nous peuplons les maisons, qui ne respirent que parce que nous n'avons pas le courage de poser la main sur leur poitrine pour les étousser. Et si la chose est comme je le dis, si nous avons la force du plus grand nombre, si c'est l'humanité presque entière qui est esclave d'une horde jouissant de tout et abusant de tout, qui est ce qui nous em-plehe de nous lever, d'étendre nos bras une sois en ce monde, et de demander aux dieux qu'ils décident entre nous et nos oppresseurs? Nous n'avons pas seulement le nombre, vous avons l'intelligence aussi; beaucoup d'entre nous ont enseigné à leurs mattres ou enseignent à leurs enfants les lettres humaines; nous savons ce qu'ils savent, et ce qu'ils savent ils le tiennent de nous; c'est nous qui sommes leurs grammairiens, leurs philosophes, et qui leur avons appris cette éloquence

qu'ils portent au forum, pour y opprimer tout l'univers. Enfin, nous avons plus que le nombre et que l'intelligence, nous avons le droit, car, qui nous a faits esclaves? Qui a décidé que nous n'élions pas leurs égaux? Où est le titre de notre servitude et de leur souveraineté? Si c'est la guerre, faisons la guerre à notre tour; essayons une fois la destinée, et méritons par notre courage qu'elle se prononce pour nous. Ayant dit cela, Spartacus étendit la main vers le ciel et vers la mer, son geste acheva sa parole; la foule qui l'avait écouté se leva, sentant qu'elle avait un capitaine, et huit jours après, quarante mille esclaves rangés en hataille faisaient tourner le dos aux généraux romains, remuaient de fond en comble l'Italie, et se voyaient sur le point, comme Annibal, de regarder en vainqueurs la fumée de Rome.

«Ils furent vaincus pourtant, malgré le nombre et le courage, et Pompée venant mettre le sceau à leur défaite, n'eut qu'à écrire quelques lignes au sénat pour lui apprendre que ces vils esclaves, un moment sa terreur, étaient rentrés dans leur légitime néant.

« Tel était l'état du monde quelques années avant la venue de Jésus-Christ. Une grande portion de l'humanité n'avait ni patrie, ni famille, ni droits; elle était inscrite dans la loi sous la rubrique des choses et non des hommes. On la traitait comme une race d'animaux plus intelligents, plus forts, mais qui n'avaient d'autre distinction que d'être plus aptes à une servitude profitable...

« Voilà l'homme, et quels obstacles la doctrine catholique devait trouver en lui pour l'établissement de la fraternité! Voyons comment elle a fait pour être la plus forte.

« Quand Jésus-Christ avait voulu fonder l'apostolat, il avait prononcé cette parole : Allez et enseignez toutes les nations. (Matth. xxviii, 19.) Il lui en coûta davantage pour fonder la fraternité. Il s'y prit à plusieurs fois,

et posa trois textes fameux.

« Je vous donne, dit-il une fois, je vous donne un commandement nouveau, c'est que vous vous aimiez les uns les autres, comme je vous ai aimés moi-même; le monde connaîtra que vous êtes mes disciples si vous vous aimez les uns les autres. (Joan. XIII, 34, 35.) Remarquez d'abord cette expression : Je vous donne un commandement nouveau. Jésus-Christ no s'en est servi que dans cette occasion, du moins d'une manière aussi expresse. Faites une seconde remarque : la doctrine catholique, apparaissant au monde, ne ditpas comme Spartacus: Levezzvous, armez-vous, revendiquez vos droits; elle dit avec calme et simplicité: Aimez-vous les uns les autres; s'il y en a un parmi vous qui se plaigne de n'être pas aimé, qu'il aime le premier; l'amour produit l'amour. Quand deux s'aimeront, et qu'on aura vu la joie de leur cœur, un troi-sième viendra qui désirera être aimé aussi en donnant son amour; ensuite un quatrième. Ce qui vous manque, ce n'est pas un droit, c'est une vertu. Or aucune loi ne peut donner une vertu, aucune victoire ne peut vous la créer. Spartacus aurait vaincu, que le

mondo eût été le lendemain ce qu'il était la veille; les esclaves seraient devenus maîtres, les maîtres esclaves, et encore tous les victorieux, enivrés des dépouilles de Rome, se seraient égorgés les uns les autres au nom de la fraternité. Une vertu ne naît pas sur le champ de bataille; l'âme est la seule terre où Dieu la sème et la récolte. Que faites-vous lorsqu'une plante nécessaire ou désirable manque à votre industrie? Vous la cherchez au loin, sous le soleil qui la mûrit; vous la semez et la cultivez avec d'autant plus de soin que le sol à qui vous la confiez n'est pas le sol natal. La génération de la vertu ne diffère pas de celle-là; elle n'en diffère que parce qu'il est inutile d'aller si loin; le royaume de Dieu est au dedans de vous; la terre c'est votre âme, et la semence, vous venez de la recevoir, elle est dans ces mots: Aimez-vous les uns les autres.

« Elle est aussi dans cette seconde parole : Si quelqu'un d'entre vous veut être le premier, qu'il soit le dernier, et : Qui veut être le plus grand, qu'il soit votre serviteur, à l'exemple du Fils de l'homme, qui n'est pas venu pour être servi, mais pour servir. (Matth. xx, 26, 27, 28.) Vous vous plaignez d'être esclaves, vous ne savez pas ce que vous dites : on est esclave quand on sert malgré soi; servez de votre propre gré, l'esclavage sera détruit. On vous a dit que le plus grand malheur et la plus grande honte c'était la servitude, et moi je vous dis : Faites de la servitude un acte d'amour; ce qui était ignominie deviendra gloire, ce qui était esclavage deviendra dévouement, ce qui était la dernière chose deviendra la première, ce qui était le comble de l'infortune deviendra de l'extase. Ne savez-vous pas qu'il n'y a rien de plus doux que d'aimer? Et quand on aime on se donne, quand on se donne on sert, et quand on sert par amour on est heureux. Servez donc en aimant, que vous manquera-t-il? Il est vrai que l'ordre a été interverti, parce que c'est l'amour qui précède le service, et qu'ici le service a précédé l'amour : mais que nous importe? Rétablissez l'ordre en aimant; pourvu que le service et l'amour soient ensemble, le mystère de la béatitude est accompli. Vous donc, o vous tous, mes frères, les esclaves, faites une sainto république d'amour; aimez-vous les uns les autres, et aimez vos maîtres dans l'amour commun que vous vous porterez; vous finirez par les désarmer, par leur persuader de vous aimer aussi et de s'aimer entre eux. Rien n'est contagieux comme la vertu arrivée à l'état d'amour. Vos maîtres vous tenaient pour des ennemis, ils avaient encore plus de peur que de haine à votre égard; quand ils verront que vous les aimez et que vous les servez librement, leurs yeux s'ouvriront, votre liberté naîtra d'ellenième comme un fruit naît de son arbre et tombe de soi quand il est mûr.

« Reste une troisième parole, nécessaire encore à l'œuvre de la fraternité : Bienheureux les pauvres en esprit, parce que leroyaume du ciel est à eux. (Matth. v, 3.) Vous vous plaignez de l'insensibilité du riche, ne faites

pas comme lui; aimez la pauvreté, et donnez du peu que vous avez à ceux qui ont encore moins. Ne dites pas que vous ne pouvez vous priver de votre part si d'autres n'en font autant; donnez d'abord la vôtre, d'autres donneront aussi la leur; votre part vous sera rendue au centuple, et l'esprit de pauvreté, saus lois, sans violence, sans dissoudre la société dans un partage toujours à refaire et toujours impuissant, détruira l'inimitié du pauvre et du riche, fera de celui-ci un éco-nome et de celui-là un protégé de la Providence.

« Sans doute, toute cette doctrine est aussi simple que profonde; cependant personne ne l'avait trouvée. La doctrine conçue et publiée n'est que peu de chose encore; il faut qu'elle arrive à l'efficacité par elle-même sans le secours d'aucune victoire et d'aucune législation. Il faut qu'elle soit acceptée librement, pratiquée librement, et cels contrairement à tous les instincts de l'humanité. On disait à l'homme d'aimer l'homme, lui qui ne l'aimait pas; on lui disait de servir, lui qui n'aime qu'à être servi; on lui disait de donner son hien, lui qui avait horreur de se dépouiller. Evidenment la sin et les moyens n'avaient aucune proportion. Et pourtant que n'a pas été le succès? Je tourne quelques pages da l'Evangile, et je lis : La multitude des croyants n'avait qu'un cœur et qu'une dme; nul d'entre eux n'appelait sien ce qu'il possédail, mais tout leur était commun. On ne voyait point d'indigents parmi eux. Quiconque avait des champs et des maisons les vendait et en apportait le prix, qu'il mettait aux pieds des apôtres, et l'on en faisait la distribution d chacun selon ses besoins. (Act. 1v, 32 seq.) La république chrétienne était formée; république nouvelle, inconnue, où tout le monde n'avait qu'un nom, celui de frère.

« Mais cette république ne devait pas être bornée à un coin du monde, et y demeurer comme une secte heureuse donnant de loin aux hommes l'exemple de la fraternité. La terre était mise devant elle comme la seule limite de sa réalisation; elle était appelée à provoquer et à établir partout le partage réciproque du cœur, du travail et des biens. Elle avait besoin pour cette grande œuvre, d'un sacerdoce fondé lui-même sur le principe de la fraternité ; elle le créa. Elle destina aux fonctions du gouvernement et de la parole, non les princes et les savants, mais cenx des frères, quelle que fût leur naissance, en qui la charité brillait davantage; elle choisit l'enfant du pâtre et le fils de l'esclave, elle mit sur leur tête la couronne du prêtre, la mitre de l'évêque, la tiare du pontife, et dit tout haut aux princes de ce monde : Voilà aux genoux de qui vous viendrez chercher la lumière et la bénédiction. Vous, Césars, vous dépouillerez votre orgueil un jour, vous vous abaisserez devant le fils de votre serviteur caché autrefois dans les basses-fosses de votre palais; c'est à lui que vous confesserez vos fautes, c'est lui qui étendra la main sur vous et qui vous dira : Au nom de Dieu. César, les péchés le sont remis, va et ne fuis

plus ce que tu as fait. Le résultat était facile à prévoir. Dès que le pauvre et le petit étaient élevés par le mérite même de l'humilité au trône de la parole et au tribunal de la conscience, la nature humaine prenait une dignité tirée de son fonds et d'une vertu possible à tous; ce n'était plus la naissance et la guerre, le hasard et l'habileté, sources diverses d'exclusion et d'oppression; ce n'était plus l'égoïsme, mais la charité qui tenait le sceptre des destinées de l'humanité. L'esclavage perdait toute signification, et cela sans luttes entre les maîtres et les esclaves, sans révolution précipitée et sanglante, par le seul cours des choses. Comme les fers d'un prisonnier s'usent avec le temps et par le frottement, et que le geôlier n'a plus besoin de les détacher quand l'heure légale de la liberté est venue; ainsi la religion n'eut pas même besoin de secouer les fers de l'esclave pour les faire tomber, ils étaient usés par le temps et par le frottement de la doctrine.

\* Mais l'esclavage à détruire n'était pas toute l'œuvre de la fraternité, il fallait encore pourvoir au service des misères humaines. La doctrine casholique créa pour elle le service gratuit, c'est-à-dire un service de dévouement, sans autre récompense que le siriet nécessaire de l'être dévoué. Ce service entrainait nécessairement la chasteté absolue; il substituait à la famille le genre humain tout entier. Je n'en ferai pas l'histoire; qui ne la connaît? Qui ne sait avec quelle ingénieuse fécondité la doctrine catholique a pourvu de pères et de mères tous les malheureux? Epiant dans chaque siècle la misère qui lui était propre, elle lui a substitué chaque fois des serviteurs nouveaux. Elle a fait la sœur de Charité aussi facilement qu'elle avait fait le chevalier de Malte, le frère des Ecoles chrétiennes aussi bien que le frère de la Merci, l'ami du fou comme l'ami du lépreux. Chaque jour encore vous avez sous les yeux l'exemple de ces créations, où la puissance de la charité prend corps à corps la puissance de la misère, et ne lui permet pas de toucher le point le plus obscur de l'humanité sans y porter la main après la sienne; ainsi s'est établi le règne de la fraternité parmi les hommes, œuvre incroya-ble, même à qui la voit, et dont il faut que je vous demande l'explication.

d'un si étrange phénomène, après tant d'autres que nous avons déjà vus. Pourquoi et comment la doctrine catholique a-t-elle été seule efficace pour abolir la servitude, pour transformer le cœur du riche et celui du pauvre, pour organiser ce service volontaire et gratuit qui couvre encore l'Europe, malgré la conspiration de tant d'hommes qui s'efforcent de l'anéantir? Je vous demande comment cela s'est fait, comment il se fait que la doctrine catholique soit la seule qui produise la fraternité, la seule, et toujours la seule, les autres ne faisant que détruire, cu, si elles conservent quelque chose de la force qu'elles ont reçue primitivement de la

doctrine catholique, ne faisant qu'altérer son ouvrage et ses dons?...

« Depuis que la raison humaine, sous diverses couleurs, a combattu et affaibli la doctrine catholique dans le monde, quel chemin y a fait la fraternité? Son nom est dans toutes les bouches, il fait le fonds des systèmes et des désirs; on n'entend parler que d'esprit d'association et de communauté, on se tend la main de partout : et cependant un gémissement sourd, une plainte unanime dénonce à toute la terre le refroidissement des cœurs. Que j'écoute l'homme qui porte le faix du service militaire, le magistrat appliqué aux fonctions de la justice, le professeur démêlant dans l'âme du jeune homme le secret de ses penchants, l'homme politique étudiant d'après les grands ressorts du monde; que j'écoute enfin la voix de la société, par tous les pores d'où elle s'échappe, je n'entends qu'un mot tomber dans mon oreille : l'égoïsme. Le froid et le vide se font dans l'humanité. On sent jusque dans les ardeurs politiques un souffle morne, une respiration fatiguée, qui annonce au dehors la misère du dedans. Ainsi, quand le soleil décline vers l'horizon, la séve de la nature s'arrête et se glace; elle attendrait la mort, si elle n'espérait toujours la résurrection.

« La résurrection viendra, Chrétiens, et elle viendra par nous. Puisque le monde veut de la fraternité, puisqu'il est obligé d'en vouloir, et que, tous les jours, il s'ingénie à en faire, voilà le terrain commun où nous nous rencontrons avec lui. Profitons-en. Entre lui et nous, c'est à qui répandra le plus d'amour véritable, à qui donnera le plus en recevant moins. Personne, dans ce conflit, ne pourra nous incriminer. Jetons-nous-y à cœur rempli; nous avons tant recu d'amour qu'il nous en coûte peud'en rendre. Gagnons nos frères à force de bienfaits, et puisque de moment en moment le froid augmente dans le monde, que de moment en moment la chaleur augmente en nous pour passer jusqu'à lui; afin que ce Lazare étant au tombeau, s'il devait y descendre, nous eussions assez de vie nour lui et pour nous, assez de larmes pour le pleurer, assez de puissance pour jeter ce grand eri: Lasare, quoique mort, entends la voix qui ressuscite, et sors du tombeau. »

C'est la pensée, en style plus simple mais plus apostolique, de Monseigneur l'archevêque de Tours, dans la Lettre pastorale où il convoque pour la première fois, à une retraite ecclésiastique, les prêtres de son diovèse:

«Le monde, » dit-il, « appartiendra à celui qui l'aimera le plus. Les armes dont nous devons nous servir pour ce grand et noble combat ne peuvent être qu'une foi profonde, la prière assidue, la confiance dans les promesses divines, la patience qui ne se lasse jamais, le zèle persévérant, la sainteté de la vie, la mansuétude et la charité de l'Evangile.

« Nous disons surtout la sainteté de la

vie, jointe à une charité sans bornes. Oui, soyons saints : l'âme du prêtre, selon l'expression d'un saint Père, doit être pure comme le rayon du soleil. Que l'œil le moins indulgent ne puisse découvrir des taches dans la vie de l'homme qui traite les choses de Dieu. Il n'y a pas d'argument p'us fort, de prédication plus puissante pour porter la conviction dans l'esprit des peuples: ils sont persuadés que la sainteté de l'apôtre et la vérité de la doctrine sont inséparables.

CHA

« La charité ne se sépare pas non plus de la saintelé, dont elle est la manifestation la plus sensible. Jésus-Christ fut toujours bon et compatissant pour les âmes; il les aimait d'un amour infini, il les attirait à lui par les liens d'une dilection éternelle (9). Quelle douceur, quelle indulgence pour les pécheurs! C'est pour eux qu'il semblait réserver ses affectueuses préférences. Quelle sévère leçon il donna aux disciples, encore étrangers à son esprit, quand ils voulurent faire descendre le feu du ciel sur ceux qui

se montraient indociles à leur parole!

« Voilà le modèle que nous devons suivre.
Eloignons toujours la violence de nos actes
et l'amertume de nos lèvres. Nous ne
reconnaissons d'autre ennemi que l'erreur; ceux qui y sont engagés, nous les
plaignons, mais nous les aimons. S'ils ont
le malheur de ne pas croire, nous cherchons
à les éclairer, mais nous les aimons sincèrement. S'ils sont séparés de l'Eglise, nous
nous efforçons de les instruire, mais nous
les aimons avec tendresse. S'ils sont endurcis dans le péché, nous courons après eux
comme le bon pasteur, nous chargeons sur
nos épaules la brebis égarée pour la remettre dans le bercail. S'ils nous injurient, nous

leur faisons du bien; s'ils nous persécules, nous prions pour eux; s'ils nous tuent, le dernier mouvement de notre cœur est escore un acte d'amour, qui appelle le parde et la bénédiction de Dieu sur leurs têtes.

Cessez donc de répéter : « Que de durendans le prêtre lui-même! » Car ce seul contredire non-seulement l'histoire de l'Eglise et du monde, mais l'essence même des

choses.

Il y a sans doute en lui de la fermelé. « même une grande fermeté : car en lui et la vérité, qui est inébranlable comme la Divinité; mais il n'y a ni ne saurait y avon de la dureté, car, s'il y avait de la dureté. A n'y aurait plus de charité, et, s'il n'y arm plus de charité, il ne serait plus le représetant de Dieu, le ministre de Jésus-Christ. ne serait plus prêtre, il ne serait pas même Chrétien, comme on doit le voir d'après tout ce que nous venons de dire. Si vous lui or mandiez, par hasard, la transgression de ses devoirs, il vous refuserait indubitablemen. quelque légère que fût cette transgression. et quelques résultats qu'on pûts'en promette. Il ne céderait alors ni aux sollicitations : aux menaces. Vous appellerez cela pesiêtre de la dureté. Brreur! c'est de la ferme té, vous ai-je dit déjà; ou plutôt c'est de à charité, puisque c'est de l'amour pour Dia. pour son âme, pour ses frères, à qui il 14 veut pas donner l'exemple de la désolé: sance à la loi du Seigneur. Demander la toute autre chose: son temps, par exemple. son pain, sa vie, il vous accordera tout c'i. si vous en avez réellement hesoin, parqu'il est le représentant du bon pasten. qui donne tout, sa vie même, pour ses let bis, parce qu'il est lui-même ce bon [#

## CHASTETÉ.

Objection. — La chasteté n'est point une vertu; c'est une lutte contre la nature. Ce serait, tout au plus, une vertu impraticable.

Réponse. — La chasteté n'est point une

vertu, avez-vous dit.

Pourquoi donc ne la voyons-nous jamais pratiquer, ne l'entendons-nous jamais nommer seulement, sans nous sentir intérieurement pénétrés de je ne sais quels sentiments de respect, d'admiration et d'amour?

C'est l'éducation religieuse qui fait cela,

répondez-vous.

Oui, c'est l'éducation religieuse qui déveioppe en nous cette belle semence; mais, si elle n'y était point, l'éducation ne la ferait point croître.

La chasteté n'est point une vertu!

Pourquoi donc tout homme qui n'est point dépravé ne peut-il rien faire, rien dire, rien penser contre elle sans rougir? Pourquoi donc ne peut-elle être attaquée, en chose grave principalement, sans détruire ou du moins sans affaiblir considérablement toutes nos facultés intellectuelles, morales et physiques, sans conduire, tôt ou tard, à une rene inévitable les individus, les familles quelquefois les peuples eux-mêmes.

C'est une lutte contre la nature, objectes

vous.

Oui, contre la nature dépravée, abjets, pour faire triompher ce qu'il y a de par de noble en nous, pour nous élever vers le ciel, et nous rapprocher de la Divinité elemême. Et c'est précisément en cela que la chasteté est une vertu. La vertu; cet « courage, et le mot même le dit. Mais « courage ne se manifeste que par la lutte, et il ne peut y avoir de lutte sainte en nout que celle qui, comme je viens de le dire, lieu contre la nature mauvaise, pour fait triompher la bonne.

Ecoutons ce que dit, à ce sujet, le Rése rend Père Lacordaire, dans une de ses con férences. (De la chasteté produite dans les

par la doctrine catholique.)

« N'avez-vous jamais rencontré, » s'écritt-il, « de ces hommes qui, à la fleur de l'act

(9) In charitate perpetua dilexi te; ideo attraxi te miserans. (Jerem. xxx1, 3)

i peine honorés des signes de la virilité, portent déjà les flétrissures du temps; qui, légénérés avant d'avoir atteint la naissance ntale de l'être, le front chargé de rides précoces, les yeux vagues et caves, les lèvres impuissantes à peindre la bonté, traînent, sous un soleil tout jeune, une existence caluque? Qui a fait ces cadavres? qui a tou-:hé cet enfant? qui lui a ôté la fraicheur de es années? qui a mis sur sa face des siècles ionieux? N'est-ce pas le sens ennemi de la ne deshommes? Victime de sa dépravation, e malheureux a vécu solitaire, il n'a aspiré lu'à des secousses égoïstes, qu'à ces effroyailes pulsations que l'homme et le ciel se dénorment pour ne pas voir, et le voilà l'il s'en ra, pris du vin de la mort, et d'un pied méirisé, porter son corps au tombeau où ses rices dormiront avec lui et déshonoreront a cendre jusqu'au dernier des jours

«Ahl si ce n'est pas là un sens dépravé, quel nom lui donner? Un nom plus dur enore, car j'ajoute que c'est un sens abject. l'est un sens abject, parce qu'il tue le cœur, arce qu'il substitue l'émotion du sang à 'émotion de l'âme. J'ai déjà vu dans ma vie pien des jeunes gens; et, je vous le déclare, en ai jamais rencontré de tendresse de cœur dans un jeune homme débauché; je n'ai jamais rencontré d'ames aimantes que les ames qui ignoraient le mal ou qui luttaient contre lui. Une fois, en effet, qu'on s'habitue aux émotions violentes, comment voulez-vous que le cœur, une plante si délicate, qui se nourrit de gouttes de rosée tombant ca et la du ciel pour lui, qui s'éhranle par de lé-ers souffles, qui est heureux pour des jours er le souvenir d'une parole qui a été dite, d'un exard qui a été jeté, d'un encouragement que a bouche d'une mère ou la main d'un ami a lonné: le cœur, dont le battement est si calme lans la vraie nature, presque insensible, à ause de sa sensibilité même, et de peur lu'il n'eût été brisé par une seule goutte d'anour, si Dieu l'avait fait moins profond; mment voulez-vous, dis-je, que le cœur ppose ses douces et frêles jouissances aux nuissances grossières et exagérées du sens léprayé? L'un est égoïste, l'autre généreux; un vit de soi, l'autre hors de soi : entre ces leux tendances, l'une doit prévaloir. Si le ens dépravé l'emporte, le cœur se flétrit ku à peu, il ne sent plus la force des joies imples; il ne va plus vers autrui; il finit arne plus battre que pourdonner son cours ig sang, et marquer les heures de ce temps ouleux dont la débauche précipite la fuite. leis quoi de plus abject que de tuer le cœur l'un homme? Que reste-t-il de l'homme justed son coour ne vit plus? Pourtant, le e seus dépravé fait davantage encore : auan vice, comme aucune vertu n'arrête ses Meisà l'hommeseul; l'un et l'autre ont dans la société le contre-coup de leur action. Et, sous ce rapport, le sens dépravé est l'oppression et la ruine du monde...

Ablen quittant cette assemblée, cher-thez une de ces rues où la misère s'abrite, Yous n'aurez pas à chercher bien loin. Mon-

tez ces tristes rampes; vons voici devant un grand spectacle. Ces visages flétris si jeunes, ils ont été beaux ; ces membres qui n'inspirent plus que la sensation de l'horreur, ils ont été vivants; ces êtres déshonorés, ils avaient des frères et des sœurs. Ils n'en ont plus, ils n'ont plus rien; pas même des re-mords. Qui les a dépouillés, meurtris, livrés à la misère, à l'opprobre, à l'ignorance même de leur malheur? Qui! Vous le savez bien. Lâche autant qu'égoïste, le sens dépravé ne s'attaque pas à l'homme dans sa force, mais dans sa faiblesse; il n'ira pas tenter l'homme qui peut le regarder en face; il va bassement, comme le ver de terre, se glisser au sein des fleurs que le printemps vient d'ouvrir et qui n'ont qu'un jour. Il va solliciter ce qui ne peut pas se défendre; il se présente à un être faible et trop facile à séduire, parce qu'il a autrefois séduit le premier, il se présente à lui sous les dehors d'un cœur touché. L'hypocrite ose mettre la main sur cette région de l'âme, il cache la débauche et la trahison sous le geste de l'amour et de la fidélité; puis, l'heure passée, après qu'il a détruit ce qui ne se réédifie jamais, il abandonne, ils'en va, déserteur du mal qu'il a fait, se consoler du dégoût qu'il éprouve par un dégoût qui n'est encore qu'à venir. Quelle oppression y aura-t-il dans le monde, si ce n'est pas là de l'oppression, et quelles ruines, si ce que je vais dire ne

compte pas pour des ruines?

« Quand vous regardez dans l'histoire de notre pays et que vous y voyez tous ces noms illustres qui en étaient la couronne. couronne de baron, couronne de comte, couronne de marquis, couronne de duc, toutes ces vieilles couronnes qui formaient la couronne totale du pays, et qu'ensuite, regardant ces races dans le présent, vous en trou-vez qui plient sous le fardeau de leur antiquité, enfants dont l'épée maniée par leurs pères avait étendu les frontières de la latrie et de la vérité, et qui ne peuvent plus rien ni pour l'une ni pour l'autre, il ne vous est pas difficile d'en connaître la cause. Le vice a passé dans ces races et en a rongé les fibres vives. Il n'épargne pas même les nations. Un temps vient (et pour quel peuple n'est-il pas venu tôt ou tard) où l'histoire civilisée succède à l'histoire héroïque; les caractères tombent, les corps diminuent, la force physique et morale s'en va d'un même pas, et l'on entend de loin le bruit du barbare qui s'approche et qui regarde si l'houre est venue d'enlever du monde ce vieillard de peuple. Quand cette heure a sonné, quand un pays se sent trembler devant la déstinée. qui a passé sur lui, quel souffle a tari sa vie? Toujours le même; la mort n'a jamais qu'un grand complice. Ce peuple s'est abatardi dans les homicides joies de la volupté; il a versé son sang goutte à goutte, et non plus par flots, sur le champ fécond du dévouement; or, il y a du sang versé de la sorte une vengeance inévitable, celle que subissent dans la servitude et la ruine toutes les nations finies.

« Pardonnez-moi, si je ne suis pas ma pensée; qu'importe? Mais je vois bien des jeunes gens ici; qu'ils songent donc, chaque fois que le tentateur s'attaque à eux, que c'est l'ennemi de la vie, de la beauté, de la bonté, de la force, de la gloire, que c'est l'ennemi universel et naturel. Eh! si un Tartare venait frapper à votre porte et vous demander une trahison contre la France, quelle ne serait pas votre horreur? Pourtant le sens dépravé ne fait pas autre chose, le sang qu'il vous demande, ne fût-il pas celui de l'éternité, serait encore le sang de la patrie et de l'avenir...»

CHA

Mais, dites-vous, la chasteté serait, tout au plus, une vertu impraticable.

Non, car Dieu la demande à ses enfants, et ce père, souverainement sage et bon, ne saurait demander l'impossible.

Non, car c'est une vertu, comme nous venons de le démontrer. Or, qui dit vertu, dit lutte, et, par conséquent, possibilité du triomphe.

Ce serait une vertu impraticable? dites-

A l'humanité, oui peut-être, et encore reconnaissons-nous en nous-mêmes, comme dans les autres, qu'une volonté énergique triomphe toujours de la violence de la chair, quelque grande qu'elle soit. Mais admettons, si on veut, que la chasteté soit réellement impraticable à l'humanité, elle ne l'est pas certainement à la religion, qui a produit et produitencore chaque jour tant d'âmes chastes, dans tous les pays, à tous les âges, dans toutes les conditions. Qui ne le sait? qui ne le voit de ses propres yeux?

Elle a d'abord ses prêtres. « Et, remarquez-le, » s'écrie encore ici l'éloquent orateur que nous citions tout à l'heure, « ce ne sont pas des vieillards, réduits par les glaces de l'âge à l'impuissance du mal, que la doctrine catholique choisit pour ses prêtres; non, ce sont des jeunes gens, c'est l'homme dans la séve et la fleur de la vie; c'est saint Jean couché sur la poitrine de son Maître; c'est saint Paul courant vers Damas à bride abattue; c'est saint Antoine emportant tout son printemps au désert de Kolsim. Voilà le prêtre catholique, selon la règle générale. L'Eglise prend par les cheveux la jeunesse toute vive, dévouée par son cœur, séduite par son imagination; elle la purifie dans la prière et l'abstinence, l'élève par la méditation, l'assouplit par l'obéissance, la transfigure par l'humilité, et, le jour venu, elle la jette par terre dans ses basiliques: elle verse sur elle une parole et une goutte d'huile : la voilà chaste! Ils iront, ces jeunes gens, ils iront par toute la terre, sous la garde de leur vertu; ils pénétreront dans le sanctuaire des sanctuaires, celui des âmes; ils écouteront des contidences terribles; ils verront tout; ils sauront tout; mille tempêtes passeront sur leur cœur. Ce cœur restera de feu par la charité, de granit par la chasteté. C'est à ce signe toujours que les peuples reconnaîtront le prêtre. Le prêtre pourra être avare, orgueilleux, pharisien, son caractère souffrira sans doute

de ces vices honteux, mais néanmoins, tant que le signe de la chasteté restera sur son front, Dieu et les hommes lui pardonneront heaucoup: ce que ces derniers ne lui pardonneront jamais, ce sera une faute, quelquefois l'ombre d'une faute de fragilité, tant, aux yeux de tous, le sacerdoce et la chastelé seront une seule et même dignité, une seule et même expression du Dieu qui a sauvé le monde sur la croix.

« Grace à Dieu, le sacerdoce catholique a subi cette épreuve; il la subit depuis bientôt vingt siècles. Ses ennemis l'ont regardé sans cesse dans le présent et dans l'histoire, ils ont signalé des scandales partiels; mais le corps entier est demeuré sauf. La foi des générations attentives ne s'y méprend pas: elle croit à une vertu qu'elle a trop éprou-vée, elle amène à nos pieds des ensants de seize ans, des cœurs de seize ans, des aveux de seize ans, elle les amène à la face de l'u-nivers et à l'étonnement de l'impie; elle y amène la mère avec la fille; les chagrins précoces avec les chagrins vieillis, ce que l'oreille de l'époux n'entend pas, ce que l'oreille du frère ne sait pas, ce que l'oreille d'un ami n'a jamais soupçouné. L'humanité proclame par cette confiance miraculeuse la sainteté du sacerdoce catholique, et la sureur de ses ennemis viendra se briser toujours contra cette arche qu'il porte avec lui. Ils la poursuivront, comme l'armée de Pharaon, jusque dans les eaux profondes, mais le mur, le cristal de la chasteté, s'élèvera toujours entre eux et nous: ils maudiront ce fruit divin qui naît en nous et nous protége; ils le maudiront vainement, parce que la malédiction qui tombe sur la vertu est comme celle qui tombait sur la croix de Jésus-Christ l'avant-veille de la résurrection.

« La doctrine catholique a fait un sacerdoce chaste. Ce n'était pas encore sa plus
grande merveille. Après tout, le prêtre est
choisi, il est préparé et consacré; mais le
cœur le moins prêt et le moins préservé, le
cœur de la femme, la doctrine catholique le
purifiera aussi. Elle créera de saintes générations de Chrétiennes, vivant libres au milieu du monde, confiées à elles-mêmes, gardiennes avec leurs mœurs des mœurs générales, prenant dans la société un empire
nouveau, et faisant naître du respect un
amour que l'antiquité n'avait pas connu.

vous, jeunes gens, vous le fruit dernier et le plus divin de la chasteté. Car, moins que la femme encore, vous êtes gardés par la nature et la société; une liberté aussi grande que vos désirs vous a été laissée. Vous pouvez tout contre vous-mêmes, et tout avec une longue impunité. Pour tant la croix vous a touchés aussi; la Vierge sans tache est apparue à votre cœur enivré de vie; tous deux ont appris à beaucoup d'entre vons le supplice heureux de la continence, et la religion s'est entourée de vous comme d'une illustre pépinière, comme d'une jeune garde d'honneur, qui la défend mieux que la poitrine de ses martyrs et l'épée de ses

docteurs. Tous, vous n'avez pas atteint dès le premier jour de Dieu dans votre âme cette spiendeur virginale; beaucoup en avaient perdu la robe primitive; déchus du saint baptême, ils avaient passé sous la verge des passions: la jeunesse leur a rendu ce que l'enfance leur avait ôté. D'autres lattent encore contre le poison mêlé à leurs veines; ils lèvent vers Dieu des désirs suppliants; ils apprennent dans le combat même, es connaissant mieux l'infirmité de la nature, à discerner dans la vertu le doigt qui seul guérit et seul fait renaître.

« Ainsi, sacerdoce chaste, femmes chasles, jeunesse chaste, tel est l'ouvrage de la doctrine catholique, au milieu d'un monde qui n'a pas cessé sans doute d'être corrompu, mais qui, même dans la partie révoltée contre le joug de la saintete, en reçoit encore l'influence, et ne permet à aucun homme sensé de confondre l'état général de la société chrétienne, sous ce rapport, avec les mœurs de la société païenne.»

CHO

Et l'enfance, est-ce que la doctrine catholique ne la conserve pas chaste également? Tendre fleur qui ne s'est point encore épanouie aux premiers rayons de la vie, la retigion l'entoure avec une sollicitude particulière, et en écarte soigneusement le ver rongeur dont le seul attouchement lui ferait perdre à jamais sa beauté, si ce n'est même l'existence.

## CHOLÉRA, GRÊLE, INONDATIONS, ETC.

Objections. — Ce n'est pas Dieu qui fait ca, il est trop bon. — Ce sont les prêtres. lis en savent tant, et ils ont le bras si long. — On en a pris quelques-uns sur le fait. — Il fast bien que cela soit, ear on le dit partout.

Réponse. — Il n'y a pas de siècle qui n'ait ses fléaux. La plupart du temps, ce sont les mêmes qui se renouvellent dans des circonstances parfaitement identiques, mais quelquefois aussi, ils apparaissent, à mos regards effrayés, sous un aspect précédemment inconnu, s'ils ne le sont eux-mêmes complétement.

Si je ne me trompe, nous en avons vu trois principaux, pour notre part, depuis moins de trente ans : le choléra, la grêle, les inondations.

Le choléra commence à s'acclimater, comme on dit, parmi nous. D'une part donc, il est moius violent, et, d'une autre part, nous en sommes moins essayés. Mais quand, en 1832, il se montra pour la première sois, toutes les ames surent glacées de terreur.

Voici ce que nous lisons dans un ouvrage composé à cette époque (Attale ou l'Exilé selontaire):

«Venu, dit-on de l'Asie, un des fléaux les plus terribles qui aient affligé le monde se dirige vers nous. Il traverse rapidement le nord de l'Europe, et, sous ses pieds de géant, les peuples sont écrasés. La peur le précède, l'accompagne, le suit, et partout et toujours, la peur est un de ses plus puissants auxiliaires. Les temples s'ouvrent; on voit s'y précipiter le fort comme le faible, le roi comme ses sujets, l'athée aussi bien que le croyant, et, de ces temples remplis par la frayeur, s'élève une telle prière : O Dieu qu'ent adoré nos pères, et dont ils ont toujours invoqué la puissance et la bonté, conservez-nous la vie que vous nous avez donnée l Ou, du moins, que la mort suive, comme à Fordinaire, dans des sentiers secrets, sa marche inaperçue! Inspirée par la crainte, prononcée par des lèvres hésitantes, cette froide prière ne pénètre point jusqu'aux cieux, et retombe sur la terre du sein de laquelle elle est sortie. Le fléau s'avance donc touwars; grand Dieu l que de coups il a frappés

en peu de temps! et, quoique son bras semble s'être lassé, qu'ils sont terribles encore les coups qu'il frappe en ce moment! En aucun lieu sa marche ne peut être arrêtée; mais on s'efforce du moins de la rendre moins funeste, par les soins de tout genre prodigués à ceux qu'il a frappés, par les mesures hygiéniques pris à l'avance.

a Pour ce qui nous concerne, disons-le, poussés par la reconnaissance: Gloire aux médecins français! Si chez eux, l'art a failli alors, le cœur s'est élevé. Ne pouvant vaincre le fléau, ils n'ont pas reculé devant lui. Ils se sont fièrement placés sur son passage. Quelques-uns se sont même avancés à sa rencontre. D'un commun accord, tous semblaient lui dire: — Puisque nous ne pouvons préserver de tes atteintes mortelles les populations qui mettent en nous leur confiance, puissions-nous, du moins, tomber les premières victimes. Sublime dévouement!...

«Alors, comme toujours en pareille circonstance, ce n'était point assez pour l'homme de sui prodiguer les secours dont son corps avait besoin. Les médecins de l'âme étaient donc aussi appelés, et même avec d'autant plus d'empressement que les secours prodigués au corps étaient moins efficaces. Nos prêtres se montrèrent également à la hauteur de leur divine mission. Non pas que je veuille faire leur éloge. Comme leur ches, ils n'attendent, sur la terre, de la main des hommes, aucune couronne, à moins que ce ne soit une couronne d'épines. Mais, je dois le dire, parce que le sujet le demande; non contents de rester courageusement au poste qui leur avait été consé, eux aussi, soldats valeureux, surent affronter le danger. N'ayant pour bouclier que la foi, pour ambition que l'espérance chrétienne, ils se rendaient d'eux-mêmes, quelquesois, aulieu où le choléra exerçait déjà ses ravages... »

Or savez-vous comment ces deux corps, le dernier surtout, étaient payés de leur dévouement? — Par l'ingratitude, me répendrez-vous. — Si ce n'était que cela, it n'y aurait rien d'extraordinaire. — Comment donc, me demanderez-vous? — Par la haine, par une haine atroce et sauvage : « Ce sont les médecins, ce sont les prêtres qui

font le choléra, » répétait-on assez communément, alors, comme on le fait encore aujourd'hui quelquefois.

On raconte, à ce sujet, un fait que personne ne voudrait croire, s'il n'y avait un grand nombre de témoins pour en déposer, et d'autres encore pour attester de sembla-

bles atrocités accomplies ailleurs.

Celui dont nous voulons parler eut lieu à Paris même, au centre de la civilisation la plus avancée, comme si la Providence eût voulu mieux montrer encore que rien ne peutarrêter l'homme dans les excès où le porte la passion, quand il a cessé d'écouter

la voix de la religion.

C'était à l'époque où le choléra venait de frapper ses premières victimes. Un médecin sortait en toute hâte de chez un pharmacien, emportant lui-même les médicaments dont il pensait avoirbesoin pour soigner ceux auprès de qui il était appelé. Il avait à traverser plusieurs groupes assez animés, comme il s'en forme toujours dans les grandes villes, dans la capitale principalement, toutes les fois que les passions populaires sont surexcitées. Tout à son devoir et à ses idées, notre médecin n'y fit pro-bablement pas grande attention. Mais, comme en marchant précipitamment dans cette foute compacte, il en coudoya plusieurs as-sez mal disposés par avance, tous les regards, regards peu bienveillants sans aucun doute, se portèrent sur lui : « Un empoison-neur! » s'écria l'un des plus mauvais de la foule, ce qui n'est pas peu dire assurément. « Un empoisonneur l » répétèrent les autres : « Moi 1 » dit le médecin étonné. « Oui, toi l » lui répondit-on. « Mais, je suis médecin. Je guéris et n'empoisonne pas. » — « Tu es un empoisonneur, et tu nous donnes le choléra la heugla la foule, de plus en plus irritée. « Il l'a dans sa poche, » cria l'un d'eux qui venait d'en tirer une bouteille pleinede laudanum. Assommons l'empoisonneur le criaient les uns. « Faisons-lui avaler son choléra! » criaient les autres. Cette seconde opinion prévalut. On ouvrit la bouche de malheureux médecin qui disait ou essayait de dire : « C'est du laudanum l c'est pour calmer les cholériques l. » — « Nous allons le voir, » dirent quelques-uns. Ces mots étaient à peine achevés que la malheureuse victime expirait, empoisonnée en effet par la forte dose du laudanum qu'on lui avait fait avaler; et nos démons en guenilles se retiraient en disant : « Voyez-vous que c'était bien un véritable empoisonneurl »

Je m'arrête ici, car l'indignation me saisit; et puis, avant de répondre, je dois dire quelques mots des autres fléaux que j'ai associés à celui-ci, à cause de la ressemblance des accusations qu'ils out si injustement

soulevées contre le clergé.

La grêle n'est point un siéau nouveau; mais, en 1839 principalement, elle a sévi sur plusieurs départements, sur celui d'Indre-et-Loire, en particulier, avec une telle violence qu'on dut la regarder comme quelque chose d'extraordinaire.

Voici ce que je trouve dans un mémon adressé au roi à cette occasion par les hesmes les plus éminents de la ville de Toun

« Le département d'Indre-et-Loire du couvert de riches moissons, de fertiles regnobles, de nombreuses et belles prame En trois jours toutes les espérances ont édétruites. Des orages, tels que, de mémora d'homme, nul n'en vit de semblables, on fondu sur nous. Nos récoltes ont été bettue par une grêle épouvantable, déracinées par des ouragans furieux, submergées et etrainées par d'effroyables inondations. Qutre orages ont suffi pour porter dans par campagnes florissantes la désolation et a ruine.

« C'est au nom d'une population désentée que nous veuons exposer à Voire Majesté les malheurs qui nous ont accable. Pour le faire comprendre, il nous suffin d'un récit simple et fidèle, tant est sussant et terrible le fléau saus exemple que

vient de nous frapper.

« Le premier orage s'annonça dans la trection du midi, le 14 juin, vers onze heres du soir. Poussé par un vent violent, pénétra dans le département par le cape de Lahaye, s'étendit en peu d'instants su Ligueil, et finit de s'abattre sur le nord canton de Loches. La grêle tomba avec repétuosité et par glaçons énormes. Sur louz la zone que le nuage parcourut du midita nord, elle brisa les vitres, coupa les mosons, ébourgeonna les vignes et sacca. Ne les prairies. L'eau tomba ensuite par la rents, foula les céréales, et acheva de gendre les herbages en les submergeant....»

Vient ensuite la longue énumération de désastres produits en ce jour de luguer mémoire, énumération que nous voyous »

terminer ainsi:

« Jamais la population n'a été fraçé d'une consternation aussi profonde que α-le qui suivit ces orages. A l'aspect de la ε-solation de nos campagnes, on a vu des α-vriers désespérés jeter leurs instrument a labourage dans la rivière. Des mères fripées de vertige ont voulu précipiter leurs enfants à l'eau.

a Dans la commune d'Azay-sur-Cher, un nommé Ribaudeau, fermier de San-Jean-du-Grain, a été frappé subitement de liénation mentale. Enfin, à Saint-Martin-re-Beau, un jeune homme de vingt-quatre and nommé Antoine Gaudron, exalté par les malheurs, qu'il croyait la suite inévitible de la fatale journée du 18, a mis sin à so jours avec une arme à feu.

« De tous les points dévastés, on a vu des fermiers venir en pleurant remettre les cies de leur ferme à leurs propriétaires, disposés qu'ils étaient à quitter avec leur famille des propriétés sur lesquelles ils se croyaires

condamnés eux et leurs bestiaux à mount de faim.

« Et à côté de ce tableau déchirant. et sourdes rumeurs fanatisaient ce peuple que le désespoir rendait follement crédule.

« Soit visions de cerveaux malades, soil

perfides insinuations, on avait signalé les prêtres comme ayant appelé par d'infernales évocations le fléau qui détruisait les églises et les presbytères. Sur plusieurs points du département, des ecclésiastiques respectables furent en butte aux injures populaires, et l'on ne sait quelles affreuses conséquences senient résultées de ce fanatisme aveugle, si autorité, d'accord avec les hommes graves de ces communes, n'eût calmé ces populations fanatisées... »

Ce que j'ai dit de la grêle, je le dirai également des inondations. Ce n'est point un fléau nouveau, mais en ces derniers temps, en 1856, principalement, elles ont produit de telles dévastations dans plusieurs départements, dans celui d'Indre-et-Loire encore en particulier, qu'on a dû les regarder comme un fléau véritablement extraordi-

mire. C'était un déluge partiel.

J'avoue que je fus longtemps sans pouvoir sjouter foi au récit qu'on en faisait. Quand j'entendais parler de ces fleuves emportant leurs rivages et se répandant à travers les champs comme une mer immense, de ces villages presque complétement renversés et de ces populations fuyant sans asile, de ces terres creusées comme des abimes et de ces morts élevés en certains lieux au haut des arbres... je me disais: Mais c'est une charge de la peinture d'Ovide:

## Exspetiata ruunt per apertos flumina campos;

Omnia pontus erant, deerant quoque littora ponto:
Occupat hic collem, cymba sedet alter adunca,
Et duct remos illic, ubi nuper ararat.
Ille sapra segetes, aut mersæ culmina villæ
Ravigat: hic summa piscem deprendit in ulmo.
(Ovid., Metaph., lib. 1, vers. 295, 292, 296.)

Etpourtant ce n'était que la vérité. La Chapelle-sur-Loire où l'on vit dans un court espece les scènes de dévastation et d'horreur que nous venons de rappeler, aurait dû changer de nom et s'appeler La Chapellesous-Loire. Elle avait été littéralement submergée. Combien de localités éprouvèrent des malheurs, sinon semblables, du moins équivalents. La ville de Tours, submergée pertiellement, fut longtemps dans la plus grande anxiété : on s'attendait à tout, même

une destruction complète.

Dans ces circonstances déplorables, comme dans ceiles dont nous avons parlé précédemment, le clergé se montra partout encore à la hauteur de sa mission. Est-il un 
lieu où il n'ait donné l'exemple du courage, 
du dévouement et de la charité? Ici, on le 
voit mêlé à ces travailleurs épuisés de fatigues qui s'efforcent en vain d'opposer une 
digue aux eaux qui semblent vouloir tout 
envahir; là il oublie que la maison qu'il 
habite n'est guère moins exposée que les 
autres pour ne s'occuper que de son égliso 
et des malheureux inondés; ailleurs, c'est 
l'évêque qui ouvre son palais, le croyant 
aussi grand que son cœur, à tous ceux qui 
se réfugient vers lui et même à ceux qui 
craigneut de l'importuner.

Or, savez-vous de quelle manière furent acceptés de tels bienfaits en plusieurs en-

droits? Comme ceux dont nous avons déjà parlé, par l'ingratitude et la haine, par une haine sourde, sinon violente, qui n'est alors que plus mauvaise, parce qu'elle est plus durable.

Un des plus honorables habitants de la ville de Tours, se promenant dans la campagne, rencontra un charretier de sa connaissance avec leguel il out un court entretien sur les malheurs qui étaient venus les affliger. Chacun émettait son idée : « Ce n'est pas Dieu qui fait cela, » disait le charretier d'un air assez mystérieux, « il est trop bon ! » et il donnait à entendre, ce qui ne supposait pas trop de bonté de sa part, que c'était le clergé. Son interlocuteur en fut indigné : « Où allons-nous donc, » me disait-il peu après en me rapportant cette petite anecdote. « où allons-nous avec de telles idées? - Cela vous étonne, » lui répondis-je, « mais ne savez-vous pas qu'il faut s'attendre à tout de la part des hommes? N'ont-ils pas crucifié Notre-Sei-gneur Jésus-Christ? Comment se plaindre après cela de leur ingratitude et de leur méchanceté? — C'est trop fort, » reprit-il, « c'est beaucoup trop fort. Je crois, quant à moi, que c'est la fin du monde. — Oui, d'un certain monde, mais non de tout. C'est le mal qui monte en ce moment d'une manière effrayante et envahit une partie de la terre, comme vient de faire l'eau de nos fleuves; mais réunissons nos efforts, luttons avec courage et confiance comme nous avons fait contre l'eau, et, Dieu aidant, nous ne périrons point et nous en sauverons même un grand nombre avec nous. - Quelle différence! » me dit-il, « l'eau coule et le mal demeure; il monte et monte sans fin... — Raison de plus pour nous élever dans la même proportion et en appeler le plus possible avec nous dans cette barque sur laquelle veille Jésus-Christ. - Ils ne nous écouteront point : est-ce que vous les croyez de bonne foi? — De bonne foi! non pas précisément; c'est, au contraire, une très-mauvaise foi ; et pourtant il y a chez eux une certaine croyance. C'est bien absurde assurément, ce que nous leur entendons répéter, non-seulement sur les inondations, mais sur la grêle, le choléra et les autres fléaux qui affligent l'humanité! que voulez-vous? L'homme, cet animal raisonnable, comme on dit, qu'on devrait appeler plutôt selon moi, un animal déraisonnable, l'homme est ici-bas le jouet d'un aveuglement si déplorable et de passions si mauvaises que rien ne surprend de sa part. C'est à nous de le rappeler à la raison en combattant sans cesse ses erreurs, en lui montrant la vérité dans tout son jour. Si nous n'obtenons pas les heureux résultats que nous aurions droit d'espérer, comhattant pour la bonne cause, nous obtiendrons certainement quelque chose et nous pourrons de plus nous rendre le consolant témoignage d'avoir rempli notre devoir....»

Ici finit notre entretien sur ces idées mauvaises, absurdes qui ont couru dans une partie du peuple à l'occasion des diffé-

rents fléaux que nous avons eu à subir dans ces derniers temps. C'est avec les dispositions où l'étais alors que je vais répondre à ce qui se dit le plus communément à ce sujet : ce qui a eu lieu déjà en partie, ce me semble, par le simple exposé des faits.

CHO

Ce n'est pas Dieu qui fait ca, nous dit-on,

il est trop bon. Ce n'est pas Dien qui fait ca, dites-vous. Ent qui donc a fait le déluge, le plus grand fléau qui ait affligé la terre, puisque tout fut détruit alors, à l'exception d'une famille et de quelques animaux ? D'où sont venues les plaies qui ont affligé l'Egypte? Quelle main, après avoir ouvert l'abline pour donner passage aux Israélites, l'a refermé sur leurs ennemis qui furent tous engloutis? Quelle puissance a détruit ces villes corrompues dont parlent les saintes Ecritu-

Depuis que le Verbe s'est incarné et qu'il a établi parmi nous la vérité pour régir le monde, la main de Dien ne se montre plus d'une manière aussi sensible peut-être, mais il n'en est pas moins le mattre absolu de tout comme auperavant, et quand il arrive quelque chose d'extraordinaire, cela vient de lui directement ou indirectement, peu importe ici. Car, que le Roi des rois punisse lui-même ses sujets, ou qu'il se serve pour cela de ses ministres, hommes ou cho-

ses, c'est toujours lui qui est censé punir. Ce n'est pas Dieu qui fait ça 1... Mais voilà bien autre chose. Ce monde qui a commencé périra et il périra de mort violente, si je puis m'exprimer de la sorte. C'est l'enseignement de la foi, c'est la conviction la plus intime de tous les peuples. Cette destruction du monde sera un fléau ou plutôt un composé de fléaux tel qu'aucun de ceux qui l'auront précédé ne lui sera com-parable, pas même le déluge, puisque le dé-luge à du moins laissé subsister la terre avec le germe de toutes choses. Or ce fléau incomparable, ou comme j'ai dit, ee com-posé de fléaux, d'où viendra-t-il, si ce n'est de Dieu?... Et qui donc, si ce n'est celui qui l'a fait, pourrait détruire ce grand ouvrage de Dieu? ... Quelle main a creusé l'abime du purgatoire? Quelle main, l'abime indestructible de l'enfer?

Ce n'est pas Dieu qui fait çal.. Quoi donc! les fléaux ne viennent plus de Dieu? Mais les peuples l'ont toujours cru et le croient encore. Le mot, que tous répètent, le dit assez clairement : fléau vient du mot latin Aagellum, et veut dire fouet, c'est-à-dire moyen de châtiment et de conduite. Or ce fléau, ou grand fouet, qui peut donc s'en servir, pour flageller l'humanité, si ce n'est le Tout-Puissant lui-même?... Pourquoi les temples sont-ils alors assiégés? Pourquoi tous les hommes sans distinction, prêtres et fidèles, riches et pauvres, savants et ignorants, grands et petits, justes et pécheurs, s'efforcent-ils de désarmer, comme ils disent. n colère du Seigneur? Pourquoi voit-on séchir les genoux de celui qui, depuis longtemps peut-être, n'a cessé de nier, si ce n'est

même de combattre le salutaire et consolant devoir de la prière? Pourquoi de tous les temples, de toutes les maisons, de toutes les bouches, de tous les cœurs, du moins, et souvent de ceux qu'on s'imagine être moins touchés que les autres, entend-on sortir ces paroles si expressives : « Assez, Seigneur, assez!... Parce, Domine, parce populo two?» (Joel 11, 17.) — C'est que tous sont bien convainces que les sléaux viennent de Dieu et ne peuvent venir que de Dieu; c'est que ceux qui l'ont nie, et le nieront peut-être encore, quand le danger sera passé, n'en sont pas moins convaincus que les autres, et le paraissent même davantage, parce qu'ils ont plus à craindre de sa justice.

CHO

Ce n'est pas Dieu qui fait ça, il est trop

bon, ajoutez-vous.

Sans doute Dieu est bon, mais il est juste, et la justice demande que le vice soit arrêté dans sa marche toujours croissante, en attendant qu'il reçoive les châtiments qui lui sont dus.

Sans doute Dieu est bon, mais il est sage, et sa sagesse demande que le désordre ne

prévaille pas sur l'ordre.

Sans doute il est bon, mais il est saint également, et sa saintelé repousse le péché, même dès cette vie, tout en laissant à l'homme sa liberté.

Sans doute Dieu est bon et même trèsbon, et c'est précisément pour cela qu'il veut éloigner ses enfants du mai et les porter au bien.

Ce n'est pas Dieu qui fait ça, dites-vous. Eh! qui est-ce donc, s'il vous platt?

Ce sont les prêtres, avez-vous dit encore. Ce sont les prêtres! Mais les prêtres ne sont que les ministres de Dieu. Toute leur mission est d'accomplir sa volonté et de la faire exécuter. Si donc les fléaux ne peuvent venir de Dieu, selon vous, vous ne pouvez admettre, non plus, qu'ils viennent des prêtres.

Je sais que vous parlez d'intervention

diabolique.

Quoi par les prêtres? Mais ce sont les plus grands adversaires du démon, parce que celui-ci est le plus redoutable ennemi de leur Maître. Le démon ne peut donc se servir de leur ministère. Ce sersit donner des forces à ses adversaires, se combattre soi-même et se détruire: Tout royaume divisé contre lui-même sera désolé, a dit Notre-Seigneur dans une circonstance bien différente, il est vrai, et toute maison tournée contre elle-même tombera. Si donc Satan est divisé contre lui-même, comment donc subsistera sa puissance? «Omne regnum in seipsum divisum desolabitur, et domus supra domum cadet. Si autem et Satanas in seipsum divisus est, quomodo stabit regnum ejus? » (Luc. x1, 17, 18.)

Ce sont les prêtres qui font le choléra, la grêle, les inondations, tous les fléaux qui de temps en temps sévissent sur nous de la

manière la plus effrayante?

Mais c'est de la plus grande fausseté! de la plus grande absurdité! Ils ne le peuvent 297

pas, ils ne le veulent pas; ils en seraient empêchés, quand bien même ils en auraient le pouvoir et la volonté (10).

Ils ne le peuvent pas, vous dis-je. Com-ment donc le pourraient-ils, s'il vous platt? Avec l'aide de Dieu? Mais ils sont les ministres de la miséricorde du Seigneur, et non de sa vengeance. C'est ce que la foi nous enseigne, et c'est ce dont il vous est impossible de douter un instant, pour peu que vous considériez de quelle manière ils accomplissent leur divine mission. Vous affirmez d'ailleurs que cela ne peut venir de Dieu; vous ne pouvez donc soutenir, sans vous contredire formellement, que ce sont les prêtres qui le font au nom de Dieu.

Serait-ce au nom du démon? Mais je viens de vous dire qu'ils n'ont pas d'autre occupation que de combattre la puissance du démon sur la terre. Il est donc absurde de les supposer à ses ordres. D'ailleurs, l'action du démon sur l'humanité est nécessairement très-limitée, autrement il bouleverserait tout en peu de temps. Il ne pourrait donc faire accomplir par d'autres, contre la volonté de Dieu, ce qu'il n'aurait pu faire

par lui-même.

Dire que les prêtres font cela d'eux-mêmes, et par leur propre puissance, ce serait encore plus ridicule. Prenons le choléra, par exemple. Concevez-vous comment les prêtres pourraient produire un tel mal? Mais aucun d'eux ne sait ni en quoi il consiste, ni d'où il vient, ni où il va, ni com-ment il donne la mort, ni comment on peut paralyser ou atténuer ses effets, ni comment il cesse et reparaît. Personne, absolument, n'en sait davantage sur ce point. Si quelqu'un s'avise d'émettre aujourd'hui une opinion, un autre, si ce n'est lui-même, la contradira formellement le lendemain. Ce que le prêtre peut savoir de mieux là-dessus, c'est le braver héroïquement, et mourir saintement sous ses mystérieuses atteintes. Comment donc, je vous le répète, les prêtres pourraient-ils produire un tel mal? Ce que l'ai dit du choléra, je le dirai également de la grêle et des inondations. Pour que la grêle arrive, par sa quantité comme par sa vio-lence, à l'état de fléau, quelle masse énorme il faut! quelle puissance! Vous diriez qu'il y en a dans toute l'étendue du firmament. A un instant donné, un souffle, plus fort encore que cette grêle, puisqu'il la balaye comme de la poussière, la disperse sur les diffrentes parties de la terre, qu'elle forse... Et ce sont les prêtres qui produisent cette grêle? et ce sont eux qui la portent au firmament? et ce sont eux qui la dirigent où bon leur semble? Mais, ne les voyez-vous pas, pendant qu'elle tombe avec tant de fracas, prosternés, eux aussi, sur la terre, comme des atomes que cette masse écraserait si rien n'amortissait ses coups? Il n'est pas plus facile aux prêtres, croyez-le bien, de produire les inondations. Où donc

prendraient-ils ces immenses quantités d'eau dont on ne se fait aucune idée quand on ne s'en est point approché, et que l'on comprend encore moins après? Comment donc pourraient-ils les conduire à leur gré? Mais ils ne peuvent pas plus que les autres leur opposer, pour eux-mêmes, la moindre résistance; car s'ils se trouvaient tous, je suppose, sur les bords d'un grand fleuve dé-bordé, ce fleuve leur dirait comme aux autres, dans son épouvantable langage : « Retirez-vous, poussières animées, ou je vous engloutis et vous réunis à ces poussières inanimées que je roule inaperçues dans mon sein! »

CHO

J'ai donc en raison de dire que les prêtres ne peuvent produire, en aucune manière, les sléaux qui assigent l'humanité. Le voudraient-ils, quand bien même ils le pour-

raient? Evidemment non.

Un fléau, c'est la destruction de toutes choses, c'est la mort d'un grand nombre de personnes. Et quelle mort encore! C'est la mort au milieu des lamentations et des cris. avec les plus grandes souffrances quelquefois; c'est la mort de l'innocent comme du coupable; du faible et du pauvre aussi hien et plus facilement encore la plupart du temps que celle du fort et du riche; c'est cette mort instantanée qui glace d'effroi, et c'est aussi cette mort lente qui vient si tristement à la suite des privations et de la misère.... Et ce sont ces désolantes calamités, ces crimes épouvantables que vous ne craignez point d'attribuer au clergé, c'est-à-dire au corps le plus respectable, le plus charitable, le plus dévoué, le plus saint qui fut jamais, malgre les misères qu'on découvre en lui souvent, comme dans tout ce qui tient à la terre? C'est trop fort.

Quoi donc ! si on vous disait de quelques

prêtres seulement, mais sans aucune espèce de preuves : « Ils ont empoisonné secrètement telle personne, » ou bien: « Ils sont allés l'attendre au coin d'un bois, et là ils l'ont assassinée, » ou bien encore : « Ils l'ont attirée sur le bord d'une rivière profonde, et ils l'ont jetée dans l'eau, où elle a péri, » vous refuseriez obstinément de croire de telles atrocités, tant vous avez naturellement foi dans la vertu du prêtre; vous demanderiez les preuves les plus convaincantes; et quand elles vous auraient été fournies, je ne sais s'il ne vous resterait pas encoré des doutes. Mais c'est bien autre chose ici. On vous dit, non pas de quelques prêtres seulement, mais de tous en général: « Ils font le choléra, » c'est-à-dire, ils empoisonnent secrètement des populations entières, ou bien « ils font la gréle, » c'est-à-dire, ils tuent violemment ou font souffrir du moins un grand nombre d'individus, ou bien encore: « Ils font les inondations, » c'est-à-dire, ils font périr par l'eau, ou font souffrir du moins de cette manière un grand et vous croyez tout nombre d'individus,

(10) On ne doit point s'étonner de retrouver ici quelques idées émises à l'article Accaparenents. La

ressemblance des accusations explique la ressemblance de la défense.

cela? vous le répétez vous-même, commo s'il s'agissait de la chose la plus naturelle et la plus innocente? et vous le croyez et le répétez sans aucune preuve, et non-seulement sans aucune preuve, mais contre toute preuve? et non-seulement contre toute preuve, mais sans ombre même de possibi-lité? Quelle inconséquence l quelle injusticel

CHO

quelle absurdité! quelle folie!

En supposant, d'ailleurs, les prêtres sans aucune espèce de conscience, en les supposant les plus infâmes scélérats du monde, ce qu'ils seraient certainement, s'ils s'étaient rendus coupables des crimes dont vous les accusez, vous ne sauriez du moins les supposer insensibles à leurs propres intérêts : les hommes les plus dépravés, les êtres sans raison ne le sont pas. Or, je vous le demanderai, quel intérêt auraient les prêtres à appeler sur nous les fléaux dont nous venons de parler? Ne voyez-vous pas, au contraire, que ce sont eux, généralement parlant, qui en ont le plus à souffrir? Ne sont-ils pas atteints par là, en effet, de toutes manières, dans leur personne, dans leurs familles, dans leurs amis, dans leurs paroissiens, dans leurs concitoyens, dans leurs pauvres surtout, dans leurs presbytères, dans leurs églises, dans leurs biens patrimoniaux...

Mais, me direz-vous, ils espèrent sans doute, par là, ramener à eux les populations

qui les abandonnent.

Ce serait bien s'y prendre, quand il est reconnu de tous, des prêtres encore plus que des autres, que rien ne les éloigne davantage. Car les grandes calamités, les calamités pu-bliques surtout, produisent l'irritation, l'irritation aigrit les cœurs, et des cœurs aigris ne peuvent plus aimer, ils ne saventque hair, même sans raison, et contre toute raison, comme on le voit ici. Les prêtres désirent s'altacher les populations, rien n'est plus vrai; c'est leur intérêt, leur devoir. Mais pourquoi? sûn de les porter à la pratique de toutes ses vertus chrétiennes. Or comprenez-vous qu'ils préludent eux-mêmes à cela en se rondant coupables des crimes les plus abominables?

il est donc incontestable que les prêtres n'out pas plus la volonté que le pouvoir d'apreler sur nous tous ces fléaux destructeurs. Tenez-vous pourtant à ce que nous supposions le contraire? J'ajouterai alors qu'ils seraient promptement arrêtés dans leurs

criminelles tentatives.

L'homme, composé d'un corps et d'une Ame, ne fait rien ou presque rien sans être aperçu: mais, quand il s'agit de choses qui, d'un côté, demandent le concours d'un grand nombre de personnes, et qui, d'un autre côté, doivent agir également sur un grand nombro de personnes, il est impossible que tout ne se passo pas au grand jour ou à peu près; il est impossible, du moins, que les inystères dont on aura voulu les envelopper, je suppose, no se dissipent pas tôt ou fard, et ne nous les laissent pas voir telles qu'elles sont. Les prêtres n'auront donc pu appeler sur nous les fléaux dont vous parlez, sans

être remarqués. De là des dénonciations. des accusations, des condamnations... de là les cris de l'indignation publique, et même, en certains cas, l'exécution inexorable de la justice populaire. Or, nous ne voyons pes qu'il se soit jamais rien passé de semblalie. nous n'en avons même jamais entendu dire un seul mot.

Ce n'est pas étonnant, me direz-vous;

car le gouvernement est pour les prêtres. Pas toujours. Et le public d'ailleurs, ce public qui crie, accuse à tort ou à raison. condamne et même promptement et sévèrement, exécute quelquefois, sans forme de procès, l'accusé pris en flagrant délit, est-u

aussi pour les prêtres?

Le gouvern ment est pour les prêtres! dites-vous. Savez-vous bien pourquoi? Parce qu'ils le méritent par leur conduite personnelle, comme par la mission qu'ils rem-plissent auprès des hommes; parce qu'ils prêchent la vertu et la font pratiquer ; parce qu'ils sont favorables à l'ordre ; parce qu'ils soutiennent le faible, consolent l'affligé, se dévouent à toutes sortes de bonnes œuvres: mais, dès que vous supposez le contraire. il n'en est plus de même, le gouvernement leur devient hostile, et agit en conséquence.

J'ai donc eu raison de dire que les prêtres ne peuvent attirer sur nous ces fléaux dont nous avons tant à souffrir, qu'ils ne le veu-lent point, non plus, et qu'ils seraient empêchés de le faire, quand bien même ils en auraient le pouvoir et la volonté. D'où je conclus qu'il ne saurait y avoir rien de pius injuste et de plus absurde que de les en

accuser.

Ils en savent tant, remarquez-vous, et ils

ont le bras si long!

Ils en savent tant! dites-vous. Raison de plus pour voir que rien ue serait plus mauvais, sous tous les rapports, que rien ne serait plus contraire aux intérêts de tous, aux leurs principalement, que de produire de tels fléaux, de les souhaiter seulement; raison de plus pour bien comprendre que les résultats avantageux, sous un rapport, qu'en pourrait en espérer, ne compenseraient cas les effets funestes qu'ils ne manqueraient pas d'avoir sous d'autres rapports.

Ils en savent tant ! Pourquoi donc refusezvous de croire et surtout de pratiquer ce

qu'ils ensoignent?

ils en savent tant! affirmez-vous. Mais souvent vous dites le contraire : « Voyez un tel, » répondez-vous quelquesois, quand on vous rappelle à l'accomplissement de vos devoirs, « il en sait bien autant que les prètres, pour ne pas dire davantage, et il ne les écoute guère l » Vous dites donc le pour et le contre, selon l'intérêt de vos passions. Où est alors la bonne foi ?

Ils en savent tant! Mais quel rapport a-t-il entre la science du prêtre et les différents fléaux que vous les accu-ez d'appeler sur la terre? Ou vous parlez d'une science divine, on d'une science humaine simplement. Si d'une science divine, cette science ne peut leur apprendre à faire le

choléra, la grêle, les inondations, etc.; car, d'une part, vous affirmez que cela ne vient pas de Dieu, et, d'une autre part, je soutiens avec raison que les prêtres sont les ministres de la miséricorde du Seigneur et non de sa justice. Aussi Jésus-Christ reprend-il vivement deux de ses disciples qui voulaient prier pour que le feu du ciel des-cendit sur les Samaritains qui avaient resu-é de le recevoir : Vous ne savez de quel esprit vous êtes, leur dit-il : « Nescitis cujus spiritus estis. » (Luc. 1x, 55.) Si vous parlez d'une science humaine, cette science, quelque grande qu'elle soit, ne saurait produire évidemment, pas plus de la part des pretres que de tout autre, ce qu'elle ne peut ni expliquer ni comprendre.

CHO

N'y a-t-il pas une science diabolique? me

direz-vous.

C'est possible; en tout cas, ce n'est pas celle du prêtre, et, de plus, elle est fort limi-

tée, avons-nous observé déjà.

Et ils ont le bras si long! avez-vous ajouté. Oui, pour le bien et les choses du ciel; et c'est la conséquence nécessaire de leur mission. Aussi Jésus-Christ leur a-t-il dit : Qui rous écoule m'écoute : « Qui vos audit, me audit. » (Luc. x, 16.) Et encore : Tout ce que vous lierez sur la terre sera lié dans le ciel, et tout ce que vous délierez sur la terre sera délié dans le ciel : « Quæcunque alliyaveritis super terram, erunt ligata et in cælo; et quæcunque solveritis super terram, erunt soluta et in cælo. » (Matth. xvIII, 18.) Quant aux choses purement terrestres, quant au mal principalement, c'est tout dillérent; et en cela encore nous voyons la conséquence de la mission qui ne leur a été donnée que pour la gloire de Dieu et le bonheur de l'homme. Aussi rappelons-nous saint Pierre, saint Paul, tous les apôtres. Que de science dans leur prédication l'quelle puissance pour la faire pénétrer dans les cœurs ! Ils sont véritablement, en cela et pour cela, les dépositaires d'un pouvoir surnaturel. Mais, dès qu'il s'agit de violence, ils ne savent même plus y résister, bien loin de pouvoir ou de vouloir la produire. Et vous voudriez que leurs successeurs, au lieu d'être comme eux de timides agneaux au milieu de loups dévorants, ne fussent que des loups dévorants au milieu de timides agneaux? C'est impossible.

Plusieurs ont été pris sur le fait, avez-

vous ajouté.

Quels sont donc ces faits? Sont-ce des faits vrais? des faits réellement constatés? des faits capables, tant par eux-mêmes que par les témoignages sur lesquels ils reposent, de faire impression sur toute personne raisonnable? Ne seraient-ce pas plutôt les rêves d'une imagination malade, ou les inventions d'une malice diabolique? Quant à moi, voici les charmants récits que j'ai entendu faire, dans le temps, à ce sujet :

Je ne sais qui avait aperçu sur le bord d'un étang un homme habillé de noir. Cétait un prêtre, bien entendu. - Il avait a la main une petite baguette avec laquelle il remuait, remuait sans cesse; puis, se relevant de temps en temps, il disait, en indiquant avec sa baguette certains lieux : « Par icil par icil par lal par lal »

Qu'est-ce que cela signifie? me demanderez-

VODS.

Comment! vous ne comprenez pas? Mais c'est de là que partaient ces grandes grêles. ces grêles extraordinaires, telles qu'on n'en avait pas vu, de mémoire d'homme, qui allaient dévaster des cantons, des départements tout entiers. Voilà ce qui explique les lieux épargnés tout à côté de ceux qui se trouvaient complétement dévastés. Comme tout cela est bien vrail comme tout cela est bien vraisemblable, du moins! comme la cause est ici en rapport avec les effets. Et qui donc racontait cela? La lie du peuple, comme on dit communément, des misérables, des échappés du bagne, sur le témoignage desquels vous n'auriez pas voulu envoyer une mouche à la mort. Et de qui donc affirmaient-ils effrontément ces abominations ridicules? D'hommes infiniment respertables sous tous les rapports; de ceux qui avaient nourri souvent, et qui étaient encore disposés à nourrir leurs infâmes calomniateurs... Et cela se disait ou semblait se dire sérieusement, et on le croyait ou on faisait semblant de le croire, et, volant de bouche en bouche, cela se répandait bien loin à la ronde... Oh! la vilaine bête que l'homme? C'est bien le cas de le dire. — Oh! la vilaine et méchante bête! quand il s'est jeté entre les bras des passions, et qu'il leur a dit: « Défigurez-moil »

Voici d'autres contes, où le grotesque le dispute encore à la méchanceté, et qui n'en ont pas moins été débités dans mille en-droits différents : C'était à la suite de ces grandes dévastations dont nous venons de parler: « D'où cela nous vient-il donc? » deman-dait je ne sais quel badaud à d'autres badauds comme lui, qui raisonnaient à perte de vue, ou plutôt déraisonnaient sur des choses où les plus habiles n'entendent rien. -D'où cela nous vient? » se hâtait de répondre un autre aussi savant que lui; « mais, il n'y a point à en douter, cela vient des prêtres. - C'est vrai, » disait un troisième, « j'ai reconnu notre curé au milieu de la nuée. Ils étaient trois : un tel, un tel et un tel. C'était bien haut, pourtant; mais je ne les ai pas moins reconnus, l'un à son grand nez, l'au-tre à son plat visage, le troisième à ses longs cheveux blancs. Le nôtre disait à la nuée, en allongeant la main, au bout de laquelle je distinguais son chapeau à trois cornes : Epargne celui-ci; frappe, frappe saus pitié celui-là! Et tout ce qu'il avait dit était fait

aussitôt...

J'arrête ici ma narration; car je sens que la plume me tombe des mains. Je me demande même, s'il n'importe pas à l'honneur du pays d'effacer ce que je viens d'écrire, et de tout ensevelir dans un oubli profond. Je ne le fais point, et voici mes raisons : On rapporte des Grecs qu'ils montraient à leurs enfants un esclave en état d'ivresse, afin de

les détourner de ce vice dégradant. Agissons de même ici : montrons au peuple le peuple lui-même dans l'ivresse de l'impiété et des passions, et ce sera peut-être la meilleure prédication que nous puissions lui faire.

Quelques-uns ont prétendu que de telles inventions ne pouvaient venir que de l'enfer. Je n'en sais rien; mais, en tout cas, on ne pourrait les attribuer qu'au démon de la sottise; car, comme nous l'avons déjà dit, il y a dans tout cela autant d'absurdité que de méchanceté. Ce qui supposerait plutôt, selon nous, l'intervention de l'enfer, c'est l'aveuglement profond, ce sont toutes les mauvaises dispositions où durent se trouver les malheureux qui les croyaient ou qui semblaient du moins les croire, puisqu'ils les répétaient de tous côtés avec un sérieux imperturbable.

Ne dites donc plus que vous avez des faits à l'appui de vos accusations. Ce ne sont point des faits : ce sont des contes, et quels contes! Ce sont des contes qui sont contre vous, au lieu d'être pour, qui détruisent vos accusations, au lieu de les bien établir, et non pas telle et telle accusation en particulier, mais toutes vos accusations en général, en montrant dans l'accusateur lui-même autant de sottise que de mauvaise foi.

Il faut bien que cela soit, avez-vous ajouté

enfin, car on le dit partout.

Où donc cela se dit-il partout? A l'église? Non. Dans les réunions des honnêtes gens? Non. Dans l'histoire, dans celle du moins qui est véritablement digne de ce nom? Non encore.

J'avoue que, s'il en était ainsi, je serais vivement impressionné par l'accusation; car il y a partout, au sein même des localités les plus mauvaises, comme autrefois au milieu des idolatres, un peuple simé de Dieu, un peuple choisi véritablement, en qui se trouve, comme autrefois, le dépôt de la parole divine. C'est d'un tel peuple qu'on a dit et qu'on dit encore avec tant de raison : Vox populi, vox Dei.

Où donc cela se dit-il partout? je vous le demande de nouveau. Vous n'osez le dire. En bien! je le ferai à votre place. Cela se dit dans les estaminets; et encore y a-t-il la des contradicteurs. Cela se dit dans certains mauvais carrefours; et encore pas toujours. Cela se dit dans quelques méchants pamphlets; et encore est-ce bien rare; car, pour écrire, même des feuilles volantes, il faut réfléchir, un peu du moins. Or la moindre réflexion doit repousser dédaigneuse-

ment de semblables choses.

Cette explication donnée, je vous déclare franchement que je ne suis plus surpris de ce que vous avez dit, que je le trouve tout simple même et tout naturel, que je serais étonné qu'il en fût autrement; car ce n'est

plus là ce penpie aimé de Dien, ce penchoisi, en qui se trouve le dépôt de la per . divine, mais bien le peuple maudit, délaisse le peuple en qui se trouve le dépôt des erreurs et des méchancetés diaboliques: et sorte que, au lieu de pouvoir dire de la comme de l'autre: Vox populi, vox De. c'est tout le contraire qu'on doit dire : l'ex populi, vox diaboli.

Ajoutons à cela que beaucoup de ceus qui formulent contre les prêtres ces aborita-bles accusations n'en croient pas un acque les autres ne le font guère que dans ra état d'exaltation ou d'ivresse qui leur &. en partie du moins, la jouissance de la 1son, qu'ils revieunent souvent à de muleurs sentiments et se montrent désolés à

ce qu'ils ont dit.

A l'appui de ce que j'avance ici, je c 🞮 un fait qui a dû se reproduire bien des f s

dans ces derniers temps:

C'était dans une de ces localités si croelement éprouvées par la grêle qui avait devasté presque complétement certains défertements. Le curé donnait secrètement ce secours aux plus nécessiteux. Une femat s'étant présentée les larmes aux yeux, « ayant exposé au prêtre l'état déplors: dans lequel elle se trouvait, ainsi que to. sa famille, celui-ci, sans mot dire, lui fitmesrer six décalitres de pommes de terre. Pro-en la reconduisant, il lui dit avec douces « Je suis bien aise de vous donner ce fait e secours. Cela vous apprendra peut-être q e je ne suis pourrien, quoi que vous en dister. vous aussi bien que votre mari, dans 🗠 malheurs qui viennent de nous affliger, et dont personne n'est cependant plus désir que moi-même. — C'est pourtant vrai, » s'écria cette malheureuse, en se jetant sut genoux du prêtre, « c'est pourtant vrai que nous avons répété, nous aussi, ces air-cités. Ah! nous en sommes bien repertants; faites comme le bon Dieu, dont vois êtes le digne ministre, imposez-nous à l'ul et à l'autre la pénitence qu'il vous plairs, et pardonnez-nous. - C'est déjà fait, ad l'e prêtre; « je désire que Dieu vous pardonne également, mais il ne peut le faire qu'actuni que vous serez réellement repentants de votre conduite, et que vous en aurez une meilleure. Quant à la pénitence que vous demandez pour votre mari et pour vous. 'enjoins à votre mari de ne plus fréquenter les cabarets, et autres manvais lieux; je vous recommande à vous-même d'éviler is commérages, ceux surtout où la charité est si indignement blessée, et de ne dire à personne ce que je vous ai donné. Ainsi, caecun de nous aura fait son devoir, et. au licu des malédictions du ciel, nous mériterous ses bénédictions les plus abondantes. .

# CHRISTIANISME.

Objections. — Je ne dis pas de mai du christianisme. — Cette religion est certainement supérieure à celles qui l'ont précédée.

- C'était tout simple, puisqu'elle venet après. - Voilà pourquoi elle s'est propare si natureliement et si facilement par liud 315

la terre. - Il en sera de même de celles qui lui succéderont.

Réponse. - Les plus dangereux ennemis que le christianisme ait à combattre ne sont pas précisément ceux qui l'attaquent ouver-tement; car à ceux-là il oppose toute sa force de résistance, et ne manque guère de se consolider par une éclatante victoire. Des ennemis beaucoup plus redoutables, ce sont ceux qui cachent leurs attaques sous le voile trompeur du ménagement, et quelquefois même d'un certain respect. Voici quelques-unes de ces atlaques :

Je ne dis pas de mai du christianisme.

Vous seriez bien ingrat, si vous le faisiez ! Cette religion de vos ancêtres, cette religion qui a fait le bonheur et la gloire de votre pays, de votre famille en particulier, cette religion dans le sein de laquelle vous êtes né, qui vous a nourri de son lait, éclairé de sa lumière, réchauffé des doux rayons de sa divine charité, cette religion qui vous a appris et vous apprend encore chaque jour les devoirs que vous avez à remplir sur la terre, qui vous a fait connaître tout ce que vous savez de Dieu, du monde, de votre propre nature; qui a tracé, dès le commencement, d'une main sûre, les sentiers dans lesquels vous deviez marcher pour achever heureusement votre carrière, qui vous accompagne partout, atin d'aplanir les difficultés qui peuvent se rencontrer, repousser les ennemis qui vous environnent de toutes parts, et qui ne vous quittera qu'après vous avoir remis entre les mains de Dieu de qui elle vous reçut dès le commencement, cette religion envers la-quelle vous êtes redevable d'un grand nombre de bienfaits particuliers, outre ces biensaits généraux qu'elle ne manque pas de prodiguer à tous les sidèles, cette religion à qui vous devez pent-être de n'avoir point été étouffé dans le sein même de votre mère. ou exposé honteusement et misérablement sur une place publique, au moment de votre naissance, pour devenir la pâture de quelque lete vorace, comme cela se voit si communément dans les pays idolâtres, cette religion qui vous a empêché de succomber dans une maladie grave, en prison, dans l'exil, ou sons les coups plus redoutables des passions et des vices... quoil vous en diriez du mall Je le répète, ce serait une grande

ingratitude de votre part!

Vous ne dites point de mal du christianisme!... Vous seriez bien aveugle si vous le faisiez! Car ces innombrables bienfaits, qui regardent tous les fidèles, et vous peut-Aire d'une manière particulière, comme je viens de vous le rappeler sommairement, ce ne sont point des hienfaits cachés; au contraire, ils frappent tous les regards, de maviere qu'il est impossible de ne pas les temarquer, à moins de fermer les yeux, et d'être complétement aveugle. Comme nous

le disions ailleurs, le christianisme est pour le monde moral, ce que le soleil est pour le monde physique. Aussi, qui ne le voit, qui ne le sent, qui n'est obligé de reconnattre et de publier hautement son universelle et toute-puissante influence?

On l'a dit bien des fois déjà, et pourtant on ne saurait trop le répéter encore (11) : «Il n'est pas un seul besoin de notre nature à côté duquel le christianisme n'ait placé un bienfait, pas une misère à laquelle il n'ait envoyé un secours, et avec une plénitude, une délicatesse et un fini de dévouement, dont les effets font envie quelquefois sux favoris de la civilisation. Ce que la société elle-même fait de bien en œuvres philanthropiques, outre qu'il lui est inspiré par des mœurs chrétiennes, a besoin de passer en définitive par la pointe aimantée de la charité, par la main et le doigt de ses apôtres. pour arriver avec délicatesse et persévérance jusqu'aux maux qui en sont l'objet. Et au de à de ces maux que la société soulage ainsi, il en est une multitude d'autres qui sont tout à fait hors de la sphère de sa bienfaisance, et que la religion seule poursuit avec un zèle infatigable et apaise avec un merveilleux succès. On peut dire du chris-tianisme ce que la Bible dit de Dieu: Tous les jours il ouvre la main, et nourrit tout ce qui respire. Il est l'œil de l'aveugle, le pied du boiteux, l'ouïe du sourd, l'instituteur de l'enfant, l'appui du vieillard, le gardien du fou, le visiteur du prisonnier, le père des probelins, l'infirmier des malades, l'aumônier du pauvre, le patron des opprimés, le miséricordieux régénérateur de tous les (Psal. CKLIV, 16; Job XXIX. coupables. 15, etc.) Outre ces maux qui forment comme le fonds de la nature humaine, il en est d'autres qui tiennent au temps, au lieu, aux accidents, et que le christianisme s'ingénie aussitôt à soulager ou à guérir avec une merveilleuse charité. C'est ainsi qu'il fut longtemps l'hospitalier du voyageur, le compagnon du lépreux, le rédempteur des captifs, l'émancipateur des esclaves : et lorsque les grands fléaux de la guerre, de la famine, de l'inondation ou de la peste, viennent foudre sur les peuples, on le voit grandir dans son dévouement, et se mesurer à cœur-joie avec tous les dangers. Le christianisme fait cela toujours, partout, sans relâche, sans faste surtout et même sans efforts : c'est sa nature, on attend cela de lui; on ne le remarque plus, tant il y a habitué le monde. Et cependant lui soul le fait, aucune autre religion n'a su l'inspirer; la société, la nature même y sont impuis-santes. Enfin, cela est tellement propre au christianisme que les sectes mêmes qui se sont détachées de son centre d'activité, bien qu'elles continuent à se dire chrétiennes et qu'elles s'inspirent encore de sa morale

tianisme, qui n'est pas autre chose que la religion de Jésus Christ; cette religion que professeut tous ceux qui font partie de l'Eglise.

ill) il ne faut point s'étonner de retrouver dans dautres articles, notamment dans ceux qui concertent l'Eglise, beaucoup d'idées émises ici. C'est que cei ouvrage a toujours pour but la désense du chris-

écrite, out été aussitôt frappées d'incapacité pour opérer ces merveilles de charité, malgré tout l'intérêt qu'elles ont et toutes les ressources humaines qu'elles dépensent à simuler une fécondité qu'elles n'ont pas.

«Le christianisme porte donc en lui un principe réellement surhumain de charité, une puissance singulière et unique de bienfaisance, c'est-à-dire un caractère distincif

de divinité.

« C'est cette puissance qui, agissant indirectement autour d'elle, élève les idées et les mœurs, les transforme, les transfigure, et produit la civilisation, c'est-à-dire la biensaisance sociale.

· Pour agir ainsi au sein de la nature humaine, pour s'y conserver dans un carac-tère de sainteté toujours inviolable, dans un zèle de sacrifice toujours supérieur; pour élever à soi cette nature toujours égoïste et cruelle, et la porter de plus en plus au bien, pour le lui faire rêver, le lui faire projeter sans cesse, et lui en donner le noble tourment, il faut être le Bien même, le Bien souvera n par essence, et, si je peux ainsi

parler, en personne.

« Cette réflexion se corrobore encore et se vérifie en ce que le christianisme ne s'arrête pas, comme la biensaisance naturelle, à tel bien particulier, au soulagement de telle misère, à la satisfaction des besoins sensibles, etc.; il embrasse tout et tout à la fois. l'as une infirmité ne lui échappe, comme nous l'avons dit; et il ne s'occupe iamais de satisfaire les besoins physiques, sans poursuivre en même temps la satisfaction des besoins intellectuels et moraux. En touchant les corps, sa divine main pénètre jusqu'aux âmes. Il guérit tout l'homme en même temps. Il soulage les souffrances; i! fait plus, il les fait aimer, et tourne les maux en remèdes. Il porte, en un mot, visi-blement dans son action bienfaisante le caractère divin de l'absolu.

« Ce qui prouve encore qu'il est le bien par essence, c'est la simplicité, et, on peut dire, l'absence des moyens par lésquels il opère les plus grandes choses. Voyez ses œuvres, elles sont immenses: elles se forment et croissent avec une rapidité surprenante : hier elles n'étaient pas, et aujourd'hui elles sont partout. D'où sont-elles sorties? qui les a ensantées? qui a su si bien préparer et concevoir cette organisation puissante qui s'étend quelquesois, comme un réseau magique, sur les villes, sur les provinces, sur les royaumes, sur le monde entier, se jouant autour du globe, comme l'Ecriture dit de la Sagesse de Dieu: Ludens in orbe terra-rum (12)? Où sont les plans, où sont les machines de ces œuvres gigantesques, et qui glissent sans bruit comme les astres?

Nulle part: seulement une pauvre semme, un humble prêtre, un généreux Chrétien » relevant un jour du pied d'un autel, inspiré du zèle de la charité et voyant les choses au point de vue de Dieu, a saisi le bien à faire: il a été droit à l'exécution ; il s'est confé. « tout a suivi. Voilà l'histoire de toutes les œuvres du christianisme. Etudiez-les, sivous pouvez, dans leur immense variété, dans leurs sources profondes, et vous leur tra-verez invariablement ce caractère providetiel de création. La Providence se cache dans les œuvres des hommes, ou ne se découvre que par accident et dans les temps de révolution; mais, dans les œuvres du christianisme, elle est constamment à nu: elle crée sans cesse, sans cesse elle tire de merveilles de bienfaisance du néant, et le soutient sur le néant. C'est là ce qui faitque le monde ne leur donne pas toute l'attention qu'elles méritent, habitué qu'il est, par si faiblesse, à ne juger des résultats que ser les moyens. Il ne voit pas les merveilles du christianisme, comme il ne voit pas les merveilles de la création. Et, chose singulier et dont le contraste est bien significatif, k monde accorde une attention marquée, m contraire, à coux qui se répandent en discours et en projets sur les réformes de bienfaisance à opérer, mais dont la parole n'enfante jamais l'action. Il s'extasie devant'a charité loquace du romancier sybarite, et : ne voit pas la charité même en action de pauvre prêtre, qui fait plus que l'autre ne crit. C'est que le monde n'aime le bien qu'es image et en représentation, parce qu'il 4 flatte sans l'obliger, et que le christianisme est le bien même en réalité, c'est-à-dire en sacrifices et en résultats. La conduite et les jugements du monde, à l'égard des œuvres du christianisme, prouvent que celles-a tiennent à un principe supérieur ; leur diaculté l'épouvante, leur simplicité le dégoûte. elles sont à la fois trop difficiles et trop faciles: trop difficiles à l'homme, trop faciles at Chrétien. C'est la plus manifeste confessor de leur divinité. » (Etudes philosophique sur le christianisme.)

Je ne dis point de mal du christianisme. affirmez-vous... Mais, quoi que vous affirmiez ici, je ne vous crois point : évidesment vous vous trompez vous-même, w pluiôt vous vous efforcez de tromper les auires: vouloir se taire, quand tout le monde dit le plus grand bien de quelqu'un ou de quelque chose, c'est réellement en dire de mal; c'est en faire entendre, du moins, d même encore plus que si on parlait ouvertement.

Vous me répondrez peut-être que vous re vous bornez point au silence, mais que veus

(12) Prov. viii, 11... C'est in vraiment ce qu'on peut dire des grandes œuvres catholiques de Saint-Vincent de Paul, de Saint-Régis, de la Propagation de la Foi, et de sa jeune sœur, la Société de l'Occiante, qui prend à l'heure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il est, sous nos yeux, au prince de la leure qu'il un si magnifique développement, et qui, par sur-

croît, et en retour de son but principal, qui est à protection des missionnaires et l'extension de la avilisation dont ils sont les apôtres, promet de d brillants avantages à notre commerce, à notre rine et à notre pavillon.

dites positivement du bien de la religion chrétienne.

Voyons donc un peu ce bien que vous en dites.

Cette religion est certainement supérieure à celles qui l'ont précédée.

El c'est là tout ce que vous nous accordez? Disons plutôt que, si nous mettons de côté le judaisme, dont vous ne parlez point sans doute, parce qu'il n'est que le christianisme en germe; autant les autres ont répandu de ténèbres dans le monde, autant la religion chrétienne y a répandu de lumières; autant les autres y ont produit d'infamie, de maux, de calamités de tout genre, pour les peuples comme pour les individus, autant la religion chrétienne y a produit de gloire, de bonnes corres, d'institutions salutaires à la société comme aux simples particuliers. Cela est tellement vrai que, dans ce rapprochement du christianisme et des religions qui l'ont précédé, ou plutôt dans ce contraste qu'il y entre la religion chrétienne et les autres, se trouve une des preuves les plus convaincantes de sa divinité. Ecoutons, à ce sujet, l'auteur que nous citions tout à l'heure :

« Entre toutes les preuves de la divinité du christianisme, nous dit-il, je ne vou-drais, pour fixer un incrédule de bonne foi, que celui-ci : un fait certain et sa conséquence nécessaire.

· Ce fait certain, c'est que les tenèbres de la superstition enveloppaient le globe; que l'idolatrie, le polythéisme, toutes les pratiques insensées et dégradantes, c'est-à-dire l'erreur la plus grossière et le vice le plus édonté étaient l'état constant et universel de l'espèce humaine, et se réfléchissaient dans les sociétés par la violation de tous les rapports naturels des hommes entre eux, les faisant passer du joug de la violence à celui d'une irrémédiable corruption; que le christianisme seul a arraché le monde à cette supeste instrence, complétement et sans retour, à partir du moment où il a paru et partout où il a brillé, et que le culte, en espril et en vérité, d'un seul Dieu trois sois saint, créateur, sauveur et rémunérateur, arec toutes ses conséquences rationnelles, avec toutes ses émanations bienfaisantes, avcc toutes ses applications sociales, c'est-àdire, cette philosophie sublime de la loi nabreile, dégagée de tout alliage, que les plus hautes intelligences de l'antiquité ne firent qu'entrevoir, est devenue, par lui, la science Pratique et vulgaire de tous les esprits sans distinction, le charme des cœurs, le sens commun du peuple, et comme l'air ambiant de la nature humaine; - que, partout où le christianisme n'a pas pénétré, le même état ancien de superstition et de grossière idolâtrie a subsisté sans modification aucune; u'on en voit encore les ténèbres amoncelées et immobiles à l'extrémité de l'horizon rhietien, sans qu'elles puissent disparaître par elles-mêmes, tant elles sont inhérentes à la faiblesse humaine, ni troubler la sérénité de notre ciel, tant le christia-Listae est puissant pour les contenir ; — que

des régions autrefois délivrées de ces ténèbres, comme nous, par le christianisme, et qui brillèrent sous son influence de tout l'éclat de l'intelligence et de la vertu, ayant cessé de lui obéir, en Afrique et en Asie, sont retombées aussitôt dans l'abrutissement et l'abjection des races dégénérées, et sont restées depuis des siècles stationnaires dans la nuit où le christianisme, en se retirant, les a laissées; - enfin que cette activité des facultés morales, intellectuelles et sociales, ce déploiement progressif de lumière et de sociabilité humaine que nous appelons civilisation, ce déploiement continu qui convoite toujours le mieux en toutes choses, et qui, malgré ses méprises et ses abus, est évidemment la loi et la fin de l'humanité; que la civilisation, dis-je, dans tout ce qui mérite ce beau nom, est l'effet d'une vertu attractive de l'Evangile, suit partout les pas de ses apôtres, s'éclipse ou reparaît avec son culte, s'altère ou s'améliore, selon qu'on s'en écarte ou s'en rapproche, et en est comme le rayonnement.

« Voilà un fait certain et des mieux carac-

térisés.
« Sa conséquence nécessaire, la voici :

C'est qu'il y a dans le christianisme quelque chose qui élève et soutient la raison, le cœur, la sociabilité, tout l'édifice de la nature humaine, à une hauteur qu'elle ne peut atteindre sans lui, et qui, par lui, s'accroft sans cesse; c'est qu'un principe qui, partout où il est mis en contact avec l'humanité, quelle qu'elle soit, païenne ou barbare, sauvage ou policée, vieillie ou naissante, réalise dans tous ses membres indistinctement une perfection d'intelligence, de moralité, de civilisation, qu'etle n'a jamais pu se donner à elle-même, malgré tous les efforts de quarante siècles antérieurs à la révélation de ce principe, dont elle est restée éternellement privée partout où il n'a pas encore pénétré, qu'elle n'a pu retenir dans les régions d'où il est sorti; que ce principe, dis-je, vient d'ailleurs que de cette humanité, et implique nécessairement l'intervention regénératrice de son premier Auteur, révélerait l'existence de ce premier Auteur, si elle ne l'était déjà par l'existence de l'humanité même; la prouve davantage encore, parce que l'existence de Dieu ne résulte du grand ouvrage de la création, et de l'humanité qui en est la reine, que par voie d'induction, et s'y trouve obscurcie par ce grand mystère de désordre dont l'ouvrage semble accuser l'euvrier; tandis que le principe chrétien nous fait assister à l'opération même de Dieu en nous et autour de nous, nous en donne la conviction d'expérience, le justific de l'imputation de nos désordres en les réparant, et le révèle par des caractères de vérité, de sainteté et d'amour, qui le rendent visible à notre esprit, sensible à notre cœur, palpable en quelque sorte à nos sens, et réalisent ce beau nom dont il a voulu se faire appeler lui-même : Dieu avec nous.

Ainsi, d'une part est l'erreur, de l'autre, la vérité; d'une part est le vice, de l'autre, la vertu; et, pour tout dire en quelques mots, le christianisme vient de Dieu, le paganisme vient du démon. Il n'y a donc aucun rapprochement possible entre l'un et l'autre. Vous êtes donc resté bien en deçà de la vérité, quand vous avez dit simplement que la religion chrétienne est supérieure à celles qui l'ont précédée. Encore vous êtesvous empressé de mettre une restriction nouvelle à votre éloge déjà si restreint, par la réflexion que vous ajoutez :

CHR

C'était tout simple, avez-vous dit, puisqu'elle venait après.

C'est donc à dire que toute religion nouvelle est, par ceia même, supérieure à celles qui l'ont précédée. Et pourtant les faits prouvent le contraire; car, pour ne parler ici que de faits qui ne sauraient être contestés et qui doivent frapper les yeux les moins clairvoyants, est ce que le paganisme n'est pas de beaucoup inférieur à la religion des premiers hommes? Est-ce que le mahométisme est comparable, sous aucun rapport, à la religion chrétienne? Et ne dites pas que ce sont là des exceptions; car nous pourrions vous répondre d'abord que ce ne sont point des exceptions à dédaigner. Est-ce que vous ne savez pas que le paganisme couvrait le monde autrefois, et en couvre encore au-jourd'hui une grande partie? que le mahométisme, maître un instant de l'Asie et de l'Afrique, s'est vu sur le point d'étouffer, dans ses bras de géant, l'Europe entière, tout le monde civilisé? mais, non, ce ne sont point des exceptions; c'est la conséquence nécessaire de ce principe général, qui a partout et toujours son application, à savoir que toute doctrine religieuse se détériore avec l'homme et par l'homme, et finit par périran lieu de se perfectionner; oui, toute doctrine religieuse, sans excepter celles qui sont sortics du sein du christianisme, lequel ne peut avoir le même sort, parce qu'il vient de Dieu et est soutenu par Dieu. Que furent ces sectes qui se sont succédé sans interruption pendant la longue durée du christianisme, et où sont-elles aujourd'hui? Il nous serait plus facile de compter les nuages qui passent au-dessus de nos têtes pendant un jour de tempête. Comme ces nuages, elles cachaient la lumière, au lieu de l'accroître, elles empêchaient les effets de la viviliante chaleur, au lieu de les otendre, et elles ont passé de même. Que s'il en est ainsi des sectes sorties du sein même du christianisme, que dirons-nous de celles qui s'élèvent en dehors de lui et quelquefois contre lui! Vous parlerai-je du culte de la déesse Raison, des saint-simoniens, des icariens, des mormons?... Sottise! corruption que tout cela! Sorties un instant de la terre, ces sectes y rentrent promptement, comme ces cadavres que gagne aussitôt la dissolution.

Vous prétendez que le christianisme est supérieur aux religions qui l'ont précédé, parce qu'il est venu après elles. Vous voulez donc dire par là que c'est l'œuvre des hommes? Comment expliquez-vous alors sa formation, son établissement, sa conser- ! vation? Comment cet astre étonnant, cet immense foyer de lumière, s'est-il élevé tout à coup, sans nuage, dans tout son éclat et dans toute sa force, du sein de l'obscure Judée, ou plutôt du cœur d'un seul homm, lequel homme naquit dans une crèche, vécut pauvre, n'eut guère de relations qu'avec les ignorants, et, après avoir été traîné de tribunal en tribunal, par la populace, comme le dernier des malfaiteurs, finit misérablement sa vie sur une croix, au milieu de deux voleurs? Car voilà tout ce que peut voir dans Jésus-Christ celui qui ne veut pas reconnaître sa divine mission. Et les apotres, qui out continué la mission de leur mattre, comment ont-ils donc été formés? Par leur maître, me direz-vous peut-être. Mais, ce maître, vous ai-je demandé déjà, qui l'a formé lui-même? Passons, si vous le voulez, par-dessus cette petite difficulté. Au moment de la mort de Jésus-Christ, les apôtres n'avaient rien appris encore, en quelque sorte; ils étaient, comme précédemment, sans science, sans dévouement, sans courage: comment donc, changeant tout à coup, se sont-ils élevés au plus haut degré de science, de dévouement et de courage? Où ont-ils puisé cette doctrine sainte et sublime qu'ils annoncent inopinément au monde? Comment cette docirine est-elle absolument la même chez chacun d'eux, quoiqu'ils se soient à peine concertés? Comment, sans moyens humains de persuasion, ayant tout contre eux, sont-ils parvenus cependant à en pénétrer tant d'intelligences rebelles? Expliquez-moi ce miracle, je vous prie, ou plutôt cette réunion de miracles. Si vous rejetez le surnaturel, la chose ne nous paraît que plus incompréhensible.

Tout cela ne vous embarrasse 'guère, il est vrai. Donnant ou feignant de donner le plus éclatant démenti aux faits qui ont accompagné l'établissement de la religion chrétienne.

Voilà pourquoi, dites-vous, elle s'est propagée si naturellement et si facilement par toute la terre.

Dites plutôt surnaturellement, au lieu de dire si naturellement; dites pautôt très-diffici-lement, quoique avec une certaine rapidité, au lieu de dire si ficilement

au lieu de dire si facilement.

Voilà pourquoi, dites-vous... Mais, de grâce, expliquez-moi un peu ce pourquoi. Parce que, dires-vous, elle était supérieure aux religions qui l'avaient précédée. Je vous ai demandé déjà d'où venait sa su périorité; et je vous ai prouvé que, si elle n'était l'œuvre de Dieu, elle n'aurait pu paraît re dans toute sa perfection, comme elle l'a fait, en Judée, dans la personne d'un seul homme d'abord, puis dans quelques hommes grossiers, et ensuite dans le monde entier. Je vous demanderai actuellement comment, à cause de cette supériorité, elle se serait propagées i nature llement et si facilement, comme vous dites, par toute la terre? Mais c'est précisément le contrair

qu'il faut dire: plus le christianisme est élevé, pur, saint, plus il doit entrer pénible-ment dans l'intelligence faible et obscure de la plupart des hommes, plus il doit rencontrer de préjugés à vaincre, de passions à combattre, de vices, partout élablis, à détruire et à remplacer par toutes les vertus opposées. Le voyez-vous, en effet, s'élever comme un géant pour parcourir sa carrière, disent les saintes Ecritures : Exsultavit ut gigas ad currendam viam. (Psal. xviii, 6.) Grand Dieu! quelle lutte terrible la terre entière, cette terre livrée à l'ignorance, au vice, possédée en quelque sorte par l'enfer, engage contre lui, pour se sous-traire à sa domination! Que de coups lui sont portés ! Pendant trois siècles, son sang n'a cessé de couler et de rougir la terre. Il triomphe cependant; mais, depuis ce temps, il n'a pas eu un instant de repos, et, de quelque côté qu'il se soit dirigé, il a toujours du combattre pour vaincre. Et vous appelez cela un triomphe naturel et facile? Je vous le répète, c'est tout le contraire qu'il faut dire.

Mais, afin de mieux faire comprendre ce que nous venons de dire, entrons, si vous le voulez bien, dans quelques développe-

ments à ce sujet.

« Pour bien sentir la force du phénomène de l'établissement du christianisme, » dit l'apologiste que nous venons d'entendre, « il faudrait pouvoir s'ôter de l'esprit tout ce que nous en savons déjà, et en recevoir l'impression comme celle d'un tableau qui nous aurait été jusqu'ici caché, et dont on nous lèverait peu à peu le voile.

 Trois choses y sont à considérer successivement : l'entreprise, le moyen, le succès.

· Le christianisme nous apparaît aujourd'hui avec un système théologique parfaitement déduit et formulé, avec une morale profondément justifiée par l'expérience, avec un culte rayonnant de beautés, honoré par des rois, défendu par des génies, orné par les beaux-arts, alimentant la terre de ses bienfaits, appuyé sur dix-huit siècles d'épreuves et de triomphes; centre nécessure de tous les rapports qu'il a créés dans les mœurs, dans les iois, dans les institutions aviles et sociales, et enveloppant le monde le sa lumineuse et vivisiante atmosphère. En cet état, nous ne pouvons nous défendre de voir en lui une chose grande, forte, belle, divine; et encore que d'esprits lui sont fermés, lui sont hostiles, et de quelles violences récentes ne porte-t-il pas les profondes cicatrices!

· Mais dépouillons le christianisme de lous ces ornements, de tous ces faits, de tous ces témoignages, de tous ces rapports, de toutes ces lumières, qu'il nous a donnés sur lui-même; enlevons-lui tout cela, et ne lui laissons que sa croix, sa croix de bois, sa rude et sanglante croix, n'étant encore qu'un gibet infâme réservé pour le supplice des esclaves. Faisons descendre cette croix du front des rois, du fatte des temples, et sisons-la passer du centre du monde à ses extrémités; rejetons-la au dehors comme

un objet d'exécration, d'horreur et d'infamie; puis, en présence de cette croix obscure, ignoble, tachée du sang des plus vils criminels, plaçons le monde païen, ce monde de la force, de la volupté, de l'orgueil féroce, de la plus abrutissante corruption, qui supportait un Tibère, un Claude, un Néron, un Héliogabale; qui, dis-je, les encensait, et, en échange de cette brutale servitude, ne leur demandait que deux choses : du pain et des jeux! Mettez-vous bien dans l'esprit que cet état du monde païen, dont nous avons si souvent remué le scandale, n'était pas passager et accidentel, mais bien le résultat progressif et comme l'égoût universel de la morale humaine depuis l'origine des sociétés. Représentez-vous bien que les abominables excès dont il était le théâtre, n'étaient pas seulement inspirés par la perversité primitive, mais enhardis par l'exemple officiel et public, autorisés par les lois, consacrés par la religion, naturalisés par l'habitude, et que, de quelque côté qu'on se tournât, on y était plongé, on y vivait, on y était retenu par les préjugés de l'esprit, par les penchants du cœur, par l'emportement des sens, par la crainte des hommes et des dieux, par l'autorité et comme

CHR

par le poids des âges.

« A ce monde venir proposer... Quoi? De changer par tout l'univers les religions établies; de renoncer soudain à ce culte de l'idolâtrie consacré par la majesté des ancêtres, armé par la superstition, et surtout identifié avec les vices de l'âme et les plus douces comme les plus violentes inclinations de la nature; ce n'est pas tout: arracher ces vices non plus seulement de leurs temples et de leurs autels extérieurs, mais des habitudes de la vie, du fond des cœurs, des entrailles de l'âme : les rejeter, les abhorrer, pour recevoir à la place des vertus rigides, impitoyables, désolantes, cruelles à la nature, invisibles, inouïes, la chasteté, le pardon des injures, l'amour de la pau-vreté, la pénitence, la charité, la mansué-tude, l'humilité, l'abnégation; c'est-à-dire le contraire de tout ce qui existait ; le renversement de toutes les idées reçues, la condamnation du monde et de soi-même, sans se rien réserver, pas même le mérite du sacrifice; et tout cela pour n'être heureux que quand on sera mort... Et sur quel gage?... parce qu'un homme crucifié à Jérusalem l'a enseigné de la sorte, et que cet homme, dit-on, s'est ressuscité lui-même et est monté au ciel, où il est Dieu; non pas un dieu, mais le seul et unique Dieu, pour lequel on doit abandonner tous les autres... Dieu en cet état de crucifié, voulant être adoré avecsa croix et sur sa croix, et non-seulement adoré, mais suivi et imité, dans co mêmeétat de souffrance et d'ignominie... par tout le monde... Aller ainsi, dis-je, proposer cette doctrine, la croix à la main, non pas à quelques adeptes dans quelque lieu secret, mais dans les rues et sur les places publiques, parmi les statues des dieux et les saturnales do leur culte, à tout venant, de ville en

ville, de l'orient à l'occident; faire tomber l'univers au pied de cette croix, la porter du Golgotha au Capitole, et l'imposer au monde, comme le type souverain et absolu sur lequel tout doit venir se reformer: voilà l'entreprise.

CIIR

a Voici les moyens: douze Juifs, la plupart pêcheurs d'un lac de Galilée, n'ayant rien, ne sachant rien, commandés par Pierre, le moins entreprenant d'entre eux, celui qu'un propos de servante suffit pour faire reculer... telle est l'armée du Christ, tels sont les conquérants de l'univers.—

Leur consigne, la voici:

« Jésus envoya ainsi les douze, après leur avoir donné les instructions suivantes: N'ayez point souci d'avoir de l'or ou de l'aryeni dans votre bourse. Ne préparez ni sac pour le chemin, ni souliers, ni baton... ne vous mettez point en peine comment vous parlerez. Lorsque quelqu'un ne voudra point vous recevoir, sortez de la maison ou de la ville en secouant la poussière de vos pieds... Je vous envoie comme des brebis au milieu des loups... Ils vous feront comparatire dans leurs assemblées, ils vous feront fouetter dans leurs synayogues, et vous serez persécutés à cause de moi. (Matth. x. 9 seq.; Luc. ix, 1-5; Marc. vi, 7-11.) C'est ainsique vous rendrez témoignage au Crucifié dans Jérusalem, dans toute la Judée et la Samarie, et jusqu'aux extrémités de la terre. (Act. 1, 8.) Allez donc de la sorte dans tout l'univers prêcher l'Evangile à toute créature, et assurez-vous que moi qui m'en vais, et que vous ne verrez plus, je suis néanmoins avec vous jusqu'à lafin du monde. (Matth. xxvIII, 19, 20.)

a On croit rever et être dupe d'un délire moqueur, lorsque, abstraction faite de la divinité de Jésus-Christ, de sa résurrection véritable et de la descente de son Esprit, on assiste à ce complot ourdi ainsi par douze hommes de néant contre l'univers. On ne sait que renvoyer le plus loin, ou de la folie de l'entreprise ou de l'extravagance des moyens. Et on admire ce parfait rebut de toute prudence humaine avec lequel l'Auteur du christianisme a conçu d'atteindre à ce qu'il y eut jamais de plus intime, et de refaire tout avec rien: c'est le choix de l'impossible, c'est-à-dire que c'est le jeu d'un fou, si ce n'est celuid'un Dieu: à l'événement

de le décider.

« J'en appelle sans crainte à toute raison assez libre de préjugés pour voir la chose en elle-même; n'est-ce pas ainsi que se présente l'entreprise de l'établissement du christianisme? Et si l'issue nous en était inconnue, ne consentirions-nous pas à voir

(13) Barthélemy raconte ainsi l'établissement de saint Pierre à Rome, qui devint, par cela même, le centre du christianisme :

Vint un pêcheur obscur; aux flots de Césarée Il laissa les débris de sa barque égarée; Il marcha bien longtemps, solitaire pièton, La croix dans une main, et dans l'autre un bâton : L'âge et la pénitence avaient courbé sa taille. Beut, il défia Rome, et lui livra bataille! dans son succès, le plus incroyable, et prouvé qu'il fût, le plus décisif de tous les miracles?

a Or, ce miracle a eu lieu. Le succès le plus rapide, le plus immense et le plus durable est venu trancher hau ement la question et faire éclater la divinité du principe dans le néant des moyens. Les envoyés de Jésus, après avoir accepté la charge d'aller dans tout l'univers prêcher l'Evangile à toute créature, se sont partagé le monde, et, de leur vivant, ils l'ont conquis à Jésus-Christ; ils ont inoculé au genre humain la foi chrétienne; ils ont planté la croix au cœur du paganisme; et depuis lors le paganisme, frappé de mort, n'a fait que se débattre au pied de cette croix, principe d'une nouvellé vie, et qu'achever de mourir en se débattant.

vrai dans ce fait... C'est au grand jour, c'est de l'orient à l'occident, c'est de fond en comble que le christianisme envahit le monde païen et le dissout en le pénétrant. C'est là l'histoire, la grande histoire, toute l'histoire, à partir du premier siècle. Alors s'élevèrent du pied des trônes des Césars, et face à face avec leur puissance, ces grandes voix des apologistes chrétiens, si pleines de raison, de calme, de dignité, de conscience, de liberté. Ces premiers accents de la raison chrétienne, de la pure raison et du droit, dont nous jouissons aujourd'hui si complétement que nous en oublions la source, s'adressant pour la première fois à la force et lui opposant une puissance spirituelle sur laquelle elle ne peut rien, sont doux à l'âme; et il est sublime, ce combat où chaque coup porté au christianisme est un coup reçu par le paganisme, où la vérité use la violence et plane invincible au-dessus des chevalets! Surpris d'une résistance qu'iln'avait encore jamais rencontrée, jamais ina-ginée, et ne comprenant rien au principe qui la nourrissait, le colosse romain devint furieux. Il souleva toutes ses forces, ces mêmes forces par lesquelles il avait conquis le monde et se le tenait asservi, et enveloppa le christianisme d'appareils de mort. Il avait tout ce qui assure le triomphe dans l'ordre des choses humaines : la force, la séduction. l'opinion, la vraisemblance; tout, si ce n'est la vérité (13). Pendant que les magistrats décrétaient la mort des Chrétiens, ceux-ci n'avaient d'encouragement et de refuge nulle part sur la terre : ni dans la pitié du peuple qui, avide de spectacles de sang, applaudissait à leur supplice et les y poussait; ni dans l'opinion des sages et des philosophes, qui, jaloux de leur vertu et offusqués de leur

Et cette Rome avait un empereur puissant, Qui, dans ses doux loisirs, jouait avec du sang; Et des soldats si forts que, d'un seul coup de lancé A l'univers mutin ils imposaient silence. Et bien! comme l'épi sous la main du faucheur, Tout Rome s'écroula quand parut ce pécheur, Les dieux prireut la fuite: un évêque sans glaive S'installa sur la place où Saint-Pierre s'élève, Et ce fut un mystère à donner des friss-us. A briser notre corps et notre àme... Pensons!

doctrine, les raillaient; ni dans la révolte et

la désense naturelle à laquelle, par principe d'ordre, ils n'auraient jamais recouru, ni enfin dans la nécessité et le désespoir, ces derniers stimulants du courage, puisque toutes les portes de la vie et de la société, avec ses honneurs et ses plaisirs, leur étaient ouvertes, et que jusqu'à leur dernier soupir il ne tenait qu'à eux d'y rentrer. Méconnus, ralomniés, méprisés, abandonnés, repoussés de la terre entière, subissant mille morts dans une seule mort, et, jusque dans le fort des plus affreux supplices, libres de vivre, sollicités de vivre, les Chrétiens de tout rang, de tout âge, de tout sexe mouraient... Et c'est ainsi que le christianisme acheva de vainure, et qu'après trois siècles de cette affreuse lutte il n'y eut plus... que des Chré-

« Tel est, en raccourci, le phénomène de l'établissement du christianisme (14). Sa cause peut-elle en être ailleurs que dans une force toute divine? »

Vous avez donc eu tort de dire que cette religion, supérieure à celles qui l'avaient précédée, s'établit naturellement et facilement par toute la terre.

Vous n'êtes pas moins dans le faux quand

vous ajoutez:

– Il en sera de même de celles qui lui succéderont.

Cela est déjà réfuté d'avance par ce que nous venons de dire.

Nous avons montré, en effet, que le chrishanisme n'aurait pu s'établir comme il l'a fait sans l'assistance divine. Or, Dieu ne pourrait aider de son assistance l'établissement d'une religion qui viendrait détruire celle qu'il a établie dans le monde. Ce serait se contredire lui-même et se combattre en quelque sorte. Il est vrai qu'il a établi le christianisme qui venait remplacer le judaisme, mais cela était prédit; en sorte qu'il na fait, par là, que réaliser ses promesses, tandis qu'il y serait positivement infidèle, contraire même, s'il établissait une autre religion actuellement.

L'épreuve, du reste, a été faite déjà, et même de nos jours encore; a-t-elle réussi? Bien loin de là. Qui n'a entendu parler des saint-simoniens, des icariens? Que sont-ils devenus? Il n'a pas été nécessaire de s'armer du glaive de la persécution pour les combettre, de susciter à leur établissement d'obstacles bien dissicles. Après quelques jours d'existence, ils sont tombés sous les coups de la risée publique, et plus encore

de leurs propres passions.

li est des sectes qui ont eu plus de succès,

[11] J.-J. Rousseau lui-même l'expose ainsi : Après la mort de Jésus-Christ, douze pauvres pêcheurs et artisans entreprirent d'instruire et de converur le monde. Leur méthode était simple : ils préchaient sans art, mais avec un cœur pénétré; et de tous les miracles dont Dieu honorait leur foi, le plus frappant était la sainteté de leur vie. Leurs disciples suivirent cet exemple, et le succès fut prodicur. Les prêtres païens alarmés firent entendre ans princes que l'Etat était perdu, parce que les offrantes diminuaient; les philosophes, qui ne trou-

il est vrai. Par exemple, le mahométisme et le protestantisme. Mais, outre que ce succès s'explique naturellement par les passions que ces sectes ont flattées, puisque le maho-métisme était tout favorable au sensualisme, et le protestantisme à l'indépendance, où en sont-elles aujourd'hui? Si le mahométisme n'est pas encore enterré, il est bien mort assurément; le protestantisme s'en va en lambeaux, et tout ce qu'il y a de vital en lui se hâte de rentrer dans le sein de l'Eglise catholique.

CHR

Il en sera de même de celles qui viendront

après, avez-vous dit.

Mais cela ne peut avoir lieu qu'antant que le christianisme périrait et céderait la place qu'il occupe dans le monde. Or, quelles preuves avez-vous de la destruction de cette religion si miraculcusement établie? N'avons-nous pas, au contraire, les preuves les plus irrécusables de sa conservation? Avez-vous oublié les promesses de Notre-Seigneur à ses apôtres, et particulièrement à saint Pierre? Avez-vous oublié les triomphes qu'elle a remportés en tout temps et en tout lieu, par suite de ces infaillibles promesses?

Ecoutez de quelle manière un publiciste

de talent, M. Eugène Robin, a rendu l'impression que doit faire éprouver à tout homme qui ouvre les yeux, le grand fait de la perpétuité du pouvoir catholique au mi-

lieu des ruines de toutes choses :
« Un homme d'esprit et de cœur dit un jour devant moi (j'étais encore enfaut alors): Aujourd'hui, il n'y arien au monde de fixe et de stable à quoi l'on puisse rattacher sa vie. Les idées et les rois passent; tout se déplace, tout s'use avec une dévorante rapidité. La société change dix fois de face entre le berceau et la tombe d'un mortel. En vérité, au milieu de cette versatilité des choses, il n'y a qu'une ville et qu'un homme qui, par leur immobilité dans l'océan du temps, présentent à notre esprit une image de suite et de perpétuité. Rome et le Pape. Trouv-z-moi, pour ceux qui sont las d'errer à la merci de tous les vents et qui demandent à la vie le calme de l'éternité, un refuge assuré où chercher un abri, un port toujours ouvert où amarrer leur barque, si ce n'est ce rocher plus haut que toutes les tempétes, Rome et la papauté!

« Cette parole, jetée sans prétention au milieu d'une causerie tour à tour frivole et sérieuse, est tombée en moi et y est demeurée depuis, tant elle avait frappé mon imagination. En effet, pour les cœurs indifférents ou distraits, pour les esprits irré-

vaient pas leur compte dans une religion qui prêche l'humilité, se joignirent à leurs prêtres. Les railleries et les injures pleuvaient de toutes parts sur la nouvelle secte, les persécutions s'élevèrent, et les persécuteurs ne firent qu'accélèrer les proprès de persécuteurs ne firent qu'accélèrer les proprès de les persécuteurs ne firent qu'accélèrer les proprès de les persécuteurs ne firent qu'accélèrer les proprès de les les proprès de les presents de les présents de les presents de les cette religion qu'ils voulaient étouffer. Tous les Chrét'ens couraient au martyre, tous les peuples couraient au baptême : l'histoire de ces premiers temps est un prodige continuel. > (Réponse au roi de Pologne.)

solus ou ceux que retient la honte d'avouer leur erreur, pour l'incrédulité systématique, pour les convictions les plus rebelles, pour tous tant que nous sommes enfin, ainsi ézarés dans les ténèbres du doute, n'est-ce pas un speciacle capable de réveiller le sentiment crovant endormi ou étouffé en nous, que cette formidable immutabilité où le temps, la guerre, la torture, le mépris, se sont brisé le front; que cette fixité d'un seul point au milieu de tout ce qui passe; que cette lumière traversée par le soume de tontes les tempêtes, qu'aucun souffle n'éteint; que cette foi toute mystique, toute in matérielle, qui éclate surtout aux regards de l'humanité par l'évidence d'un fait matériel unique dans l'histoire du monde?

« Je ne sais à qui l'on doit cette spirituelle boutade: Rien n'est absurde comme un fait. Oui, le fait de la veille que contredit le fait du lendemain, le fait éclos par hasard dans le travail quotidien d'un peuple que dément l'idée spéculative sortie du cerveau isolé d'un homme, le fait qui se hâte de se placer derrière le fait pour prouver quelque chose, et dont un choc imprévu jette à bas les rangs

à grand'peine alignés.

« Mais un fait comme celui-ci : L'apostolat confié par le Christ il y a dix-huit cents ans à l'un de ses disciples, s'est perpétué de Pape en Pape jusqu'à nos jours ; pouvoir dire cela, et être sûr qu'on le dira demain, cela doit bien signifier quelque chose (15). Et si l'on songe que, depuis le jour où cette parole a été prononcée en Judée, la barbarie, le schisme, la réforme, la philosophie, se sont rués tour à tour, la torche et le fer à la main, sur le siège occupé par le même apôtre, continué dans mille vies ; que Rome. la ville éternelle des temps modernes, comme elle l'était des temps antiques, a été prise, reprise, occupée, saccagée par lous les fléaux venus de l'Orient et de l'Occident; qu'il n'y a pas plus de trois siècles, des soldats ivres, conduits par un renégat, y sont entrés au nom de Luther; qu'il n'y a pas trente ans qu'un empereur, son souverain par la conquête, lui envoyait un préfet, comme faisaient ceux de Constantinople, dans les premiers temps de ses Pontifes; ohl alors le fait grandit à la taille de l'idée, devient immense comme le dogme; et, quoi qu'on en ait, il faut bien, je le répète, que ce fuit signitie quelque chose.

· C'est en vain que nous voudrions détourner les yeux de cette prodigieuse image de perpétuité. Nous qui sommes venus après les plus grandes persécutions que Rome ait essuyées depuis les siècles des martyrs, nous sommes forcés de nous dire : Sans douté les promesses des temps s'accompliront. Le rêve de la philosophie était d'abattre la Papauté, parce qu'elle comprenait que là est la tête, là est le cœur du cathoricisme, et que, s'il pouvait mourir, c'était à cet e tête et à

ce cour qu'il fallait viser : car la Papanién le christianisme même sont inséparables à ce point, que la réforme n'existe qu'à la condition d'entretenir sans cesse le souvenir de sa rébellion, et que sa foi, fondée sur la defiance, ne retrouve un peu de cette vi ail é qui lui manque qu'en s'excitant à la haine de ce qu'elle a nommé le Papisme. La durée de la Papauté était donc pour nos pères ou e In question d'avenir. Dix-huit cents ans sont de belle haleine sans doute dans le cours des choses; mais, la Papauté détruite, la philosophie gagnait son procès, qui était de prover qu'elle n'avait jamais existé qu'à l'aide de l'ignorance et de la barbarie. La révolution est venue, elle savait le mot d'ordre: elle a visé au cœur; elle a trainé le Pape dans l'exil, il y est mort i Un autre Pape lui a succédé, la chaîne de perpétuité ne s'est pas plus rompue qu'elle ne s'était brisée sut ours les plus mauvais de la vie du cathelicisme. Maintenant la philosophie a faitsea temps. Les destructeurs dorment dans le passé à côté de Luther, l'Encyclopédie, la république, et l'empire (16). Rome est toujours debout, et à ce centre de la chrétiente, déch rée par les ravages de l'incrédulité et de l'indifférence, il y a un Pape, comme ils en avait un sous Néron, alors que le christianisme naissant était déchiré dans le cirque par les bêtes féroces.

Autour de cette miraculeuse continuité, l'Europe a changé trois fois de face; l'antiquité s'est éteinte, le moyen âge est mort. Trois empires, celui de Charlemagne, celui de Charles-Quint, celui de Napoléon, se soci élevés et ont disparu. Des nations ont brille qui ne sont plus. Un monde découvert et echu en partage à la puissance temporelle « et à la puissance spirituelle; celle-ci seules gardé sa part. Tout a fait son temps, idea. peuples et empires. Rome seule est reste debout ; le Pape seul est resté. I! y a dans ce fait, je ne saurais trop le répéter, que que chose qui vaut bien la peine qu'on y rest-

chisse un peu.

« Mais nous sommes dans un temps où l'on a inventé, à l'usage des partis, une logique habile qui sait nier l'évidence. Les vielles haines contre Rome ne sont pas mortes dans nos cœurs révolutionnaires. Les pères out cru avoir régénéré le monde, et les fils, qui ont accepté leur grandeur, ne peuvent s'ecoutumer à cette idée, qui élève le catheircisme à leurs yeux aux dépens de la glur fugitive dont ils s'enorgueillissent; que 1 Papauté, de son inexpugnable hauteur. 30. rait contemplé, avec un regard plein d'uce tendre commisération et d'une certitude estière dans les promesses divines, nos terrbles révoltes, nos puissants enfantements nos incendies allumés à tous les coms du monde, le sang versé à faire boudir le ur :. ce fracas d'empires et de rois tombés à cosfondre l'esprit, tout cela comme un vient

<sup>(15)</sup> C'est le cas d'appliquer cette autre boutade qui vaut bien la première : Rien n'est entêté comme un fait.

<sup>(16)</sup> L'empire est revenu; mais, ô prodige ' sors gouvernement n'a rendu un plus sincère et plus «cotant hommage que lui à la papauté.

marin regarde de la plage la lutte des éléments, assuré qu'il est, par les signes qu'il a vas dans le ciet, que demain tout ce grand bruit aura cessé, et que l'Océan débordé rentrers dans ses ablines.

Notre orguei ne saurait consentir sans violence à cette domination d'une pensée immuable, éternelle, sur la terrible pensée de notre histoire d'hier; et si nous ne pouvois nier que le rocher ne soit resté debout, que la lumière du phare ne se soit pas éteinte, undis que notre révolution lassée ne laisse plus échapper que de sourds grondements, nous nous en consolons en songeant que le moher s'éloigne toujours de nous, par cela seul que nous marchons en avant, et qu'il est un point immobile; qu'emportés par le mouvement irrésistible du progrès, comme sice mouvement qui pousse l'humanité n'avait commencé que d'hier, nous irons si loin que nous finirons bien par échapper à la sévérité de ce grand œil ouvert sur nous depuis dix-huit siècles.

Aveuglement de l'orgueil! Un humble prère (M. Lacordaire), qui fut l'ami et le compagnon de Lamennais, mais qu'une vaine gloire n'a pas précipité, comme lui, dans un shime sans fond, vient d'élever son éloquente voix, et il vous répond: Non, quoi que vous fassiez, vous qui ne voulez point reconsdire ce qui a été et ce qui sera, vous avez bau marcher en avant, vous jeter à perte d'haleine dans les voies infinies de l'avenir; ce calme regard, qui plane sur votre présent comme il a plané sur votre passé, vous poursuiers tovjours, partout, jusqu'aux derniers horizons de l'éternité; car cette lumière, que vous croyez pouvoir fuir, parce qu'elle est fixe, est immobile et mobile à la fois. Où que vous alliex, elle est toujours parmi vous, vo-ire centre, votre milieu; elle est comme le

Objections.— Le ciel est sur la terre.— Le ciel, c'est l'argent, c'est la gloire, c'est le plaisir, c'est ce qui est agréable à chacun.

— Qu'est-ce que la religion peut nous offrir de préférable?

Mponse. — L'homme est né pour le honheur: tous en conviennent; et j'ajouterai qu'il est né pour un bonheur parfait; car des que chacun a trouvé l'objet qu'il croyait capable de le satisfaire, trompé bientôt dans son espérance, il le rejette avec dégoût, pour courir après un autre objet, qu'il ne tarde pas à trouver défectueux également, et à rejeter avec le même dégoût. Un tel bonhenr ne se trouvant point ici-bas, la religion nous apprend que nous n'avons d'espoir de le l'ouver que dans le ciel. Mais, comme il y en a qui ne veulent point écouter la religion, ni faire surtout ce qu'elle nous commande: Le ciel est sur la terre, disent-ils.

Le cielest sur la terre! Et comment se faitii donc que jamais personne n'ait pu y renconler le honheur? Comment se fait-il qu'on n'y boure, au contraire, que travail, misère et soulfrance? soleil, dont on ne saurait s'éloigner d'un seul pas, eût-on la vitesse du vent, et l'infini du désert devant soi. Vous croyez que la Papauté sommeille, qu'elle s'endort dans le passé, grande comme la fosse d'un géant, par la grandeur de ce qu'on lui a ôté? Vous vous trompez: elle a toujours présidé aux affaires du siècle, elle y préside encore, elle est toujours debout, agissante, prête à lier et à délier. Aujourd'hui que nous acceptons toutes les gloires du passé, les esprits les plus sages ont reconnu les bienfaits que lui doit l'humanité. Vous savez ce qu'elle a fait: voyez ce qu'elle fait maintenant!»

CIE

Pour nous résumer donc, d'après l'expérience la plus décisive, comme d'après la promesse de son divin fondateur, le fondement sur lequel repose le christianisme est indestructible. D'où il suit que cette religion est elle-même impérissable, et que vous êtes complétement dans le faux, quand vous affirmez qu'elle sera remplacée par d'autres dont l'établissement aura le même succès que le sien propre.

Au lieu donc de dire que le christianisme s'est établi naturellement et facilement sur les ruines des religions qui l'ont précédé, et qu'il en sera de même de celles qui viendront après, dites plutôt, sans craindre de vous tromper, car alors vous aurez pour vous la parole de la vérité même et l'expérience des siècles : cette religion s'est établie miraculeusement sur les ruines de toutes celles qui l'avaient précédée, et elle n'a cessé depuis de s'y maintenir. Ce colosse divin couvre aujourd'hui le monde, et tout ce qui viendra s'y heurter ne manquera pas, comme précédemment, de se briser et de périr : Tu es Petrus, et super hanc petram ædificabo Ecclesiam meam, et portre inferi non prævalebunt adrersus eam. (Matth. xvi, 18,)

CIRL.

Le ciel est sur la terre I quelle cruelle ironie I oui, il est sur la terre, comme il est au lieu d'exil, au bagne, à l'hospice. Car, qu'estce la terre, si ce n'est tout cela, un peu en grand?

Vous allez me dire peut-être que c'est la faute de l'humanité dégradée.

Eh bien! rêveurs, séparez-vous de cette humanité dégradée; faites bande à part; et pourtant je pourrais vous demander ici comment il se fait que le bonheur que vous dites être sur la terre ne s'y trouve pas à la portée de tous: mais passons sur cette petite difficulté; séparez-vous donc, ai-je dit; faites votre choix; allez loin, bien loin, dans le lieu le plus propre à réaliser vos espérances, et vous nous donnerez de vos nouvelles... Hélas la nous n'avons pas attendu longtemps le résultat de l'éprenve. Votre terre promise a dévoré ses habitants; ou, plutôt, elle n'a pas eu besoin de le faire, car, à peine réunis, vous vous êtes pris à vous dévorer vousmemes les uns les autres. Tout le monde connaît l'histoire de Cabet et de ceux qui ont eu le malheur de l'éconter, et de le suivre.

Le ciel est sur la terre l mais non, car nous

323

n'y restons pas assez long temps. Un bonheur de quelques jours ne saurait être le véritable bonheur, quelque grand qu'il soit en luimême. Que dis-je l plus il est grand, plus la crainte que nous avons de le perdre doit être grande également. Un bonheur éphémère, c'est une déception, une amère dérision. Ce n'est donc point le bonheur.

Le ciel sur la terre! Eh bien! dites-moi: en quoi consiste-t-il donc selon vous?

Le ciel, nous di-on, c'est l'argent, c'est la gloire, c'est le plaisir, c'est ce qui est agréable à chacun.

L'argent serait le ciel! y pensez-vous? Quoi l'ce métal que nous avons tant de peine à acquérir, et qui, une fois en notre possession, inspire et fait commettre tant de crimes! Mais il tue plus d'hommes que le fer, et c'est à lui bien plutôt qu'au fer qu'on devrait donner l'épithète d'homicide; car le fer n'est qu'un instrument du crime, et l'or en est le principe. Aussi, ne suis-je point surpris que Dieu ait fait périr vingt-trois mille personnes pour avoir adoré le veau d'or. Il n'y avait pas là seulement une punition, mais un symbole, un euseignement; c'était pour dire au monde que rien ne tue autant que l'or. Inutile enseignement! symbole perdu! Les hommes ne l'ont guère compris; et ceux à qui il s'adressait tout particulièrement encore moins que les autres; car l'adoration de l'or est aujourd'hui la passion la plus dominante des débris d'Israël.

La gloire serait le ciel! Quoi encore! Cette fumée, ou, si vous l'aimez mieux, cette lumière incertaine qu'un souffle apporte audessus de notre tête, sans qu'on sache pourquoi, la plupart du temps, et qu'un autre sousse emporte de même, ce serait là le ciel? Tachez donc du moins de la fixer au-dessus de votre tête, puisque vous ne pouvez la faire entrer en vous. Portez-y la main; tenez-la solidement. Mais non, c'est impossible. Ce n'était que de la fumée, ai-je dit avec raison; il y avait bien aussi un peu de lumière. Quoi qu'il en soit, tout cela vous échappe, an moment où vous vous y attendiez le moins; et quand la gloire ne vous échappe pas, c'est vous qui échappez à la gloire; car la mort est venue vous frapper, tandis que vous frappiez les autres peut-être, et elle vous a enseveli à six pieds dans la terre. La gloire pourra-t-elle vous suivre en ce lieu d'obscurité! Hélas! non; car vous ne pouvez plus avoir là pour société que les vers, lesquels même vous délaisserout, quand de cadavre votre corps sera devenu ce je ne sais quoi qui n'a plus de nom dans aucune langue, comme a dit Bossuet, après Tertullien. Vous connaissez l'histoire du conquérant des temps modernes. Je ne sais si je ne ferais pas mieux de dire de la gloire incarnée elle-même :

Depuis les deux grands noms qu'un siècle au siècle an-Jamais nom qu'ici-bas toute langue prononce [nonce, Sur l'aile de la foudre aussi loin ne vola. Jamais d'aucun mortel le pied qu'un souffle efface N'imprima sur la terre une plus forte trace, Et ce pied s'est arrêté là?...

Il est là l... sous trois pas un enfant le mesure l Son ombre ne rend pas même un léger murmure. Le pied d'un ennemi foule en paix son cercuefi. Sur ce front foudroyant le moucheron bourdonne, Et son ombre n'entend que le bruit monotone D'une vague contre un écueil.

En espérez-vous davantage? en pouvez-vous même attendre autant? Non, assurément. En bien! voilà donc ce que fut l'une des plus belles gloires du monde? Et encore, l'inconstante s'était-elle hâtée de quitter d'ellemême son favori, avant que la mort fût venue l'en séparer.

Voyons actuellement le plaisir. Le plaisir serait le ciel? Oui, le ciel de Mahomet; mais de tout homme ayant un peu de conscience, du bon sens même? non jamais. Le plaisir, c'est le père du remords! Le plaisir, c'est le principe de la corruption! Le plaisir, c'est le concierge ordinaire des hôpitaux et des cimetières! Et en effet, bien peu d'hommes entrent dans ces tristes lieux, sans y avoir été poussés plus ou moins par le plaisir. Il serait donc absurde de dire que le plaisir est le ciel.

Du reste, vous êtes si peu convaincu vousmême d'être dans le vrai quand vous affirmez que le ciel est ou l'argent ou la gloire ou le plaisir, que vous vous hâtez d'ajouter que le ciel c'est ce qui est agréable à chacun. Mais il est facile de vous vaincre encore dans ce dernier retranchement. Vous dites que le ciel, c'est ce qui est agréable à chacun. Vous vous trompez; car, le cœur humain étant le même partout, il suit de la que le ciel, qui est destiné à le satisfaire, doit être le même pour tous. Le ciel est ce qui est agréable à chacun? Eh bien! soit. Or, rien ne pouvant satisfaire le cœur sur la terre, comme nous venons de le prouver, en montrant que les objets qu'on croyait les plus propres à atteindre ce but ont un effet tout contraire, il faut en conclure que rien ne saurait être le ciel ici-bas.

Qu'est-ce que la religion peut nous offrit de préférable? nous demande-t-on.

Tant de réponses ont déjà été faites à cette question, qu'il nous paraît bien inutile d'en chercher une nouvelle en nous-même.

« O vous qui me convicz aux délices du paradis, » disait un philosophe persan, « ce n'est pas le paradis que je cherche, mais celui qui a fait le peradis. (Voy. de Chardin, t. V.)

« Cette parole est tellement au-dessus de toutes les idées répandues parmi les hommes sur l'autre vie, » reprend ici l'un des plus récents apologistes du christianisme (Auguste NICOLAS), « que nous avons peine à croire qu'elle n'ait pas été inspirée par quelque notion de la seule religion qui y répond. Au-cune religion sur la terre, aucune que le christianisme, n'a imaginé de donner à l'homme pour récompense, pour aliment, pour ciel, Dieu lui-même, et n'a fait entendre cette parole étonnante : Ego merces tua. (Gen. xv, 1.) C'était le nœud gordien de notre immortalité. Le christianisme seul est venu le dénouer. Cette solution une fois donnée, toutes les facultés de notre âme ont reconnu en elle cette vérité nécessaire, qui explique et démontre en précisant son objet, le dodne

de notre immortalité. Quoi de plus simple et de plus évident que ceci? Une soif insatiable de connaître et d'aimer réclame un objet infini et souverainement parfait, et il n'y a d'infini et de souverainement parfait que Dieu: Dieu seul doit donc être notre fin, el sa possession notre récompense..

CIE

· Ouvrez-vous, portes du ciel chrétien! que vous êtes respiendissantes ! et qui peut soutenir l'éclat que vous nous découvrez! Toutes les fausses religions nous peignent le ciel : la religion de Jésus-Christ ne le fait point. C'est que toutes les autres religions peignent le ciel d'après la terre, et que celle de Jésus-Christ ne peut le peindre que d'après lui-même, si elle est la vérité; dès lors elle doit s'abstenir de nous le représenler, perce que nous ne le comprendrions pas. Par là elle se prive d'un grand élément de succès, et fait preuve d'un désintéressement humain qui convient bien à une religion divice. Mais par cela même aussi, elle donne du ciel, en le voilant, une idée d'autant plus digne de lui, d'autant plus vraie, d'autant plus entratnante pour la raison, lorsqu'elle fail entendre ces paroles, si puissantes par leur impuissance même : L'ail n'a point vu, l'oreille n'u point entendu, le cœur de l'homme ne jamais senti monter en lui une félicité comparable à celle que Dieu a préparée pour ceux qui l'aiment. (1 Cor. 11, 9.) Voilà tout ce qu'elle peut nous dire pour nous faire comprendre quelle est la largeur, la hauteur et la prosondeur de ce mystère. (Ephes. 111, 18.) he rous semble-t-il pas, dit ici Bossuet, enlendre un homme qui aurait vu quelque ma-gnifique palais semblable à ces châteaux enchanlés de qui nous entretiennent les poètes, et qui ne parlerait d'autres choses, sinon de la hauseur des édifices, de la largeur des fos-14s, de la profondeur des fondements, de la longueur prodigieuse de la campagne qu'on Acourre? au reste, ne pouvant pas donner une seule marque pour le reconnaître, ni en saire une description gui ne soit grossière: lant il est ravi en admiration de ce beau speclacle. (Sermon pour le jour de la Toussaint.) · Tous les biens réunis de ce monde, en comparaison de celui-là, sont comme du fumier: sicut stercora (Philipp. 111, 8); - toules les souffrances de la vie présente ne sont 148 d'un mérite proposable, non sunt condi-3ne, en échange de cette gloire du siècle futur; car le moment si éphémère et si léger des assissions de cette vie, produit en nous le puds éternel d'une souveraine et incomparatle gloire (17). Quelle étonnante idée, et quel puissant levier offert à la faiblesse humaine lour se détacher des liens corrupteurs de ce monde, et pour en accepter courageusement les maux! Nous ne craignons pas de le Gre, si le christianisme était la vérité même, pourrait-il s'exprimer autrement? Et pourjuoi dès lors ne pas voir en lui la vérité? pas que la vérité est une, et qu'il n'y a qu'elle seule qui ait le secret de son propre langage? Mais il faut laisser parler ici le bon sens en personne; il faut voir avec quelle force de raison notre Montaigne, armé de la foi, fustige toutes les folies humaines, et relève la suprême, l'incomparable vérité du christianisme:

« Quand Platon nous deschiffre le vergier de Pluton, et les commoditez ou peines corporelles qui nous attendent encore après la ruine et anéantissement de nos corps, et les accommode au ressentiment que nous avons en cette vie...; quand Mahumet promet aux siens un paradis tapissé, paré d'or et de pierrerie, peuplé de femmes d'excellente beauté, de vins et de vivres singuliers; je vois bien que ce sont des mocqueurs qui se plient à nostre bestise, pour nous emmieller et attirer par ces opinions et espérances, convenables à nostre mortel appetit... Il fauldrait lui dire, de la part de la raison humaine: Si les plaisirs que tu nous promets en l'aultre vie sont de ceux que j'ai sentis ça bas, cela n'a rien de commun avecques l'infinité. Quand tous mes cinq sens de nature seraient comblés de biens, et cette âme saisie de tout le contentement qu'elle peult désirer et espérer, nous sçavons ce qu'elle peult; cela, ce ne serait encore rien : s'il y a quelque chose du mien, il n'y a rien de divin : si cela n'est aultre que ce qui peult appartenir à cette nostre condition présente, il ne peult être mis en compte; tout contentement des mortels est mortel... Nous ne pouvons dignement concevoir la grandeur de ces haultes et divines promesses, si nous les pouvons aulcunement concevoir; pour dignement les imaginer, il les fault imaginer inimaginables, indicibles et incompréhensibles, et parfaitement aultres que celles de nostre misérable expérience. « OEil ne saurait voir, » dit saint Paul, « et ne peult monter au cœur d'homme l'heur que Dieu prépare aux siens. » (1 Cor. 11, 9.) (Essais, liv. 11, chap. 12.)

« Ét comme tout se lie et se justifie dans le christianisme! S'il nous dit qu'il nous est impossible de se représenter le bonheur du ciel, ce n'est pas pour exalter vaguement l'esprit par une emphatique espérance de tous les biens que nous pouvons imaginer, ce qui ne serait qu'une donnée pour le fanatisme et la superstition; mais c'est que le ciel est la possession de Dieu, et que Dieu est infini et incompréhensible. Le bonheur du ciel est ainsi précisé dans sa nature, en même temps qu'il est infini dans son terme; et cette infinité résulte de cette nature même. On comprend dès lors pourquoi on ne peut pas concevoir ici le bonheur du ciel, et cette impossibilité de le concevoir en est la meilleure conception. Tout ce qu'il y a de vrai, de beau, de hon, dans les choses que nous connaissons, tout ce que nous pouvons imaginer de plus parfait n'est qu'un don de Dieu, mais n'est pas Dieu; et tout ce qui n'est pas Dieu est périssable, tini, corruptible, et dès lors

(17) Id enim, quod in præsenti est momentaneum a les tribulationis nostræ, supra modum in sublimi-

duire religion de procéder ainsi? N'est-ce

tate æternum gloriæ pondus operatur in nobis. (11 Cor. 17, 17.)

impuissant à satisfaire l'âme humaine, dont le propre est d'être insatiable et infinie dans ses ardeurs et dans ses désirs. Mais Dieu, l'auteur même de toute heauté, de toute bonté, de toute vérité; Dieu, l'original de la beauté: Dieu, qui n'est pas beau seulement. comme on peut le dire des plus belles créatures, mais qui est la beauté, ce d'après quoi tout le reste est beau, et qui n'est heau que par lui-même : voilà le ciel. Et ce que nous disons de la heauté, il faut le dire de tous les autres attributs de l'être par essence : la vérité, l'amour, la justice, la puissance, la gloire; et tout cela en substance et en infinité. Réunissez tout ce que l'univers vous présente de plus parfait dans l'accablante variété de toutes ses merveilles; composez une beauté de toutes ses beautés, une vérité de toutes ses vérités, une magnificence de toutes ses magnificences, une seule harmonie de toutes ses harmonies, un seul amour de tous ses amours: qu'aurez-vous? Rien, compara-tivement à l'Auteur de tout cela, parce que tout cela est l'ombre fugitive de ce qui est en lui réalité immuable, et qu'il n'y a pas de calcul proportionnel entre le fini et l'infini. Quelle accablante, mais en même temps quelle juste idée du ciel ! Ce n'est pas là une vaine et sade amplification, c'est une vérité simple, rigoureuse, nécessaire, cela doit être : cela est...

CIR

« Nous venons de voir quel est le ciel chrétien : et maintenant à qui est-il promis? Quels en seront les habitants?

« Voilà encore qui n'appartient qu'au christianisme : les pauvres, les petits, les humbles, les victimes de l'oppression, les pacifiques, les affligés de la terre, la balayure du monde, voilà les rois et les princes du moude, voilà ceux qui jugeront là terre : c'est pour eux que les portes du ciel s'ouvrent et se dilatent sans mesure. Et, au contraire, malheur aux riches, aux grands, aux superbes, aux sensuels, à ceux qui sont sans entrailles et qui écrasent leurs frères l pour ceux-là la porte du ciel se rétrécit; un câble passerait plutôt par le trou d'une aiguille; à ceux-là il sera dit : Allez, maudits! je ne vous connais pas.... Vous avez reçu votre récompense. (Matth. xxv, 12, 41; vi, 16.)

e Quelle révolution morale a apportée dans le monde ce simple mot : Les premiers seront les derniers!... (Matth. xx, 16.) Quel germe de résignation déposée dans le cœur du pauvre et de l'esclave! Quelle inquiétude salutaire éveillée dans l'âme du riche et du maître! Quel retour de lot jeté à travers tous les faux partages de la fortune! Ecoutez:

a Il y avait un homme riche qui se revétait de pourpre et de soie, et chaque jour il faisait une chère splendide. Il y avait d'autre part un certain mendiant nomné Lazare, qui gisait à la porte de ce riche, plein d'ulcères. Lazare est bien voulu pouvoir se rassasier des miettes qui tombaient de la table du riche; et nul ne les lui donnait. Mais les chiens venauers. et lui léchaient ses ulcères. Cependant il arrive que le mendiant mourut et fut porté par les anges dans le sein d'Abraham (18). Le riche mourut pareillement, et sut enseveli en enser. - Comme il était dans les tourments, le ant les yeux, il vit de loin Abraham et Lazare dans son sein, - et s'écriant, il dit : Père Abraham. ayez pitié de moi, et envoyez-moi Lazare, efa qu'il trempe le bout de son doigt dans l'esn pour me rufratchir ma langue, parce que je souffre horriblement dans cette flamme. -Abraham lui dit : Mon fils, souvenez vous que pendant la vie vous avez reçu les biens. et Lazare, les maux pendant la sienne : et ma ntenant, il est consolé; et vous, vous souffrez. De plus, il y a entre nous et vous un grand abline, tellement que ceux qui veulent passer d'ici là, ne le peuvent, ni de là passer ici. — El le riche reprit : Père, je vous prie alors d'envoyer dans la maison de mon père. où j'ai laissé cinq frères, afin qu'ils soient avertis de ceci. pour qu'ils ne viennent pas, eux aussi, dans ce lieu de tourments. — Et Abraham lui dit : Ils ont Moise et les prophètes; qu'ils les écoutens. - Ils n'en feront rien, dit le riche; mais si quelqu'un des morts va à eux, ils feront pénlence. — Abraham lui répondit : S'ils n écoutent ni Moise ni les prophètes, quelqu'un des morts ressusciterait qu'ils ne le croiraient pas (19).

« Quelle saisissante parabole! et comme elle rend vivement cette puissante révolution chrétiemne qui a pris l'esclave et le pauvre dans la poussière, pour les porter au falte de la vraie grandeur; qui a substitué aux Hercule, aux Thésée, aux Achille, aux Alexandre et aux César, — les Pierre, les Paul, les Jean, les Jacques, les Madeleine, les Marie; et qui a donné pour patronne au plus fier, au plus valeureux peuple du monde, une pau-

vre gardeuse de brebis (20)!

« Cette révolution, si éminemment civilisatrice, date du christianisme seul; cela est
incoatestable. Quand elle s'opéra, elle déconcerta toutes les idées reçues, et Jésus-Chrisla mettait sur la même ligne que ses gran:
miracles: « Allez, » disait-il aux envoyés de
Jean, « rapportez ce que vous venez de voie et d'entendre; dites que les avengles » oi-nt.
« que les boiteux marchent, que les sourde
« entendent, que les morts ressuscitent, que
« l'Evangile est annoncé aux pauvres. » (Marth.
x1, 5.)

« Copendant, tout en élargissant son sein pour recevoir et honorer les pauvres le christianisme ne présente pas le salut course impossible aux riches, mais aux maures riches. Il leur fait même trouver le salut etranel dans les richesses employées au saux temporel des pauvres; et ainsi, par une et l'un par l'autre le bonheur de la terre et l'un par l'autre le bonheur de la terre et signation et l'amour des souffrances en vis

<sup>(18)</sup> Abraham est ici le père des Croyants.

<sup>(19)</sup> Ce dernier trait est d'une vérité frappante. Ce n'est pas le défaut de preuves, c'est le défaut de

bonne volonté qui fait les incrédules. Il y a des : moins des miracles de Jésus-Christ qui n'est pass cra-(20) Sainte Geneviève, patronne de Paris.

CIM

du reveume des cieux, il s'occupe à les soulager même ici-has, en poussant les riches à venir à leur secours, en vue du même reveume des cieux. Attachant ainsi le manie prix à la pauvreté et à la charité, il fait à la fois le soulagement temporel des pauvres sans nuire à leur bonheur éternel, le salut éternel des riches sans nuire à leur bonheur temporel, et le bien-être universel de l'humanité.par ces mêmes richesses qui jusquelà avaient été les plus grandes sources de sa corruption. — Chose admirable! peut-on dire

ici avec Montesquieu, la religion chrétienne, qui ne semble avoir d'objet que la félicité de l'autre vie, fait encore notie bonheur dans celle-ci. » (Esprit des lois, liv. xxiv, chap. 3.)

En sorte que, pouvons-nous ajouter ici, en terminant cet article, vous qui ne voulez le ciel que sur la terre, vous ne pouvez le trouver nulle part, tandis que la religion, qui ne le place que dans l'autro vie, commencerait à nous y introduire dès celle-ci, si nous voulions tous écouter et suivre son divin enseignement.

#### CIMETIÈRE.

Objections. - Il est évident que c'est la religion qui a placé les cimetières au milieu des villes et qui cherche encore à les y retenir. - Et pourtant c'est triste, nuisible au commerce et à la santé publique. - C'est encore là une invention qui, comme dit Boileau.

Pour honorer les morts fait mourir les vivants.

Réponse. — « Le christianisme a toujours fait en tout le mieux possible, » dit ici l'illustre auteur du Génie du christianisme; « jamais il n'a en de ces demi-conceptions si fréquentes dans les autres cultes. Ainsi, par rapport aux sépulcres, négligeant les idées intermédiaires, qui tiennent aux accidents et aux lieux, il s'est distingué des autres religions par une coutume sublime; il a placé la cendre des fidèles dans l'ombre des temples du Seigneur, et déposé les morts dans le sein du Dieu vivant.

« Lycurgue n'avait pas craint d'établir les tombeaux au milieu de Lacédémone; il avait pensé, comme notre religion, que la cendre des pères, loin d'abréger les jours des fils, prolonge en effet leur existence, en leur enrignant la modération et la vertu, qui conduisent à une heureuse vieillesse. Les raisons humaines qu'on a opposées à ces raisons divines sont bien loin d'être convaincanles. Meurt-on moins en France que dans le reste de l'Europe, où les cimetières sonten-core dans les villes?

 Lorsque autrefois parmi nous on sépara les tombeaux des églises, le peuple, qui n'est pas si prudent que les beaux esprits, qui n'a pas les mêmes raisons de craindre le bout de la vie, le peuple s'opposa à l'ahandon des antiques sépultures. Et qu'avaient en effet les modernes cimetières qui pût le disputer ant antiens? Où étaient leurs lierres, leurs ifs, leurs gazone nourris depuis tant de siècles des biens de la tombe? Pouvaient-ils montrer les os sacrés des aïeux, le temple, la maison du médecin spirituel, enfin cet appareil de religion qui promettait, qui assurait même une renaissance très-prochaine? Au lieu de ces cimetières fréquentés, on nous assigna dans quelque faubourg un en-

clos solitaire abandonné des vivants et des souvenirs, et où la mort, privée de tout signe d'espérance, semblait devoir être éternelle.

- « Ou'on nous en croie : c'est lorsqu'on vient à toucher à ces bases fondamentales de l'édifice que les royaumes trop remués s'écroulent (21). Encore si l'on s'était contenté de changer simplement le lieu des sépultures! Mais non satisfait de cette première atteinte portée aux mœurs, on fouilla les cendres de nos pères, on en enleva les restes, comme le manant enlève dans son tombereau les boues et les ordures de nos
- « Il fut réservé à notre siècle de voir ce qu'on regardait somme le plus grand mal-heur chez les anciens, ce qui était le dernier supplice dont on punissait les scélérats, nous entendons la dispersion des cendres; de voir, disons-nous, cette dispersion applaudie comme le chef-d'œuvre de la philosophie. Et où était donc le crime de nos aïeux pour traiter ainsi leurs restes, sinon d'avoir mis au monde des tils tels que nous! Mais écoutez la fin de tout ceci, et voyez l'énormité de la sagesse humaine : dans quelques villes de France, on bâtit des cachots sur l'emplacement des cimetières; on éleva les prisons des hommes sur le champ où Dieu avait décrété la fin de tout esclavage; on édifia des lieux de douleurs pour remplacer les demeures où toutes les peines viennent finir; ensin il ne resta qu'une ressemblance, à la vérité effroyable, entre ces prisons et ces cimetières, c'est là que s'exercèrent les juge-ments iniques des hommes, là où Dieu avait prononcé les arrêts de son inviolable jus-

D'après ces faits qu'il n'est guère possible de contester, vous voyez que ce n'est pas la religion catholique seulement qui a p'acé les cimetières dans les villes, et qui s'efforco de les y retenir.

C'est toujours une idée religieuse, me direz-vous; et, à cause de cela, la religion catholique en a fait et dû faire, sous ce rapport, plus que toute autre religion.

Sans doute, et nous venons de le recen-

(21) Les anciens auraient cru un Etat renversé si les est violé l'asile des morts. On connaît les beiles lois de l'Egypte sur les sépultures. Les lois de Solon separaient le violateur des tombeaux de la

communion du temple, et l'abandonnaient aux su-ries. Les Institutes de Justinien règlent jusqu'aux legs, l'héritage, la vente et le rachat d'un sépulcre, etc.

naître: mais, au lieu de l'en blâmer, nous ne devons que l'en louer. Est-ce que l'esrit religieux n'est pas infiniment respectable, nécessaire même? Est-ce qu'il ne fait pas vivre et prospérer, en tout point, les peuples comme les individus?

CLE

est triste, avez-vous dit.

Mais ces tribunaux, ces gendarmeries, ces prisons, établis à la place de nos cimetières, est-ce beaucoup plus gai? D'ailleurs, est-ce que tout doit être gai dans le cours de la vie? Est-ce qu'une religieuse tristesse n'a pas son utilité, sa nécessité et jusqu'à une certaine délectation? Qui donc osera vous conseiller d'ôter de votre chambre la représentation de vos bien-aimés parents, sous prétexte que c'est triste?

Vous parlez de «commerce. - Mais tout commerce honorable a pour base la justice, et la justice a besoin de cette sanction di-vine, qui se réalise à la fin de la vie.

Vous parlez de santé publique et de mort. -Nous avons déjà répondu : Meurt-on moins dans les lieux où les eimetières sont éloignés que dans ceux où ils sont proches. S'il sort de là des odeurs pestilentielles, qui ne comprend qu'elles nous atteindront aussi bien à un ou deux kilomètres qu'à quelques pas de nous? J'ai demeuré longtemps aussi près que possible d'un cimetière, et j'affirme n'avoir rien senti, rien éprouvé de fâcheux; tandis que, j'ai vu tember mala-des et mourir même des personnes qui avaient assisté à des enterrements faits dans des cimetières éloignés. Et la perte de temps, et les dépenses de toutes sortes, pour celui qui est obligé de gagner son pain et celui

de sa famille I et, pour tous, les privations du cœur, naturellement religieux ou simplement sensible.

L'auteur du Génie du christianisme Dous parle seulement de ce qu'on a mis à la place de nos cimetières dans les villes; mais que dirons-nous de ce qui les remplace dans nos campagnes? L'Eglise est toujours là. On ne parle point encore de la transporter loin de toute habitation, comme triste, nuisible m commerce et à la santé publique. Il faut donc que quelque chose l'entoure. Autresois c'etaient les cimetières et les presbytères. Que sera-ce donc actuellement qu'on ne veut plus y souffrir les cimetières ni guère les presbytères? Ce seront le champ de soire, la danse publique, les cabarets.

Tout cela est plus gai du moins, ene direr-

Elle est touchante et hien à sa place vote gaieté! Elle est de longue durée surtout!

Tout cela estplus favorable au comment! Il est édifiant et bien à sa place encere.

votre commerce!

Et la santé publique? vous n'en parlez poist C'est par oubli sans doute que vous omettez d'examiner s'il ne sort pas des danss publiques et des cabarets des miasmes d'inmoralité infiniment plus funestes à la sant publique que ce qui peut sortir de mos cimetières. Quant à moi, je vous le répète, je n'ai jamais vu personne mourir ni même être malade de la proximité des cimetières: mais j'en ai vu beaucoup, et des plus robus tes, s'user rapidement la santé, et même rérir, de la proximité des danses publiques et des caharets.

### CLERGÉ.

Objections. — A quoi bon le clergé? — C'est une caste privilégiée, une nation dans la nation. — Séparés de leurs concitovens dès le commencement, les membres qui le composent ont une éducation à part, une vie à part; ils ne prennent ni les idées, ni les opinions du pays; ils cont opposés aux progrès de la civilisation et des lumières; et ils peuvent, dans un temps donné, faire courir à la patrie des dangers d'autant plus grands qu'ils se trouvent sous la direction suprême d'un chef étranger. -- Voyez le clergé de France, qu'on représente cependant comme un modèle, que ne lui manque-t-il pas sous tous les rapports?

Réponse. — Il n'y a que les passions et les prejuges qui puissent foire tenir un pareil langage. Car, pour qui est, je ne dirai pas chrétien, mais seulement raisonnable, toutes ces difficultés n'ont aucune valeur, et n'existent même pas.

A quoi bon le clerge?demandez-vous. Mais pour enseigner la religion et la faire pratiquer. — A quoi bon de clergé. ditesvous avec assurance, comme si vous émettiez une opinion évidemment utile, ou seulement indifférente. — Mais à quoi bon une armée, une magistrature, un corps ensei-

gnant?... Vous admettez volontiers la nécessité, l'extrême importance, du moins, d'hon mes spéciaux pour toutes sortes de choses et vous ne voudriez pas reconnaître usue même nécessité, cette même importance, de moins, pour la plus utile, la plus indispessable de toutes, la religion? Quelle incorséquence de votre part l

Vous me direz peut-être que les parents sont obligés d'enseigner la religion à leur ensants et que quélques-uns le sont d'une manière admirable. Oui, sans doute: mais cela ne suffit pas. Vous le reconnaissez voumême forcement. Quelques-uns, dites-vous le sont d'une manière admirable. Mais ou donc le fera pour ceux qui le font cel et ne le font pas du lout? Qui donc rien ira es aide à ceux dont la bonne volonté reste sonvent impuissante dans l'accomplissement ece dissicile devoir ? Ne voyez-vous pas qu'a peut appliquer aux sciences, à la Justice, la défense de la patrie, ce que vous venez de dire par rapport à la religion? — Tour les parents sont obligés d'enseigner à leur-enfants, quand ils le peuvent, les principdes sciences, et quelques-uns le font ale... ner une connaissance suffisante des lois .. leur pays, et la plupart s'en acquittent d'ane

manière satisfaisante. — Tous ceux qui sont en état de porter les armes doivent à l'occasion repousser l'ennemi, et beaucoup le .fontavec un courage héroïque. — Concluronsnous de là qu'il faut détruire tout corps enseignant, abolir la magistrature, licencier l'armée? Non, me direz-vous; parce que ce serait replonger le pays dans les ténèbres de la barbarie, y appeler tous les désordres, le faire périr immanquablement sous les coups de ses ennemis. — Je suis de votre avis; mais j'ajoute que le clergé me paraît encore plus nécessaire pour conserver parmi les hommes la connaissance de la religion, pour leur faire observer ses lois saintes, pour les faire triompher de ces ennemis invisibles qui les assiégent continuellement, et les éloigneraient à jamais, sans cela, de la céleste patrie. — A quoi bon le clergé? dites-vous. — Mais, est-ce qu'il n'y en a pas toujours eu un dans tous les temps et dans tous les lieux? Voyez les Juifs, les Egyptiens, les Grecs, les Romains, tous les peuples solidement constitués et qui ont eu quelque durée sur la terre. Est-ce que vous ne remarquez pas chez eux des hommes spécialement occupés des choses religieuses, un clergé par conséquent. Et pourtant, chez la plupart de ces peuples, la religion avait bien plus pour but d'enseigner l'erreur que la vérité, de favoriser les passions que de les combattre. Elle parlait du ciel sans doute; mais, au lieu d'y élever l'homme, elle le poussait en riant vers l'abime où il ne descend que trop rapidement de lui-même, sans qu'il soit besoin de l'y entraîner. Et vous ne voudriez pas d'un clergé solidement constitué, quand il s'agit d'enseigner aux hommes une religion grave comme la vérité, austère comme la vertu, quand il s'agit surtout de la leur faire pratiquer, malgré toute la résistance des passions, malgré tous les ef-forts en sens contraire des puissances infernales? Ah! parler ainsi, c'est parler contre sa pensée ou méconnaître la nature des choses qui nous touchent de plus près, c'est nous méconnaître nous-mêmes.

A quoi bon un clergé?avez-vous demandé. Sans doute il doit vous paraître inutile, si la religion elle-même est inutile et vague. Mais, si vous reconnaissez l'importance, la cécessité de la religion, ce que vous ne pouvez guère vous dispenser de faire, alors même que vous n'y seriez pas porté de cœur; si vous admettez une religion nou-seulement latérieure, mais extérieure et publique, ce que tout homme sensé est également obligé d'admettre; vous devez reconnaître et admettre en même temps un colte extérieur et public, dès lors un enseignement public, des cérémonies publiques, la prière publique, un sacrifice plus ou moins solennel, mais pourtant public aussi, comme témoignage du pouvoir absolu de Dieu sur les créatures. Or, pour cela un clergé est absolument nécessaire.

Admettant d'ailleurs le nécessité d'une religion, puis d'une religion extérieure et pablique, vous arrivez de conséquence en

conséquence à la religion chrétienne. Et pourquoi ne l'admettriez - vous pourquoi no l'admettriez - vous pas, cettereligion dans laquelle vous êtes né? A quelle autre pourriez-vous donner la préférence? Comme elle a merveilleusement expliqué le mystère de notre nature! Que de lumières elle à répandues sur la terre! Que de pro-grès elle a fait faire à l'humanité! Comme elle a changé les âmes ! Que de vertus elle a fait pratiquer, elle fait encore pratiquer chaque jour! Que de prodiges pour son établissement et dans son établissement! Que de prodiges dans sa propagation et dans sa conservation, malgré les obstacles et les causes de ruine qu'elle rencontre à chaque instant!... Oui, il est impossible de le méconnaître, nous découvrons en elle, de quelque manière que nous la considérions, les marques les plus frappantes de sa divine origine, Or, la religion chrétienne suppose dans ceux qui sont chargés de l'enseigner et de la faire pratiquer, unemission, uncordination, un caractère propre qui les distingue du reste des hommes. Elle suppose donc réellement

CLE

n clergé.

En effet, ce n'est point à tous ses disciples, mais à ses apôtres, constitués en corps, que Jésus-Christ a dit, après avoir établi l'auguste Sacrement de nos autels : Faites ceci en mémoire demoi. (Luc. xxII, 19.) C'est encore à eux qu'il a dit, en leur communiquant le Saint-Esprit : Les péchés serontremis à ceux à qui vous les remettrez, et ils seront retenus à ceux à qui vous les retiendrez. (Joan. xx, 23.) Ce son! eux, et eux seulement qu'il a envoyés dans le monde, en leur adressant ces mémorables paroles : Toute puissance m'a été donnée au ciel et sur la terre. Allez donc enseigner toutes les nations, les baptisant au nom du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit, leur apprenant à observer tout ce que je vous ai ordonné. Et voilà que jesuis avec vous, tous les jours, jusqu'à la consommation des siècles. (Matth. xxviii, 18. 19, 20.) Fidèles à accomplir ce que Jésus. leur divin Mattre, leur avait recommandé pour eux-mêmes, aussi bien que ce qu'il leur avait recommandé à l'égard des simples sidèles, les apôtres s'empressent de remplacer ceux d'entre eux qui viennent à manquer, et ils étendent même leur corps à proportion des besoins de l'Eglise. Ce qu'ils font, d'après l'ordre de Jésus-Christ, leurs successeurs le font également à leur tour; et il en a toujours été ainsi, et il en sera ainsi, jusqu'à la fin des temps, dans cette Eglise à laquelle son divin Fondateur a fait la promesse d'une éternelle durée. Le clergé donc est la conséquence nécessaire de la constitution de l'Eglise. Il vient de Jésus. Christ, ainsi que sa religion. Dès lors, il vient de Dieu lui-même, et vous ne pouvez. sans un audacieux blasphème, demander à quoi il est bon.

À quoi il est bon?demandez-vous. Quellaveugle ingratitude! Eh! faites-vous donc a vous-même cette question! Faites-la à touceux qui ont été élevés, comme vous, dans la religion de Jésus-Christ, aux peuples entiers aussi bien qu'aux simples individus!

C'est le clergé qui a éclairé et qui éclaire encore les intelligences; c'est lui qui a purifié et qui purifie encore les cœurs; c'est à lui que nous sommes redevables d'une civilisation plus avancée, de lumières plus grandes et plus répandues; et, pour tout dire en un mot, c'est lui l'instrument dont veut bien se servir le Seigneur pour répandre sur tous les hommes en général et sur chacun d'eux en particulier les innombrables bienfaits qu'il leur accorde par son Eglise; en sorte que, au lieu de l'accuser, toute notre reconnaissance doit se tourner vers lui, pour remonter ensuite, avec la sienne propre, jusqu'à la divine source d'où procède tout bien.

CLE

C'est une caste privilégiée, avez-vous dit,

une nation dans la nation.

Une caste privilégiée! Qu'entendez-vous par là? Un corps à part, ayant son fardeau à porter, fardeau beaucoup plus inquiétant, beaucoup plus pénible que celui des autres, mais aussi se trouvent dispensé quelquesois de porter celui qui pèse sur les épaules des autres? Il en est ainsi, j'en conviens, et il ne peut pas même en être autrement, puisque la religion ne peut exister sans clergé, et qu'un clergé ne peut exister sans une existence distincte. Entendez-vous un corps ayant des priviléges inutiles, injustes même? Cela n'est pas, assurément; et je vous défie bien d'en nommer de tels. A l'heure qu'il est, en France principalement, je ne lui en vois pas beaucoup d'aucune sorte, à moins qu'on n'entende ceux d'être privé de toute jouissance et abreuvé d'une infinité d'amertumes. Le plus grand avantage particulier, le seul peut-être qu'on lui fasse au-jourd'hui, c'est d'être exempt de porter les armes. Mais, je vous le demande, comment cela se pourrait-il faire? le voudriez-vous vous-même? Et quel sang sait verser le ministre de celui qui est mort en bénissant ses hourreaux, si ce n'est le sien propre? Cet avantage, du reste, le clergé n'est pas le seul corps qui le possède. Pour ne parler que de ce qui a le plus de rapprochement avec le clergé, nous dirons que le corps enseignant le partage avec lui. Or, si le bruit des armes a paru inconciliable, sans que personne y ait trouvé à redire, avec le si-lence du cabinet et des études, à plus forte raison doit-il en être ainsi par rapport au silence de l'église et de la prière.

C'est une caste privilégiée! — Voudriezvous y entrer uniquement pour y trouver
le bonheur, celui\_du moins que promet le
monde? Vous seriez promptement désabusé.
Elre au service de tous en général, et de
chacun en particulier; être obligé de se dévouer, de répandre jusqu'à la dernière goutte
de son sang peur le salut de celui qui est
estimé le dernier d'entre les hommes, mais
qui n'en a pas moins été racheté au prix du
sang de Jésus-Christ, et, en reconnaissance
de tant de bienfaits, ne rencontrer presque
partout qu'indifférence et mépris, si ce n'est
la haine, la persécution, la mort... ce sont,
comme vous le voyez, des priviléges peu

enviables, aux yeux du mondel Et, en supposant qu'une vocation sainte, irrésistible. en quelque sorte, vous appelât dans le clergé, vous ne devriez y entrer qu'en tremblant et en répétant avec l'Apôtre des nations : Si Jésus-Christ, notre maître, ne nous donnait d'espérance qu'en cette vie, nous serions les plus malheureux de tous les hommes: « Si in hac vita tantum in Christo sperantes sumus, miserabiliores sumus omnibus hominibus.» (1 Cor. xv. 19.) - Une caste privilégiéel- A quoi donc sont accordés ces priviléges? A la naissance? — Non. — A la fortune? — Non. — A la protection? — Non. — Au hasard? — Non encore. — A quoi done? — A la vocation divine, ce qui suppose toujours un vrai mérite, non-seulement aux yeux des hommes, qui se trompent si souvent. mais encore aux yeux de Dieu, qui ne se trompe jamais. - Et sur quels rangs de la société tombe donc ce choix de Dieu, qui ne pourrait manquer d'être excellent, si ceux qui sont appelés répondaient toujours et répondaient dignement à leur vocation? -Sur tous les rangs sans distinction, et nouremarquens même, par la vocation des apôtres et du plus grand nombre de leurs successeurs, que Dieu se platt à choisir ce qu'il y a de plus saible dans le monde, pour confondre ce qu'il y a de plus fort : « Infirma mundi elegit Deus, ut confundet fortis. » (I Cor. 1, 27.) Qui ne voit, dès lors, que ce ne sont point, à proprement parler, des priviléges, puisqu'il n'y a point, dans denr distribution, acception de personnes.

C'est une nation dans la nation. celui qui fut le premier chef du clergé. Pierre lui-même, l'a dit en propres termes: C'est une race choisie, un sacerdoce royal, une nation sainte, un peuple d'acquisition, pour annoncer les vertus de celuiquila appelé des ténèbres à son admirable lumière: Vos autem genus electum, regale sacerde-tium, gens sancta, populus acquisitionis, u virtules annuntielis ejus qui vos vocavit in admirabile lumen suum. (1 Petr. 11, 9.) Oni, c'est une nation dans la nation, comme l'àme dans le corps est une substance dans une substance. De même que l'âme, parfaitement distincte du corps, l'éclaire, le dirige, l'élève au-dessus des affections terrestres et l'introduit dans les cieux; de même le clergé, parsaitement distinct des sidèles, les éclaire, les dirige, les élève au-dessus des affections terrestres, et les introduit dans les cieux. Entendez-vous la chose autrement? Voulez-vous dire que le clergé est, au sein même de sa propre nation, une autre nation étrangère, inutile, dangereuse quelquefois? Ah! la foi, l'expérience générale, tout vous donnerait ici un éclatant déments. Est-ce que le clergé ne sort pas du sein même du peuple? Est-ce qu'il s'en sépare en aucune circonstance, soit à la vie, soit à la mort? Il partage sa tristesse et sa joie, son infortune et son bonheur, ses abaissements et ses triomphes. Voyez quand il se déclare quelque épidémie, quand la famine sévit, guand il y a quelque guerre à soutenir. Le clerge

est toujours là, donnant à tous l'exemple de la patience, du courage et du dévouement. Faut-il un adoucissement à de grandes misères? le clergé le donne, si cela est à sa disposition; et, s'il ne l'a pas, il le recher-che. Faut-il s'enfermer dans un hôpital pour soigner des pestiférés? Le clergé s'y rend avec tous les autres. Faut-il aller sur un champ de bataille, braver les coups des ennemis de la patrie? Le clergé ne recule pas. Pour ne point vous reporter à une époque trop reculée, rappelez-vous la conduite du clergé dans nos émeutes, au temps du choléra, dans nos crises alimentaires, au mo-ment des inondations, dans la guerre de Crimée. Ne dites donc point, je le répète, que le clergé est une nation dans la nation, à moins que vous n'entendiez par là, je vous l'ai déjà dit, l'âme chargée de remuer utilement la masse.

### Mens agitat molem....

(VIRGIL.., Eneid., lib. vi, vers. 727.)

Séparés de leurs concitoyens dès le commencement, avez-vous dit encore, les membres qui le composent ont une éducation à part, une vie à part; ils ne prennent ni les idées ni les opinions du pays; ils sont opposés aux progrès de la civilisation et des lamières; et ils peuvent, dans un temps donné, faire courir à la patrie des dangers d'autant plus grands, qu'ils se trouvent sous la direction suprême d'un chef étranger.

Il y a, dans tout cela, autant et plus peutêtre de faussetés que de mots. Reprenons chaque chose séparément, et répondons:

Ceux qui doivent faire partie du clergé sont séparés de leurs concitoyens dès le commencement, avez-vous dit. - Non pas toujours. - Voyez les apôtres et leurs premiers successeurs, voyez saint Ambroise, saint Augustin, saint Ignace et ses premiers associés; voyez de nos jours encore les Lacordaire et les Ravignan. Je remarque même que ces hommes qui ont longtemps vécu dans le monde n'en obtiennent que mieux le sympathie des peuples. Comme ces marins qui ont parcouru les mers et bravé mille fois les tempêtes, ils parlent des dangers qu'ils ont courus, avec une vérité et une force de conviction qu'on ne trouve pas aussi communément dans les autres.

Vous me direz peul-être que le clergé devrait alors s'en tenis à ce mode de recrutement.

Non, il ne le doit ni ne le peut, car ce sont là des exceptions, et nous savons qu'il ne faut point compter sur des exceptions. Non, it ne le doit ni ne le peut, parce que ce sont des miracles de la grâce que Dieu n'opère que quand il voit que les hommes ont fait tout ce que leur commandait la prudence. Or, la prudence la plus ordinaire indique précisément le mode de recrutement que vous attaquez. S'il n'était pas bon, l'Estise ne l'aurait pas adopté partout, et n'y tiendrait pas comme elle fait; s'il n'était pas ton, pouvons-nous ajouter encore, les ennemis de l'Eglise ne l'attaqueraient pas aussi

vivement et aussi généralement. Quel mat trouvez-vous donc à ce que de jeunes lévites, séparés du monde dès leurs plus tendres années, prennent ainsi le plus tôt possible le goût des sciences et des vertus qui feront leur occupation, pour eux comme pour les autres, le reste de leur vie? Cette éducation à part, pour des fonctions complétement à part, cette vie à part dans le commencement pour une vie complétement à part dans la suite, cela n'est-il pas juste. raisonnable, confirmé par l'expérience? Tout ne nous dit-il pas que l'halitude est une seconde nature, et que, quand cette habitude est contractée dès le premier âge, elle acquiert une force que rien ne peut lui faire perdre complétement? Vous reconnaissez l'utilité d'écoles spéciales pour les sciences profanes, les armes, l'agriculture... Et vous n'en voudriez pas pour les sciences de Dieu, pour la milice sainte, pour la culture des ames !

Vous me direz peut-être qu'on entre tard aux écoles dont je parle.

Alors, ce ne serait plus qu'une question de temps. D'où il faudrait conclure qu'une école spéciale est, eu soi, excessivement avantageuse. Et j'ajouterai, moi, que plus elle commence de bonne heure et plus elle est avantageuse, surtout pour le sacerdoce. Car, comme on doit le remarquer, dans l'exercice de son saint ministère, c'est moins le prêtre qui agit que Dieu, par son entremise. Ces graces qu'il est chargé de distribuer aux hommes, elles ne viennent pas de lui, il n'est que le canal par lequel elles descendent du ciel sur la terre: Il importe donc beaucoup que ce canal soit parfaite-ment pur, pour l'usage auquel Dieu le destine, il importe mème, autant que possible qu'il n'ait jamais été souillé. Or, il ne pent guère en être ainsi qu'autant qu'il aura été séparé de bonne heure de la corruption du siècle.

Ainsi tout parle en faveur de cette éducation à part, pour le prêtre, de cette vie à part, dès le commencement, contre laquelle vous vous élevez, et je n'y vois aucun inconvénient.

Vous prétendez qu'il ne prend là ni les idées ni les opinions du pays. Distinguons: ou ces idées et ces opinions sont mauvaises, ou elles sont bonnes. Si elles sont mauvai ses, le jeune lévite ne les prend pas, et tant mieux l'A quoi cela servirait-il? N'y voyezvous pas, au contraire, les plus grands inconvénients, non-seulement pour lui, pour le peuple qu'il sera plus tard chargé de conduire : il n'est même pas bon qu'il les connaisse à cet âge. Le mal est un feu qui brûle la main trop délicate sur laquelle il tombe, alors même que celle-ci la repousse. Si ces idées et ces opinions sont honnes, au contraire, l'élève du sanctuaire les prend, et même de bonne heure, aussi bien que les autres. Il n'a pas besoin d'être élevé au milieu du monde pour cela. Il les trouve dans son école préparatoire, appelée communément séminaire, dans sa famille qu'il n'ahandonne jamais complétement, auprès des hommes les plus sages et les plus éclairés avec lesquels il est continuellement en relation.

Vous prétendez que les prêtres, ainsi élevés, sont hostiles aux progrès de la civilisation et des lumières.

Et pourtant c'est le contraire qui a lieu. Quel corps a plus fait que le clergé pour le progrès de la vraie civilisation et des véritables lumières? Quel corps fait plus que lui actuellement encore? A ne considérer même que les sciences profanes, ce qui n'est qu'une partie, et même la moins importante, de la civilisation et des lumières, est-ce que l'élève du sanctuaire ne les étudie pas aussi bien au séminaire qu'il le ferait dans un collége? Est-ce qu'il n'en prend pas aussi bien le goût pour les approfondir plus tard et les enseigner aux autres? Car, de bonne foi, ce sont les mêmes méthodes de part et d'autre, le même enseignement, les mêmes capacités : en conséquence, le résultat doit être le même. Et il l'est en réalité: le séminariste en sait autant que le collégien, et le prêtre n'est pas moins éclairé que celui qui exerce dans le monde une fonction libérale quelconque. Une fois entré dans le ministère, il s'y consacre, il est vrai, exclusivement, et, s'il a des moments de loisir, il les emploie à l'étude de la théologie, qui a pour lui la plus grande importance, et comparativement à laquelle toutes les autres n'ont qu'une importance secondaire. Mais, n'estce pas ce qu'il doit faire? et n'est-ce pas ce que tout homme de sens fait comme lui dans la carrière où il s'est engagé. Le sens commun, cette base de toute civilisation et de toute lumière, nous dit qu'avant tout il faut connaître ses devoirs et les bien remplir.

Vous entendez peut-être ici par civilisation et par lumière ces idées, faussement appelées libérales, qui ont non-seulement ébranlé la religion mais attaqué la société tout entière jusque dans ses fondements: l'ordre, la propriété, la famille. Quant à cela, rien n'est plus vrai; le clergé a toujours été et sera toujours hostile à une telle civilisation et à de telles lumières. Mais nous ne devons point en être surpris; puisque, s'il agissait autrement, ce serait, de sa part, vouloir se suicider et s'ensevelir sous les ruines de tout ce qu'il a de cher au monde: l'Eglise et sa patrie.

Vous faites un reproche beaucoup plus grave aux prêtres, quand vous dites qu'ils pourraient, dans un temps donné, faire courir à la patrie des dangers d'autant plus grands qu'ils se trouveut sous la direction suprême d'un chef étranger.

Quels sont donc ces dangers dont vous parlez? Quand vit-on rien de semblable! Et si, depuis plus de dix-huit siècles que l'Eglise est établie, au lieu de faire courir aucun danger à leur patrie respective, les prêtres l'ont, généralement parlant, sontenue par leurs prières, leurs bonnes œuvres, et,

à l'occasion, par leur dévouement, il te probable qu'il en sera toujours ainsi.

Trahir sa patrie! mais savez-vous bien que c'est un des crimes les plus abominables que l'homme puisse commettre? Et ce son les prêtres qui s'en rendraient coupeble! L'un d'eux peut-être, plusieurs même silon veut; car, quand ils se mettent à être mauvais, ils le sont plus que d'autres, témois Judas, témoin la plupart des héréliques, témoin les apostats de 93; mais tous, la majorité du moins, le clergé en général, comme vous le donnez à entendre? Cela n'est pas possible. Ils ne pourraient oublier la point leurs devoirs, étonfier les sentiments les plus énergiques qui soient au cœur de l'homme. Car, croyez-le bien, le prêtre es aussi attaché, et plus attaché souvent que tout autre à sa patrie, voyant en elle la dosble société spirituelle et civile à laquelle il se fait gloire d'appartenir. Aussi avec quelle affliction profonde il va en exil, et are quelle vive allégresse il en revient! E. quand il la quitte pour aller annoncer l'Evangile aux infidèles, croyez-vous qu'il im arrivera de l'oublier? Jamais. Lisez les 4. nales de la propagation de la fei, vous y mer qu'après Dieu et les intérêts de sa Eglise, ce qui occupe le plus habituellemes la pensée du missionnaire, c'est le souvent de sa patrie: et, quand il meurt loin d'elle, s'il n'a rien de plus pressé que de toumer ses regards baignés de larmes vers sa pare céleste, il n'oublie pas cependant de la tourner vers sa patrie terrestre, comme " Grec qui, mourant sur la terre étrangère, se souvient de sa chère Argos,

. . . Et dulces moriens reminiscitur Argen!

(Vineu., Rneid., lib. x, vers. 702.)

Et ce sont de tels hommes qui trabiraient la patrie? Non, je le répète, cela n'est pas possible.

Pour rendre plus admissible votre supposition, vous dites que les prêtres s'al sous la direction suprême d'un chef étrange.

Vous voulez parler sans doute du Souverin Pontife, à qui non-seulement les prêtres part tous les tidèles doivent obéissance compt et chef suprême de l'Eglise, comme au vizire de l'Eglise, comme au vizire de Notre-Seigneur Jésus-Christ, qui l'achargé de l'Eglise, comme aux et les brebis de son troupeau. Retenez donc bien ceci : ou tous considérez le Souverain Pontife comme che de l'Eglise, ou comme un prince étranger seulement. Dans le premier cas, nous lui derres obéissance assurément, mais ce n'est post un étranger pour nous, puisque c'est, au contraire, notre chef à tous, le vicaire de Jésus-Christ. Dans le second cas, c'est ut étranger, mais nous ne lui devons aucune obéissance.

Vous me direz peut-être qu'il peut abuser de sa position pour nous porter à trahir notre patrie.

Un tel abus n'est guère croyable; cer, remarquez bien qu'il s'agit de l'homme occapent la position la plus élevée, la plus sainte qui soit au monde, ayant passé par tous les de-

grés de la hiérarchie, ayant eu besoin d'obtenir à différentesfois les suffrages les plus rassurants sur son compte; arrivé depuis longtemps peut-être à toute la maturité de l'age, entouré du conseil le plus éclairé et le plus grave qui fut jamais, ne pouvant porter ses regards ni sur le passé, ni sur le présent, ni sur l'avenir sans que tout le rappelle à l'accomplissement de ses devoirs... De la part d'un tel homme, je le répète, l'abus dont vous parlez n'est guère croyable. Admettons-le cependant: qu'en résultera-t-il? Rien, ou tout au plus une tentative inutile; puisque nous refuserions d'obéir. Et, en supposant que nous n'eussions pas assez de force pour cela, soutenus, dans notre résistance, par nos supérieurs immédiats, les évêques que l'Esprit-Saint a placés aussi au milieu du troupeau de Jésus-Christ, pour régir l'Eglise de Dieu, nous lui répondrions: «Ce que vous demandez de nous est contraire à l'enseignement formel de Notre-Seigneur qui nous commande de rendre à la patrie ce qui appartient à la patrie, comme à Dieu ce qui est à Dieu: Reddite ergo que sunt Cæsæris, Cæsari; et quæ sunt Dei, Deo. Matth. xxii, 21.) Jugez vous-même s'il ne faut pas plutôt obéir à Dieu qu'aux hommes: Obedire oportet Deo magis quam hominibus. (Act. v, 29.) Ce sont les propres paroles de Pierre, ce premier chef du collège apostolique, de qui votre siége tient toutes ses prérogatives, et de la succession duquel vous lenez vous-même tout votre pouvoir. »

Remarquez d'ailleurs que l'inconvénient que vous signalez, si c'en est un, ne saurait être évité absolument: il faut à l'homme une religion: nous l'avons dit mille fois, nous ne cesserons de le répéter, et toute personne de bonne foi ne saurait penser sur ce point autrement que nous. Cette religion doit être universelle, puisque la vérité est universelle. Elle doit avoir un chef, puisque aucune société ne peut subsister sans un chef qui la maintienne et la dirige, et j'ajouterai que ce chef-doit avoir d'autant plus de sorce que la seciété qu'il est chargé de diriger a plus d'étendue et d'importance. S'il faut un bras puissant pour conserver l'union dans une société resserrée entre quelques monts qui semblent se toucher, et la conduire à la conquête d'une portion plus ou moins grande de ce monde, quel bras ne faut-il pas pour conserver l'union d'une so-ciété répandue par toute la terre, et la conduire à la conquête du ciel. Mais ce chef, nécessairement visible, puisqu'il est chargé de diriger l'homme composé d'un corps et d'une ame, ne peut habiter dans le ciel. Il doit donc avoir son établissement quelque part sur la terre. D'où il suit qu'il sera nécossairement étranger, à la manière dont vous l'entendez, pour tous ceux qui n'habiteront pas le même pays que lui, c'est-àdire pour le plus grand nombre.

Vous direz peut-être qu'avec une Eglise nationale cet inconvénient disparait. Mais qui dit Eglise nationale dit nécessairement

Eglise restreinte, bornée, ayant ses dogmes à part, fausse pas conséquent.

Vous allez me dire encore qu'elle conservera la même croyance que l'Eglise catholique. Et moi je vons réponds qu'elle ne tardera pas à s'en écarter. Qui donc l'en empêcherait? Quel chef aurait assez de lumière, de pouvoir pour cela? Voyez ce qui se passe en Angleterre, partout où il y a, comme yous dites, une Eglise nationale.

J'ai donc eu raison d'avancer que l'inconvénient dont vous avez parlé est inévitable; mais j'ajoute que cet inconvénient n'est rien, rien en soi, comme nous l'avons montré, rien surtout comparativement aux avantages d'un chef suprême pour toute l'Eglise, ou plutôt à sa nécessité.

Voyez le clergé de France, qu'on représente cependant comme un modèle, avezvous ajouté, que ne lui manque-t-il pas sous tous les rapports?

Eh bien loui, voyons le clergé de France, et nous y trouverons la confirmation, je ne dis pas des objections que vous avez présentées, mais au contraire, de la réponse que nous venons de faire à ces objections.

Que de grands hommes, en tout genre, il a produits i que de savants i que d'orateurs i que d'hommes d'Etati et surtout que d'hommes de vertu et de dévouement i que d'apôtres i que de martyrs! Il n'y a qu'un demisiècle une des plus violentes persécutions qui aient affligé l'Eglise l'a décimé. Que disje i elle a fait couler à flots presque tout le sang de ce noble corps. Et après cinquante ans seulement d'un demi-repos, voyez i Ce sang sacerdotal semble avoir été une semence de prêtres sur le sol si fécond de notre patrie. Le clergé français est-il inférieur aujourd'hui à ce qu'il a été aux plus belles époques desa longue et glorieuse existence?

Vous dites qu'on le présente comme un

modèle.

Vous avez raison. Partout, à l'étranger comme en France, tous les yeux sont fixés sur lui et le regardent avec une admiration mélée d'étonnement:—Comment donc s'estils is promptement relevé, s'écrie - t - on? Comment a-t-il pu se mettre si rapidement en état de subvenir non-seulement à ses propres besoins, mais aux besoins de tant d'églises qu'il va fonder et entretenir jusque dans les contrées les plus reculées et les plus inabordables de la terre? — Voilà ce que chacun ditet ne peut s'empêcher de dires: et, si tout le monde parle de la sorte, il est à croire que tout le monde est dans le vrai plutôt que vous.

Que ne lui manque-t-il pas sous tous les

rapports, demandez-vous?

Que voulez-vous dire par là? Qu'il n'est pas parfait? Vous auriez grandement raison; mais je vous demanderai, à mon tour, s'il y a, ici-bas, quelque chose de parfait. Voulez-vous dire que ce n'est un corps estimable sous aucun rapport? Alors vous seriez en opposition avec l'idée générale, comme vous le reconnaissez vous-même, et, par conséquent, dans le faux. Et, en réalité, que lui

manque-t-il donc, de quelque côté que vous l'envisagiez! Que lui manque-t-il par exemple sous le rapport de la vertu? Fait-il défaut, en aucune circonstance, à l'Eglise, à la patrie, aux individus? A quel genre de bonnes œuvres reste-t-il étranger? Que n'entreprend-il pas lui-même? Les maux sans nombre qui affligent l'humanité peuvent-ils se montrer en aucun lieu et sous aucune forme qu'il ne soit prêt à les combattre? Son zèle n'aurait-il pas plutôt besoin d'être modéré qu'excité?

J'en dirai volontiers autant sous le rapport de la science, de celle surtout qu'il doit posséder. Quel corps que l'épiscopat français i Quel autre lui est supérieur, et je dirai même comparable i Et, parmi ses curés, comme parmi ses religieux, comme parmi ses prêtres libres, que de science encore, malgré la modestie de la position i Voulezvous que nous citions quelques noms pro-

pres?

313

Quels orateurs que les Lacordaire, les Ravignan, les Félix, les Deplace, les Combalot et tant d'autres moins connus comme orateurs, parce que chez eux le feu de l'éloquence est venu se confondre avec celui du zèle. Quelle plume que celle du malheureux Tertuilien des temps modernes i Quelle plume encore que celle des Giraud, des Parisis, des Gerbet, des Berthaud, des Gratry, des Dupanloup 1 Quand ce dernier fut reçu à l'Académie française, son éloquente parole se trouva tout naturellement à la hauteur des paroles les plus éloquentes. Quoiqu'on attendît heaucoup, l'événement surpassa encore l'attente générale. Il en serait ainsi d'un grand nombre d'ecclésiastiques français, j'en suis convaincu. Aussi, quand celui dont nous parlons fit à l'empereur sa visite d'u-sage, le prince, juste appréciateur du mé-rite, adressa-t-il aux académiciens qui le présentaient cette phrase non moins vraie que délicate: • Messieurs, quand vous avez tourné vos regards du côté du clergé, vous n'avez eu que l'embarras du choix.

Ecoutons actuellement, sur le sujet que nous venons de traiter, un simple laïque, mais un laïque plus dévoué au clergé qu'aucun de ses membres, et dont la plume remarquable n'a qu'un défaut, celui d'une trop grande

force.

« L'art ou le don des ennemis du clergé, » s'écrie-t-il, « lorsqu'ils touchent aux questions religieuses, est de se tenir si complétement en dehors du vrai, qu'un traité serait nécessaire pour les redresser surchacune des idées qu'ils effleurent. Un scélérat, prêt à rejeter sa robe sainte, la souille d'un forfait jusqu'alors sans exemple? ceux dont nous parlons insinuent qu'il y a dans le clergé bien d'autres gens de cette espèce, et cela par une conséquence même de l'éducation du clergé : ils n'assassinent pas, mais ils corrompent, ils pervertissent les esprits et les cœurs qu'ils ont mission d'éclairer. Jetons un rapide coup d'œil sur ce clergé que l'on traite ainsi. Voyons ce qu'il est, quelles œuvres il fait dans la société devant qui on

l'outrage. Le tableau tout entier serait inmense. Quelques traits suffiront pour marquer combien une seule goutte de l'encre de ses ennemis peut maculer de vertus.

« Le clergé actuel est né du martyre. Rappelons-nous la destruction totale de l'Eglise en France, à la fin du siècle dernier. Le berhommes qui gouvernent aujourceau des d'hui l'Eglise a flotté sur les ruines des autes submerges du sang des prêtres. Lorsqu'on se représente cette spoliation etce massice préparés par de si savantes injures, acconplis par de si persévérantes atrocités; et lonqu'en même temps on voit, après un demisiècle, la famille sacerdotale si nombreuse, si féconde en œuvres, si forte en verte. l'esprit s'incline devant Dieu, reconnaisses là sa main et sa miséricorde. A mesure que l'on entre dans les détails de cette merreileuse résurrection, l'admiration augment. et l'on prend aussi une idée plus baute la France.

Il platt aux ennemis du clergé de leaprésenter comme une sorte de caste étragère à la France, parce qu'il relève den Père de la famille catholique que catashommes d'Etat ont appelé un somme étranger. Le prêtre français est émagcomme le paysan, son père, et comme le sidat, son frère. Par le sang, par les idées, par les doctrines, il n'y a rien de plus anciensment et de plus profondément national le qui est vraiment étranger en France, c'el ce qui renie la foi des aïeux, c'est ce qui n'est pas catholique. Hérétique ou incréder.

on prend racine ailleurs que dans le sol se cré de saint Remi et de saint Louis, on dénationalise, on est Anglais ou Allemse, on appartient à la révolution qui n'a pas ;

on appartient a la revolution qui na p patrie.

a Done le peuple, après la destruction revolutionnaire, répondant à un miracle confiance par un iniracle de foi, donne se fils à l'Eglise; et dans toute la France l'autel se relève et le prêtre remonte à l'autel Mais l'épreuve n'est pas finie. A mest que les vocations sacerdotales sont prombreuses, l'esprit antichrétien s'intire par l'administration il multiplie les tracs series et les entraves; par la littérature multiplie les outrages. Sous la restauration il president de la les presentes et les entraves par la littérature puis bienveillante en apparence que l'esprire, il y a la persécution subtile de la le reaucratie, l'assaut continuel de la presente.

« Les articles organiques, les changes les romans, les pamphlets, les journad suffisent pas, et l'on ressuscite Voltaire : les vocations se multiplient I on contrair gouvernement à frapper la Compagne Jésus; on crée contre l'Eglise, contre le cerdoce, contre le christianisme un infertorrent de haine : le peuple fournit touyer des prêtres ! Le torrent grossit, emporte trône, et bientôt se décharge sur l'Eglis Saint-Germain l'Auxerrois et l'archerèt sont pillés, les croix sont abattues et jete à l'égoût, l'habit ecclésiastique est progradans la capitale de la liberté et de la cui sation : le recrutement du sacerdoce, à petition de la liberté et de la cui sation : le recrutement du sacerdoce, à petition de la liberté et de la cui le recrutement du sacerdoce, à petition de la liberté et de la cui le recrutement du sacerdoce, à petition de la cui de

ratenti, s'il l'a été, reprend bientôt sa marche ascendante, et entin les cadres sont presque remplis sous le règne de Louis-Philippe, pendant que l'impiété dirige contre la religion une guerre d'écrits et de discours des plus acharnés. Cette période voit la naissance de la Propagation de la Foi, aussi fondée dans le sein du peuple, et les missions chez les sauvages et chez les infidèles prennent leur magnifique essor. Le peuple qui donne ces apôtres dont la vie héroïque se termine par le martyre, fait encore une liste civile à l'apostolat. Le clergé français a peut-être des supérieurs quant à la science et des égaux quant à la vertu ; il marche à la tête de la grande famille sacerdotale ca-tholique par le nombre des vocations à l'apostolat et au martyre. Cette gloire nous élèvera plus haut dans l'estime du monde que toutes celles dont les ennemis de l'Eglise se sont de préférence les hérauts.

« Ainsi, en cinquante ans, voilà ce que la Providence a fait, et comment le clergé français a repris naissance du pied des échafauds, a rempli les postes vidés par la proscription la plus implacable, a jeté des éclaireurs de la civilisation chrétienne au sein des contrées du monde les plus rudes et les plus éloignées. Dans les sables, dans les neiges, chez les païens, chez les idolâ-tres, parmi les sauvages, il a des représentants, des frères de son sang et de sa langue. Il pénètre où la force européenne recule encore, où l'avidité du négoce n'ose pas s'aventurer. Dès qu'une terre est découverte, il y a un prêtre français qui en prend possession pour Jésus-Christ, presque toujours au prix du martyre. Récemment, nos vaisseaux s'avançant dans les mers périlleuses de l'Océanie, y ont porté plus loin le drapeau de la France. La croix, la croix catholique et française les avait précédés. Elle les attendait sur cette terre inconnue, et avec elle

la prière et l'amour de la patrie.

 Lorsque l'histoire jugera les temps où nous vivons, leurs continuels orages et leurs perpétuels avortements, elle rabattra beauoup de la vanité qu'ils nous inspirent; bien des glorieux feront triste figure, bien des gloires n'obtiendront pas même la mention du mépris. Siècle de révolutions, de partage, d'éintures, de pacotilles, de choses manquées. Mais cette renaissance de l'Eglise décapitée rt abolie, mais cette moisson sacerdotale raste entassement de ruines, mais cette fémudité de la foi populaire produisant un riergé si nombreux dans des conditions malerielles si rebutantes, voilà notre honneur il l'admiration de ceux qui viendront après mus : voila l'œuvre de Dieu par le grand rear du peuple de France; voilà ce qui estera quand les papiers de toute sorte emut dévorés par le feu ou emportés par rvent; voilà enfin ce qui sauvera la civiiu ion, ou du moins ce qui saura combattre A périr pour elle. On ne fait pas monter l'Edisedans un fiacre, on ne l'enferme pas dans me prison, on ne lui défend pas de parler,

on ne lui donne nas le jeu de la bourse nour la consoler de son silence, et de même qu'il est impossible de l'engager dans une sédition ni dans une intrigue, on ne parvient pas à la faire glisser dans une apostasie. Elle souffre, elle résiste, elle lutte. Tant qu'elle n'a pas succombé, la société peut vivre encore.

CLE

« Ce simple exposé répond aux réflexions des ennemis du clergé sur l'insuffisance de l'instruction sacerdotale, où ils voient la source des plus grands maux et même des plus grands crimes. Si l'instruction sacerdotale est restée imparfaite, ce qui n'est, après tout, qu'un inconvénient, il est au moins certain que l'éducation sacerdotale n'a pas manqué son but essentiel et salutaire. En cinquante ans, malgré des obstacles sans nombre, elle a relevé, elle a créé à elle seule la principale, peut-être l'unique force sociale que nous possédions; elle a formé des millions et des millions d'hommes d'une trempe évidemment supérieure, qui, bravant les séductions également redoutables de la fortune et de la pauvreté, ont fait leur ambition de mépriser tous les avantages du monde pour se dévouer au salut d'une société dont les chefs prenaient à tâche de les accabler d'ingratitude et de mépris. Et ces hommes obscurs et maltraités ont vaincu ces chefs arrogants. Ils les ont vaincus, puisqu'enfin la société est chrétienne et catholique, fidèle à Jésus-Christ, au vicaire de Jésus-Christ, dont on voulait les séparer. Leurs armes ont été la fuite du péché, la patience et l'obstination dans le dévouement à Dieu et aux hommes. Vieilles armes, éprouvées depuis dix-huit cents ans : Deponentes onine pondus, circumstans nos peccatum, per patientiam curramus ad propositum nobis certamen. (Hebr. xu, 1.) Leur labarum, tiré des catacombes, se dresse partout, et l'on n'y peut toucher sans que le monde vacille. L'existence de la société est un autre témoignage de leur victoire. En effet, la so-ciété n'a pu résister à ses délires que par la force des dictames divins dont ils sont les dispensateurs.

« Qui voudra réfléchir avouera que l'éducation ecclésiastique a été donnée saine et sainte dans ces écoles austères, objet à la fois de tant de mépris et de tant de terreurs, autour desquelles l'esprit antichrétien n'a cessé de dresser mille obstacles, pour empêcher le dévouement d'y entrer et la

lumière d'en sortir.

« Si l'instruction n'a pas été tout d'abord au niveau de l'éducation, à qui la faute? Qui donc, après avoir multiplié les ruines, s'est opposé inexorablement aux restaurations? Qui donc, après avoir pillé les bibliothèques, dissous les écoles, tué, disperse ou séduit les maîtres, a ensuite forgé des règlements et des lois pour rendre l'accès des hautes études difficile et impossible au clergé? Qui a prolongé la proscription des ordres religieux? Qui a mis tout en œuvre pour séparer nos Eglises de l'Eglise mère et maîtresse, en qui la science réside comme

l'autorité? Il y a de l'impordence à provoquer de pareilles questions. L'étouffement de la science de l'Eglise et des sciences dans l'Eglise a toujours été l'œuvre préférée des passions des ennemis du clergé. Leur tactique est connue : elles accusent le clergé d'ignorance et font l'impossible pour qu'il soit ignorant. Grace à Dieu, le succès n'a point répondu aux immenses ressources et à la persévérante iniquité de l'entreprise,

« L'effrovable quantité des vides à combler, jointe aux causes que nous venons d'indiquer, n'a pu arrêter les études, mais en a retardé les progrès et l'éclat. Il fallait d'abord songer aux besoins du service actif, munir les paroisses, faire le catéchisme, administrer les sacrements. Aux yeux des impies, tout cela peut n'être pas nécessaire, mais c'est avec tout cela, et non pas avec de la littérature, que l'on fait des Chrétiens. Peu de fidèles ont besoin que leur curé soit en état de soutenir avec distinction une thèse philosophique; tous les fidèles ont besoin de la Messe. Il faut que les vérités de la foi soient ensoignées, que les mariages soient bénits, les enfants baptisés, les pécheurs réconci-liés, les mourants assistés. Voilà le nécessaire ou plutôt l'indispensable. Il y a été pourvu, et la France est restée ou redevenue chrétienne, ce qui est la première des

sciences et le plus grand des biens.

« Ouel bon marché feraient ces messieurs. même au point de vue de la science humaine, s'ils pouvaient échanger la partie conjectu-rale de leur bagage contre les lumières du plus humble curé de campagne, et vérisier le reste à ce flambeau? Ils s'intitulent les maîtres de la science, et nous-mêmes, qui gémissons de leur aveuglement, nous leur donnerons, par une politesse malheureuse, ce titre dont leur orgueil se targue contre Dieu. Mais quelle est la valeur de la science qui s'éloigne de la foi, qui se préfère à la foi, qui méprise la foi? Que savent ces savants de si certain, de si précieux et qui doive tant nous humilier? Le pied sur le brin d'herbe, dont ils ont analysé la composition chimique, ils regardent fièrement les astres, dont ils ont évalué le nombre et mesuré la course. Mais la main qui forma le brin d'herbe et créa l'étoile, ou ils ne la voient pas ou ils ne l'adorent pas. Ils ne savent pas que Dieu a fait un ouvrage plus heau que ce monde, et qu'il nous a donné son Fils unique; ils ne savent pas que leur ame ne sera sauvée et ne verra Dieu que par Jésus-Christ; ils ignorent Dieu et ce qu'ils doivent à Dieu; ils ne se connaissent pas eux-mêmes. D'où sont-ils, que font-ils, où vont-ils? Cela même ne les occupe pas. Ils vivent là-dessus dans un abrutissement véritable. Et ce sont des amants de la science,

des gens qui vivent pour savoir !
« Quels sont les organes où se forme le venin de la vipère et quels sont les articles organiques du concordat, combien une araignée a de pattes et combien tel livre a eu d'éditions, comment se fait le travail de la digestion dans l'estomac du ver et à quel endroit précis Alexandre a passéle Granique, ils le savent. Comment l'âme de l'homme se souille ou se régénère, comment elle descend dane l'abime, et comment elle remonte vers Dieu, ils ne le savent pas; et si Thomme a une âme, ils en doutent ou ils le nient. Dans le corps humain, le scalpel de Broussais n'a pas trouvé le gite de l'âme; ni dans les entrailles de la terre, ni dans les espaces du ciel, la pioche et le télescope de Humboldt n'ont reconnu la trace de Dieu. Voilà ces mattres de la science qui ne sont pas les humbles disciples de la foi. Les prophètes les ont connus, et leur folie est la même depuis plus de deux mille ans : La science de tous ces hommes les rend imbéciles; teur ouvrage n'est que ranité, n'est qu'une illusion qui donne à rire. Au jour de sa colère, Dieu les visitera : ils périront (22):

« Plus haute, plus sure et plus nécessaire au monde est la science de Dieu, dont le même oracle nous dit que celui qui la possède et qui la médite jour et muit, seracomme l'arbre planté près du courant des eaux et qui donnera son fruit en son temps. (Psal. 1, 1 seq.) C'est la science du prêtre, et le monde en a vu les fruits. Est-ce à dire néanmoins que le clergé, qui possède exclusivement cette science sublime, n'en a point d'autre, et que les clartés inférieures de la science humaine lui sont à peu près aussi inconnues que les beautés de la science divine sont ignorées de nos savants? Cela se répète beaucoup, et. chose étrange, des catholiques et des prêtres même semblent disposés à le croire. Quant à nous, jamais nous n'avons remarqué que, pour la connaissance générale du latin, de la philosophie, de l'histoire et du français, le clergé fût inférieur à aucune autre classe de la société, et cette infériorité, si elle a existé un moment, est de moins en moins visible.

« Si nous allons dans les campagnes, les curés peuvent assurément soutenir la comparaison avec les maires; et la maison de la commune où l'on est assuré de trouver des livres n'est pas celle du magistrat, ni celle du bourgeois, ni même le château : c'est le presbytère. Dans les bourgades et dans les villes, la mesure est la même; dans les cités les plus importantes, la même encore. En général, réserve faite des spécialités, le cahinet de l'évêque n'est pas un lieu de ténèbres comparé au cabinet du préfet, et il y a, pour l'ordinaire, autant d'humanité, tout au moins, dans le chapitre que dans le conseil de préfecture et dans le tribunal de première instance ou la Cour impériale. Si les enuemis du clergé veulent lire avec un peu d'attention les mandements de nos évêques, ils ne les trouveront pas insérieurs, pour la pureté du style, aux discours de nos académiciens; ils nous permettront d'en préférer la

<sup>(22)</sup> Stultus factus est omnis homo a scientia... Vana sunt, et opus risu dignum: in tempore visitati? nis sua peribunt. (Jerem. x, 11.)

doctrine. Le clergé n'est pas obligé d'être mathématicien, physicien, etc. Toutefois, on pourrait lui citer encore tel prêtre à qui les mattres de ces sciences ne refusent point

leur hommage.

· L'archéologie sacrée, qui domine toutes les branches de la science de l'antiquité, a dans le clergé des maîtres incomparables. Il ya sans doute des professeurs d'hébreu, de sanscrit, de chinois; mais c'est le clergé qui sait l'hébreu, le sanscrit, le chinois. L'abbé Rohrbacher, écrivain très-inférieur à M. Guizol, a heaucoup mieux enseigné l'histoire : l'abbé Gorini. très-humble prêtre, dont personne ne parle, a redressé les plus fiers, et personne ne lui a répondu. Le R. P. Gratry est un philosophe qui sait écrire... Nous pourrions citer beaucoup d'autres noms, beaucoup d'autres faits, beaucoup d'autres œuvres. A quoi bon? et qui ne voit assez que ceux à qui nous répondons n'ont nul sujet de triompher dans ce combat, qui se livre d'ailleurs si loin et si fort au-dessus d'eux. » (Louis Veuillot.)

CLO

Objections. - Le son de la cloche est réellement assourdissant, et je ne sais pourquoi on en laisse emplir nos villes une partie du jour et quelquefois de la nuit. — Vous dites que c'est pour appeler les hommes à la prière; mais appelez à prier ceux qui en ont envie, et laissez les autres tranquilles. D'ailleurs, pour parler à l'homme, être vi-vant et animé, il faut une voix vivante aussi et animée. Or la voix de la cloche est stapide et sans conscience, a dit notre grand poète. —Que signifie le baptême d'une cloche?

Réponse. - Convenez que ce n'est point la cloche elle-même que vous avez envie d'attaquer, mais bien l'Eglise, dont la cloche n'est que la voix matérielle. Sans cela, n'estce pas? vous la laisseriez hien tranquille dans son clocher. Ce n'est donc point sa voix réellement qui vous importune; ou ce n'est elle que parce qu'elle en éveille une autre en vous, la voix de la conscience, qui vous reproche de ne pas remplir vos devoirs. Ecoutons cependant, et répondons, comme si vous étiez de bonne soi.

Le son de la cloche est réellement assourdissant, dites-vous, et je ne sais pourquoi on en laisse emplir nos villes une partie du

jour et gwelquefois de la nuit.

Vous vous trompez; ou pluiôt vous le savez aussi bien que nous, mais vous ne voulez pas en convenir: le son de la cloche n'est point assourdissant du tout. Ecoutez mon raisonnement là-dessus. Ou vous êtes Chrétien. co non. Dans le premier cas, le son de la rloche n'est point assourdissant pour vous. Bien au contraire, il vous est très-utile, nécessaire même, puisqu'il sert à régler votre vie. Dans le second cas, ce n'est rien pour vous. Vous n'y faites pas plus d'attention, quand vous y êtes accoutumé, que vous ne faites attention à la pendule qui sonne à vos oreilles, à l'eau de la cascade qui tombe à quelques pas de vous, et que vous ne feriez attention au bruit des flots de la mer, si vous demeuriez dans une ville maritime.

Vous allez me dire peut-être que vous étes d'une nature exceptionnellement impres-

sionnable.

A cela je réponds d'abord que ce n'est point d'après les natures exceptionnelles que l'on se règle, quand il s'agit de ce qui regarde le public. l'ajoute ensuite que je n'ai jamais entendu dire que le son des clo-

cnes ait produit aucun effet fâcheux sur les natures exceptionnellement impressionnables. Il les plonge, au contraire, dans une douce réverie non moins agréable à l'artiste que la méditation religieuse au Chrétien. « Jamais je n'ai pu entendre le son d'une cloche, » disait Napoléon, « sans en éprouver je ne sais quelle impression indéfinissable. Je faisais quelquefois, dans le jardin des Tui-leries, de longues promenades pendant lesquelles on me croyait bien occupé à former le plan de quelque nouvelle campagne en Europe. Point du tout, nion âme se berçait au son des cloches de la capitale. »

Le son de la cloche n'est donc point tel que vous le dites. Mais, quand bien même il le serait, ce ne serait point une raison de l'empêcher, s'il a son utilité. Or, cette utilité est incontestable : c'est lui qui appelle les Chrétiens à la maison du Seigneur, pour y remplir leurs devoirs religieux, et se former à l'amour et à la pratique de tous leurs autres devoirs, c'estlui qui invite, en dehors même du temple, au recueillement, à la méditation et à la prière. Tantôt, il ouvre l'âme à une sainte allégresse; tantôt il la plonga dans une profonde et salutaire tristesse. C'est à la commémoration des fidèles trépassés, je suppose, ou c'est à la mort de quelque grand personnage, ou bien encore dans un deuil public. Le son des cloches a comme rempli la ville, ainsi que vous le disiez tout à l'heure, et il se répand au dehors: « Qu'estce donc?» se demande-t-on de tous côtés; et, sur la réponse qui est faite, chacun rentre en soi-même, et prend la résolution de mener une vie de plus en plus régulière.

Je n'ignore point ce qu'a dit Boileau à ce

sujet:

Tandis que, dans les airs, mille cloches émues D'un funèbre concert font retentir les nues. Et, se mélant au bruit de la grêle et des vents, Pour honorer les morts font mourir les vivants.

Mais ce n'est là que de la poésie, et même de la poésie d'un critique que tout importune, même son ombre. En définitive, il ne s'agit ici ni de peinture, ni même de raisonnement; il ne s'agit que d'un fait que tout le monde est appelé à constater. Or, je le demande, qui meurt au bruit des cloches? Qui en est réellement importuné! Ou on ne s'en occupe point; ou, si on y songe sérieusement, c'est, comme nous venons de le dire, pour faire de salutaires réflexions, pour pratiquer toutes sortes de bonnes œuvres, qui, dans un temps ou dans un autre, ne se trouvent pas moins utiles à nous-mêmes qu'aux défunts.

Vous dites que c'est pour appeler les hommes à la prière, avez-vous ajouté; mais appelez à prier ceux qui en ont envie, et laissez les autres tranquilles.

Oui, le son de la cloche a principalement pour hut d'appeler les hommes à la prière; mais il ne les appelle à la prière que pour les porter, ainsi que nous le disions tout à l'heure, à un accomplissement plus exact de tous leurs devoirs; car, d'une part; la prière leur fait prendre de bonnes résolutions, et, d'une autre part, elle leur obtient la grâce de les mettre à exécution. Ce but n'est-il pas assez grand, assez saint pour que l'Eglise, notre mère, emploie tous les moyens de l'obtenir?

Vous nous dites d'appeler à prier ceux qui

en ont envie.

Ce sont eux aussi que nous appelons. C'est à eux principalement que cette voix s'adresse, et ce sont eux qui l'entendent. Voyez plutôt : Qui écoute et se recueille, quand la cloche sonne? Le fidèle. Qui se rend à l'église, quand elle appelle aux saints offices? Le fidèle. L'impie y vient bien quelquefois, mais croyez-vous qu'il n'a point envie de prier? Croyez-vous que ce n'est point un besoin aussi pressant, plus pressont peut-être encore chez lui que chez le fidèle? Vous connaîtriez bien mal, en ce cas, la nature humaine. Il n'a que trop souffert sur la terre, laissez-le donc s'élever un instant au ciel, pour commencer à y goûter le bonheur que Dieu a promis à ceux qui le servent.

Vous dites de laisser les autres tran-

quilles.

Je vous ai déjà répondu : la cloche ne les trouble guère. C'est pour eux comme la pendule qui sonne, comme l'eau de la cascade qui tombe, comme la mer qui gronde. Admettons qu'ils y fassent attention quelquesois. Est-ce une raison pour s'abstenir? Voyez un peu où nous conduirait l'idée que vous voudriez faire prévaloir : « Le son de cette cloche m'importune, dites-vous, qu'il cesse. » Un autre viendra qui dira : « Cette croix me trouble, qu'on l'arrache. — Cette église m'offusque, qu'on la démolisse. » Un troisième poussera plus loin la conséquence : « Cette prison m'ennuie, qu'on la fasse disparaître. — Ce tribunal me déplait, qu'on le renverse, » etc., etc. Tout cela ne vous convient pas, pouvons-nous répondre à ces mécontents déraisonnables, ainsi qu'à vousmême; nous en sommes fâchés; mais cela convient aux personnes sensées, cela leur est utile, nécessaire, cela vous est également utile et nécessaire, comme vous serez les premiers à en convenir, quand vous serez revenus à de meilleurs sentiments. Donc, nous le conserverons.

Laissez les autres tranquilles ! - Mais c'est précisément pour qu'ils soient tranquilles que le son de cette cloche s'adresse aussi à eux, s'ils veulent bion l'entendre. il n'y a de paix pour l'homme ici-bas que dans l'exact accomplissement de ses devoirs; et cet accomplissement ne peut avoir lieu que par la religion, comme chacun est obligé d'en convenir. Vous refusez d'invoquer Dieu? Eh bien! soyez-en convaincu, au lieu de trouver la paix dans votre impiété, vous vivrez dans une continuelle inquiétude, et vous tremblerez alors même qu'il n'y aura pour vous aucun sujet de crainte. C'est l'Esprif-Saint lui-même qui l'a dit, et son divin oracle se trouve confirmé par l'expérience générale, et sans doute aussi par la vôtre: Deum non invocaverunt, illic trepidaverunt timore, ubi non erat timor. (Psal. Lu, 6.)

D'ailleurs, remarquez-vous, pour parler à l'homme, être vivant et animé, il faut une voix vivante aussi et animée. Or, celle de la cloche est stupide et sans conscience, a

dit notre grand poëte.

Je sais que notre grand poëte a dit cela, mais je sais aussi que s'il n'avait pas rapporté d'autres souvenirs d'Orient, il aurait beaucoup mieux fait de ne point y aller. Au milieu de toutes les belles choses que nous trouvons dans notre grand poëte, il y a bien aussi quelques sottises. Or, vous allez voir que e'en est là une des plus pommées, comme on dit vulgairement:

## . . . Quandoque bonus dormitat Homerus, (HORAT., De-art. poetica, vers. 558.)

a dit un grand poëte, en parlant d'un autre grand poète. Cela veut dire que le génie dort quelquefois, et qu'en dormant il sait de mauvais rêves.

Pour parler à l'homme, dites-vous, être vivant et animé, il faut une voix également

vivante et animée.

Cela dépend. Dans une chambre, dans un palais, dans un temple? Oui. Mais en plein air, cela n'est plus aussi hien, et quelque-fois même ce n'est plus possible. C'est là simplement une règle de proportion; et vous conviendrez que celui qui a fait de si belles Harmonies poétiques ne se trouve plus aussi fort sur les harmonies mathématiques. Et encore le principe que je viens d'émettre n'est-il pas sans exception. Est-ce que, dans un salon, un instrument de musique, le violon ou le piano, par exemple, ne parlent pas aussi bien à l'homme que l'hoinme lui-même? est-ce que leur voix vous paraît aussi une voix stupide et sans conscience?

La voix de la cloche stupide et sans conscience 1 — Pour vous peut-être qui ne la comprenez pas, qui ne voulez même pas l'entendre; mais pour le Chrétien, pour l'artiste, pour l'nomme de raison seulement, c'est toute autre chose. Ecoutez ce que nous en avous

dit ailleurs:

« Ce que nous avons de plus extraordinaire peut-être, en sait d'instrument, c'est la cloche, ce mélange de métaux divers, et de timbre dès lors différents, unis en un corps d'une forme déterminée par certaines courbes géométriques. Placée au sommet

du temple, comme l'organe de la parole dans ta partie supérieure du corps humain, la cloche est la voix dont se sert l'Eglise pour parler de loin à ses nombreux enfants. En effet, la voix d'une mère se réjouit ou s'attriste avec ses enfants; elle leur apprend à élever leurs cœurs vers Dieu par la prière; elle leur donne des conseils et des ordres.... Et voilà précisément ce que fait la cloche, organe de l'Eglise. Tantôt elle se réjouit avec les hommes; tantôt elle s'attriste avec eux. Souvent elle prie; quelquefois elle ordonne ou seulement conseille. Elle ordonne, quand, lejour consacré au Seigneur, elle appelle ses enfants au sacrifice ineffable; elle prie et conseille de prier, quand, le matin, avant l'aube, ou, le soir, au coucher du soleil, elle invite les hommes à élever leurs cœurs vers la commune mère qu'ils ont dans les cieux. Entendez-vous retentir, dans les airs, ces sons vifs, pressés, pétiliants comme la joie? c'est que réellement la joie est en ce moment au cœur des fidèles, ou du moins de quelques-uns d'entre eux, ce qui est encore une réjouissance publique, puisqu'ils n'ont tous qu'un cœur et qu'une âme. Mais pourquoi, actuellement, ces sons longuement interrompus, semblables aux sanglots qui s'échappent avec peine d'une poitrine op-pressée, ou bien aux paroles lentes et rares d'une personne profondément affligée? C'est qu'une grande tristesse est au cœur des fldèles, ou du moins de quelques-uns d'entre eux, ce qui est encere un deuil général, paisqu'ils sont tous animés des mêmes sentiments.

« Nous avons montré ce qu'est la cloche dans ses rapports spirituels avec les hommes. Voyons donc ce qu'elle est dans ses rapports matériels, si je puis m'exprimer de la sorie. Elle est comme la voix grave, im-posante de la nature, formée par une infinité de sons partiels qui se concentrent en un seul. S'il était possible de s'élever à une hauteur où tous les bruits de la terre, sans cesser d'être perçus, se confondissent en un seul bruit, on entendrait comme un son unique, et, dans ce son, une prodigieuse multitude d'autres sons. Ce serait vraiment la voix de la nature, indéfiniment variée, rigoureusement une. — A notre éyard, la clocke est cette voix. Elle ne rend pas seulement un son, le son principal dont l'oreille saisit immédiatement l'unité puissante; chaque particule de métal rend aussi, selòn sa nature, ses connexions, sa densifé, sa masse, un son particulier, perceptible surtout à des distances peu grandes. Ces sons élémentaires, parties intégrantes du son principal, tourbillonnent et bruissent comme les voix innombrables d'étres fantastiques, autour de la cloche ébranlée. Ils l'enveloppent d'une sorte d'atmosphère vivante, pleine de prestiges indéfinissables. De là ses merveilleux effets. Lorsqu'elle vient à vibrer, tout vibre au même instant, les corps bruts, les êtres animés; quelque chose frémit et s'émeut dans les entrailles de l'homme, ravi hors de lui-même, emporté, ce me semble, en des espaces illimités, par les ondes sonores

qui se déploient comme une mer sans rivage. Au sein de ce monde pruplé de formes indécises, aériennes, ses flottantes réveries se dessinent comme des ombres fugitives à l'horizon d'un vague infini. (Esquisse d'une philoso-

CLO

phie.)

« Que serait-ce donc s'il nous était donné d'entendre un de ces concerts gigantesques formés par la réunion d'un grand nombre de cloches? Il n'en existe plus aujourd'hui de semblables parmi nous. Voyons cependant ce qu'en a recueilli l'imagination reparatrice de l'auteur de Notre-Dame : Si vous voulez, dit-il, recueillir de la vieille ville de Paris une impression que la nouvelle ne saurait vous donner, montez un matin de grande fête, au soleil levant de Paques ou de la Pentecôte, montez sur quelque point élevé d'où vous dominiez la capitale entière, et assistez à l'éveil des carillons. Voyez, à un signal parti du ciel, car c'est le soleil qui le donne, ces vieilles églises tressaillir à la fois. Ce sont d'abord des tintements épars, allant d'une église à l'autre, comme lorsque des musiciens s'avertissent qu'on va commencer. Puis, tout à coup. voyez, car il semble qu'en certains instants l'oreille aussi a sa vue, voyez s'élever, au même moment, de chaque clocher, comme une colonne de bruit, comme une fumée d'harmonie. D'abord la vibration de chaque cloche monte droite, et pour ainsi dire isolée des autres, dans le ciel splendide du matin; puis peu à peu, en grossissant, elles se fondent, elles se mélent, elles s'effacent l'une dans l'autre, elles s'amalgament dans un magnifique concert. Ce n'est plus qu'une masse de vibrdtions sonores qui se dégage sans cesse des innombrables clochers, qui flotte, ondule, bondit, tourbillonne sur la ville, et prolonge bien au delà de l'ho. rizon le cercle assourdissant de ses oscillations. Cependant cette mer d'harmonie n'est point un chaos; si grosse et si profonde qu'elle soit, elle n'a point perdu de sa iransparence: vous y voyez serpenter à part chaque groupe de notes qui s'échappe des sonneries; vous admirez au milieu d'elles la riche gamme qui descend et remonte sans cesse les sept clocles de Saint-Eustache; vous voyez courir tout au travers des notes claires et rapides, qui font trois ou quatre zigzags lumineux et s'évanouissent comme des éclairs. Là-bas. c'est l'abbaye Saint-Martin, chanteuse aigre et félée; ici, la voix sinistre et bourrue de la Bastille: à l'autre bout, la grosse tour du Louvre avec sa basse-taille. Le royal carillon du palais jette sans relache de tous côtés des trilles resplendissants, sur lesquels tombent à temps égaux les lourdes coupetées du beffroi de Notre-Dame, qui le font étinceler comme l'enclume sous le marteau. Par intervalle, vous voyex passer des sons de toutes formes qui viennent de la triple volée de Saint-Germain des Prés. Puis encore, de temps en temps cette masse de bruit sublimes entrouvre et donne passage à la strette de l'Ave-Maria, qui éclate et pétille comme une aigrette d'étoiles. Au-dessous, au plus profond du con-cert, vous distinguez confusément le chant intérieur des églises qui transpire à travers

CLO

les pures vibrants de leurs voutes. Certes, c'est là un opéra qui vaut la peine d'être écouté. D'ordinaire, la rumeur qui s'échappe de Paris le jour, c'est la ville qui parle; la nuit, c'est la ville qui respire; ici, c'est la ville qui chante. Pretez donc l'oreille à ce tutti des cloches, répandez sur l'ensemble le murmure d'un demi-million d'hommes, la plainte éternelle du fleuve, les souffles infinis du vent, le quatuor grave et lointain des quatre forêts disposées sur les collines de l'horizon comme d'immenses buffets d'orgue; éteignez-y, ainsi que dans une demi-teinte, tout ce que le carillon central aurait de trop aigu, et dites si vous connaissez au monde quelque chose de plus riche, de plus joyeux, de plus doré, de plus éblouissant que ce tumulte de cloches et de sonneries, que cette fournaise de musique, que ces dix mille voix d'airain chantant à la fois dans des flûtes de pierre hautes de trois cents pieds, que cette cité qui n'est plus qu'un orchestre, que cette symphonie qui fait le bruit d'une tempête.

« Et que serait-ce donc si, élevé à une plus grande hauteur, avec des sens beaucoup plus pénétrants que les siens, l'homme pouvait assister à l'éveil de tous les carillons, non pas de la capitale seulement, mais de la France, de l'Europe, du monde entier, à la plus grande de toutes nos fètes? » (Le

Génie du catholicisme.)

La voix de la cloche absurde et sans cons-— Ecoutez encore ce qu'en dit le cardinal Giraud, que ses talents, non moins que ses dignités, rendent juge si compétent en pareille matière. Nous verrons là aussi, en passant, ce que signifie le baptême d'une cloche.

« Ce qui, au point de vue où nous nous plaçons, constitue la cloche, ce n'est pas le métal dont elle se compose, la forme qu'elle revêt dans son moule, ce n'est pas même le bruit dont elle frappe l'air; ce sont ses harmonies avec la religion, les arts, la patrie, la nature, la société; ses rapports avec le ciel et la terre, le monde et les temps, les choses de la vie et les choses de la mort, avec les joies et les douleurs de l'homme. Ce qui constitue la cloche, ce sont ses relations divines, humaines, sympathiques, mo-rales, poétiques; ce sont les idées qu'elle réveille, les émotions qu'elle fait naître, les services auxquels elle est vouée; c'est l'écho et le retentissement qu'elle a dans le cœur; et, si on ose le dire, c'est son intention, son motif, c'est son âme et sa vie. Or, la cloche, prise dans ce sens élevé, et c'est le point qu'il nous importe de constater et qui se place de lui-même en dehors de toute contradiction, la cloche, ainsi entendue, est toute d'inspiration et de création catholique. Grande et sublime idée! Voix à l'Orient, voix à l'Occident, voix du Midi et du Septentrion, voix des peuples et voix de Dieu, voix de la vie, voix de la mort, voix du dauger et du secours, voix de la prière et de l'action de graces. Dites-nous auquel de nos sentiments la cloche ne s'adresse, auquel de nos devoirs publics ou privés elle ne s'as-

socie, quels actes importants de notre existence elle ne consacre, quel fibre de notre cœur elle ne fait vibrer, soit qu'elle anime l'air de ses gais carillons, soit qu'elle l'attriste de ses glas funèbres, soit qu'elle donne le signal d'alarme par ses tintements lugubres, soit que, déployant ses ailes, elle porte jusqu'aux nues l'annonce de nos fêtes par

ses brillantes volées!

DICTIONNAIRE

« Et de là sans doute ce nom de haptême donné par le peuple, dans son langage expressif, à la bénédiction de la cloche, comme s'il lui attribuait une âme vivante, et la supposait douée d'intelligence et de sentiment. Expression inexacte, il est vrai, et dont l'acception ne saurait Aire prise dans un sens rigoureux. L'Eglise, en effet, bénit les cloches comme elle bénit tous les objets em-ployés aux usages de son culte; et cette bénédiction, qui n'a d'autre effet que de séparer un objet de tout service profane pour l'affecter à un service sacré, n'emporte avec elle aucune communication de grâce ou de vertu sacramentelle. Avouons toutefois que cette locution populaire serait justifiée, si elle pouvait l'être, par l'appareil que déploie l'Eglise dans la bénédiction des cloches. Dans quelle autre circonstance lui voyonsnous étaler plus de pompe et de solennité? Concours du peuple, convocation du clergé, profusion de fins voiles et de blancs tissus ornés de fleurs et de feuillages, vapeurs de l'encens, chants sacrés, longues prières, as-persions et ablutions fréquentes, impositions des noms des saints, onctions répétées de l'huile des infirmes et du saint chrême, et cet air de fête et de triomphe dont elle se montre parée, à cet emploi de ce qu'elle a de plus saint et de plus vénérable dans ses trésors et ses cérémonies, ne dirait-on pas du baptême de ses enfants, ou de la consécration de ses prêtres ou de ses pontifes?

« Mais il est temps de motiver les mérites non moins importants que nombreux et variés que nous avons attribués aux cloches. A la considérer d'abord sous ses rapports artistiques, la cloche n'est-elle pas elle-même une véritable œuvre d'art, un mer-veilleux instrument et le plus solennel de tous, qui a ses règles, ses motifs, sa perfection, et même une œuvre qui touche à tous les arts : au dessin, par la pureté de ses lignes et la juste mesure de ses proportions; à la gravure, par la richesse et le fini de ses reliefs; à la musique, par la précision de ses notes et la justesse de ses accords; à la mécanique, par le jeu de ses ressorts et les divers systèmes de ses contre-poids; à la dynamique, par la puissance des forces qu'elle met en action pour monter à des hauteurs où l'œil ne la suit qu'avec effroi? Mais, à part ces considérations prises dans le sujet même, qui ne voit tout ce qu'elle a apporté de grandeur à la reine des arts, l'architecture; tout ce qu'elle a ménagé de ressources et fourni d'inspirations au génie de la sculpture et de la statuaire?

« Sans la cloche, qui doit les dominer. pour parler de plus haut et de plus loin aux

359

CLO

peuples émus, nos temples anraient-ils pris vers le ciel un essor si élevé? les verrionsnous porter jusqu'aux nues ces voûtes hardies, suspendues dans les airs plus que soutenues sur ces colonnes fuyantes qui semblent moins, par leur admirable légèreté, les lier à la terre que les lancer dans l'espace? Non, ils auraient gardé les proportions lourdes et ramassées des basiliques primordiales, avec leurs cintres abaissés, leurs enceintes écrasées, où la vie est étouffée, faute d'air et de lumière. L'histoire est là pour nous montrer l'élévation successive de nos portiques, se développant selon les progrès de l'art nouveau qui venait les animer et les embellir. Sans la cloche, aurions-nous ces gracieuses campanilles, ces slèches aériennes, ces tours majestueuses, imposantes par leur masse gigantesque, ou étincelantes de mille jours et découpées en élégantes dentelures, où le ciseau de l'artiste s'est joué avec les prodiges, et qui font le plus bel ornement du village comme la gloire et l'orgueil des métropoles? Otez-leur ces monuments, que reste-i-il? Une morne uniformité d'édifices rangés sous un niveau monotone. Aussi, rien n'est triste comme l'aspect de ces villes, reines sans diadème, assises dans l'humiliation, dont ancun emblème divin ne sur-mente les toits découronnés, soit que la main du temps ou celle de l'homme les ait déponilées de leur splendeur antique, soit que la nouveauté de leur existence ne leur ait pas permis de recueillir cette riche succession d'un autre âge. Là, point de ces dômes solennels dont le langage muet, mais éloquent, se fait entendre aux yeux; là, point de son qui frappe l'oreille que le cri de la scie et le bruit de l'enclume; là, surtout, point de voix mystérieuse qui parle à l'âme. On sent le vide dans ces cités pleines de peuple : c'est comme uue froide impression de Dieu absent, qu'on ne voit point régner par sa grandeur au-dessus des habitations de l'homme et veiller par sa bonté

aux besoins de ses enfants. · Ils étaient donc barbares autant qu'ils staient impies, et non moins ennemis des beaux-arts que de la vraie foi, ces terribles niveleurs d'une époque où la puissance sut connée au génie de la destruction; qui, se voyant petits et se sentant incapables de sélever, s'avisèrent, pour se grandir, de faire descendre à leur mesure tout ce qui dépassait seur taille de pygmées, renversant temples et clochers, comme ils abattaient les hautes têtes. Qui nous rendra tant de cloches de toutes les dimensions et de tous les accords, redisant sans cesse : Gloire à Dieu au plus haut des cieux, et paix sur la terre aux hommes de bonne volonté? (Luc. 11, 14.) Cloches des cathédrales et des vicilles tasiliques, graves bourdons, brillantes sonmeries, joyeux carillons, qui grondaient, soupiraient, s'égaraient dans les airs sur mille tons variés! Cloches des monastères, qui, ne se taisant ni jour ni nuit, avertisssient le monde qui ne prie pas, le monde emporté dans le tourbillon des fêtes ou endormi dans la mollesse, que l'innocence en robe de bure veillait, priait au pied des autels, demandant grace pour ses excès et ses folies! Cloches des ermitages et des chapelles champêtres, semées par la piété dans les bois, dans les vallons, sur les rochers; qui, gazouillant comme les oiseaux du ciel dans leurs concerts, donnaient une voix à tous les êtres de la création, et faisaient chanter à toute la nature une hymne sans fin! Cloches d'alarma et de secours, qui ramenaient dans la voie le voyageur égaré, cherchant en vain la trace perdue dans la profonde nuit, dans l'épaisseur des forêts, dans les défilés de la montagne! Couvent de Seint-Bernard, combien de fois, au fort de ces tourmentes qui rendent si redoutable le passage de tes cimes orageuses, les lentes vibrations de ta cloche hospitalière ont fait rentrer l'espoir dans le cœur du malheureux qui déjà se résignait à mourir!...

 Peindrons-nous maintenant ce charme des souvenirs, cette douceur et cette vivacité d'émotions pieuses qui s'attachent au clocher et à ses bruits harmonieux? Attrait de religion, amour du pays natal, saintes affections de la famille, toutes les sensibilités nobles et pures en sont délicieusement affectées à la fois. Demandez au jeune étudiant qui revient des écoles publiques, au soldat qui rentre dans ses foyers, à l'émigrant qui rapporte au toit héréditaire les moyens de subsistance qu'il est alla gagner à la sueur de son visage dans des terres étrangères; demandez-leur pourquoi leur cœur bat plus vite, pourquoi leurs yeux se mouillent de larmes, quand ils commencent à entrevoir, à travers le feuillage des vieux ormes, au-dessus de la fumée du hameau, le clocher que leurs songes leur out représenté tant de fois dans les longs jours de l'absence, quand arrivent à leur oreille les premières ondulations de la cloche qu'ils craignaient tant de ne plus entendre? Ah! c'est que ce clocher a prêté son ombre aux jeux innocents de leur enfance; c'est que cette cloche les a appelés aux leçons du bon pasteur, les a conviés au banquet divin; c'est qu'elle a pleuré avec celui-là les funérailles d'un père; c'est qu'avec ceini-ci elle a frémi de joie sur le berceau d'un nouveau-né. Nous parlons surtout ici du village, parce que c'est au village que ces impressions sont le mieux senties; et malheur à lui si jamais il les laissait s'affaiblir et s'effacer? Car la cloche est tout pour l'habitant des campagnes : elle est sa règle, son moniteur et son guide. Elle veille, prévoit, agit pour lui; toute la vie des champs se gouverne par elle. C'est elle qui marque la division du temps; qui indique, par la durée et l'éclat de ses vibrations, la distinction des jours et la différence de leur solennité; elle qui règle les heures de la réfection et du sommeil, du travail et du repos. Trois fois le jour : au lever du soleil, à son midi, à son coucher (23), elle annonce la gloire et invite à louer le

120 Vespere, et mane, et meridie narrabo et annuntiabo : et exaudiet vocem meam. (Psal. Liv, 19.)

saint nom de Dieu, dont cet astre éclatant n'est qu'un pâle rayon. Messagère de l'aurore, elle salue le moment où l'homme se lève pour aller à son œuvre et reprendre sa tache (24). Et quand la nuit est descendue avec toutes ses voiles, elle appelle au repos les enfants épuisés du Seigneur. Naissances, mariages, sépultures, victoires, traités de paix, anniversaires de douleur ou de gloire, elle mele les pompes de sa grande voix à toutes les fêtes de la famille, de la patrie, de la religion. Sentinelle attentive à tous les accidents qui peuvent mettre en péril la sureté publique, que l'ennemi se montre. que l'incendie éclate, que les fleuves débordent, elle pousse le cri de détresse pour appeler toutes les forces sur le point menacé. Dès qu'elle s'ébranle pour célébrer un deuil ou un triomphe, une même pensée occupe, un même sentiment anime, un même mouvement emporte tout un peuple. C'est l'étincelle électrique, dont la commotion se fait sentir en même temps à tous les anneaux de la chaine.

CLO

« Et c'est ici principalement que se fait sentir l'influence morale, et, s'il est permis de le dire, le caractère social de la cloche. Elle rapproche l'homme de l'homme; elle unit tous les membres en un même corps; elle resserre les liens d'une fraternité touchante; elle réalise ce honheur et cette joie des frères, que le Prophète place dans les douceurs d'une société commune et dans une parfaite unanimité d'idées et d'affec-tions (25). Là où la cloche n'est pas, la communauté est presque réduite aux proportions de l'individu, ou tout au plus de la famille et d'un cercle d'amis. Le voisin le plus proche est étranger à son voisin. La créature humaine peut naître, vivre, souffrir et mourir inconnue, isolée, sans qu'aucune sympathie s'attache à sa destinée, l'accompagne d'un intérêt dans le cours de son existence, la suive d'un regret après son trépas; sans que son nom ait été prononcé, et qu'on se soit seulement aperçu de sa présence ou de son absence au même banquet de la vie; fleur dédaignée, sur laquelle aucun regard ne s'est arrêté, et qui n'a eu d'éclat et de parfum que pour le désert! Avec la cloche, cet oubli n'est plus possible. Un frère ne peut naître ou quitter la vie, les flambeaux d'hyménée ne peuvent s'allumer, qu'aussitôt toute la société chrétienne n'en soit avertie; et de même que des vænz de bonheur ont salué son entrée dans le monde et dans l'Eglise, le plus pauvre et le plus obscur peut compter, grâce à la cloche, qu'une larme ne sera pas refusée à sa cendre, et qu'une prière unanime suivra son âme devant le tribunal du souverain juge.

Avons-nous énuméré tous les services

(24) Exibit homo ad opus suum, et ad operationem suam. (Psal. CIII, 24.)
(25) Ecce quam bonum et quam jucundum habitars

fraires in unum. (Psal. cxxxII, 1.

(26) Cela ne veut pas dire qu'il soit toujours pru-dent de sonner au moment même de l'orage. Et puis, quelle vertu peut avoir la cloche agitée par

de la cloche? Non; elle conjure la foudre et l'esprit des tempétes (26). Que la cloche re-çoive cette vertu dans la cérémonie de sa consécration, les formules expresses de notre liturgie ne permettent pas d'en douter. Qu'on lise les belles prières récitées sur elle, on voit que l'empire de l'air lui est donné, qu'elle règne sur lui en souveraine, dissipant toutes les influences malignes qui peuvent altérer sa pureté ou troubler sa sérénité... Mais il est d'autres influences non moins pernicieuses que celles des vents et des nuages; il est d'autres tempêtes que celles des éléments déchaînés, et que la cloche ne conjure pas moins efficacement. N'avons-nous donc pas sur nos têtes d'antres ennemis à redouter que la grêle et la foudre? Le grand Apôtre ne nous parle-t-il pas d'esprits de malice (27) répandus dans fair, qui non-seulement iroublent l'atmosphère, mais l'infectent de leurs poisons, qui conseillent les pensées homicides, soufflent les flammes impures, soulèvent dans les abimes des cœurs les orages des passions? Or, les voilà ces génies malfaisants, ces princes de ténébres, ces puissances infernales que la cloche chasse et balaye devant ses bruits religieux comme une vile poussière. Elle fait plus qu'entretenir la sérénité dans les régions de l'air, elle la conserve ou la ramène dans le cœur de l'homme. Que de saintes pensées, que de calme et de paix n'apporte-t-elle pas à l'âme qui se recueille pour écouter sa voix; et, si cette âme est agitée de quelque violente tentation de crime ou de désespoir, est-il un charme plus propre à la reposer et à la rafraichir que ces accords harmonieux. dominant tous les tumultes de la terre, qui semblent lui venir du ciel, comme un écho prolongé des concerts des anges!

« Mais le triomphe de la cloche et sa plus belle gloire est dans son application immédiate, dans ses rapports directs au service divin et à la solennisation de ses fêtes. Son ministère ne se borne pas à convoquer le peuple aux assemblées saintes; elle est ellemême une prière, un chant de louanges et d'actions de grâces. Eh! qui n'admirerait ici la haute intelligence des motifs et des effets, des rapprochements et des contrastes que révèle l'Eglise dans les cérémonies de son culte, ce sentiment élevé du sublime qui lui fait imprimer à ses symboles le sceau de son génie et le caractère de sa propre grandeur? Pour publier les bienfaits et les louanges de Dieu avec une pompe et une magnificence plus dignes de sa majesté souveraine, elle a emprunté deux voix; et comme deux organes dont la puissance égale l'étendue, l'orgue et la cloche. L'orgue, voix du dedans, qui déroule ses flots d'harmonie sous les voûtes sonores des basiliques, autour des

des hommes sans pensées religieuses, ivres quelque fois, ou du moins glacés de terreur.
(27) Non est nobis colluctatio adversus carnem &

sanguinem, sed adversus principes et potestates, adversus mundi rectores tenebrarum harum, contra spi ritualia nequitiæ in cælestibus. (Ephes. vi, 12.)

COL.

vieux piliers des grandes ness, dans les retraites mystérieuses du sanctuaire ; la clorhe, voix du dehors, qui ébranle au loin la terre du tonnerre de ses longs mugissements: l'orgue, expression de la prière publique, dans les temples consacrés à la religion; la cloche, expression de la prière universelle, de la prière catholique dans le temple auguste de l'univers : l'orgue, voix des anges et des saints, qui, de la hauteur des vitraux où sont représentés leurs combats et leurs victoires, descend sur la multitude recueillie pour soupirer à son oreille les joies et les gloires du ciel ; la cloche, voix du peuple et de l'humanité tout entière, qui, des profondeurs d'une vallée de larmes et d'exil, sit monter jusqu'au trône de l'Eternel la plainte de la souffrance et le cri de la déire-se avec les vœux de l'espérance et de l'amour! l'orgue enfin, voix magnifique, mais qui ne dépassant pas l'enceinte sacrée, ne peut être entendue que des pieux sidèles qui la fréquentent; la cloche, voix pleine de force et de vertu (28), qui tonne aux oreil-les des transfuges de notre foi, en dépit de leurs efforts pour échapper aux poursuites du remords; qui brise l'impie pareil au cèdre altier; qui porte la terreur de l'avenir et les épouvantes de l'éternité dans la solitude des consciences vides de Dieu, véritable désert qu'un vent brûlant dessèche et que nulle rosée ne fertilise, et qui éclaire, comme d'un rayon sinistre, les replis ténébreux où elles s'enveloppent et le noir abime où elles **Yout se précipiter!** 

« Et voilà bien, sans doute, pourquoi la cloche, si chère aux âmes saintes et pures, est odieuse et importune aux cœurs malades! Objet de haine ou d'amour, comme la religion elle-même dont elle proclame les

droits imprescriptibles, elle éveille tous les sentiments hormis celui de l'indifférence. Aussi le culte que nous demandons surtout pour la cloche, c'est un culte d'intelligence, un culte selon l'esprit et selon la vérité. Cette Ame que nous lui avons attribuée, c'est votre foi, c'est voire espérance, c'est votre amour qui doivent la souffier sur elle. De là découle sa vertu la plus efficace. Si les sentiments de votre religion ne la vivisient et ne l'animent. si vos cœurs n'accompagnent ses vibrations de mouvements pieux, en vain vous confierez-vous dans son secours. Que serait-elle, qu'un airain sonnant, qu'une cymbale retentissante (29), qui fatiguerait l'air de ses bruits inutiles? Faites pour elle ce que le grand évêque d'Hippone recommande aux clercs dans la récitation de l'Office divin, à l'égard des Psaumes du Roi-Prophète (30) : quand la cloche gémit, pleurez et gémissez avec elle; quand elle éclate en accents de joie, réjouissezvous dans le Seigneur; quand elle loue et bénit, louez aussi et rendez graces. Vous invitet-elle à la prière, au travail, au repos: obéissez à ce signal, comme s'il vous était donné de la bouche de Dieu même. Vous appellet-elle au temple saint, écriez-vous : Mon cœur a tressailli à cette nouvelle heureuse qui vient de m'être annoncée: Nous irons dans la maison du Seigneur (31). Chaque fois qu'elle frappe votre oreille, dites: Encore une heure détachée de la couronne de mes jours, encore un pas vers le terme de ma course. Mais, en avançant vers ce terme de la vie, quels progrès ai-je faits dans la voie de l'é-ternité? Une dernière heure viendra après laquelle mon existence ne se mesurera plus par le temps; et si cette heure dernière allait sonner, est-ce dans les mains d'un père ou d'un juge que tomberait mon âme! »

# COLÈRE.

Objections.—Vous nous défendez de nous mettre en colère; mais l'Ecriture nous le commande: Mettez-vous en colère, et ne péches point (32), nous dit-elle. - Ne nous parlet-elle pas également de la colère de Dieu?-La colère naît de la vivacité, qui est bien l'une des plus belles qualités de l'âme.

Réponse. - Comment voulez-vous que la religion ne vous défende pas de vous mettre en colère? n'est-ce pas une faute en soi? n est-elle pas, de plus, la source d'un grand nombre d'autres fautes? C'est par la colère orlinairement que l'homme devient méchant, violent, et même assassin; c'est par la colère qu'il lèvera la main sur des êtres qu'il aime autant et plus que lui-même, et qu'il les frappera d'un coup mortel.

· Dans combien d'excès honteux, indignes, quelquefois irréparables et suivis de cruels

28) Voz Domini in virtute, vox Domini in magnifrentie... Vos Domini confringentis cedros... conci uentes desertum ... et revelavit condensa. (Psal. LEVIER. 4, 5.)

(29) Velus æs sonans aut cymbalum tinniens. (I Cor. x111, 1.)

remords, ne précipite-t-elle pas le dit le sage abbé Blanchard. (L'école des mœurs.) « Elle porte les personnes qui ont le plus d'esprit. ou qui par leur rang et leur naissance de-vraient avoir le plus de sentiments, à dire et à faire mille choses qui avilissent toujours et qui souvent déshonorent. Le philosophe Démonax voyant un Lacédémonien en colère, qui maltraitait son esclave : Cesse, lui dit-il, de te rendre semblable à lui.

« Ce qui se fait dans la passion, se fait toujours contre la raison, et donne souvent de grands sujets de repentir. Un moment de colère cause quelquefois des regrets qui durent toute la vie. Quiconque se sâche a tort, ou l'aura bientôt; il est difficile de ne pas s'échapper dans la colère jusqu'à dire des injures ou à faire des outrages, dont ensuite on rougit et dont on est même quelquefois obligé de faire des excuses. Il y a quelque chose

(30) (Si orat psalmus, orate; si gemit, gemite; si gratulatur, gaudete; si timet, timete. ) (S. Ave., in psal. xxx.)

(51) Lætatus sum in his quæ dicta sunt mihi: In domum Domini ibimus. (Psal. cxx1, 1.)
(32) Irascimini et nolite peccare. (Psal. 1v, 5.)

de si humiliant dans l'excuse, qu'on devrait bien ne se mettre jamais dens le cas d'en faire à qui que ce soit. Demander pardon, c'est convenir qu'on a tort, et il n'est pas permis à une personne qui pense d'avoir dit ou fait des sottises; mais il vaut encore mieux l'avouer et reconnaître sa faute, que de vouloir la justifier ou la soutenir.

« La colère est peut-être de toutes les passions violentes celle qui nuit le plus au corps même. Rien n'altère plus la santé que les emportements : ils corrompent le sang, houleversent les humeurs, changent totalement la constitution, et conduisent précipitamment au tombeau. Les transports et la colère, dit l'Ecriture, abrégent les jours. (Prov. xxII, 8.) Combien même n'en a-t-on pas vu qui, dans un de leurs accès violents de colère, sont tombés morts! L'empereur Valentinien I., dont l'histoire loue les grandes qualités, et qui, fils d'un cordier, s'était élevé à l'empire par sa valeur, devint la triste victime des fréquents mouvements de colère auxquels il se livrait, et qu'il négligea trop de réprimer. Donnant un jour audience aux ambassadeurs des Quades, il entra dans une si grande fureur, qu'il eut un regorgement de sang et en mourut. Qu'il est terrible de paraître en ce moment au tribunal du souverain Juge, pour y rendre compte de tous ses emportements!

C'est donc avec beaucoup de raison, je le répète, que la religion vous défend de vous abandonner à la colère.

Mais, objectez-vous, l'Ecriture nous le commande: Mettez-vous en colère, et ne péchez point, nous dit-elle.

Vous n'entendez pas ces paroles. L'Ecriture ne nous commande pas de nous mettre en colère, mais bien de ne pas pécher, quand nous nous mettons en colère, c'est-à-dire ici, quand le premier accès de la colère nous saisit ou quand nous nous abandonnons au mouvement légitime d'une juste indignation. C'est que, voyez-vous, il y a colère et co-lère.

Il y en a une qui n'est que le premier mouvement de l'âme, auquel on n'a point encore donné son consentement. Ce n'est point une colère coupable, ou plutôt ce n'est point la colère à proprement parler, ce n'en est que le germe non développé. C'est le transport dont il est parlé dans le texte que vous nous objectez. Voilà pourquoi, aussitôt après ces mots: Mettez-vous en colère, et nolite peccare, » le Psalmiste ajoute: Ce que vous dites dans vos cœurs, pleurez-le dans le repos de la nuit: « Quæ dicitis in cordibus restris, in cubilibus vestris compungimini (Psal. 1v, 5);» et saint Paul: Que le soleil ne se couche pas sur votre colère: « Sol non occidat super iracundiam vestram. » (Ephes. 1v, 26.) C'est-à-dire, étouffez promptement ces accès indélibérés de la colère, de peur qu'ils ne deviennent coupables, d'innocents qu'ils etaient.

Il y a encore une colòre qui n'est que le mouvement légitime d'une juste indignation. Ce n'est point non plus la colère, proprement parler, c'est le zèle porté à un point extraordinaire; c'est celui dont su saisi Jésus, lorsque, étant entré dans le temple de Dieu, il en chassa tous ceux qui vendaient et qui achetaient, il renversa le tables des changeurs, et les sièges de ceut qui vendaient des colombes, en leur disant Il est écrit: Ma maison sera appelée la maison de la prière; et vous en avez sait une carent de voleurs. (Matth. xxi, 12, 13.)

Il en est une enfin qui bouleverse l'im d'une manière immodérée, et lui fait repouser avec violence ce qui lui déplait. C'est a colère proprement dite, la colère coupable, celle qui conduit ou peut conduire de moins aux excès dont nous avons parlé pluhaut, et qui n'est pas moins réprouvée par la raison que par la foi.

Vous ne pouvez donc dire que l'Ectime l'approuve, et moins encore qu'elle la commande. Elle la défend, au contraire, de la manière la plus pressante; puisque dans l'Evangile de saint Matthieu, Notre-Seizeur Jésus-Christ dit en propres termes que chai qui se fâche contre son frère sera conduné au jugement : « Omnis qui irascitur fruit suo, reus erit judicio ( Matth. v, 22); et que, dans son Eptire aux Galates (v, 26), saint Paul la range parmi les œuvres de la chair qui excluent du royaume des cieut tous ceux qui s'en seront rendus coupables

Ne nous parle-t-elle pas également de la colère de Dieu? avez-vous ajouté.

Sans doute, comme dans ce passage : remarquable des Psaumes :

Sa colère a monté comme un tourbillon le fumée; son visage a paru comme la flamme. A son courroux comme un feu ardent. Il a abaissé les cieux et il est descendu, et les ma ges étaient sous ses pieds. Il a pris son les vents. Les nuées amoncelées formant autour de lui un pavillon de ténèbres: l'elé de son visage les a dissipées, et une plant feu est tombée de leur sein. Le Seigner étonné du haut des cieux; le Très-Haut s'aitentendre sa voix; sa voix a éclaté comme vorage brûlant. Il a lancé ses flèches et distipmes ennemis; il a redoublé ses foudres, files ont renversés. Alors les eaux ont été voilées dans leurs sources; les fondements la terre ont paru à découvert, parce que les avez menacés, Seigneur, et qu'ils ont ser le souffle de votre colère. (Psal. XVII, 9-16

Or, qu'est-ce que cela, si ce n'est de poésie, de la belle, de l'incomparable poèsie dit Laharpe, à qui nous empruntons de traduction? Le fond de cela, c'est que D punit les méchants comme ils méritens l'être : ce qui n'est que de la justice.

Mais, direz-vous, pourquoi parler colère?

Pourquoi! Mais c'est pour se conformer la manière de concevoir, de senur et

COL

parler en usage parmi les hommes, parce que, sans ce langage figuré et pourtant naturel, l'Ecriture serait froide, décolorée, incompréhensible même pour un grand nombre.

Ecoutons Laharpe répondant à l'objection tirée de cette expression et autres semblables, dans le Discours sur l'esprit des Livres saints et le style des prophètes, qu'il a mis en tête de son Psautier français:

«Il me reste, pour terminer, » dit-il, «à rappeler le vrai sens de quelques expres-sions de l'Ecriture et des Psaumes, dont les calomniateurs ont abusé d'une manière assez spécieuse pour en imposer aux per-sonnes peu éclairées. Quel bruit n'a pas fait Voltaire d'un Dieu qui se repent, qui se met en colère, qui endurcit le cœur de Pharaon, qui se venge, qui tourne le cœur des Egyptiens à la haine contre Israël. Hél combien de fois n'a-t-on pas invoqué les notions métaphysiques pour nous apprendre que toutes ces impressions ne pouvaient pas entrer dans l'essence divinel La belle découverte! Vous verrez que les prophètes qui partout ont fait parler Dieu si dignement, et comme grand et comme hon et comme juste, n'en savaient pas autant que nos philosophes sur l'essence civine! Mais s'ils avaient fait parler Dieu en rigueur métaphysique, leurs écrits n'auraient pas produit plus d'effet que le manuel d'Epictète. Pour agir sur le cœur de l'homme, il faut parler aux affections de l'homme; et si toutes ces affections sont en lui susceptibles de vice, parce qu'elles peuvent devenir un désordre, elles ne sont dans la pensée divine que l'ordre essentiel. Dieu est impassible pour lui, sans doute; mais, sil nous parlait comme impassible, qui l'entendrait? S'il nous avait dit qu'il ne peut ni siner comme nous, puisque l'amour est un besoin et que Dieu n'a besoin de rien, ni bair comme nous, puisque rien ne peut lui faire de mal, ni s'irriter, ni se venger. ni se repentir, etc., par les mêmes raisons, n'aurait-on pas rangé cette divinité-là parmi celles d'Epicure, qui ne se mêlent ni ne se soucient de rien? Il aurait donc fallu donner à toute la terre des leçons de métaphysique, pour enseigner à tous les hommes ce qu'ils doivent craindre et espérer du Dieu qui les a créés? Mais heureusement pour nous, il savait (puisque nous-mêmes le savons) qu'on n'établit pas plus une religion dans le cœur avec des définitions ontologiques qu'on n'établirait une législation avec des axiomes et des corollaires de philosopnie. Il a fait pour nous comme Elisée pour cet enfant qu'il rendit à la vie : il s'est mis, s'il est permis de le dire, à notre mesure. Il a parté de sa colère, de sa vengeance pour effrayer les méchants : il a permis que les bons le glorifiassent, quoique assurément sa gloire n'ait nul besoin de nous. Il nous a prescrit de le louer, de le bénir, de le prier; et tout cela pour nous-mêmes et pour notre bien; car s'il peut se passer de nos louanges, de nos bénédictions et de nos prières, l'homme ne saurait s'en passer. Il a dit qu'il ou-

blierait nos iniquités, et quoiqu'on sache bien qu'il ne manque pas de mémoire, ce terme est beaucoup plus vrai de lui que de nous; car l'homme qui pardonne n'oublie pas; et nous-mêmes n'oublions ni ne devons oublier nos fautes; mais Dieu est assez puissant et assez bon pour faire, s'il le veut, qu'elles soient devant lui comme non avenues, en raison de notre repentir et surtout de sa miséricorde. Aussi dit-il, en se servant de figures du même genre : « Quand « votre robe d'iniquité serait rouge comme « l'écarlate, je la rendrai blanche comme la « neige... Je scellerai tous vos péchés dans « un sac, et le jellerai au fond de la mer. » Et qu'y a-t-il dans tout cela qu'un excès de bonté, qui prend tous les moyens sensibles pour rappeler à lui le pécheur, et lui ôter cette fatale idée qui retient tant de coupables dans la route du crime, Il est trop tard, il n'est plus temps? S'il eût dit : A telle me-sure de crime, il n'y aura plus de pardon, que d'hommes dans le désespoir! On a vu, dans les citations précédentes, combien il est loin de parler ainsi. Il n'a jamais marqué cette mesure, parce que c'eût été en marquer une à sa clémence, ce qui serait contradictoire dans l'être infini en tout. Seulement, comme cette clémence est nécessairement attachée au repentir, selon l'ordre de la justice, essentielle en lui comme la bonté, le temps de cette clémence ne saurait passer celui de l'épreuve, c'est-à-dire de notre vie, parce que l'âme une fois séparée du corps ne peut plus éprouver de changement, et reste nécessairement ce qu'elle était au moment de la séparation. Qu'y a-t-i! dans toutes ces idées qui ne soit parfaite-ment conséquent, et que la raison puisse allaquer?

« Quand David dit du Dieu d'Israël, que, regardant l'affliction de son peuple, il se repentit suivant la grandeur de ses miséricordes : « Panituit eum secundum multitudinem misericordiæ suæ (Psal. cv, 45): quelqu'un peut-il se trompèr de bonne foi au sens de ces expressions, comme si Dieu qui sait tout, selon l'ordre, pouvait en effet se repentir? N'est-il pas évident que l'écri-vain sacré se sert de ces termes humains pour faire comprendre que le bon Dieu ne punit pour ainsi dire que malgré lui; qu'à peine a-t-il frappé, il attend, pour guérir, qu'on ait recours à sa bonté, et qu'on rentre dans les voies de la justice ? Si l'Ecriture fait dire aux Ninivites : Qui sait si Dieu ne révoquera pas l'arrêt qu'il a prononcé dans sa colère (Jon. 111, 9)? voilà qu'un raisonneur qui se croit habile appelle l'écrivain sur les bancs, comme il appellerait Dieu même, s'il y croyait, et lui dit avec confiance : Ne saistu pas que Dieu est immuable, et qu'il ne peut pas révoquer ce qu'il a résolu! Ni Dieu ni l'auteur inspiré ne lui répondront; mais, moi, je lui dirai : Ne sais-tu pas toi-même que rien n'empêche que toute menace ne soit conditionnelle, sous la restriction du repentir de ceux qui sont menacés, puisque rien n'empêche que la prescience de Dieu n'ait prévu l'effet de la menace lorsqu'il la faisait? Cet argument, sans réplique est applicable à tous les cas pareils; ils sont sans nombre dans l'Ecriture, parce que Dieu a voulu qu'on ne désespérât jamais icibas de sa miséricorde.

COL.

« Dieu est l'auteur de tout, hors du mal, et le mal est dans la créature, parce que Dieu ne peut rien faire d'aussi parfait que lui, et que la perfection n'est qu'à lui : c'est un attribut incommunicable. Lui-même a dit que les anges n'étaient pas entièrement purs devant lui. (Job xv, 15.) Il est donc absurde de vouloir que l'homme, ou un être créé quelconque, soit parfait. Un être créé imparfait et libre, tel que l'homme, a donc en lui le germe du mal. Mais ce qui est en Dieu, c'est de tirer le bien du mal même, et c'est ce qui justifie les vues de sa sagesse, quand elle permet le mal, que l'homme seul fait par sa volonté corrompue, mais que Dieu ne peut jamais faire. Ainsi, quand il est dit dans les Livres saints qu'il tourne le cœur des Egyptiens à la haine (Exod. xiv. 17) (et autres exemples semblables), on sait bien que ce n'est pas lui qui a mis dans leur cœur un sentiment vicieux, puisque cela est impossible; il a seulement permis qu'ils s'y livrassent, quoiqu'il pût empêcher à la fois et l'intention et l'effet : s'il ne le fait pas, c'est qu'il a ses raisons que personne n'a droit de lui demander. Mais comme il importait de persuader aux Israélites et à tous les hommes que tout est conduit par la Providence, les auteurs sacrés employaient quelquefois ces sortes de phrases pour le mal même, et les emploient toujours pour le bien, sans distinguer la permission ou l'action, distinction que le bon sens supplée de lui-même pourquiconque n'y apas renoncé.

« Il n'y a pas plus de fondement dans cet autre reproche qu'on fait au Psalmiste et aux autres prophètes, sur cette formule qui est celle de l'imprécation : Que leurs yeux s'obscurcissent afin qu'ils ne voient pas, et que leur dos soit toujours courbé pour la servitude, etc. (Psal. Lxviii, 24.) Est-il permis, a-t-on dit, de souhaiter du mal, même à ses ennemis, et cela n'est-il pas contraire à la religion? Sans doute: mais toutes les fois qu'on a répété cette objection, l'on s'est bien gardé de tenir compte de la réponse qui est péremptoire : c'est qu'il est reconnu et prouvé, du moins pour tout Chrétien (et cela suffit ici pour que tout soit conséquent), que ce n'est point David qui parle en cet endroit, non plus que dans une foule d'autres. C'est Jésus-Christ lui-même qui parle dans tout le psaume où se trouve ce passage, qui regarde manisestement les Juiss déicides, comme si L'on contait leur histoire. Or, toutes les fois que Dieu parle ainsi, il n'y a ni souhait ni imprécation; il y a jugement et prédiction, et apparemment Dieu est le maître.

"Pour ce qui est de David lui-même, il n'y a qu'à lire son histoire, où ses fautes ne sont nullement dissimulées, on verra qu'il n'y eut jamais d'homme moins porté à la vengeance. Jamais il n'en tira aucune d'au-

cun de ses ennemis, quoiqu'il en eût recu les plus violents outrages, et qu'ils lui eussent fait tout le mal qu'ils pouvaient. Il ent deux fois en son pouvoir la vie de son plus furieux oppresseur, Saul, et il n'eut pas même la pensée d'y attenter. Il n'y a nulle part de récit plus touchant que celui de tout ce qui se passa de part et d'autre en ces deux rencontres. Tous ses autres ennemis obtinrent de lui leur pardon, dès qu'il fut sur le troue. Il alla même jusqu'à dissimuler les attentats de l'insolent Joab, en considération de ses grands services, et s'en remit à son successeur Salomon du soin de les punir, parce qu'ils devaient être punis. Quand il éprouva la plus insigne trahison de la part d'un de ses plus intimes amis, Achitophel, il ne demanda pas à Dieu de le faire périr, mais seulement de déconcerter ses desseins et d'arrêter l'effet de sa politique, qui était connue: Infatua, Domine, consilium Achi-tophel. (II Reg. xv, 31.) Ce fut toute sa prière: elle n'est pas d'un homme vindicatif. Avant de livrer bataille au rebelle Absalon, le seul ordre qu'il donna fut que personne n'osât mettre la main sur lui: c'était son fils, j'en conviens; mais combien de rois n'auraient pas été pères en cette occasion! Il n'y en eut qu'une où il fut au moment de se porter à la vengeance : c'était contre Nabal: il eut tort; mais il le reconnut sur-le-champ, dès qu'il eut entendu Abigaïl, et il rendit grâces à Dieu de n'aveir pas permis qu'il commit une grande faute. (11 Reg. xxv, 33, 34); et pourtant ce Nabal avait poussé bien loin l'inhumanité et l'ingratitude.

« il demande souvent à Dieu de le délivrer de ses ennemis, de confondre ceux qui en veulent à sa vie, de les faire tomber eux-mêmes dans les piéges qu'ils lui tendent, etc.; ce qui signifie clairement qu'il s'en remet à la justice divine des moyens qu'elle voudra employer pour le sauver, parce que luimême, comme on le voit par son histoire, n'en emploie aucun pour leur faire du mal-Il ne s'occupe jamais qu'à se préserver, ce qui assurément est très-permis; et Dieu no défend à personne de l'invoquer contre les méchants quand il lui plaît de leur donner le puissance. C'est toujours un temps d'épreuves et de punition pour les hommes. et c'est à leurs prières d'obtenir que ce temps soit abrégé. »

La colère, diles-vous, naît de la vivacité, qui est bien l'une des plus belles qualités de l'âme.

Sans doute la colère naît ordinairement de la vivacité; car qu'est-ce qui prend feu le plus promptement, qu'est-ce qui fait la plus soudaine et la plus dangereuse explosion, si ce n'est la poudre? Mais ce n'est pas à dire pour cela que la colère soit une qualité comme la vivacité elle-même. Au contraire, c'est un défaut véritable et même un grand défaut, comme nous l'avons montré déjà, parce que c'en est l'abus ou l'excès. On peut dire même que plus la vivacité qui est dans une âme obtiendrait d'heureux ré-

sultats, portée au bien et maintenue dans de justes limites, et plus elle a de fâcheux résultats, tournée au mal ou sortie seule-

#### COMMUNAUTÉS, COUVENTS, etc.

Objections.—A bas les communautés ! Plus de couvents !—Les idées du siècle les repoussent.— On voit bien que ça finit par tout envahir, hommes et choses. — Les protestants n'ont rien de semblable, et on ne s'aperçoit pas que leurs affaires en aillent plus mal.

Réponse. — Il y a contre les communautés en général, contre telles et telles communautés en particulier, des objections de tous les genres, depuis celles qui se beuglent dans les carrefours, jusqu'à celles qui s'impriment dans les in-folio. Voici un échantillon de celles des carrefours, comme on a pu s'en convaincre, tout récemment, en Belgique, et ailleurs précédemment.

A bas les communautés! Plus de couvents! etc.

A bas les communautés!... criez-vous. En serez-vous plus haut et plus sûrement placés vous-mêmes? Je ne le crois pas. Les ruines appellent les ruines, et le pied glisse, tôt ou tard, sur les décombres, en sorte que celui qui croit s'élever en démolissant, tombe, au contraire, quelquefois dans un altme si profond qu'il ne peut plus en sortir. Cela est vrai des peuples comme des individus

Voici, à ce propos, ce qu'on lit dans un journal suisse : « On sait que M. Keller fut, en 1811, l'auteur de la proposition tendant à abolir les couvents, et qu'en 1847 il mit en avant, soutint et fit triompher le projet de chasser les Jésuites de la Suisso. Or M. Keller est en ce moment à la tête du cauton d'Argovie en qualité de Landmann. Avec tout le produit de la confiscation et de la vente des biens ecclésiastiques au profit de l'Etat, produit qui s'est élevé à plusieurs millions, le trésor de cet Etat est tellement vide et dépourvu du nécessaire que ce même M. Keller a dû signer un décret pour imposer à ses concitoyens une contribution extraordinaire. Autre fait à remarquer : Cemême citoyen, qui avait déclamé avec tant de violence contre l'enseignement donné par les corps religieux, a été amené à prier un Capucin, le P. Théodore, de se charger de l'éducation de son fils l »

A bas les communautés! Que diriez-vous, si nous allions crier, nous aussi, de notre côté: A bas les cabarets! Est-ce que le séjour du recueillement et de la prière n'aurait pas autant de droit à la protection des lois, selon vous, que le séjour de la dissipation et de la débauche?

A has les communantés let c'est vous qui criez cela? Vous les prôneurs de la liberté, et même de la liberté sans limites? Où sont vos principes? Vous avez donc oublié cette leçon d'un de vos maîtres:

Qu'il soit permis d'aller même à la Messe. Ainsi le veut la liberté.

Klie est touchante, la concession. On assure

ment de ses limites naturelles : parce qu'alors c'est le désordre, qui se proportionne nécessairement à la force de l'agent qui le produit.

COM

que celui qui a dit cela ne chantait plus de même à la tin de ses jours. Avis à ses impru-

dents imitateurs!

A bas les communautés! Mais où donc iront chercher les consolations et les secours de tout genre dont ils pourront avoir besoin vos enfants ou les enfants de vos enfants, vos ouvriers, vos serviteurs, ou les enfants de vos ouvriers et de vos serviteurs, les victimes mêmes de vos brutales passions?... Où donc en irez-vous chercher, vous aussi, quand, dégoûtés du monde, vous sentirez le besoin de briser volontairement les chaines dans lesquelles vous gémissez, avant que la mort ne soit venue les briser violemment. L'entrée en communauté de ceux qui ont le plus déclamé contre elles n'est point un fait inouï, et on pourraitbien le voir se renouveler en vous. Ne commencez donc point par vous fermercette heureuse retraite, si vous ne voulez périr victime de vos plus implacables ennemis, qui sont les passions.

Les idées du siècle les repoussent, avez-

vous dit.

Et le siècle, sans doute, c'est vous, comme disait si bien Louis XIV en parlant de l'Etat. En sorte que, quand vous affirmez avec tant d'assurance que les idées du siècle repoussent les communautés, cela ne veut pas dire autre chose, si ce n'est que vous les repoussez vous-même.

Il y en a bien d'autres comme moi, répon-

dez-vous.

Sans doute, car c'est le cri de la passion. Or rien n'est contagieux comme un tel cri. Mettez-vous à crier dans les rues: A bas la famille! A bas la propriété t Vive l'enfert vous aurez bientôt à votre suite, si personne ne vous arrête, un très-grand nombre de partisans. Comptez-les, si cela vous plaît; mais, de grâce, ne les pesez pas, car

vous n'auriez pas grand'chose. Les idées de la société les repoussent! Quelles idées? carily en a de bien des sortes dans une société, et principalement dans la nôtre. Sont-ce les bonnes ou les mauvaises? Si vous me dites que ce sont les bonnes, je vous demanderai alors comment il se fait que tous les bons Chrétiens, tous les honnêtes gens. aiment et désendent les communautés; comment il se fait que ces communautés n'ont pour but et pour résultat que la pratique de la vertu, le honheur des individus et du peuple. Si vous me dites que ce sont les mauvaises,. au contraire, je vous répondrai qu'il faut les combattre, au lieu de se laisser dominer et. entrainer par elles.

Ne remarquez-vous pas, d'ailleurs, qu'il y a au fond de toutes ces idées, bonnes et mauvaises, demi-bonnes et demi-mauvaises, si je puis m'exprimer de la sorte, qui agitent la société présente, je ne sais quelles tendances, je ne sais quels besoins qui nous font de plus en plus sentir l'utilité et même-

**575** 

encourir une responsabilité quelconque. L'homme n'est grand que par la société, il n'est fort que par la société, il n'est quelque chose que par la société. L'esprit d'association est tellement une condition de sa force, de son existence, qu'il ne peut s'isoler d'une société sans se précipiter aussitôt dans une autre. Jamais il n'y eut tant de sociétés en France que quand on déclara toute société particulière opposée au bonheur et à la prospérité de la société générale. Il fallut l'énergie de ces nouvelles associations fondées par l'esprit politique pour renverser ces antiques associations fondées par l'esprit religieux : associations sanglantes qui ont porté rapidement le trouble et la destruction là où les autres avaient si longtemps maintenu l'ordre et la prospérité! Aujourd'hui encore, il y a un grand nombre de personnes qui s'armeraient volontiers de la hache pour renverser toute barrière élevée autour des communautés religieuses. Interrogez ces hommes. et, s'ils sont de bonne foi, ils vous avoueront qu'ils tienneut par les serments les plus sacrés à quelques sociétés secrètes : sociétés redoutables où l'on voudrait tout mettre en communauté, la propriété, la vie, la conscience, et où de cette confusion inouïe rien ne peut plus subsister que le mal!

COM

« Ainsi, dès que nous voyons quelques hommes se séparer du monde au nom de la religion et s'abriter sous le même toit, par cela seul qu'ils se sont rapprochés et qu'ils doivent vivre ensemble, ils se soumettront nécessairement à une règle commune. Mais, si nous reconnaissons qu'ils ne se réunissent que pour atteindre ensemble à un but noble, élevé, inaccessible à leurs efforts individuels, leur association nous paraîtra bien plus légitime, bien plus indispensable encore. Or nous savons qu'il en est toujours ainsi. Ils viennent, je suppose, chercher quelque adoucissement à une immense douleur: ils essuieront donc mutuellement leurs

larmes, ils s'adresseront les uns aux autres des paroles de consolation. Ils viennent pour se former ensemble aux pratiques de la perfection chrétienne : ils s'encourageront donc réciproquement; ils se soutiendront par leurs exemples, par leurs prières, par leurs conseils; ils se prendront par la main, si je puis m'exprimer ainsi, et ils s'élanceront ensemble sur le chemin du ciel. Pour se rendre plus agréables à Dieu, ils se sont déterminés à se dévouer entièrement au bien de l'humanité: ils mettront donc en commun leur intelligence, leur cœur, toutes les facultés de leur être. Réunissant ainsi leurs efforts, ils feront ensemble ce qu'aucun d'eux n'eût fait seul, et la société recevra de ces hommes, regardés comme inutiles, d'immenses bienfaits qu'elle ne pouvait attendre d'aucun homme isolé.

« Un protestant judicieux a porté le même jugement sur les communautés en général : Les travaux qui demandent du temps et de la peine sont toujours mieux exécutés par des hommes qui agissent en commun que lorsqu'ils travaillent séparément. Il y a plus de dessein, plus de constance à suivre un même plan, plus de force pour vaincre les obstacles et plus d'économie. Il est des entreprises qui ne peuvent être exécutées que par un corps ou par une société vivant sous la même règle...

« Sans le lien salutaire de la religion, l'on tenterait vainement de former de pareilles sociétés; celles qui ne seraient formées que par des conventions ne tiendraient pas longtemps. L'homme est trop inconstant pour s'asservir à la règle, lorsqu'il peut l'enfreindre impunément. Or il faut que, dans l'enceinte où doit s'observer la règle, tout y soit soumis. La religion seule, soit par sa force naturelle, soit par le poids de l'opinion publique, peut produire cet heureux effet. « (DE Luc, Lettre sur l'histoire de la terre et de l'homme.)

#### COMMUNISTES, FOURIÉRISTES, SOCIALISTES, ETC.

Objections. — Les communistes veulent le bien du peuple. - N'est-ce pas affligeant de voir que les uns possèdent tant, et les autres rien ou à peu près ? - Ne serait-il pas mieux de mettre tout en commun comme on fait en famille, comme on le faisait au temps de la primitive Eglise, et comme on le fait encore dans les communautés? — La religion, au lieu de tant parler de l'autre vie, devrait bien s'occuper un peu plus de celle-ci, et y détruire la misère. — Il faut aussi jouir de la vie; il faut prendre du bon temps; car le bon Dieu n'a pu nous faire que pour nous rendre heureux. — Les apôtres et les premiers Chrétiens étaient communistes. Ils étaient pauvres, mettaient tout en commun, et étaient poursuivis et traqués par l'autorité, précisément comme les communistes. —Ils ont tout vaincu par leur ardeur, et les communistes feront de même.

Réponse. — J'entends ici par communistes

non pas seulement ceux qui se donnent positivement ce nom, mais tous ceux qui tendent aujourd'hui, directement ou indirectement, au même but, comme les fouriéristes, les socialistes, etc., etc.

Les communistes veulent le bien du peuple, nous dit-on.

Ils ne le veulent même que trop, le bien du peuple l'mais, attendu que celui-ci ne veut pas donner son bien, auquel il tient d'autant plus qu'il n'en a pas trop pour lui-même et pour les siens, il repousse partout, ou presque partout, les communistes, comme des corsaires d'eau douce.

Ils veulent le hien du peuple, c'est vrai; mais ils veulent encore plus le bien des riches, parce que la proie est meilleure. Or, comme les riches tiennent beaucoup à leur fortune qu'ils possèdent d'ailleurs aux mêmes titres que le peuple possède la sienne; comme ils ont, dans leur intelligence, leur activité, leur fortune même, une force que d'autres

n'ont pas, ils sont en état d'opposer une défense, sinon supérieure, du moins égale à l'agression: de là les malheurs qui nous menacent, et qui ont même déjà commencé. Nous avons vu, il y a quelques années seulement, au sein de la capitale, une lutte, à main armée, entre le communisme et la propriété, si je puis m'exprimer de la sorte, qui a fait trembler le monde, et qui a jeté dans les âmes une terreur dont nous ne sommes point encore revenus.

COM

Toute plaisanterie à part, et en réalité la plaisanterie ne convient guère dans une chose si grave et si importante, voulez-vous réellement le bien du peuple, c'est-à-dire, son honheur? Vous n'avez qu'à suivre une voie tout opposée à celle dans laquelle vous êtes entrés; au lieu d'exciter les convoitises, vous devez prêcher, au contraire, la modération des désirs. La raison est d'accord en cela avec la religion:

Qui vit content de rien possède toutes choses,

nous dit la philosophie; et la Sagesse divine incarnée, Notre-Seigneur Jésus-Christ, élevant encore l'idée, parce que sa doctrine est la perfection, finit par dire à celui qui était venu lui demander ce qu'il fallait faire pour avoir la vie éternelle: Si vous voulez être parfait, allez, vendez ce que vous avez et donnez-le aux pauvres, et vous aurez un trésor dans le ciel. Venez et suivez-moi: « Si vis perfectus esse, vade, vende quæ habes, et da pauperibus, et habebis thesaurum in cælo: et veni, sequere me. » (Matth. xix, 21.)

Cela n'est point nécessaire, me direz-vous. Sens doute, mais c'est la perfection; donc le moyen le plus sûr d'arriver au bonheur éternel et parfait. D'où il suit que plus on entre dans cette voie et plus on s'élève vers le bonheur. D'où il suit que plus on s'en écarte, comme on le fait en excitant les convoitises, et plus on s'éloigne du bonheur.

La parole de Jésus-Christ ne rentre-t-elle pas dans nos idées, demandez-vous? Pas du tout. Jésus-Christ dit aux riches de se dépouiller volontairement de leurs richesses, et vos idées tendent à les en faire dépouiller violemment: ce qui est bien différent. Jésus-Christ engage ceux qui possèdent à se détacher de leurs biens, et vous, vous engagez ceux qui ne possèdent pas à s'attacher aux biens d'autrui, jusqu'au vol inclusivement, jusqu'au bouleversement de la société, si cela est nécessaire. Quel contraste !

N'est-il pas affligeant, nous dit-on encore, de voir que les uns possèdent tant, et les

autres rien ou à peu près.

Cela a toujours été, et il est bien probable que cela sera toujours, quoi que nous

puissions dire et faire.

Puisque cette inégalité des fortunes se retrouve en tout temps et en tout lieu, quels que soient le climat, les lois, les mœurs, les opinions, la religion, elle est donc le résultat de la nature de l'homme, et de sa position ici-bas: c'est ce qui se reconnaît facilement, pour peu qu'on y réfléchisse. Il est évident, en effet, que cette inégalité de for-

tune vient, plus ou moins directement, de l'inégalité de nos facultés physiques, intellectuelles et morales. Or tout cela résulte de la nature de l'homme. L'inégalité de la fortune en résulte donc par la même raison. Ainsi, en supposant ce qui est impossible, que vous fussiez parvenus à la faire disparattre complétement aujourd'hui, demain déjà, elle ne serait plus la même, et dans quelques jours, elle n'existerait plus du tout. Vous recommenceriez de nouveau, s'il était possible, que la même chose résulterait infailliblement; et ainsi à l'infini.

Mais, me direz-vous, que de grandes for-

tunes injustement acquises !

Et les autres, le sont-elles toujours juste-

Ou elles sont contre les lois, ou non. Si elles sont contre les lois, vous pouvez les attaquer: les tribunaux vous sont ouverts et la justice vous tend la main; si elles ne sont pas contre les lois, ou, s'il n'y a pour vous aucnn moyen de démontrer leur illégalité évidente à vos yeux, vous ne devez point les attaquer par la violence, parce que vous ne pourriez le faire sans troubler l'ordre, bien

loin de le rétablir.

Mais, me direz-vous encore, si l'inégalité
des fortunes est un mal inévitable, ne peut-

on pas du moins l'atténuer?

Oui, on le peut, et même on le doit; et c'est ce que nous faisons aussi bien que yous, pour ne pas dire beaucoup mieux. Mais comment peut-on et doit-on le faire? En combattant les passions, en prechant aux uns la modération, aux autres l'amour du travail, à tous, la justice, la charité, la pratique de toutes les vertus, en propageant et en affermissant partout le règne du christianisme, qui serait la restauration de toutes choses à l'état parfait, s'il était bien observé. Voulez-vous procéder d'une autre manière? avoir recours à la force, par exemple? C'est vous engager dans une voie impraticable. pleine de dangers, et qui conduit tôt ou tard à l'abime.

Ne serait-il pas mieux, ajoutez-vous, de mettre tout en commun, comme on le fait en famille, comme on le faisait au temps de la primitive Eglise, et comme on le fait encore

dans les communautés?

La question n'est pas de savoir si ce serait mieux, il s'agit avant tout de savoir si c'est praticable. Or il est reconnu de tous que c'est tout à fait impraticable, qu'on ne peut l'essayer, y songer même, sans porter partout l'inquiétude et le trouble, sans ébranler la société jusque dans ses fondements. Il faut donc y renoncer comme à une chimère, et même à une chimère très-dangereuse.

Vous nous parlez de la famille, de la primitive Eglise et des communautés; mais qu'elle différence! La famille est restreinte; tous les membres qui la composent se connaissent, s'aiment, ou du moins se supportent réciproquement. S'il y a quelques désordres, par suite des passions, le chef de la famille suffit toujours à les réprimer. Que vous dirai-je enfin? Quand bien même, mal-

gré tous les moyens de conservation qui sont en elle, une famille particulière irait à sa ruine, les membres qui la composent périraient seuls, ou plutôt ils se sauveraient dans la société générale, au sein de laquelle se meut et vit, comme un simple individu, chaque famille particulière. Une communauté est une véritable famille, un peu plus étendue sans doute, mais mieux ordonnée qu'une famille ordinaire. Les membres qui la composent, quelque nombreux qu'ils soient, n'ont tous pourtant qu'un cœur et qu'une âme, comme de véritables frères, et mieux encore que des frères charnels. On peut en dire autant de la primitive Eglise : c'était aussi une assemblée de frères n'ayant tous qu'un cœur et qu'une âme. Il n'y a donc nulle comparaison à établir entre la famille, la primitive Eglise, les communautés et la société ordinaire.

COM

En celle-ci, en effet, le cercle se dilate indéfiniment; et puis combien de passions, et quelles passions! ce sont les convoitises charnelles, c'est l'ambition, c'est la jalousie, c'est la colère.....

On peut les comhattre, objecterez-vous. Oui, on le peut, et même on le doit; mais on n'en vient pas toujours à bout, si ce n'est à l'égard d'un petit nombre. Voilà pourquoi les communautés, qui ne se composent pourtant, en général, que d'âmes d'élite, ne dépassent guère impunément certaines limites; voilà pourquoi la primitive Eglise elle-même, où se trouvait tout vivant encore, en quel-que sorte, l'esprit de Jésus-Christ, a été obligée de se diviser, matériellement du moins, en prenant de l'extension, et de ne plus vivre de la vie de famille.

On peut combattre les passions, dites-**YOU**S

Mais le faites-vous, le voulez-vous, y songez-vous seulement? N'est-ce pas même tout le contraire que vous faites? Aussi à quoi ont abouti vos tentatives, quand il vous est arrivé de mettre la main à l'œuvre? A rien, à bien peu de chose du moins, et quelquefois à un résultattout opposé à celui que vous attendiez, je veux dire à une divi-sion complète, au lieu d'une union plus grande. On a vu, dans ces derniers temps, un homme essayer de réaliser l'idée des communistes, avec une apparence de bonne 10i que je ne sais si je dois appeler touchante ou ridicule. La société était peu nombreuse pourtant, elle avait en soin de quitter l'ancienne société, pour ne point être gênée dans ses essais. Qu'en est-il résulté? Nous ne le savons que trop : au bout de quelques années seulement, les membres qui composaient cette société nouvelle n'étaient plus des communistes, ce n'étaient même plus des hommes, mais bien des loups furieux, prêts à se dévorer les uns les autres.

La religion, au lieu de tant parler de l'autre vie, devrait bien s'occuper un peu plus de celle-ci et y détruire la misère, nous objectent certaines personnes.

 La religion, » dit à cette occasion l'abbéde Ségur (Réponses), « parle beaucoup de l'autre

vie parce que l'autre vie, étant éternelle, es d'une immense importance, et mérite bien plus que celle-ci que l'on s'occupe d'elle. C'est là, en effet, que se décide à tout jamais la grande question du bonheur ou du miheur; sur la terre, nous ne faisons que preparer cette solution. .

« Mais si elle parle beaucoup delavieélernelle, la religion n'a garde de négliger la vie de ce monde. Tous les intérêts de l'homme lui sont présents, son ame, son corps. sa vie passagère, sa vie future et immusble:

elle n'oublie rien. »

Ce n'est pas qu'elle s'occupe beaucoup da bonheur de ce monde, pouvons-nous ajouler ici, qu'elle en parle beaucoup : elle vous din même qu'il faut le fouler aux pieds; mus pourquoi? pour mieux remplir nos deroin et pratiquer la vertu, vertu qui, en nousasurant le honheur de la vie future, nous e fait trouver déjà en celle-ci, beaucoupment assurément que la recherche des plaisirs Elle nous dit, à nous, exilés: « Tourner les yeux vers la patrie, dans laquelle vous alles rentrer d'ici à quelques jours, à quelques heures peut-être seulement! » Et, quoivat toujours exilés, avec les liens qui was sattachent, nous commençons à gour les joies de la patrie. Comme pour les pute exil peut se prolonger, et se prolonge dur leurs indéfiniment, sinon pour nous, ou moins pour d'autres nous-mêmes, la relgion, en bonne mère, ne dédaigne pointé-

méliorer notre position ici-bas.
« Si elle ne détruit pas entièrement la misère, » dit l'auteur que nous citions tout à l'houre, « c'est que la misère ne peut pas lin détruite; - et la misère ne peut pas être de truite parce que les causes qui la produises.

ne peuvent être supprimées.

« La première est l'inégalité des forme physiques, des santés, des talents, de sittelligence, de l'activité entre les hommes. Si, par suite d'un accident, ou simplement par le fait de la vieillesse, je viens à penire la force nécessaire pour remplir mon éut, ne tomberai-je pas dans la misère? - 5. malgré mes efforts, je suis tellement iner's que je travaille moins bien que mes co frères, mes pratiques n'iront-elles pas ildresser de préférence aux plus habiles; « ne tomberai-je pas dans la misère? - E. pendant qui peut garantir de la maladic. accidents, de la vieillesse? Qui peut done de l'esprit à celui qui n'en a pas? Qui 🎮 rendre tous les hommes égaux en force. de intelligence, en bonne volonié?... Voici dos une cause de misère bien féconde, et qu'il est impossible, même à la religion, de detruire.

« La seconde cause de la misère, pod moins profonde que l'autre, ce sont les TK15 de notre pauvre nature, corrompue per k péché : la paresse, la débauche, l'ivrogner e. l'amour du plaisir, la vengeance, l'orgueil, etc.

« Sur cent pauvres, combien sont malheoreux par leur faute! plus de dix-neuf sur vingt. Ils accusent Dieu, et ils ne devrairat accuser qu'eux-mêmes. Les bons pauvres trouvent promptement du secours; Dieu et les amis de Dieu ne les abandonnent jamais!

« La pauvreté est, comme la maladie et la mort, la punition du péché. Il est impossisible de la détruire; car il est impossible de détruire le péché originel, qui est un fait accompli, et de rendre l'homme impeccable. - Mais ce qui est possible, et ce que la re-ligion fait admirablement, c'est de d'minuer la misère, de la soulager, de l'adoucir, de la rendre supportable, enfin de la sanctifier.
« La religion vénère dans notre corps le

temple de cette âme immortelle, qui est ellemême le temple vivant de Dieu. Elle s'ingénie à en guérir, à en prévenir même toutes les douleurs, par ces mille institutions charitables, ces hospices de tout genre, qui

couvrent le monde chrétien.

- « Partout où sa voix est écoutée, le riche devient l'ami, le père, souvent le serviteur du pauvre. Il verse avec joie son superflu dans le sein du malheureux. Le pauvre à son tour apprend à espérer. Il apprend à l'école de Jésus-Christ, à supporter patiemment, et quelquefois il va jusqu'à aimer ses souffrances qu'il sait destinées, dans les desseins adorables de son Père céleste, à éprouver sa fidélité, à le purifier de ses fau-tes, à le rendre plus semblable à son Sau-veur pauvre et crucifié, à lui faire amasser d'ineffables trésors de bonheur dans l'éternelle patrie!... Combien n'ai-je pas vu de bons pauvres remercier Dieu de leurs souffrances, se réjouir dans leurs privations?
- « La religion fait donc ce qu'elle doit, en s'occupant de nous en cette vie, et en s'occupant davantage encore de la vie à venir.
- · Nul ne peut se plaindre d'elle. Que les riches deviennent hons Chrétiens et dès lors charitables; que les pauvres deviennent bons Chrétiens et dès lors patients : là est tout le mystère. »

Il faut aussi jouir de la vie, ajoute-t-on; il faut prendre du bon temps, car le bon Dieu n'a pu nous faire que pour nous rendre heu-

reux.

« Oh! oui! Dieu, dans sa bonté, ne nous a fait que pour nous rendre heureux ! Mais la grande question est de ne pas nous méprendre sur le bonheur, » répond le même apologiste.

« Vous cherchez à être heureux. Vous avez raison. Mais gardez-vous de vous tromper dans le choix des moyens! Plusieurs voies sont ouvertes devant vous; une seule est la vraie... malheur à qui en prend une fausse!!...

« Cette erreur est plus facile que jamais de nos jours; car jamais, je pense, la France n'a été inondée de plus de doctrines mensongères sur ce sujet. — Des hommes coupables ou égarés répandent de tous côtés, et

rar les mille moyens que fournit la presse, des doctrines qui flattant tontes les passions, pénètrent aisément dans l'esprit des populations.

COM

« Ils veulent nous persuader que nous ne sommes sur la terre que pour jouir; que les espérances de la vie future sont des chimères; que le bonheur consiste dans la prospérité matérielle, dans l'argent et dans les jouissances que procure l'argent. - C'est la doctrine du plaisir.

« C'est la doctrine qui cherche en ce moment à prévaloir sur le christianisme et à matérialiser le bonheur. — Dans le siècle dernier, on l'appelait philosophie; de notre temps, on l'appelle communisme, fouriérisme.

socialisme, etc. (33).

- « Je ne vous ferai pas l'injure de vous prouver que ce bonheur de jouissance est dégradant. Cela saute aux yeux. Ce qui nous distingue des bêtes, le bien, la vertu, le dévouement, l'ordre moral, il l'anéantit. L'homme ne diffère plus de son chien que par la peau et la figure; le bonheur est le même pour l'un comme pour l'autre, la satisfaction de tous ses penchants, la jouissance!
- « Mais ce dont on n'est point assez convaincu, et ce sur quoi je veux appeler votre attention, c'est l'impossibilité pratique de la doctrine communiste, l'absurdité de son bonheur universel.
- « Je vondrais vons faire toucher du doigt son opposition absolue avec lanature des choses, avec les faits existants que nul ne peut changer; vous convaincre qu'elle n'est qu'un rêve, une dangereuse et ridicule utopie, et que sous les grands mots dont elle se pare
- il n'y a rien.
  « S'il est un fait avéré, aussi clair que la lumière du soleil, c'est sans contredit la triste nécessité où nous sommes tous ici-bas de souffrir et de mourir; c'est la condition humaine dans ce qui lui est essentiel sur la terre; c'est l'état où je suis, où vous êtes, où ont été nos pères, où seront nos enfants, d'où nul effort humain ne nous peut retirer.
- « Y a-t-il, je le demande, ici-bas, et n'y aura-t-il pas toujours, toujours et toujours des maladies, des peines, des douleurs? Yat-il et n'y aura-t-il pas toujours des veuves et des orphelins? des mères pleurant inconsolables devant le berceau vide de leur en-
- « Y a t-il et n'y aura-t-il pas toujours des conflits de caractères, des chocs de volonté, des déceptions profondes?

« Rien pourra-t-il changer cet état de choses? Une organisation nouvelle de la société, quelle qu'elle soit, empêchera-t-elle que nous ayons des maladies, des souffrances, des fluxions de poitrine, la fièvre, la goutte, le choléra? que nous perdions ceux que nous

(33) Le fond de ces systèmes est le même, quant à la morale; ils ne différent que par des détails d'ap-plication pen essentiels. Pour les savants, cette doctrine s'appelle panthéisme. La morale du pantheisme est la même que celle du communisme, en

ce sens du moins qu'elle est la solution de tout frein moral. C'est le communisme parlant latin, pour ne pas dire hébreu, et habillé en pédagogue et en pé-

aimons?... Empêchera-t-elle les intempéries si désagréables des saisons, la rigueur du froid d'hiver, l'ardeur brûlante du soleil d'été?... Empêchera-t-elle que l'homme n'ait des vices? qu'il n'ait de l'orgueil, de l'é-goïsme, de la violence, de la haine? Empêchera-t-elle surtout de mourir?

COM

« Tout cela est-il, ou n'est-il pas? Et n'estil point aussi certain, aussi indubitable que cela est, qu'il est certain que cela sera toujours? Il faudrait avoir perdu la tête pour le

nier.

« Et que devient, dites-moi, en présence de ce fait, que devient, au milieu de tant de maux inevitables, cette jouissance constante, ce bonheur terrestre parfait que nous promet le communisme? — La seule approche de la maladie, du chagrin et de la mort suffit pour l'anéantir!... Et ces terribles ennemis sont toujours à notre porte.

« Donc votre communisme, votre socialisme (appelez-le comme vous voudrez) est un rêve, une vaine utopie, contraire à la na-

ture des choses.

« Donc il se trompe, ou il me trompe, quand il me promet le bonheur sur la terre, où il ne peut être, et quand il le fait consister dans un état impossible de jouissances.

- « Donc il faut que je le cherche autre part; car il est quelque part, je le sais ; la sagesse, la bonté, la puissance de Dieu, m'en sont un sûr garant...
- « Où donc? Là où me le montre le christianisme : en germe sur la terre, en perfection dans le ciel.
- « Le christianisme, lui, s'accorde parfaitement avec le grand fait de notre condition mortelle. Il nous explique se redoutable problème de la souffrance et du bonheur.
- « Il prend l'homme tout entier, et tel qu'il est; il tient compte des faits essentiels que méconnaît le communisme (la dégradation originelle, la condamnation à la pénitence, la rédemption de Jésus-Christ, la nécessité d'imiter le Sauveur pour avoir part à la ré-demption, la vie éternelle qui nous attend, etc.). Il ne raisonne point en l'air, comme le communisme, et sur des suppositions chimériques.
- « Le communisme ne voit en nous que l'écorce, il oublie le noyau, l'âme. — Le christianisme n'oublie point l'écorce, le corps, mais il voit aussi le noyau, et il trouve que le noyau vaut encore mieux que l'écorce.
  —Il rapporte tout à l'âme, à l'éternité, à Dieu.
- « Par une action aussi douce que puissante, il purge peu à peu l'âme de son orgueil, de ses cupidités, de ses concupiscences, de ses excès, de son égoïsme, en un mot de tous ses vices; et il pénètre ainsi à la ra-cine la plus profonde de la plupart de ses maux que nous constations tout à l'heure. Presque toujours, en effet, nos malheurs viennent de nos passions; et ces passions, le christianisme les apaise, il les contient, il les dompte.
  - « Il donne à notre cœur cette joie, cette

paix si douce que produit la pureté de la conscience.

« La foi nous montre clairement la voie qui mêne au bonheur; l'espérance et l'amour nous font courir dans cette voie, et rendent doux, aimable, le joug du devoir!

« S'il fait tout pour l'âme, le christianisme, nous l'avons dit, n'oublie pas le corps. Nous avons dit plus haut les soins dont il l'en-

« Il s'en occupe, non comme du prin-cipal et du mattre (ce serait un désordre), mais comme de l'accessoire et du compagnon. Il le conserve par la sobriété et la chasteté; il le sanctifie par le culte extérieur, par la réception des sacrements, et surtout par l'union au corps sacré de Jésus-Christ dans l'Eucharistie...

- « Il recueille ses derniers soupirs; il l'accompagne avec honneur jusque dans sa demeure dernière; et là encore il ne lui dit pas un éternel adieu!... Il sait qu'un jour ce corps chrétien, puriné par le baptême de la mort, sortira radieux de sa poussière, ressuscitera dens la gloire, sera réuni à son âme, et goûtera avec elle, dans le paradis, d'inesables délices !...
  - « Tel est le christianisme.

« Il connaît, il promet, il donne le bonbeurt

- « Il donne sur la terre ce qui est possible sur la terre. S'il ne donne pas tout, c'est que tout ne doit pas, ne peut pas être donné ici-bas.
- « Il appuie ses promesses des preuves les plus irréfragables. Ce qu'il n'a point encore, le chrétien sait, est sûr qu'il l'aura un jour.
- « Aussi, tout vrai Chrétien est heureux. Il a des chagrins, des douleurs.... Il est impossible de n'en pas avoir; mais son cœur est toujours rempli, toujours calme et content.
- « Le communisme traite-t-il ainsi les pauvres égarés qu'il berce de ses chimères? Il promet ce que nulle puissance ne peul donner; il promet l'impossible ... Il n'a point d'autres preuves que l'audacieuse affirmation de ses chefs; et ses chefs sont-ils bien propres à inspirer la confiance?
- « Le monde sera heureux, disent-ils, quand tout sera changé. Oui, mais quand tout sera-t-il changé? Si, comme nous croyons l'avoir prouvé, ce changement est contraire à la nature des choses, le monde court grand risque de ne jamais connaître le bonheurl
- « Le communisme fait comme ce perruquier gascon qui mettait sur son enseigne: Demain, ici, on rase pour rien

« Demain restait toujours demain; et aujourd'hui n'arrivait jamais.

« Le communisme veut la récompense sans le travail; le Chrétien veut la récom-

pense après le travail.

« L'un dit comme les mauvais ouvriers, l'autre comme les hons. Aussi tout fainéant, tout paresseux reçoit-il volontiers les doctrines du communisme, et repousse-t-il instinctivement la voix de la religion.

• Que notre France se garde donc de ces promesses creuses, mais séduisantes, dont ses enuemis remplissent leurs journaux, leurs romans, leurs pamphlets.

« Qu'elle les repousse; qu'elle fasse justice, par son mépris, des hommes qui ne

rougissent pas de proposer à leurs frères l'ignoble bouheur des bêtes, la jouissance l Relevons la tête l ranimons notre foi engourdie: soyons, redevenons Chrétiens! Là seulement est le remède à nos maux. Apprenons à comprendre, comme nos pères, les divines leçons que le Grand Mattre nous a

laissées sur le bonheur :

· Heureux, dit-il, heureux les pauvres en aprit (c'est-à-dire ceux qui sont détachés des biens fragiles de la terre) : car le royaume du ciel est à eux! (Matth. v, 3.)

· Heureux ceux qui sont doux et pacifiques; parce qu'ils seront les enfants de Dieu! (Ibid.,

9.)

« Heureux ceux qui pleurent; parce qu'ils seront consolés! (Ibid., b.)

 Heureux les miséricordieux; car ils obtiendront miséricorde! (Ibid., 7.)

Heureux ceux qui ont le cœur pur; car ils verront Dieu! (Ibid., 8.)

- Instruisons nous, pénétrons nous de cette religion catholique qui a créé la France! pénétrons-en notre esprit, notre cœur, nos habitudes, nos institutions, nos lois!... Nous surons le bonheur possible en ce monde, et le bonkeur parfait dans l'autre !
- · Qui reut plus est un insensé qui n'aura ni l'un ni l'autre. »

Cette dernière phrase me rappelle le mot piquant adressé à un homme de ma connaissauce, qui paraissant abonder dans le sens de ces idées dont auraient dû l'éloigner son éducation, sa fortune et plus encore la position qu'il occupait dans la société, commeon lui en faisait l'observation : « N'allez pas croire, dit-il, que je sois un socialiste dans toute l'étendue du mot. — C'est vrai, lui répondit-on, vous n'en êtes qu'à la première syllabe. »

Les apôtres et les premiers Chrétiens étaient communistes, ajoutez-vous encore. Ils étaient pauvres, mettaient tout en commun, étaient poursnivis et traqués par l'autorité; précisément comme les communistes. Ils ont tout vaincu par leur ardeur, et les communistes feront de même.

« Et, depuis quand, je vous prie, » continue l'anteur auquel nous venons d'emprunter déjà plasieurs réponses, « depuis quand suffit-il d'être pauvre, de vivre en commun et d'être poursuivi etemprisonné, pour être Chrétien?

- Ce qui fait le Chrétien, ce n'est pas la pauvreté extérieure, mais le détachement des biens passagers de la terre; ce n'est pas le fait naturel de la vie en commun, mais le lien invisible de la charité fraternelle, qui ne fait de tous les cœurs qu'un seul
- Tels étaient les premiers Chrétiens; des anges dans une chair mortelle, des hommes morts au monde et à eux-mêmes, ne vivant

qu'en Jésus-Christ, ne soupirant qu'après la bienheureuse éternité.

· COM

« Et c'est à ces hommes de prière, de pénitence, de douceur et de paix céleste, que l'on ose comparer les détestables bandes de nos modernes sociétés secrètes! On donne pour frères à ces hommes de l'éternité, des hommes qui ne croient même pas à l'éternité et qui n'aspirent qu'aux jouissances de ce mondell...

Quelle aberration, grand Dieu !

« On poursuit les communistes, on les traque, on les déporte ; oui, sans doute. Mais ici encore, suffit-il d'être poursuivi, em-prisonné, tué, pour être disciple de Jésus-

Christ?

« A ce compte-là, tous les brigands, tous les assassins seraient d'excellents Chrétiens.

« On poursuivait les apôtres et leurs disciples à cause de leurs vertus; vous, anarchistes, on vous poursuit à cause de vos fureurs. Ils voulaient sanctifier le monde, vous voulez l'incendier. Leurs armes étaient la prière et la douceur; ils allaient au martyre en pardonnant à leurs bourreaux : et vous, le poignard et le fer à la main, vous n'avez dans le cœur que l'envie, que la haine et la vengeance !...

« Non, vous n'êtes pas des Chrétiens, mais des antichrétiens! Vous blasphémez ce que les Chrétiens adorent, et ce que vous aimez,

ils le détestent.

« Elle existe, du reste, et elle n'a jamais cessé parmi les disciples de l'Evangile, cette vie parfaite primitive, où les hommes sont frères, où tout est en commun, où règnent la pauvreté et la sainteté. Entrez dans nos monastères. Voilà ce que vous cherchez: voilà les phalanstères véritables, dont les utopies communistes ne sont qu'une honteuse et impossible imitation.

« Que les socialistes n'usurpent donc plus désormais le nom sacré du Sauveur; qu'ils ne parlent plus de persécutions, de martyre, de Calvaire. Ils sont, il est vrai, sur le Calvaire; mais ils y sont comme le mauvais larron crucifié pour ses crimes, et non comme le

divin fils de Marie! »

Ils sont sur le Calvaire, mais ils y sont comme persécuteurs, quoique persécutés euxmêmes. Ils insultent aussi le Christ, le raillent, demandent de nouveau sa condamnation et sa mort, sinon dans sa propre personne, du moins dans son Evangile et dans ceux qui le représentent le mieux parmi nous.

Auront-ils un jour leur triomphe? C'est impossible! Il est impossible, du moins, qu'ils aient jamais un triomphe durable; car rien de stable ne peut reposer sur le désordre.

« L'avenir leur appartient, » me disait quelqu'un, un jour ; «carils sont pleins d'ardeur,

comme les premiers Chrétiens.

Vous vous trompez! lui répondis-je. L'avenir ne leur appartient point, ni ne saurait leur appartenir. Si les premiers Chrétiens ont triomphé, ce n'est pas seulement par-ce qu'ils étaient pleins d'ardeur, mais parce qu'ils avaient pour eux la vérité, la vertu, l'assistance de Notre-Seigneur Jésus-Christ,

roi des intelligences. Est-ce la même chose chez les communistes? N'est-ce pas plutôt le contraire? Voyez leur enseignement, leur morale; rappelez-vous ceux qui ont enseigné les premiers ces fausses et désolantes doctrines.

CON

L'ardeur dont ils brûlent, d'ailleurs, est-ce la même que celle dont brûlaient les premiers Chrétiens? n'est-ce pas une ardeur toute différente, pour ne pas dire opposée? Chez les uns, c'est l'amour qui la produit; chez les autres, c'est la haine. Aussi, l'une a pour but de tout purifier et de tout restaurer; l'autre de tout souiller et de tout détruire. Donc, de ce que les Chrétiens ont triomphé, bien loin d'en conclure le triomphe des communistes, il faut, au contraire, en conclure leur défaite et leur destruction inévitable. Puisse-t-il en être ainsi le plus promptement possible l Nous le souhaitons bien sincèrement pour le repos du monde; et ce que nous souhaitons encore plus, c'est leur retour au christianisme qui peut seul leur procurer, à eux comme aux autres, le bonheur vainement cherché ailleurs.

#### CONCILES.

Objections.—Ces assemblées, que vous appelez conciles, ne peuvent guère se tenir sans causer dans le peuple une émotion qu'il est toujours bon d'éviter. — Que peut faire un concile particulier que ne fasse aussi bien, d'après vos idées, chaque évêque dans son diocèse? —Que peut faire un concile général que ne fasse, également d'après vos idées, l'évêque de Rome, chef suprême de l'Eglise?

Réponse. — Il est impossible, en effet, que quelques évêques s'assemblent en concile particutier; il est impossible surtout que tous les évêques du monde catholique s'assemblent en concile général par eux-mêmes ou par leurs représentants, pour traiter des grands intérêts de la religion, sons causer dans les peuples une sensation vive, profonde, une émotion telle qu'aucune autre ne saurait lui être comparée. Et bien! tant mieux! c'est le moyen d'empêcher les hommes de tomber dans l'indifférence religieuse, le plus funeste de tous les états; c'est le moyen de remuer les âmes, de les toucher, de les éclairer, de les détacher des sens et de les élever vers Dieu.

Mais, me direz-vous, l'émotion n'est pas toujours bonne; elle sera quelquefois trèsmauvaise, au contraire.

Cela arrivera rarement. Car il n'est pas naturel que le bien engendre le mal. Quoi qu'il en soit, il n'en est pas moins vrai de dire qu'une assemblée d'évêques, soit en concile particulier, soit en concile général, est une excellente chose en soi, puisqu'elle sert à rappeler aux hommes leurs devoirs et à les leur faire pratiquer. Est-ce que le soleil est un astre malfaisant, parce qu'il irrite et aveugle quelquefois les gens mal dispo-sés, au lieu de les éclairer? Il en est de même de l'Eglise assemblée au milieu des fidèles pour les éclairer. A cette vue, les méchants s'irritent quelquesois, ils ne s'enfoncent que plus profondément dans l'abime de l'erreur et du vice. Mais cela ne saurait l'empêcher de répandre ses bienfaits sur les bons... Que dis-je, sur les bons? mais les méchants euxmêmes pourront en profiter, sinon dans le moment, du moins plus tard, quand ils seront revenus à de meilleures dispositions.

Voyez ce qui s'est passé du temps de Notre-Seigneur Jésus-Christ. Quelle émotion sainte et salutaire dans le peuple, lors de

son entrée triomphante à Jérusalem! Les masses qui le précèdent et celles qui le suivent font entendre à l'envi des cris d'allégresse et de bénédiction : Hosanna au Fils de David! s'écrie-t-on de toutes parts; béni soit celui qui vient qu nom du Seigneur, hosanna au plus haut des cieux ! (Matth. xxi, 9.) Il n'en était pas ainsi de tous: « Mort à Jésus!» se dirent des lors secrètement ses ennemis, jaloux de son triomphe. Cette menace secrète se fait jour et se propage rapidement; elle se change en complot, lequel complotne tards guère à s'exécuter : Tolle, tolle, crucifige eum! « Prenez-le pour le crucifier, » s'écrie actuel-lement (Luc. xxxIII, 18, 21) le même peuple qui naguère l'élevait jusqu'aux nues. Il sut en effet condamné et mis à mort. « Voilà ce que c'est que d'exciter dans le peuple une émotion qu'il est toujours bon d'éviter, » ont pu se dire alors les hommes prudents selon le monde. Aveugles I qui ne virent pas que. trois jours après, Jésus-Christ ressuscitait et appelait tous les hommes, bons et méchanis, amis et ennemis, à partager son triomphe, s'ils voulaient profiter des graces qu'il venait de leur mériter.

Immédiatement après l'ascension de Jésus-Christ, les apôtres commencent à precher l'Evangile qu'il est venu apporter à la terre. Un grand nombre l'acceptent avec enthousiasme, sans doute; mais il est pour un grand nombre aussi un objet de contradiction. L'opposition ne tarde même pas à prendre une forme excessivement violente. Les prisons s'emplissent, l'échasaud se dresse, et, pendant trois siècles, le plus pur sang des Chrétiens ne cesse de rougir la terre. «Voilà ce que c'est que d'exciter dans le peuple une émotion qu'il est toujours bon d'éviter, » ont pu dire encore les hommes prudents selon le monde. Aveugles l qui ne voyaient pas que les coups portés alors à l'Eglise ne servaient qu'à l'affermir! Et, en effet, au bout de ces trois siècles de persécution dont nous venons de parler, elle avait vaincu le monde, au point que ses bourreaux euxmêmes, las de persécuter et se sentant d'ailleurs attirés par une force comme irrésis-tible, se hâtaient de se réfugier dans son sein.

J'ai donc eu raison de dire que, quand bien même les assemblées dont nous parlons devraient produire une vive et redoutable émotion, elles n'en seraient pas moins d'une

utilité incontestable en soi, servant à la sanctification et su bonheur de ceux qui sont bien disposés, et quelquesois même, à la fin, de ceux qui, pour le moment, sont mai disposés.

Que peut faire un concile particulier, me direz-vous, que ne fasse aussi bien, d'après vos idées, chaque évêque dans son dio-

cèse?

Beaucoup de choses; puisqu'il y a nécessairement dans ces assemblées un développement de lumières, une multiplication de forces naturelles et surnaturelles, si je puis m'exprimer de la sorte, qu'aucun évêque ne saurait avoir, abandonné à lui-même.

Je sais bien que Jésus-Christ promet à chaque évêque de l'assister de son Esprit dans la direction de l'Eglise qui lui est confiée; mais, si le concile est précisément un des moyens, ou, si vous voulez, une des conditions de cette assistance, pourquoi l'éveque refuserail-il d'y avoir recours? Ne serail-ce pas se priver, sinon en totalité, du moins en partie, de l'assistance qui lui a été promise?

Qu'il nous soit permis de rappeler ici quelques considérations que nous présentons ailleurs. (Bienfaits du catholicisme.)

· Le divin fondateur du christianisme a fait sentir plusieurs fois aux pasteurs de l'Eglise l'utilité de ces assemblées. Vous serez, leur dit-il, comme des agneaux timides parmi des loups ravissants; mais ne craignez point, je suis avec vous jusqu'à la consommation des siècles. (Matth. x, 16; xxviii, 20.) Quand deux ou trois seront réunis en mon nom, je serai au milieu d'eux. (Matth. xvm, 20.) Dociles à l'enseignement de leur Maltre, les apôtres se sont réunis à Jérusalem, quoique individuellement inspirés par l'Esprit de Dieu. Depuis ce temps, leurs successeurs dans l'épiscopat se sont assemblés dès que l'Eglise était menacée de quelque danger, dès que ses besoins réclamaient de nouveaux règlements. Il n'y a presque pas de ville un peu connue où n'aient été tenus plusieurs conciles. Aussi personne ne pourrait dire l'influence que ces assemblées ont exercée sur la société, et principale-ment dans l'Eglise.

« Un hérétique vient de paraître : timide encore, il énonce en tremblant des erreurs que sa conscience semble vouloir retenir. Avant qu'il soit devenu un scandale public, il est appélé devant les évêques de sa pro-vince. La se trouvera, je suppose, un homme de Dieu qui fera briller aux yeux de tous les plus pures lumières de la foi. L'hérétique est aussitôt convaincu, terrassé. Il l'est toujours d'ailleurs par l'unanime enseignement des Pères. Le sage concile fait entendre, suivant le besoin, le langage de la douceur ou celui de la fermeté, et il l'oblige à condamner lui-même ses erreurs, qui, si elles n'eussent été promptement étouffées, auraient peut-être ébranlé pour longtemps la société,

en troublant la paix de l'Eglise.

« Voilà le bienfait ordinaire produit par ces assemblées d'évêques dans la société comme dans la religion. En voulez-vous de particuliers? écoutez. Là se sont révélés souvent des hommes éminents en vertu et en science. qui ont été l'honneur de l'Eglise et de l'humanité. C'est là que se croisait le héros chrétien pour aller arrêter et même refouler dans sa source la barbarie musulmane, qui menaça longtemps la civilisation de l'Europe. C'est là que se faisait un fréquent appel au zèle de l'homme évangélique, pour aller éclairer tant de nations lointaines ensevelies dans les ténèbres et assises à l'ombre de la mort. C'est là que se sont fait entendre mille et mille fois sans trouble ces cris de réforme qui plus tard ont remué tumultueusement le monde. C'est là qu'ont été mises au jour, puis développées ces sages pensées qui sont aujourd'hui en Europe notre esprit public et la règle de notre conduite.

« Il y ent en 549 un concile à Orléans, où cinquante évêques assistaient, et où vingt et un avaient envoyé leurs délégués. Ou y

porta les décrets suivants :

« Les Eglises soutiendront la liberté de ceux qui auront été affranchis. — L'archidiacre visitera le dimanche les prisonniers, pour connaître leurs besoins, et leur fournir aux dépens de l'Eglise les choses nécessaires.

« Ne voyez-vous pas là un appel à l'eman-cipation? Le concile confirma la fondation d'un hôpital établi à Lyon par le roi Childebert. Tous les évêques souscrivirent.

« Un concile de Tours, tenu en 560, porta

le décret suivant :

« Chaque cité doit avoir soin de nourrir ses pauvres; chaque prêtre de campagne, chaque ciloyen se chargera des siens, et aucun ne sera vagabond.

« Dirait-on mieux aujourd'hui?

« Je vois dans un concile de Langres, tenu en 859:

« On priera les princes et on exhortera instamment les évêques d'établir des écoles publiques des saintes Ecritures et des lettres humaines, partout où il se trouvera des personnes capables d'enseigner.

« Qui avait alors de pareilles sollicitudes?

- « Voulant étendre à toutes les classes de la société le bienfait de l'instruction, un concile de Tours s'exprime ainsi : En visitant leurs diocèses, les évêques auront soin d'établir dans chaque paroisse, s'il est possible, des hommes charges d'enseigner à la jeunesse la lecture, les éléments de la grammaire, le catéchisme et le chant.
- Rappelons-nous l'article fondamental de la loi faite en 1833, sur l'instruction primaire : Toute commune est tenue, soit par elle-même, soit en se réunissant à une ou plusieurs communes voisines, d'entretenir au moins une école primaire élémentaire. Je le demande à toute personne de bonne foi : cet article n'est-il pas la répétition, en d'autres termes, d'un décret porté en 1583 dans un concile particulier?
- « Presque tous les malheurs que la France éprouva dans ces derniers temps lui avaient éié annoncés d'avance par les assemblées de son clergé. Consultez le recueil des conciles

qui se sont tenus immédiatement avant la revolution, et vous y trouverez l'histoire anticipée de nos troubles. Ils voient de loin, coux qui se placent dans les cieux, et qui regardent au flambeau de la foi. Si les conseils que donnaient alors les évêques de France avaient été suivis, la terre n'eût point été couverte de sang. Pourquoi donc ces assemblées, religieuses et nationales en même temps, semblent-elles aujourd'hui interdites en France? Est-ce qu'il n'y a plus d'erreurs à combattre, de réformes à signaler et à opérer? Est-ce que le courage abattu du Chrétien n'a plus besoin d'être excité, et son zèle ranimé? N'avons-nous plus rien à craindre? Si de nouveaux malheurs nous menacent, pourquoi serions-nous privés d'entendre aussi les conseils du clergé? Tandis que, dans les assemblées politiques, quelques voix font entendre plus ou moins distinctement ces paroles helliqueuses : Peuple, songe à la conquête de la terre! est-ce qu'il n'importerait pas qu'une assemblée religieuse pût faire entendre de son côté, ces paroles de paix : Peuple, songe à la conquete du ciel! La France se vante d'être le pays le plus libre de la terre, et c'est évidemment un de ceux où l'Eglise a le moins de liberté véritable, puisque ses pontifes paraissent ne pouvoir se réunir comme ils le font dans presque toutes les autres parties du monde catholique.

« Ces vœux étaient depuis longlemps exprimés, non pas par nous seulement, mais par des voix bien plus puissantes et plus dignes d'être écoutées de Dieu et de ses représentants ici-bas, quand se sont accomplis des événements inattendus qui les ont en partie réalisés. L'antique société française a été remuée jusque dans ses fondements. Tout s'ébranlait, tout s'écroulait de ce qui avait été autrefois. Les hommes étaient dans la consternation, et les fidèles mêmes tremblaient, sinon pour l'Eglise entière, qui a reçu la promesse d'une éternelle durée, du moins pour leur église particulière, qui peut à chaque instant s'en détacher. Admirons ici les desseins de la divine Providence. La société civile s'est en effet en partie écroulée, mais la société religieuse n'en a que mieux montré sa constitution divine. C'est ainsi que quand à un antique et majestueux édifice, affermi par la durée des siècles, des architectes inhabiles ont ajouté un replâtrage sans consistance, dès que le sol vient à s'ébranler tout tombe, tout périt de ce qui n'avait point en soi une force suffisante, et l'édifice primitif n'en apparaît que mieux, aux regards étonnés, avec ses proportions colossales.

« Pour ne point sortir en ce moment du sujet qui nous occupe d'une manière spéciale, nous dirons que par suite de certaines prescriptions et plus encore de nos mœurs, il était à peu près impossible à nos évêques de tenir aucun concile dans cette France où ils avaient été si fréquents autrefois. Mais, dès que furent accomplis les changements dont nous venons de parler, sans autorisation positive pour ainsi dire, et d'un autre côté, sans réclamation d'aucune sorte, comme

par le mouvement instinctif de celui qui iombant dans l'abime regarde naturellement vers les cieux, toutes les provinces de France ont eu leur concile qu'elles n'avaient pas vu célébrer depuis plusieurs siècles; et tandis que l'agitation la plus grando régnait au dehors, o merveille de la divine Providence! là furent traitées, avec autant de calme et de maturité que jamais ces questions toujours anciennes et toujours nouvelles, qui n'importent pas moins au bonbeur de la vie présente qu'à celui de la vie future.

CON

« Puissent ces mêmes conciles se tenir, dans la suite, avec la régularité prescrite par les saints canons, et, en consolidant dans les âmes les principes religieux, raffermir en même temps notre société si profondément

Toulez-vous entendre actuellement l'abbé Deplace, traitant le même sujet dans l'oraison funèbre de Mgr Sibour, qui, en sa qualité d'archevêque de Paris, avait donné le signal de la réouverture des conciles provinciaux? Ecoutez:

« L'épiscopat, qui est un, aime à s'unir, dit excellemment Bossuet, et jamais sa puissance ne paraît plus sainte, plus forte, plus visiblement divine, que dans ces réunions. Là Jésus-Christ est plus présent à ses pon-tifes, et il accomplit sa promesse : Où deux ou trois sont assemblés en mon nom, je suis au milieu d'eux. (Matth. xviti, 19.) Là se resserrent les liens qui attachent les fidèles aux prêtres, les prêtres aux évêques, tous ensemble à leur chef, le vicaire de Jésus-Christ. Là l'antorité s'agrandit et ses décisions prennent quelque chose de plus sacré du concours de ses premiers dépositaires. Là les sentinelles d'Israël font la revue de la cité et en signalent les périls. Là les pro-phètes du Très-Haut rappellent la loi, dénoncent les scandales, tonnent contre l'erreur, troublent les indifférents, effrayent les pécheurs, affermissent les incertains, confoudent les ennemis. Là la discipline est relevée, les règles ecclésiastiques reprennent leur vigueur, la saintelé des institutions est rétablie, les Eglises se réforment et la beauté des anciens jours revit. Saintes as-semblées de nos évêques, de quels transports de joie nous avons salué votre retour ! Depuis qu'au siècle dernier la tempéte avait dispersé les débris de notre Eglise et jeté ses pasteurs à l'échafaud ou à l'exil, nous ne vous connaissions plus que par les souvenirs de l'histoire. Nous avions vu l'evêque au milieu de ses prêtres; nous n'avions pas vu tous les évêques d'une province unissant leur dignité à leur puissance, et tenant en quelque sorte par les entrailles à cette chaire principale, où Pierre vit toujours dans ses successeurs, où est la tête du gouvernement pastoral, en laquelle seule se garde l'unité, et les évêques n'ont qu'une seule et même chaire. »

Et pourquoi n'entendrions-nous pas nos évêques nous dire eux-mêmes dans quel but ils ont tenu ces conciles, ce qu'ils y ont sait, de quels sentiments ils étaient animés. Voici comment s'expriment les évêques de la province ecclésiastique de Tours, après le concile tenu à Rennes en 1849 :

« Quel a donc été notre but dans de telles circonstances, et pourquoi allions-nous avec tant d'empressement à ce concile? Nous avons voulu d'abord reprendre possession de cette liberté que vous vous garderez bien de confondre avec celle au non de laquelle tant de ruines se sont accumulées dans le monde, de cette liberté descendue du ciel, dont l'apôtre saint Paul disait que Jésus-Christ nous a délivrés par elle : Qua libertate Christus nos liberavit (Galat. 1v, 31); dont l'illustre saint Anselme de Cantorbery a pu dire aussi: Dieu n'aime rien tant sur la terre que la liberté de son Eglise: Nihil magis diligit Deus in hoc mundo quam libertatem Ecclesiæ suæ. » (S. Anselm., epist. 4, n. 9.) Car il ne faut pas que rien s'oppose à la libre communication des âmes avec Dieu qui est leur centre; à l'exercice et au développement de la foi, de l'espérance et de la charité parmi les fidèles; à la légitime indépendance du ministère pastoral, sans laquelle il serait impuissant ou du moins dépourva de cet esprit de concert qui fait la lorce et l'honneur de l'Eglise catholique.

· Cest moins pour nous que pour vous, veuilles le comprendre, que nous récla-mous cette sainte indépendance. Si le bien de vos âmes le demandait, nous saurions, comme saint Paul, commencer nos lettres per ces mois: Moi, votre évêque, prisonnier de Jésus-Christ : Ego Paulus, vinctus Jesu Christi. (Ephes. 111, 1.) Nous saurions imiter de grands évêques nos contemporains, dont la prison a été comme le boulevard et l'appui de la foi de leur troupeau. Mais anjourd'hui il est bon pour vous que nous soyons libres, et nous avons usé de cette liberté pour nous réunir en concile.

· En nous y rendant, nous voulions aussi procurer, suivant notre pouvoir, le bien de notre patrie : car nous l'aimons avec pas-sion; et si un historien peu suspect a pu dire que la France avait été construite par les évêques, comme la ruche est construite par les abeilles, nous n'avions pas hésité à penser et à espérer que nous ne lui serions pas son plus inutiles à une époque où il y a tant a guérir et tant à réparer. Non pas que nous demandions aucune part dans l'action législative ou dans le gouvernement du pays; wais nous demeurons convaincus que nous sommes les plus puissants auxiliaires de la société si profondément blessée, en combattant, en condamnant avec autorité les erreurs qui la dissolvent, en ranimant partout, et jusqu'aux derniers de nos villages, les prinapes immortels qui sont la vraie vie d'un peuple, et qui peuvent lui rendre la force de l'âge viril et l'éclat même de la première runesse.

 Nous sommes allés au concile, surtout en vue des intérêts spirituels de l'Eglise, notre Mère, afin de resserrer les liens qui doivent unir étroitement tous les membres

dont elle se compose. An nom de cette tendre Mère nous avons proclamé les vérités immuables dont la garde nous est confiée. Successeurs des apôtres, nous sentions tous alors la merveilleuse fécondité, l'énergie persévérante des paroles que Jésus-Christ. notre maître, leur avait adressées, et à nous en eux, il y a dix-huit siècles. Elles retentissaient à nos oreilles et au fond de nos cœurs, aussi vives et aussi puissantes qu'au premier jour, et nous entendions le Sauveur nous dire aussi: Comme mon Père m'a envoyé, je vous envoie (Joan. xx, 21); Allez, enseignez toutes les nations (Matth. xxvIII, 19); Qui vous écoute m'écoute. (Luc. x, 16.)

« Appuyés sur cet enseignement céleste, nous avons promulgué de nouveau l'enseignement catholique sur la divine hiérarchie qui fait de l'Eglise comme une armée rangée en bataille; sur la suprême puissance de Pierre, toujours vivante dans ses successeurs. Nous avons juré au chef des évêques une fidélité, une docilité à toute épreuve; nous avons aimé à lui répéter le serment du jour de notre consécration épiscopale; et, pleins d'espérance dès lors dans le prochain retour du saint Pontife à Rome, sa capitale, nous réprouvions, avec nos plus illustres prédécesseurs, ces esprits téméraires qui ne comprennent pas que la puissance temporelle du Saint-Siège est plus nécessaire en-core à l'Eglise universelle qu'à son chef, et qu'elle est une des plus sûres garanties de son indépendance dans le gouvernement du monde catholique.

« Nous avons rappelé l'autorité, les droits et surtout les devoirs des évêques. Chose étrange! dans cette société où tout pouvoir vacille, où toute autorité est plus ou moins méconnue, il en est une, la plus faible de toutes en apparence, qui s'enracine et grandit au milieu des orages : c'est celle dont nous sommes les dépositaires. Nous avons dû proclamer de nouveau et cette autorité et les droits qui en découlent, parce qu'ils font partie du dépôt de la foi, et que les évêques unis à leur chef sont les colonnes sur lesquelles reposent l'édifice spirituel, le temple magnifique qui vous abrite.

« Mais nous avons mis plus de soin encore à nous signaler à nous-mêmes nos innom-brables devoirs. Vous pourrez en lire la longue série dans les divers décrets de notre concile. Nous nous contenterons d'en indiquer deux ici pour l'accomplissement desquels nous réclamons votre concours, à savoir: le zèle persévérant à procurer par-tout, suivant les limites de notre pouvoir, l'éducation chrétienne de la jeunesse, portion chérie du troupeau, espérance de l'avenir; et le soin assidu des pauvres. Le soin des pauvres, nous l'avons revendiqué comme une portion inaliénable de notre héritage. Nous avons condamné les tentatives téméraires de ceux qui, à diverses époques, ont osé nous dire : Cessez de vous occuper des pauvres, nous leur avons donné d'autres tuteurs. Tous ensemble au concile nous avons répété ce que nous avions répondu isolé-

ment: Nous avons un commandement divin qui ne nous permet pas plus d'abandonner le soin des pauvres que la prédication de l'Evangile. On ne nous interdira pas plus l'exercice de la charité que l'enseignement des doctrines de la foi: Divino pracepto mandatum est omnibus quibus animarum cura commissa est... pauperum aliarumque miserabilium personarum curam paternam gerere. (Conc. Trident. sess. 23, cap. 1, De Re-

form.)

« Autour de nous se trouvaient au concile des représentants de ce sacerdoce qui, dans nos villes et nos campagnes, tout près de vous, tout entier à vous, vous édifie, se dévoue à votre service, exerce à chaque instant sur vos âmes le pouvoir le plus paternel, le plus librement accepté, excite par ses vertus votre tendre vénération, comme il fait l'admiration des étrangers qui parcourent notre France. Appelés par nous de tous les rangs de la milice sainte, pour être nos conseillers et nos collaborateurs dans la grande œuvre quenous avions entreprise, ces prêtres fidèles nous consacraient, avec un zèle admirable, leurs journées et leurs veilles; ils semblaient nous dire tous ensemble par leurs regards respectueusement fixés sur nous: Vous êtes nos chefs, dirigez nos combats, nous vous obéirons en tout. (I Machab. x111, 8, 9.)

« C'est spécialement avec le concours de ce presbytère vénérable dont nous étions entourés, que nous avons retracé les devoirs du sacerdoce dans ses nombreux ministères. Mais tandis que, sous la conduite de l'Esprit-Saint, les yeux fixés sur les lois de la sainte Eglise, nous rappelions ou nous posions les règles qui doivent assurer la sainteté du clergé; les règles qui doivent assurer la perpétuité de la prière publique confiée au premier corps ecclésiastique de chaque diocèse; les règles qui doivent diriger les curés et les vicaires dans chaque paroisse distincte, les aumôniers et les chapelains dans tant d'établissements divers; nous bénissions Dieu, dans la pensée que nous ne faisions que raconter la vie, le dévouement, le sacrifice des prêtres de nos diocèses, et que nous pouvions vous pren-dre à témoin de la légitimité de notre joie et de la vérité de nos éloges. C'est ainsi que nous avons rappelé aux chapitres de nos cathédrales, et à nos chers coopérateurs dans la direction des paroisses, comme à nous-mêmes, le devoir de la résidence; le devoir imposé aux pasteurs des âmes de catéchiser les ensants et de les préparer avec un soin extrême à la première communion; le devoir et la règle de la prédication assidue de la parole sainte; le devoir de visiter les malades et de pourvoir avec sollicitude à leur salut; le devoir d'administrer saintement les sacrements aux fidè-

« Vous ne nous demanderez pas de vous dire en détail quelles règles ont été tracées sur ces points. Bien que se rapportant toutes à votre sanctification, elles s'adressent

cependant plus directement au clergé. Pour le même motif, nous ne mentionnons ici ni les décrets relatifs à nos séminaires, objet de notre plus vive affection; à l'éducation de nos jeunes aspirants au sacerdoce selon les ages divers de leur vie, à l'examen des jeunes prêtres déjà appliqués au saint ministère, et aux graves études inséparables de la vie du prêtre; ni les décrets qui ont pour objet l'obéissance due à l'évêque: la vigi-lance pastorale; le zèle à embellir la maison de Dieu...

« Mais avant d'appeler votre attention sur quelques-uns de ceux qui s'adressent plus spécialement aux fidèles, nous ne passerons pas sous silence une considération d'une

haute importance.

« Vous avez pu comprendre, par le fait même de la célébration des récents conciles qui se sont succédé en France, et plusieurs d'entre vous ont pu constater par les Lettres pastorales qui les ont précédés ou suivis, que les évêques y ont eu principalement en vue de fortifier la discipline ecclésiastique. Tel a été le but de nos plus grands efforts, et c'est là aussi qu'est le principe de l'immense avantage des conciles provinciaux, pour l'Eglise et pour la société tout entière. Le jour où l'épiscopat et le sacerdoce ne compteront que de saints évêques et de saints prêtres, dévorés du zèle pour la gloire de Dieu et le salut des âmes, la France sera bien près d'être sauvée. Elle le sera plus surement mille fois que par toutes les combinaisons qu'inspire la sagesse humaine. Quand les douze apôtres commençaient leur mission, le vieux monde était plus malheureux que le nôtre et plus près de sa ruine. Mais, sous l'influence de l'esprit apostolique, sous l'influence de tant de charité et de tant de sacrifices, sous l'action merveilleuse du dévouement de l'épiscopal d'alors et du sacerdoce, il se fit comme une nouvelle création, et la face du monde sut changée. Espérons que, sous l'action puissante et fréquemment répétée de nos conciles, devenant tous, nous et nos chers conpérateurs, des hommes de plus en plus animés de l'esprit apostolique, rien ne résistera à l'entrainement de notre zèle. Par nos efforts, par nos sacrifices, par nos sueurs, et. s'il le faut, par notre sang, le mai qui nous dévore sera vaincu, et la France et l'Eu-rope, redevenues profondément chrétiennes, triompheront dans la splendeur de la vérité et dans la douceur de la paix. » (Lettre synodale.)

Demanderez-vous encore, après tout ce que vous venez d'entendre, ce que peut faire un concile particulier que ne tasse aussi bien, d'après nos idées, chaque évêque dans son diocèse? Ne le voyez-vous pas vous-même, pouvons-nous vous dire actuellement, ne le sentez-vous pas, en quelque sorte, à cette vive lumière, à cette bienfaisant chaleur qui sortent du contact de ces cœurs

d'éveques? Vous nous direz peut-être qu'ils peuven s'écrire.

Sans doute; et ils le font probablement souvent. Mais, est-ce qu'une lettre, cette parole décolorée et morte, pour ainsi dire, peut jamais remplacer la parole vive et pénétrante qui sort d'une âme pour entrer immédiatement dans une autre âme? Est-ce qu'une correspondance, qui ne peut guère être que la conversation inanimée de deux personnes absentes, aura jamais les mêmes résultats que ces assemblées dans lesquelles, outre la force provenant naturellement de la réunion, Vis unita fortior, il faut reconnattre encore une force surnaturelle, provenautde la présence même de Notre-Seigneur Jésus-Christ, qui a promis de se trouver d'une manière particulière au milieu des siens, quand ils seraient rassemblés en son nom?

Que peut faire un concile général, avezvous dit encore, que ne fasse, également d'après vos idées, le Souverain Pontife, chef soprème de l'Eglise?

Ce que je viens de dire du concile partirulier, je puis le dire aussi du concile géné-

ral, en agrandissant la suhère.

Ce que le concile particulier est par rapport à une province ecclésiastique, le concile général l'est par rapport à tout le monde catholique.

Ca que le concile particulier est pour un évêque, le concile général l'est, jusqu'à un certain point, pour le Souversin Pontife. Pour lui, par conséquent, il est conseil, lumière, force, moyen extraordinaire d'enter en communication avec tous les fidèles à la fois, pour conuaître leurs besoins et les setisfaire.

Vous nous direz peut-être que, dans nos idées, Jésus-Christ a donné à son vicaire sur la terre les lumières et la force dont il a besoin pour diriger son Eglise.

Sans doute; mais si le concile général est précisément un des moyens les plus propres à avoir cette lumière et cette force dont il a besoin, pour quoi n'y aurait-il donc pas recours, quand il le juge à propos?

Vous nous direz peut-être encore qu'il peut sans cela se mettre en relation avec tons les évêques du monde catholique.

Sans doute; et nous l'avons vu d'une mamière bien frappante pour la proclamation
de l'Immaculée Conception. Mais, comme
nous l'avons déjà fait remarquer, qui ne
comprend qu'une lettre ne saurait avoir la
même valeur que la parole, que ces correspondances écrites, ces conversations particulières ne peuvent remplacer complétement un concile général, l'assemblée de
tous les évêques, convoqués et présidés par
le Souverain Pontife, au nom du SaintEsprit, nous donnant à tous la plus haute
idée de cette Eglise fondée par Jésus-Christ
lui-même, et contre laquelle toutes les
puissances de la terre ne sauraient prévaloir

Il est aisé de voir d'ailleurs que ces réunions d'évêques venus de toutes les parties du monde, s'ouvrant leurs cœurs, se communiquant leurs pensées, se consultant, s'éclairant réciproquement, sur tout ce qui peut intéresser leurs Eglises, ont des avantages incomparables qui ne peuvent résulter d'aucune autre source, au point de vue nonseulement de la vie future, mais encore de la vie présente.

C'esi ce que nous établissons d'une manière satisfaisante, ce nous semble, dans l'ouvrage que nous avons cité précédem-

nent:

« Presque tous les Etats ont aujourd'hui leurs assemblées où sont envoyés les représentants de chaque localité pour délibérer sur les intérêts de la patrie. La Grèce ancienne a eu ses assemblées, où les envoyés de presque toutes les villes venaient traiter et décider en commun les questions les plus importantes qui concernaient tant d'administrations diverses. Mais la société ne doit qu'à la religion d'avoir des assemblées ouvertes aux délégués du monde entier, et où se traitent des questions qui intéressent également tous les hommes. Sans la religion, jamais rien de semblable ne se serait vu, n'aurait pu même se concevoir. Pour rapprocher des hommes placés à une si grande distance, et séparés d'ailleurs par le langage, les habitudes, les intérêts, les croyances, il faut une cause d'une importance souveraine, et cette cause se trouve dans la religion; il faut des questions qui intéressent également tous les hommes, et ces questions sont puisées dans la religion; il faut un chef dont la voix soit également entendue dans toutes les parties de la terre, et ce chef nous est présenté par la religion, uniquement par la religion.

« Le plus grand bien que les conciles aient produit dans le monde, c'est d'avoir propagé la religion chrétienne, c'est d'avoir puissamment contribué à conserver cette unité de doctrine sans laquelle point d'union véritable dans la société, et par conséquent point

de vie.

« La philosophie religieuse l'a dit mille fois, et elle ne saurait le répéter trop souvent: Pour les sociétés, comme pour les individus, tout vient des doctrines. Quand les sociétés se dégradent et périssent, c'est qu'il y a en elles des doctrines avilissantes et destructives. Au contraire, quand les sociétés se fortifient et s'élèvent, c'est qu'il y a en elles des doctrines vraies et genéreuses. Supposez les mêmes pensées, les mêmes sentiments dans tous les hommes, et vous les verrez se rapprocher, se serrer, comme les membres d'une seule famille, dans les étreintes sacrées de l'amour; ils n'auront désormais qu'un cœur et qu'une âme. Qu'est-ce que l'âme, en esset, considérée du point de vue moral, si ce n'est la pensée de chacun? Au contraire, supposez les hommes profondément divisés d'opinions, et vous les voyez se séparer, s'éloigner de plus en plus, ou bien se rapprocher pour se combattre et se détruire. Quand deux partis s'élèvent l'un contre l'autre, quand ils en viennent aux mains, ce ne sont point précisément des forces matérielles qui

se choquent; non, car, s'il en était ainsi, nous ne verrions ni cette activité, ni cette énergie, ni ce ressentiment de l'injure: ce sont des intelligences qui se combattent jusqu'à ce que, par le triomphe d'un des partis, l'unité ait été rétablie là où régnait la division.

CON

« Rappelez-vous l'histoire, étudiez-la dans son ensemble ou dans ses parties, et, si vous ne vous arrêtez point aux surfaces, vous verrez qu'elle est le développement nécessaire de ces principes. Vous aperce-vrez surtout ce développement dans l'histoire de l'Eglise, qui est plus spécialement l'histoire de l'intelligence humaine.

« C'est donc par un effet de la miséricorde infinie de Dieu que fut institué ce tribunal suprême propre à développer et à conserver, au milieu de ces continuels bouleversements, la loi que Jésus apporta sur la terre: loi d'amour et d'union! loi sans tache! elle communique toujours à l'âme qu'elle régit, quelque chose de sa perfection. Mais hélas! l'intelligence humaine la rejette souvent. Tandis que chacun prie dans le temple, tandis que toute âme élève vers Dieu le même cri de foi, d'espérance et d'amour, une voix discordante se fait entendre au milieu de cette divine harmonie. Le sidèle gémit devant Dieu, le prêtre qui préside l'assemblée signale aussitôt l'erreur; il la combat, il reppelle la vérité méconnue. Si l'erreur est soutenue avec opiniâtreté, l'évêque, juge de la foi, la condamne. Si cette première condamnation ne suffit pas pour arrêter le coupable, le pasteur des pasteurs, le juge suprême, le condamne encore du haut de la chaire apostolique. Cependant l'erreur est encore soutenue, elle se propage, elle menace de troubler l'Eglise. Aussitôt l'évêque de Rome convoque en assemblée générale tous les évêques du monde catholique. Cet imposanttribunal cite à sa barre celui qui wient de susciter ce commencement de dis-corde. L'Eglise, ainsi assemblée, éclaire de ses lumières cet enfant révolté, elle parle à son cœur le doux langage de son amour. S'il se rend à ses pressantes sollicitations, tout est oublié et la paix est rétablie. S'il ferme encore l'oreille aux sollicitations de cette tendre Mère, elle change aussitôt à son égard, elle le condamne plus solennellement que jamais, elle le rejette de son sein. Cependant la paix, un instant troublée, est bientôt rétablie parmi les fidèles. N'ayant plus pour guide que son entendement aveu-glé, l'enfant rebelle se sent rapidement entraîné per le terrent des opinions humaines, comme un vaisseau sans pilote sur une mer orageuse. Il erre d'écueil en écueil, et son naufrage est assuré, à moins que, connaissant le danger de sa position présente, et se rappelant sa fidélité passée, il ne revienne avec empressement au centre de l'unité et de la paix.

« Voilà, en peu de mots, l'histoire de tous les conciles, depuis le concile assemblé à Nicée pour la condamnation d'Arius, qui avait nié la divinité du Verbe, principe de

la foi, puisque le Verbe allume la foi dans les âmes, jusqu'au concile assembléà Trente pour la condamnation de Luther, qui nia l'Eglise, dernière négation possible au Chrètien, puisque l'Eglise est le fondement même de la foi. Entre ces deux négations qui semblent ouvrir et fermer le cercle de toutes les hérésies, combien d'erreurs intermédiaires! Trouvons-nous, dans l'histoire ecclésistique, beaucoup de pages eu ne soit racontée la révolte de quelque esprit indépendant?

« Cette propension de l'esprit à s'attacher à l'erreur, fut toujours remarquée des hommes qui savent réfléchir. Le plus rélèbre, peut-être des philosophes de l'anti-mité. Cicéron, avait dit : Il n'y a point d'abrardie qui n'ait été affirmée par quelque philosophe. Le plus célèbre des philosophes moderas, Rousseau, adit, avec une énergie d'expressua bien plus grande : L'homme qui pense est ut animal dépravé. Ainsi, l'homme est né pour penser... C'est un besoin impérieur de sa nature; c'est une loi de la religion, de la raison. Mais l'expérience nous enseigneque plus il pense, plus il devient le jouet de l'erreur. Que faut-il en conclure? C'estqu'on guide nous est nécessaire, et que mus devons suivre sa direction. Voyes constru jeune homme à qui ses camarades ou mis un bandeau sur les youx, et qu'ils entourent, en criant: Cherche! L'enfant cherche en effet. Il appuie ses mains, au hasard, sor le objets quil'environnent; mais ses continuel les méprises excitent la risée de tous les spe tateurs. Voilà l'image de l'âme enfermée de les sens. Elle cherche aussi, malgré le handen qui couvre ses yeux; elle s'attache au has à tous les objets qui l'environnent. Mais 📢 de méprises jusqu'à ce que la religion abaissé son bandeau, et fasse briller 12 yeux le flambeau de la foi!

« Il est aisé de voir que les conciles ! pour fin dernière le triomphe de la veil Afin d'assurer et de faciliter son règne, l'ont établi un grand nombre de règles forment ce qu'on appelle le régime extérni de l'Eglise. Eh bien l ces règles contribu au bonheur et à la gloire de la société, seulement en faisant fleurir l'Eglise, encore en présentant à l'autorité tempor un type admirable d'administration. Qd' sait, par exemple, que le droit canoni est une mine inépuisable d'où le droit a tiré et tire encore presque toutes richesses? Qui ne sait que l'administra civile a été copiée, trait pour trait, si jel iu'exprimer ainsi, sur l'administration es siastique? Les ordonnances royales les f remarquables avaient été, précédemus presque toujours, des prescriptions des é ciles.

« Les conciles généraux ont sur la sos d'autres effets moins importants que p puis qu'indiquer ici.

« Quand, de toutes les parties de la tails e rassemble, en un seul lieu, des la mes également remarquables par leur ditère et par leur position, et qui ont influence immense sur ceux qui les «

ronnent, les esprits et les cœurs doivent aécessairement se rapprocher. Les langues, les habitudes, les mœurs se confondent et s'améliorent, les animosités nationales s'affaiblissent et s'éteignent. Chacun se dit expressément ou tacitement: Nous avons tous les mêmes croyances, les mêmes lois. Avec des formes si différentes et même si opposées, nous avons en réalité la même origine, la même gloire, les mêmes aspirations, pourquoi nous haïr, nous combattre, nous détruire les uns les autres? pourquoi ne pas nous aimer, ne pas nous secourir? pourquoi ne pas nous communiquer les uns aux autres une portion de ce bonheur départi à chacun de nous par le Père communde tous les hommes?

« Je suppose qu'un concile général soit convoqué dans les circonstances où nous nons trouvons. Là, l'évêque persécuté de la Pologne siégerait auprès de quelque prince évêque de l'Allemagne; l'évêque résigné de la pauvre Irlande, auprès de quelque riche prélat d'Italie; l'évêque missionnaire de la Chine ou du Japon, auprès de l'évêque français dont il aurait été autrefois l'heureux collaborateur dans les premières années de son ministère. Quand ils se sersient occupés tous ensemble des besoins stateaux de l'Eglise, chacun pourrait appe-ler l'attention de ses collègues sur les besoins du troupeau confié à ses soins. Les évêques de Pologne et d'Irlande, rappelant le déponillement et la nudité de leurs églises, montreraient que, la plupart du temps, le despotisme n'est un bien pour le Chré-tien qu'en lui donnant l'occasion de confesser la foi et de mériter la couronne du martyre. Les évêques d'Espagne diraient les mans qu'ils ont à souffrir; les anciens du clergé de France, ceux qu'ils ont soufferts naguère; et il serait également facile aux uns et aux autres de montrer que, de tous les maux, l'anarchie est ce qu'il y a de plus funeste à l'Eglise. L'évêque persécuté des pays idolà tres est sans doute celui qui exciterit le salva de sans de la contre d terait le plus de sympathies. Il parlerait de son troupeau faible et dispersé, de ce petit nombre de prêtres épuisés de fatigues, qui, sous sa direction, marchent à la conquête

des peuples que le christianisme n'a point encore éclairés : Vénérables frères, dirait-il, je suis venu passer au milieu de vous quelques jours de paix et de bonheur.Que Dieu en soit béni! Il n'en est point ainsi dans ces lieux où je fus appelé par la Providence pour annon-cer l'Evangile. Là, pus un instant de tranquillité, ni pour moi ni pour les miens. Si, d'un côté, le troupeau confié à mes soins s'accrost par le zèle de mes coopérateurs, d'un autre côté, il s'affaiblit dans la même proportion par la cruauté de nos persécuteurs. Quelquefois il nous arrive de voir répandre presque aussitôt le sang de ceux sur qui nous venons de verser l'eau du baptéme. Vous parlerai-je de notre dénûment? En ce moment, la croix d'or, symbole de notre dignité, orne aussi ma poitrine. Mais, sur le théâtre de nos travaux, je n'ai pas même une croix de bois; cette croix me compromettrait. Ma croix! elle est duns mon cœur. Ma croixl ce sont mes labeurs, mes sollicitudes, mes afflictions de tous les jours, de tous les instants. Inspirez donc à quelques-uns de ces prétres qui vous environnent en si grand nombre, le désir de venir travailler avec nous. Dites-leur que la parole divine, qui, souvent, retentit en vain au milieu des peuples si agités de l'Europe, a toujours quelque écho dans ces lieux presque déserts où elle retentit pour la première fois. Exaltez aussi en notre faveur le zèle des peuples confiés à vos soins. Qu'ils nous aident de leurs prières, de leurs aumônes... C'est ainsi qu'ils ontété christianisés; et, s'ils veulent écouter la voix de la charité, ils s'empresseront de faire à d'autres ce qu'on leur a fait à eux-mêmes.

CON

« Quelle supposition ài-je fait l'est-ce que tout en Europe n'est pas dans une continuelle agitation? Rois, peuples, chacun attend l'occasion favorable de conquérir des droits nouveaux ou de revendiquer des droits perdus. Et nous voudrions qu'au milieu de ces troubles et de ces défiances se tint une assemblée de justice et de paix! Non, cela ne se verra pas, à moins que la grande voix de Dieu, appelant de nouveau le calme sur les flots agités de ce monde, ne fasse encore voguer en paix le vaisseau de l'Eglise depuis si longtemps battu par la tempête.»

## CONFESSION.

Objections.— A quoi sert la confession?—Quel bien peut-elle faire que la parole évangélique ne fasse également? — Ce sont les prêtres qui l'ont inventée. — Les ministres protestants ont été bien avisés de la laisser tomber. — C'est bien assez de se confesser à Dieu, sans le faire à des hommes comme nous. — Le confesseur gardera-t-il bien le secret de ma confession? N'y pensera-t-il pas du moins en me voyant? — La confession est bonne pour des enfants, tout au plus. — C'est ennuyeux. — Aller toujours répéter la même chose. — Des bagatelles, du reste; car, pour moi, je ne tue ni ne vole, et n'ai pas grand'chose à me reprocher. — Il y a si longtemps, d'ailleurs, que je puis

retarder encore et remettre la chose au moment de la mort...

Réponse. — Voilà, ce me semble, les objections qu'on entend le plus communément élever contre le sacrement de pénitence en général, et particulièrement contre cette institution si excellente, si sainte, si manifestement divine, que nous appelons la confession.

- A quoi sert la confession? nous demande-t-on quelquefois.

— A quoi elle sert! Mais elle sertà effacer nos péchés, et elle est même rigoureusement nécessaire pour obtenir le pardon de ceux qui nous ont fermé l'entrée du ciel. En doutez-vous? Consultez sur ce point l'enseignement de l'Eglise de tous les temps et de tous les lieux. Préférez-vous entendre les propres paroles de Notre-Seigneur Jésus-Christ lui-mame? Ecoutez : En vérité, je vous le dis, tout ce que vous lierexsur la terre sera lié dans le ciel, et tout ce que vous délierez sur la terre sera délié dans le ciel. (Matth. xviii, 18.) Ecoulez encore: Comme mon Père m'a envoyé, et moi aussi je vous envoie... Recevez donc le Saint-Esprit : les péchés seront remis à ceux à qui vous les remettrez, et ils seront retenus à ceux à qui vous les retiendrez. (Joan. xx, 21.) Ainsi, d'après ces paroles que Jésus-Christ adresse évidemment non-seulement à ses apôtres, mais à leurs successeurs dans le sacerdoce, puisque, sans cela, il n'eût établi son Eglise sur la terre que pour quelques jours seulement, ceux-ci ont le pouvoir de remettre et de retenir les péchés, ou, ce qui est la même chose, d'ouvrir et de fermer le ciel. Or ils ne peuvent remplir cette divine fonction, si la connaissance des dispositions des fidèles ne leur est donnée, et cette connaissance ne peut leur venir que par la confession. Cette confession est donc utile et même nécessaire pour la rémission des péchés, de ceux surtout qui nous ferment l'entrée du ciel et tombeut ainsi sous le pouvoir des clefs, comme on dit en théologie.

CON

Vous m'objecterez, peut-être, que vous n'êtes ni catholique, ni même Chrétien, et que vous n'êtes tenu dès lors de vous en rapporter ni à l'enseignement de l'Eglise, ni à

celui de l'Evangile.

En ce cas il faut vous montrer, ce qui est bien facile, la vérité de cette religion qui brille au-dessus du monde moral, comme le soleil au firmament, et dont nul n'est excusable de ne pas reconnaître les divins caractères, parce qu'ils apparaissent aux yeux de tous de la manière la plus éclatante. Cela établi, vous admettrez nécessairement avec nous l'utilité, et, comme je vous l'ai dit, la nécessité même de la confession pour la rémission des péchés.

Aimez-vous mieux que nous établissions l'utilité de la confession au point de vue du bonheur général des hommes sur la terre, et de celui de chacun d'eux en particulier? La chose nous est également facile. Ne remarquez-vous pas, en effet, que pendant le Carême, à l'approche de Pâques, ou même de Noël, pendant le Jubilé, dans un temps de missions, les restitutions se font, les réconciliations s'opèrent, les désordres de tout genre cessent, ou du moins diminuent? D'où cela vient-il? C'est qu'alors les confessions sont plus fréquentes et plus sincères. Cette remarque a été faite par les plus incrédules eux-mêmes, et il était impossible qu'elle leur échappat, malgré toutes leurs préventions. Vous liriez difficilement aujourd'hui une feuille publique sans y voir l'annonce de quelque restitution faite à l'Etat. C'est édifiant, et pourtant cela n'est rien comparativement à ce retour incessant non-seulement à la justice, mais à toutes les vertus que nous devons également pratiquer, qui se fait partout sans qu'on le remarque ou sans avoir du moins la même publicité. D'où cela vienti? De la conscience. Et par quoi la conscience est-elle surtout éclairée, touchée, déterminée à ces actes qui contribuent écalement au bonheur des peuples et à celui des individus? Nous le disons avec assertes par la confession.

rance, par la confession.

C'est que, voyez-vous, le prêtre au confesionnal est un conseiller, un juge, un père, un mattre, un roi, le dirai-jel un Dieu, en quelque sorte, ou du moins le représentant d'un Dieu, ce qui est la même chose quant à l'accomplissement de ses fonctions. Il et là aussi comme homme, sans aucun doule, mais, dans son humanité se trouve senezur de prêtre, c'est-à-dire le cœur même de prêtre, c'est-à-dire le cœur même de toute chaleur, toute vérité, toute justime, toute charité; j'ajouterai même toute pussance, vu les changements merveilleur qu'il opère quelquefois dans les âmes infirme, malheureuses, souffrantes, qui s'approchent de lui.

Voulez-vous le contempler un instant à son tribunal? C'est une supposition que nous allons faire, bien entendu; mais cette supposition a très-souvent son application. Nus sommes dans une de ces fortes aggloutritions où se trouvent les grands vices et les grandes vertus, les déchéances profosées, ordinairement occasionnées par les décrèmes de l'irréligion, et les réhabilitations analogues, ordinairement procurées. Et contraire, par les pratiques de la religion, et surtout par celle qui nous occupe en emment. Il est cinq heures du soir. C'est l'approche de cette fête solennelle qui res représente Jésus-Christ venant sur la temappelle alui toutes les âmes épuisées, c'appelle encore chaque jour vers celui à qui la ordonné de continuer son ministère de la continuer son ministère d

régénération.

« La première personne qui se préseré est une pauvre veuve chargée d'une con breuse famille. Après avoir révélé son ce. à Dieu dans la personne de son ministre « Mon père. » lui dit-elle, « je viens parit dernière fois recevoir l'absolution, et m' mer le secours de vos prières. - Pos dernière fois, ma fille? vous êtes à peine 1.1 moitié de votre carrière! - Sans dout. mais je me sens défaillir; la force me se que, et je suis forcée de m'arrêter... \" savez mieux que personne avec quelle resignation j'ai souffert jusqu'ici. Que n'es pas fait aussi pour mes enfants ! Pour eut. 'ai travaillé jour et nuit; pour eux, j'ai refusé à mon propre corps la nourriture et vêtement; pour eux, abl je sens encore e ce moment la rougeur me monterau viele. pour eux, j'ai mendié... Mais désormes ; ne puis rien. Les hommes me resusen travail; ils me refusent leurs aumones. I in'imputent des crimes affreux, ils m'elefent sous le poids de leurs calomnies. " sayez pas de me retenir, je vais à Dice: est meilleur que les hommes, et il n'e cueillera avec bonté. » Après avoir entende

la révélation de ce funeste projet, le prêtre garde un morne silence, comme pour laisser à sa pénitente le temps de faire un retour sur elle-même. Puis, reprenant d'un ton grave et imposant : « Vous allez à Dieu, ma fille, mais Dieu vous a-t-il appelée? Il nous dil à lous : Vous ne tuerez point (Exod. xx, 13.) Et vous voulez qu'il vous accueille avec bonté, quand vous vous présenterez à lui coupable de votre propre mortet de celle de vos enfants; car, vous ne pouvez en douter, volre mort c'est aussi celle de vos enfants... Des étrangers leur donneront peut-être l'aliment matériel dont ils ont besoin; mais la vie plus précieuse de l'âme, qui la leur con-servera? Vous dites : La vie est pour moi un lourd fardeau. Mais est-ce que cette vie est le temps des récompenses? Est-ce que notre Père céleste ne nous tiendra pas compte un jour de toutes les larmes que nous aurons versées dans son sein? Est-ce qu'il n'y a pas un nombre infini de personnes aussi malbeureuses, encore plus malheureuses que vous sur la terre? Vous dites : Je ne puis voir souffrir plus longtemps mes pauvres ensents. Mais souffriront-ils moins quand vous ne serez plus? Et puis, dites-moi, la vierge Marie n'a-t-elle pas souffert avec résignation au pied de la croix sur laquelle son Fils était immolé? Allez, à son exemple, prier au pied de cotte croix, et Dieu abaissera sur vous les regards de sa miséricorde. »

« Ces peroles ont fait une heureuse impression sur le cœur de cette infortunée. Elle a senti le courage renaître peu à peu dans son âme abattue; elle s'est empressée de revenir travailler et veiller auprès de ses enfants, qui, si elle eût succombé, restaient aux charges de la société, et l'auraient peutéreunjour effrayée par leurs crimes.

· Quel est celui qui succède à cette pauvre veuve? Sa démarche mai assurée, ses yeux hagards, ses cheveux en désordre, ses paroles brusques, tout en lui semble indiquer un homme qui ne jouit pas pleinement de la raison : c'est un malheureux négociant qui attendait avec impatience l'arrivée d'un vaisseau chargé de toute sa fortune. Le vaisseau était sur le point d'entrer dans le port, quand il fut assailli par un vent furieux qui le rejeta sur la haute mer. Pendant plusieurs jours, il résista à la violence de la tempête, mais à la fin il succomba, et, actuellement, il est enseveli dans les flots. Le marchand ruiné n'a plus qu'à choisir entre la pauvreté et la banqueroute. L'un et l'autre état lui paraissent également déshonorants, et il préfère la mort au déshonneur.

« Avant de quitter la terre, il a voulu se recommander à Dieu. Pendant qu'il était en prières, je ne sais quelle voix secrète l'appeta aux pieds de ce tribunal sacré qui a plusieurs fois déjà rendu la paix à son âme. Il y est en ce moment; il expose au prêtre la situation dans laquelle il se trouve. « Ainsi, » lui dit le prêtre, « vous avez tout perdu, et pour vous tirer d'embarras, vous voulez vous précipiter au fond des

enfers. Mais y avez-vous pensé sérieusement, mon frère? — Sans doute, j'y ai pensé, et c'est ce qui m'a retenu quelques jours de plus sur la terre. Mais comment pouvoir supporter le déshonneur dont je serai désormais couvert aux yeux des hommes? - Si vous ne supportez par le regard dédaigneux de quelques hommes sur la terre, que sera-ce de votre condamnation, au grand jour du jugement, en présence de l'univers assemblé? Le déshonneur, dites-vous; mais est-ce qu'il gît dans la pauvreté? n'est-il pas, au contraire, le plus honorable des hommes, celui qui, accablé de malheurs, ayant les motifs les plus spécieux de fermer l'oreille à la voix sévère de la justice, renonce, aux avantages trompeurs que lui promet l'iniquité, pour remplir ses engagements?-Que voulez-vous donc que je fasse actuellement? - Ce que vous avez fait jusqu'ici: vous aviez acquis une belle fortune par votre activité et votre industrie; vous pouvez le faire encore. Vous avez de plus, pour soutenir et récompenser vos efforts, l'estime des hommes et la bénédiction de Dieu. — Je commence à vieillir. Vous savez aussi que les occasions favorables ne se présentent pas toujours. — Vous vieillissez, dites-vous, mais vos enfants grandissent, et ils travailleront avec d'autant plus de courage que vous aurez eu soin de leur conserver un nom pur de toute souillure. L'important d'ailleurs n'est pas d'avoir une grande fortune, mais d'en avoir une irréprochable. Voilà mes conseils, mon frère. Voulez-vous les conseils de Dieu, de ce Dieu vers lequel vous vous précipitiez en aveugle, quand la terre semblait manquer sous vos pieds? Lisez le livre de Job, où l'Esprit-Saint nous enseigne de quelle manière doit se conduire l'homme riche dans l'humiliation. Vous comprendrez qu'il y a sur la terre des situations encore plus affreuses que la vôtre, et bientôt, imitant la résignation de cet homme si éprouvé. vous pourrez répéter après lui : Jesuis sorti nu du sein de la terre, et j'y retourne nu. Le Seigneur me l'a donné; le Seigneur me l'a ôté. La volonté de Dieu a été faite. Que son saint nom soit béni. » (Job 1, 21.)

CON-

α La résignation revient peu à peu au cœur de ce malheureux; et, après la résignation, le courage. Il travaille avec une ardeur toute nouvelle; bientôt il a rétabli son crédit ébranlé, et peu après sa fortune. Ainsi fut évité un crime affreux, qui eût jeté le trouble dans la cité et ruiné un grand

nombre de familles.

« Au négociant succède le domestique d'un homme puissamment riche: « Mon père, » dit-il au prêtre, « vous n'avez point entendu l'accusation de mes fautes depuis un an, et vous m'entendrez aujourd'hui pour la dernière fois; bientôt je serai à Paris. — Cependant, mon frère, vous n'avez point l'intention de vous éloigner des sacrements; vous y avez trouvétrop de consolations, trop de secours. L'homme est un pauvre voyageur sur la terre. Aujourd'hui il est ici, demain il sera dans un autre lieu. Mais en quel-

que endroit qu'il soit placé, partout il trouve un Dieu plein de bonté qui le soutient, le console, le dirige par lui-même ou par ses ministres. — Je crains heaucoup qu'il n'en soit point ainsi pour moi. — Pourquoi cela? Altez-vous dans la capitale avec de mauvaises intentions? — Je suis accoutumé à vous dire toutes mes pensées; je le ferai encore aujourd'hui: je suis affilié depuis quelques jours à une troupe de voleurs. Nous nous rendons tous à la capitale, afin de nous soustraire plus aisément à la surveillance de la

police et au glaive de la loi. »

« Cet homme avait fait un violent effort sur lui-même pour se déterminer à un pareil aveu. Il s'arrêta tout à coup, prêtant l'oreille aux paroles d'indignation qu'il supposait devoir s'exbaler du cœur de celui qui venait de l'écouter. Le représentant de la miséricorde divine reprit avec la même bonté que la première fois : « Mon frère, vous tromperez peut-être le regard de l'homme, mais l'œil de Dieu, le tromperez-vous? Vous pouvez échapper au glaive de la justice humaine; mais échapperez-vous au glaive de la justice divine? Je ne sais comment m'expliquer votre conduite. Jusqu'ici je n'ai découvert en vous aucune inclination à un genre de viesi affreux. Comment vous y êtes-vous douc déterminé? - Par l'espérance de mener une vie plus indépendante et plus heureuse. — Quoi ! vous appelez indépendante et heureuse une vie qui a pour perspective la prison, et dont le dernier résultat est ordinairement l'échafaud! Je ne vous parlerai point des remords qui vous tourmenteront longtemps avant que vous ne soyez venu à bout d'étousser leur voix. Savez-vous que vous serez surveillé avec le plus grand soin? Savez-vous qu'il vous faudra sans cesse changer de nom, de vêtement, de demeure, dans la crainte d'être découvert? Savez-vous qu'il suffirm de la moindre imprudence d'un de vos associés pour vous livrer entre les mains de la justice? Inquiet pendant le jour, vous le serez également pendant la nuit, et vous ne goûterez pas une heure, une seule minute les douceurs d'un sommeil paisible. Croyez-moi, si vous faisiez pour Dieu tout ce que vous êtes dis-posé à faire pour le démon, vous seriez un parfait Chrétien sur la terre, et vous vous assureriez au ciel un poids immense de gloire. - Je goûte parfaitement la justesse de vos observations; mais actuellement je suis trop avancé pour reculer. - L'homme peut toujours revenir à Dieu, quelque protond que soit l'abline dans lequel il s'est précipité. A plus forte raison, cela vous est-il facile à vous qui n'êtes coupable que par l'intention. - Vous ne me connaissez pas encore entièrement : j'ai bien changé, depuis ma dernière confession. Il ne s'est pas écoulé un seul mois sans que j'aie dérobé 10 francs au moins à mon maître. Jusqu'ici mes gages ne suffisaient qu'à mes dépenses. Comment voulez-vous que je restitue ce que j'ai pris? - Restituez, restituez, mon frère ; pour cela, il ne vous faut qu'une année. 10 francs par

mois, c'est 120 francs par an. Retranchez cela de vos gages, et ils seront encore sufisants pour une vie honnête et chrétienne. Vous aurez peut-être à vous imposer des privations. En bien 1 n'est-ce pas en cela que consiste la pénitence? »

« Cet homme à suivi le conseil du prêtre: il a servi fidèlement dans cinq ou six masons, tandis qu'il en eût peut-être dérasté mille par ses vols et ses brigandages, si une main charitable et puissante ne l'eût retenu

sur le bord de l'abime.

« C'est le tour d'un jeune homme au cour bon encore, mais à l'imagination esalté, aux passions violentes : « Monsieur. » dit il au prêtre, « ce n'est point au confesseur que je m'adresse en ce moment, c'est à l'ann de ma famille. Voulez-vous vous charger de remettre demain à ma mère la lettre que je vais vous confier. Je viens vous trouver hi pour que ma démarche soit ignorée de tous, et, pour ainsi dire, de vous-même, c'est de moins ce que la religion vous enseigne. -Vous pouvez compter que je ferai avecplaisir ce que vous attendez de moi, et vous pourez compter également sur ma discrétion. En remettant cette lettre à votre men, suri-je quelque chose à lui dire?—La lettre e lemême lui dira tout. Vous pourret spater cependant que je lui recommande par dessis tout de ne jamais m'oublier et de prier 403vent pour moi ... - Pourquoi ne lui portenet. vous pas vous-même cette douce parole!-Pourquoi I C'est que, demain peut-être, je le serai plus. J'ai une affaire d'honneur. - [1 duel! n'est-il pas vrai? un combatà un pour une chose sans importance. - Tou. que vous voudrez; mais enfin, c'est une ~ solution arrêtée. Je sais par avance ce 🤼 vous pourriez me dire contre le duel: 4.4 voulez-vous? l'opinion est la reinedu mente. et il faut lui obéir.Que dirait-on de 🏻 🗥 👊 je refusais? - J'entends; pour éviter un 51 coup de langue de quelques gens souvers. nement méprisables, vous êtes détermine donner à quelque brave jeune homme ou! vous faire donner à vous-même un bonces d'épée.—Sans doute, c'est un aveugleness mais c'est un aveuglement général, et ciri le cas de dire, Quand tout le monde a tot tout le monde a raison. — Mon ami, aucri vous votre mère?-Beaucoup plus que n. même. — Eh bien! ce n'est pas seulenes votre vie, et celle de votre adversaire vous risquez; c'est la vie de votre mère. L avez-vous le droit? Y avez-vous réflécht!-Hélas I oui, répondit le jeune homme. Pour quoi renouvelez-vous dans mon cœur les cou bats qui m'ont déjà tant fait soutfrir ?- " our votre bonheur et celui de vos parents Vous m'avez appelé vons-même l'ami votre famille; je me montrerais indiane ce nom, si je ne faisais tous mes efforts por vous conserver la vie et ranimer dans visit âme le sentiment peut-stre éteint de vor de voirs. Avez-vous la foi?—Il fut un tempe je l'avais. - Et alors vous étiez beureut Beaucoup plus qu'en ce moment.-Pourqu donc ne le seriez-vous pas encore...»

«Le prêtre lui rappela le bonheur de sa première communion, en homme qui en a lait l'expérience; il lui peignit tout le bonheur que goûte notre âme dans la pratique dela vertu: il lui parlait de Dieu, de sa miséricorde infinie, de ses jugements terribles; il soulevait devant ses yeux la redoutable helance; d'un côté, il mettait le peu de mérite de sa vie dissipée, et, de l'autre, ses fautes énormes. Le jeune homme écoutait, il se croyait déjà au tribunal du souverain Juge. Remarquant que ses paroles faisaient impression : « Non, » ajoutale prêtre avec autorité, « non, vous ne vous battrez pas, je ne le souffrirai jamais. Vous ne le pouvez pas, vous ne le voulez pas; votre adversaire est peut-être dans les mêmes dispositions. Je ferai tous mes efforts pour vous réconcilier, et j'ai l'espoir de réussir. »

Le prêtre tint parole. Réconciliés par la charité, ceux qui venaient de se jurer une guerre à mort se juraient une éternelle ami-

uė...

«Ce que le prêtre a fait ce soir, il le fera demain, après-demain, toute sa vie. Ce qu'a fait celui-ci, tous le font également, ou du moins peuvent le faire. Oh l si tous les cœurs avaient recours à son divin ministère l oh l si tous savaient en profiter l» (Bienfaits du catholicisme.)

Demanderez-vous encore à quoi sert la confession?

Quel bien peut-elle faire, avez-vous dit, que la parole évangélique ne fasse également?

Quelle parole évangélique entendez-vous ici?La parole écrite 1 Quelque prodigieux que soient souvent ses effets, elle ne peut remplarer, en cette circonstance, la parole du consesseur, en dehors même de la grâce attachée su sacrement de pénitence, grâce dont je ne prile plus actuellement. Ne le comprenez-vous pas? Ne voyez-vous pas qu'il faut au cœur blessé, malade, chargé, un cœur secourable qui le soigne, le guérisse, et sur lequel il puisse se décharger de son fardeau? Ce n'est pes la religion seulement qui le lui dit, c'est la nature. « Qu'y a-t-il, en effet, de plus naturel à l'homme, » a dit un grand penseur, « que ce mouvement d'un cœur qui se penche vers un autre pour verser un secret? Le malheureux, déchiré par le remords ou par le chagrin, a besoin d'un ami, d'un confident qui l'écoute, le console, et quelquesois le dirige. L'estomac qui renferma un poison et qui entre de lui-même en convulsion pour le rejeter, est l'image naturelle d'un cœur où le crime a versé ses poisons. Il souffre, il s'agite, il se contracte josqu'à ce qu'il ait rencontré l'oreille de l'amitié, ou du moins celle de la bienveillance. » (Soirées de Saint-Pétersbourg.)

« Si la confession, » ajoute un autre penseur, « est nécessaire au crime qui se connaît et s'abhorre, elle ne l'est pas moins au cri-

me qui s'ignore et se flatte.

«Un ancien philosophe a dit avec beaucoup de raison, que nous avons toujours nos vices sur le dos et ceux du prochain sous les yeux. Si nous voulons nous corriger, il faut donc recourir à un œil charitable, qui voie là où le nôtre ne peut atteindre.

CON

« Vous me direz que la parole évangélique et la belle morale qu'on entend à l'église suffisent pour éclairer chacun sur ses devoirs. Propos de vieille que cela! De tous ceux qui assistent à un sermon, les deux tiers sont distraits et le grand nombre des attentifs s'occupent du prédicateur, ou renvoient charitablement à leurs voisins les traits qui leur arrivent. Un discours public est un feu de bataillon à grande distance, plus bruyant que meurtrier. En confession. au contraire, tous les coups portent. C'est un duel où, pour peu qu'on montre de la franchise, les vices et les illusions tombent forcément.

« Si j'étais théologien, j'en dirais bien davantage. Mais une chose qui vous en dira plus que tous les thologiens nés ou à nattre, c'est la confession elle-même. Confessez-vous donc, ou lieu d'attaquer cette institution salutaire; goûtez l'ineffable douceur qui inonde le cœur au sortir d'une bonne confession; savourez l'odeur de vertu qui parfume une ême ainsi régénérée, et vous rirez du fantôme dont votre imagination peuplait les avenues du confessionnal. » (Réflexions d'un solitaire.)

Ce sont les prêtres, nous disent quelques-

uns, qui ont inventé la confession.

Non, les prêtres n'ont point inventé la confession, puisqu'elle a été établie par Notre-Seigneur Jésus-Christ, dont nous avons rapporté plus haut les propres paroles.

rapporté plus haut les propres paroles.

Non, les prêtres ne l'ont point inventée, puisque nous la voyons en usage dès le premier âge de l'Eglise, époque où tous devaient connaître la vérité relativement à une pratique si importante, qui ne concerne pas moins les fidèles que les prêtres. Si le plan de mon ouvage me le permettait, je pourrais rapporter, à ce sujet, d'irrécusables témoignagnes tirés des écrivains ecclésiastiques les plus respectables, des écrits même des saints Pères. Qu'il me suffise de citer les Actes des apôtres, qui nous représentent un grand nombre de Juifs et de gentils. convertis par saint Pierre, se hâtant de faire la confession de leur vie: Multique credentium veniebant; confitentes et annuntiantes actus suos. (Act. xix, 18.)

Non, les prêtres n'ont point inventé la confession: car, s'il en était ainsi, on nous citerait certainement, sinon la personne qui l'a inventée, du moins le lieu, l'époque surtout d'une telle invention, comme cela se fait pour toute invention qui a quelque im-

portance.

Je sais bien qu'on parle du xur siècle et d'un concile tenu à Latran; mais c'est de l'ignorance au suprême degré. Voici ce qui est arrivé: les sidèles n'ayant plus leur primitive ferveur et ne fréquentant plus, comme autrefois, les sacrements, l'Eglise leur ordonna de se confesser au moins une fois l'an, de même qu'elle leur prescrivait de recevoir à Pâques la sainte Eucharistie. Ce n'était point un devoir nouveau qu'elle

leur imposait; seulement elle leur prescrivait une limite au delà de laquelle il n'était plus permis de différer l'accomplissement, sans faute grave et sans des peines sévères. Doutez-vous que ce soit le sens qu'il faille donner aux paroles du quatrième concile de Latran? Lisez le texte de ce concile, et vous verrez qu'il n'est pas possible de l'entendre autrement. Cela ne vous suffit-il pas? remontez l'histoire de l'Eglise à partir précisément de ce xiir siècle jusqu'au i' et vous verrez qu'il y est à chaque instant question de la confession. Cela ne vous suffit-il pas encore? Consultez l'histoire profaue, et vous y lirez, par exemple, le nom du confesseur de Charlemagne, celui de son fils, Louis le Débonnaire, lesquels vivaient comme cinq cents ans avant la tenue du concile de Latran.

Non, les prêtres n'ont point inventé la confession l'car, dans ce cas, ils s'en fussent dispensés eux-mêmes; et, en supposant qu'ils eussent bien voulu remplir tout d'ahord le précepte qu'ils imposaient aux autres, ils n'auraient pas manqué de le nég'iger dans un temps ou dans un autre. Or il est de notoriété publique que ce sont les prêtres, au contraire, qui le remplissent, généralement parlant, avec plus de tidélité, alors même que cela leur est devenu trèsdifficile. Au temps pascal, par exemple, à cette époque de l'année où les travaux du saint ministère sont si considérables, on verra, dans nos campagnes, le prêtre aller au loin, par un temps mauvais et des chemins plus mauvais encore, s'agenouiller, lui aussi, aux pieds du ministre de la réconciliation, pour remplir son âme de ces trésors de graces dont il fera part ensuite à son troupeau bien-aimé. Et s'il en est ainsi quelquefois dans des pays tout catholiques, que sera-ce, grand Dieu I dans ces pays insidèles, chez ces sauvages où le prêtre qui les évangélise a tant de peine, quelque désir qu'il en eit, à se mettre en rapport avec un autre prêtre.

Non, les prêtres n'ont point inventé la confession l'ear c'est là sans contredit le plus lourd fardeau de leur ministère, et ils ne se le seraient point imposé d'eux-mêmes; et en supposant qu'ils l'eussent pris sans en connaître le poids, ils n'auraient point tardé à le rejeter. Vous représentez-vous, en effet, le consesseur à l'approche de Pâques, de Noël ou de quelque autre grande fête, dans une retraite, à la veille d'une communion générale? Il est obligé de rester à son poste le jour entier et une partie de la nuit. Il est là, sans remuer en quelque sorte, et dans une attitude qui finit toujours par devenir fatigante. Le froid le saisit souvent, le sommeil le tue, les exhalaisons mauvaises qui sortent d'un estomac malade et celles plus mauvaises encore qui sortent d'un cœur corrompului deviennent insupportables... Ah! pour rester à cette place sans la quitter jamais avant d'avoir été rendu à la liberté, il doit être bien convaincu que c'est Dieu qui l'y a mis et non ses semblables. Il y gagne souvent des infirmités incurables et quelquefois la mort. C'est la mort au champ d'honneur, moins l'éclat et le bruit. Sentinelle avancée sur les confins du ciel, le prêtre qui succombe alors n'est connu que de celui qui sait tout, et il n'a de gloire à attendre que celle dont on jouit dans l'autre vie.

J'ai connu un missionnaire qui répondait à cette objection avec une force incomparable: c'est que l'éloquence de sa parole s'appuyait, en cela comme en tout autre point de la doctrine chrétienne, sur l'éloquence encore plus persuasive de sa vie. Pendant les retraites fréquentes qu'il donnait, il ne s'éloignait pas une seule minute du confessionnal, si ce n'est pour prendre un peu de repos, de la nourriture, et remplir les autres fonctions également obligatoires dusaint ministère. Envoyé par Notre-Seigneur Jésus - Christ, pour ramener au bercail les brebis égarées de la maison d'Israël, il ne voulait pas qu'une seule pût dire: « Je me suis présentée et vous ne m'avez point fait entrer. » Quand, épuisé de fatigues, il s'élevait de là en chaire où il semblait reprendre une nouvelle vie, pour annoncer à tous, avec plus de solennité, cette même parole qu'il venait de faire entendre au cœur de chacun: «Si quelqu'un parmi vous s'imaginait que les prêtres ont inventé la confession, » s'écriait-il quelquefois avec l'accent de la plus profonde conviction, « qu'il vienne avec moi, je l'enfermerai dans le confessionnal pour y passer, je ne dis pas la moitié de sa vie comme nous, je ne dis pas même un mois, ni huit jours, mais deux ou trois jours seulement et autant de nuits, et, quand il y aura éprouvé une partie des fatigues de tout genre que nous y éprouvons, je le défie de répéter encore que les prêtres ont inventé la confession.»

Non, encore une fois, ce ne sont point les prêtres qui ont établi la confession : car ils n'auraient pu en venir à bout, quand bien même ils l'eussent voulu. Comme c'est une chose souverainement importante et qui regarde tous les Chrétiens, sans aucune exception, les réclamations les plus fortes et les plus nombreuses se fussent immédialement élevées de toutes parts. Les mauvais eussent résisté pour ne point imposer un tel joug à leurs passions, les bons eussent résisté avec plus d'énergie peut-être encore, parce que c'eût été chez eux une affaire de conscience. Pourquoi donc nous imposer un fardeau si pesant que n'ont jamais porté nos Pères, et que nous n'avions pas, non plus, l'habitude de porter? » eussent dit les uns.-«Pourquoi cette innovation coupable, » eussent représenté les autres? « Pourquoi changerainsi lareligion de Jésus-Christ?» Admettons que les novateurs eussent gagné quelques âmes simples et crédules, ils n'auraient pu gagner une paroisse entière. Voyez combien il est difficile de rétablir cette pratique dans une paroisse où elle est à peu près abandonnée. Et cependant ce n'est point pour cette paroisse une chose inconnue.

Plusieurs encore vont à confesse, et il est reconnu que ce sont les meilleurs Chrétiens sous tous les rapports. Personne n'ignore qu'autrefois tous ou presque tous allaient à confesse, et qu'alors les mœurs étaient beaucoup plus réglées. Malgré cela, jele répète, il est excessivement difficile de ramener cette paroisse à la pratique de la confession. Comment voulez-vous donc que, dans celle où elle aurait été complétement inconnue, elle eût pu être établie par un ou

plusieurs novateurs?

Admettons qu'on eût pu l'établir dans quelques paroisses composées, en général, d'ignorants et de pauvres, on ne l'aurait certrinement point établie dans un diocèse. Voulez-vous qu'on eût pu y parvenir par un concours de circonstances tout à fait extraordinaires, on ne serait jamais arrivé à l'établir dans une province, chez un peuple entier. Voyez ce qui se passe en Allemagne et dans d'autres pays protestants. Il se fait des réunions de ministres où l'on décide, comme à cette de Dresde, dont nous parlons à l'article Absolution, l'utilité, la nécessité même de la confession. Qu'arrive-t-il de là? Rien ou du moins fort peu de choses. Et cerendant, pouvons-nous répéter encore, il yalà un grand nombre de personnes qui se confessent, et ce sont même ceux qui ont le mieux couservé l'esprit du christianisme. Personne n'ignore en ces lieux, qu'autrefois tous ou presque tous se confessaient, et que les peuples étaient alors meilleurs qu'ils ne sont sujourd'hui. Malgré tout cela, on ne peul parvenir à y rétablir cette pratique sa-Julaire. Comment donc aurait-elle été établie par un ou plusieurs novateurs dans une province, chez un peuple où elle eût été précédemment inconnue?

Supposons encore qu'on eût été assez heureux pour pousser le succès jusque-là. On ne serait pas allé plus loin assurément. Aux difficultés de plus en plus croissantes dont nous venens de parler, des difficultés d'un autre genre se seraient jointes en ce mo-ment. Ne voyez-vous pas la s'élever aussitôt toutes les antipathies nationales, les plus vives de toutes i « On se confesse en Espagne, enssent dit, je suppose, tous les autres peuples, si l'usage de la confession eut commencé là, eh bien! nous, nous ne nous conlesserons pas! non, nous ne nous confesserons pas, non-seulement parce que cette pritique n'appartient point à la religion de Jésus-Christ, telle que nous l'ont transmise nos ancêtres et que nous l'avons observéejusqu'ici, mais parce qu'elle vient d'un peuple étranger, rival, ennemi peut-être... » Et les protestations générales eussent arrêté, sinon même étouffé complétement, l'innovation

bénante et coupable.

Les ministres profestants ont été bien avisés de laisser tomber la confession, avez-

vons dit.

Vous croyez! Pourquoi donc le protestanisme dépérit-il de plus en plus chaque jour? Pourquoi n'est-ce plus qu'un arbre languisant depuis qu'on en a coupé la racine la plus vivifiante, celle, en particulier, qu'il puisait dans la confession, et qui tombera de lui-même au moindre ébranlement? Pourquoi les plus sages d'entre les protestants la regrettent-ils si sincèrement aujourd'hui? Pourquoi s'en servent-ils en bien des circonstances et la conseillent-ils aux autres? J'étais un jour dans une de ces familles protestantes, plus nombreuses qu'on ne croit, où l'âme du catholicisme est encore vivante. quoique le corps ne s'y trouve plus, si je puis parler de la sorte. Le sujet de la conversatiou fut tout naturellement la religion, en général, et la confession, en particulier. « Ah! je la regrette bien pour nos coreligionnaires, » dit la maîtresse de la maison; « quant à nous, nous la pratiquons toujours. Est-ce que, sans cela, le pasteur pourrait connaître son troupeau, comme le veut Notre-Seigneur? » Pourquoi donc ces réunions de ministres où l'on proclame hautement, comme à Dresde, l'utilité et même l'indis-pensable nécessité de la confession?.. Vous dites que les ministres protestants ont laissé tomber la confession; est-ce bien vrai? cela est-il venu d'eux? Je ne saurais le croire : ils en connaissaient trop bien l'importance. Savez-vous comment elle a été détruite? Ce fut beaucoup moins de propos délibéré que par suite de l'entraînement des passions qu'on n'avait plus la force de réprimer, après les avoir soulevées contre l'autorité légitime. Il est à croire, d'ailleurs, que le premier et le plus fougueux des réformateurs, Luther, ne l'a jamais laissée tomber. Ce qui le prouve, c'est qu'elle est encore en usage chez les luthériens, en Saxe et en Suède. Ce qui le prouve, plus positivement encore, c'est la manière dont il en parle jusque dans les dernières années de sa vie.

Voici ce qu'il écrivait en 1520 :

« Le docteur Eck soutient que je détruis la contrition, en la regardant comme inutile, que je rogne la confession et que je rejette la satisfaction. C'est une invention de sa part:

mes ouvrages disent le contraire.

« J'estime la confession secrète autant que la virginité, » écrivait-il en 1521; « c'est une chose précieuse et salutaire. Oh! si la confession secrète n'existait pas, tous les Chrétiens la devraient bien regretter, et ils doivent remercier Dieu du fond de leur cœur de ce qu'elle nous est permise et donnée, La confession secrète est un trésor de grâces, dans lequel Dieu offre sa miséricorde et le pardon de tons les péchés... Si nous savions quelles peines une pareille humiliation prévient et comme elle rend Dieu propice, lorsque c'est par amour pour lui que l'homme s'humilie et s'anéantit de cette sorte, nous ferions mille lieues pour nous confesser...

« Il n'y a ni jeune, ni prière ou indulgence, ni pèlerinage, ni peine, qui soit aussi bonne que cette humiliation et honte volontaire, par laquelle l'homme s'anéantit et devient humble, et par là capable de recevoir des grâces... Et pourquoi aurions-nous honte devant un seul homme? ne faudra-t-il pas la supporter, cette honte, à la mort, devant tous les anges et tous les démons? Là ce sera mille fois plus fort; et tout cels, nous le prévenons par une petite humiliation devant un seul homme... »

Le réformateur s'exprime ailleurs encore

plus clairement sur ce point.

« Jésus-Christ dit positivement qu'il veut donner les cless à Pierre. N'allez pas dire qu'il y a deux sortes de cless. Les cless qu'il a lui-même, sans en avoir d'autres, les clefs du royaume des cieux, il les donne à Pierre, comme s'il voulait dire : Que regardez-vous vers le ciel, après les clefs? N'avez-vous pas entendu que je les ai données à Pierre? Ce sont les clefs du ciel, il est vrai, mais elles ne sont las au ciel, pour vous, je les ai laissées sur la terre; il ne faut pas les chercher au riel ou ailleurs; vous les trouverez dans la touche de Pierre, c'est là que je les ai déposées. La bouche de Pierre est ma bouche : là sont mes cless. Ce qu'il lie, je le lie; ce qu'il délie, je le délie. Ses cless sont les miennes, je n'en ai pas d'autres; je n'en connais pas d'autres : ce qu'elles lient est lié, ce qu'elles délient est délié... Ne vous laissez point séduire par ce bavardage pharisaïque par lequel quelques-uns se rompent. Comment, disentils, un homme peut-il remettre les péchés, lui qui ne peut donner ni la grâce, ni le Saint-Esprit? Tenez-vous à la parole du Christ; et soyez surs que Dieu n'a pas d'autres manières de remettre les péchés que la parole prononcée, telle qu'il nous l'a ordonnée? Si vous ne cherchez pas le pardon de cette parole, ce sera bien vainement que vous regarderez au ciel pour faire descendre la grace, ou, comme disent quelques-uns, le pardon intérieur.

Enfin, en 1546, l'année même de sa mort, ne voulant rien négliger pour faire mettre en pratique ces salutaires et pressantes recommandations. Luther écrivit son catéchisme, où il explique la manière de se confesser.

C'est bien assez de se confesser à Dieu sans le faire à des hommes comme nous!

Non, ce n'est point assez! puisque Dieu ne veut point nous accorder le pardon de nos fautes, à moins que nous n'ayons été les déclarer à son ministre, ainsi que nous l'avons montré précédemment, et comme cela peut se prouver encore par d'autres textes que ceux que nous avons cités, par la tradition, par les saints Pères, par toute la pratique de l'Eglise. Dieu est bien le maître de ses dons assurément, il peut y mettre les conditions qu'il juge convenables, et ce n'est point à nous à prescrire de quelle manière il doit nous les accorder.

Non, ce n'est point assez! parce que, si nous trouvons dans cette accusation de nos fautes à Dieu, la grâce que nous procure tout autre acte équivalent de piété, nous ne pouvons y trouver les grâces attachées spécialement au sacrement de pénitence, dont la confession est une des parties essentielles.

Non, ce n'est point assez! parce que, s'il y a de l'humiliation à s'incliner devant la faible et coupable humanité, et à lui faire laveu des fautes les plus graves quelquefois,

cela entre précisément dans les vues de la divine Providence qui veut punir, par cela même, notre orgueil insensé de ce qu'il a osé se révolter contre la majesté souverance.

Non, ce n'est point assez! parce que l'arcusation de nos péchés au tribunal de la pénitence est un des moyens les plus propres à nous rappeler nos obligations sur ce point. et à nous les faire remplir comme nous le devons. Il faut à l'homme, composé d'un esprit et d'un corps, un lieu pour se consesser, comme il lui en faut un pour prier. Celu qui dit : «Je n'ai pas besoin d'aller à l'égle pour prier, je prie Dieu chez moi et dans le fond de mon cœur, » celui-là s'abuse ou ren tromper les autres, car il ne prie jamais ou presque jamais, et, quand il le fail, ce n'es point comme il est obligé de le faire. Il in faut, pour cela, la maison de la prière. présence des fidèles, celle du ministre de la religion, la victime sainte offerte à Dies. Jesus-Christ venant lui-même, d'une manière visible, recevoir ses vœux pour les déposer aux pieds du Tout-Puissant, qui les execers. De même, celui qui dit: « Je n'ai ras besoin d'aller à confesse, je fais à Dieu l'accustion de mes fautes, dans ma maison, dans l'interieur de mon cœur, » celui-là s'abus éplement ou veut du moins tromper les sutres; car il ne se confesse jamais ou presque purs ainsi, et, quand il le fait, ce n'est point course il doit le faire, il a besoin pour cela du tribenal de la pénitence, de la présence du min stre de la religion, de Jésus-Christ lui-même. 4 manifestant, en quelque sorte, là aussi, des la personne de son délégué, lui faisante tendre une voix amie, tendant vers lui ocmain miséricordieuse et puissante, 541 capable de l'élever au-dessus de loules 4 misères de la terre et de l'emporter régénér dans les cieux.

Non, ce n'est point assez ! parce que not ne serions jamais sûrs avec cela que nos 10 chés nous eussent été pardonnés. Et que: je parlè de certitude, je n'entends pointcelle certitude absolue qui ne peut avoir lies « pareil cas, mais bien cette certitude more c. cette douce confiance nécessaire à la prisesion de la paix que lésus apporta ser la terre, et que nous ne pouvons goûter, 9 4 voix ne nous a dit aussi extérieurent comme aux apôtres : « La paix soit un vous ! » Sans cela, les plus présomptue.1 peut-être, c'est-à-dire les plus coupalités s'imagineront que teurs péchés auront de pardonnés. Quant aux humbles, ces vérisbles disciples de Jésus-Christ, ils conserve ront des remords, des inquiétudes de loute sorte, qui ne leur permettront plus d'aller s'asseoir à la table sainte, ni de se livrer! l'oraison, ni de vaquer, pour ainsi dire. aucun de ces actes dont se compose la vit

chrétienne.

Quand vous ajoutez que le confesseurnes qu'un homme comme les autres, vous faires d'une part, une fausse supposition, et. d'une

autre part, vous semblez méconnaire l'udes caractères les plus touchants de la bouté divine à l'égard du péché dans l'établisse

ment du sacrement de la réconciliation. Vons faites une fausse supposition, en disant que c'est à un homme comme les autres que nous accusons nos péchés, tandis que c'est au ministre de Jésus-Christ, ou plutôt à Jésus-Christ lui-même, à Dieu, par conséquent, dont le prêtre, à son tribunal, n'est que le représentant, comme le juge n'est que le représentant du souverain, au nom duquel il exerce la justice, et quelquefois la miséricorde. C'est une vérité incontestable, que l'Eglise nous rappelle à chaque instant, mais plus spécialement au moment où s'accomplit ce grand acte du ministère sacerdotal : « Je me confesse à Dieu, tout-puissant, » dit le pénitent, au nom de l'Eglise, en se jetant aux pieds du confesseur, Confiteor Deo omnipotenti; et, à la fin, le consesseur fait entendre aussi, au nom de l'Eglise, ces paroles correspondentes aux premières:

Que Notre-Seigneur Jésus-Christ, qui est le souverain prêtre, vous absolve; et, moi, je vous absous par son autorité:» Dominus noster Jesus Christus, qui est summus merdos, te absolvat, et ego, auctoritate ipsius, absolvo te. C'est donc véritablement Dieu luimême à qui le pénitent déclare ses péchés, Dieu qui pardonne, et non pas l'homme; et quand, dans l'exercice de son pouvoir supreme, nous le voyons se cacher sous l'humble voile de l'humanité, nous devons reconnaltre, en cela, un nouveau trait de sa bienveillance à notre égard. Car, s'il se sût réserré le droit qu'il a seul naturellement de remettre nos péchés, ou s'il ne l'eût accordé qu'à des êtres supérieurs, comme les anges, outre que, dans nos relations avec de purs esprits, nous nous fussions fait illusion facilement, et que nous n'eussions jamais été surs de rien, comme je l'expliquais tout à l'heure, notre nature faible et souillée ne se sa suprême majesté, et même de ces créatures placées à un rang élevé auprès de son trône. Mais il a bien vou lu l'accorder à des hommes faibles comme nous, souillés par les mêmes péchés que nons, et peut-être par de plus grands encore; et de là nous devons conclure que c'est évidemment pour que le pécheur, quel qu'ilsoit, s'approche avec confiance du tribunal de la réconciliation, et que le confesseur soit pour lui toute indulgence et tout dévoue-Went.

Mais, ajoutez-vous, le confesseur garderat-il bien le secret de ma confession? Ny pensera-t-il pas du moins en me voyant?

Dites-moi donc, si vous vous trouviez en ce moment dans un embarras de fortune qui ne pourrait se divulguer sans vous déshonorer aux yeux des hommes, vous et votre famille, hésiteriez-vous à aller trouver un jurisconsulte, pour essayer d'en sortir? Si vous étiez attaqué d'un malexces-sivement dangereux qui ne pourrait être connu sans vous couvrir de honte, hésite-riez-vous encore à aller consulter un médecin pour vous guérir? Seriez-vous arrêté par la pensée que peut-être ceux à qui vous auriez confié votre secret ne le garderaient

pas, et y penseraient du moins en vous voyant? Ne vous diriez-vous pas plutôt: « Il faut aller, quoi qu'il arrive, il faut aller promptement, car il s'agit d'éviter un danger grave, imminent, un danger qui m'atteindra dans un an, un mois, huit jours, dans un instant peut-être, et qui, en m'atteignant, va me perdre infailliblement. Qu'ai-je à craindre d'ailleurs? Je vais m'adresser à un homme qui a toute ma confiance et celle du public, à un homme grave. exercant une fonction honorable, qui ne peut trahir le secret d'un client sans se déshonorer lui-même avant tout, et sans s'exposer peut-être a des peines sévères. Allons donc avec confiancel » Vousiriez, en effet, et, sans vous inquiéter aucunement de ce qu'on pourrait dire ou penser de vous un jour, vous expliqueriez, jusque dans ses moindres détails, tout ce que vous crorriez néces-saire ou seulement utile de faire connaître.

Quoi donc! n'y aurait-il que pour les choses spirituelles que vous manquerez de force et de prudence? Et ce que vous faites pour votre corps, pour la terre et le temps, craindrez-vous de le faire pour votre âme, pour le ciel et l'éternité? Vous vous trouvez actuellement dans un grand embarras de conscience qui vons perdrait pour tou-jours si vous étiez appelé au tribunal de la justice de Dieu ; et vous craignez d'aller vous présenter au tribunal de sa miséricorde, où votre grâce est assurée? Vous êtes atteint, non pas d'un seul mal, mais d'un grand nombre de maux, qui ont fait à votre âme des plaies mortelles, et qui la précipiteront bientôt, peut-être, dans un abline éternel, si vous n'obtenez une prompte guérison, et vous n'osez vous adresser à l'un de ces médecins spirituels qui ont reçu de Dieu lui-même le pouvoir de guérir les plus malades et de rappeler à la vie de la grâce ceux qui l'ont perdue? Et vous êtes retenu par cette vaine crainte que peut-être celui à qui vous vous serez adressé ne gardera pas voire secret ou pensera à ce que vous lui aurez dit en vous voyant? Ah! plutôt dites-vons avec autant d'énergie que vous le feriez s'il s'agissait de vos intérêts corporels: « Il faul aller, quoi qu'il arrive, et il faut aller promptement, car il s'agit d'un danger grand, imminent, d'un danger qui m'atteindra dans un an, un mois, huit jours, dans un instant peut-être, et qui, en m'atteignant, me perdra pour l'éternité. Qu'ai-je à craindre, d'ailleurs? Je vais m'adresser à celui qui a toute ma confiance et celle du public, à un homme chargé des fonctions les plus honorables, marqué d'un caractère sacré, à l'homme du peuple, de l'Eglise et de Dieu, au prêtre qui ne peut me trahir sans se déshonorer, sans s'exposer à des peines sévères en cette vie, et à d'autres infiniment plus sévères dans l'autre vie. Je vais à lui avec confiance! »

Allez, en effet, avec une entière confiance, car vous êtes assuré que cette confiance ne sera jamais trahie. Votre secret sera gardé avec toute la fidélité du parfait honnête homme, du vrai Chrétien, avec toute la dé-

licatesse d'une conscience sacerdotale. Que dis-je! mais ce n'est pas seulement l'honnête homme, le vrai Chrétien, le prêtre consciencieux, c'est Dieu véritablement, Dieu luimême qui gardera votre secret. Et c'estjuste, puisque c'est à lui que vous l'avez confié. « Je me confesse à Dieu, » aurez-vous dit, et Dieu vous ayant répondu par la bouche de son ministre, vous pouvez compter sur sa discrétion dans le cœur de son ministre. Oui, le sceau de la confession est un sceau sacré, un sceau divin, et, quelque difficile que devienne la position de celui dans la personne de qui vous avez parlé à Dieu, et par qui Dieu vous a répondu, dans quelque déchéance morale, dans quelque dégradation que vous le voyiez tomber un jour, Dieu ne permettra pas que ce sceau soit violé d'une manière quelconque. Il y aurait à cela un trop grand danger pour sa religion, qui deviendrait en quelque sorte impraticable.

Et, en effet, avez-vous jamais entendu dire sérieusement qu'un prêtre ait révélé ce qui lui avait été confié sous le sceau de la confession, dans quelque position qu'il se soit trouvé, quelques sollicitations qu'il ait éprouvées à cet égard? Les libertins euxmêmes, pour qui la religion n'a rien de sacré, n'osent guère soutenir cette assertion démentie par l'expérience de tous les temps et de tous les lieux. Je pourrais vous eiter ici un grand nombre de saints prêtres qui n'ont point hésité à affronter les persécutions. la mort même, plutôt que de trahir le secret de leurs pénitents. Ces faits sont frappants sans doute; mais, après tout, ce sont là les actions de véritables martyrs, et il y en a tant dans la religion! Je préfère donc chercher des exemples de la fidélité du prêtre au secret de la confession jusque dans son intidélité la plus prononcée, si je puis m'exprimer de la sorte, et le montrer résistant, pour ne pas la trahir, à toute la pression de l'impiété, des passions, du démon. Il y aura là une preuve plus convaincante encore de l'action miraculeuse, toujours et partout persévérante, de la divine Providence sur le cœur du prêtre, chargé, en son nom, des secrets les plus intimes du fidèle.

a Nous avons eu, pendant notre malheureuse révolution, » dit à ce sujet M. d'Exauvillez, « un certain nombre de mauvais prêtres, qui ontfait heaucoup de mal, après avoir abjuré la religion. Ces prêtres, avant d'être apostats, avaient confessé. Eh bien ! il n'a jamais été dit qu'un seul eût révélé ce qui lui avait été confié au tribunal de la pénitence. Ils se sont mariés, ils sont devenus des libertius, ils se sont joués de la religion, ils l'ont maudite, ils l'ont blasphémée; ils se sont montrés, en un mot, d'atroces scélérats que les plus grands crimes n'ont point effrayés; mais il n'y en a pas un seul qui se soit rendu coupable de l'indiscrétion que vous craignez. Qui les retenait cependant? Ce n'était plus leur devoir auquel ils avaient renoncé; ce n'était plus leur religion qu'ils avaient abjurée, et qu'ils ridiculisaient; ce n'était plus la crainte des châtiments, puisque au contraire une telle couduite les eût fait bien venir d'un gouvernement qui voulait détruire la religion; ils ponvaient par là gagner ses faveurs, mériter ses largesses, se rendre chers au parti qu'ils avaient embrassé; tout les portait donc à cette révélatiou, rien ne les en éloignait; ils ne l'ont pas fait cependant : qui donc les en a empêchés? Dieu seul, Dieu, qui a permis tous les autres scandales, mais qui a empêché celui-ci, le plus dangereux de tous. » (Le bon curé.)

J'ai entendu raconter, à un homme qui occupe aujourd'hui un des rangs les plus élevés dans l'Eglise et l'Etat, un fait particulier tout à fait extraordinaire. Je ne sais d'où il l'avait tiré; mais, comme il va parfaitement au sujet que jetraite, comme il est conforme à ce que j'ai lu et entendu partout, je n'hé-

site point à le transcrire ici:

C'était dans le plus fort de la Terreur. Il y eut, un jour, une orgie. Ce n'était point rare alors, car l'ivresse et la cruauté, le vin et le sang vont parfaitement ensemble. Dans la réunion se trouvait un prêtre apostat. Ce n'est point encore étonnant; car, dans tout le mal qui se faisait alors, il y en avait toujours un ou plusieurs, sinon comme instigateurs, du moins comme participants. Etaitce ce prêtre qui présidait la réunion ? Onne le dit pas; mais je n'en serais point surpris: car, quand colui qui doit être le meilleur devient mauvais, c'est ordinairement le plus mauvais de tous. Quoi qu'il en soit, les autres avaient formé le projet de lui arracher, s'il était possible, le secret des confessions qu'il avait précédemment entendues. Je dis s'il était possible: car ils n'étaient pas surs de réussir; tant la chose paraissait difficile à ces hommes d'une perversité extraordinaire, même en ces temps d'une perversité si grande. Voici comment ils s'y prirent: ils le firent enivrer, et s'enivrèrent eux-mêmes; puis, à cette ivresse du corps qui fait des brutes, ayant joint cette autre ivresse intellectuelle qui fait des démons: « Actuelle-ment, » lui dirent-ils, « il nous faut le dessert: et ce dessert, c'est le secret de tes anciennes confessions! » L'apostat ne répondit point et se contenta de rougir. « Mais, oui, il nous le faut, » reprirent-ils tous à l'envi, « ouil manquerait quelque chose à cette fête d'égalité et de fraternité! » Rien encore de la part de l'apostat. Après avoir attendu quelque temps, ils se précipitèrent sur lui avec brutalité: « Il le faut absolument, » crièrent-ils tous d'une voix rauque, et en faisant des gestes menaçants;» il le faut, ou nous aurons plutôt recours à la violence l' » L'indignation de l'apostat avait grossi durant cette scène, comme un torrent continu. A ces mots, la laissant tout à coup déborder : « Eh bien! faites. » répondit-il, d'une voix tonnante, et avec des yeux qui lançaient l'éclair. Puis, appuyant contre sa poitrine un poignard qu'il vensit de saisir, car, en ces jours de sang, le poi-gnardétait partout : « Vous pouvez, » ajoutat-il, » enfoncer ce fer dans mon cour; quant à en faire sortir le secret que vous demandes,

CON

ismais! C'est le secret de Dieu! » L'apostat irait disparu. Le prêtre venuit de se monver d'une manière en quelque sorte mira-culeuse, et c'était Jésus-Christ lui-même qui wait parlé par sa bouche.

CON

La confession est bonne pour des enfants

wat au plus.

le change votre proposition de tout en tout; rie dis. moi: La consession est excellente purles enfants, mais elle est bien meilleure encore pour de grandes personnes.

la confession est excellente pour les enfants! Ne le comprenez-vous pas à cette ignorance, à cette faiblesse, à toutes ces misèces qui se trouvent naturellement en eux, et que la confession peut diminuer d'une maière merveilleuse? No le voyez-vous parà cette douceur angélique, à cette sasesse toute divine qui se irouve en quelquesuns après qu'ils se sont confessés?

Mais si la confession est excellente pour les enfants, en leur faisant remplir déjà les devoirs de leur age, et en les préparant de qu'ils suront à remplir dans la suite, elle est bien meilleure encore pour les grandes

personnes.

L'houme fait a plus de lumières que l'enfant; mais il a aussi plus d'obligations et des obligations plus importantes à remplir. Il a plus de force, mais le fardeau qu'il porte est bien plus lourd. Il trouve en luimême plus de consolations; mais il éprouve ecui plus de peines et des peines plus grandes Le brent de la vie passe et repasse, à cheque instant, sur son ame, avec ses eaux amères, ses flots tumultueux et toutes les fances de la terre. Cette â:ne a besoin. dès lors, de l'action immédiate du ministre de la religion pour la purifier sans cesse, et la leuir toujours digne de Dieu et de ses récompenses éternelles.

Cest ennuyeux !

Il serait bien étonnant que la confession edt rien de pénible, que vous pussiez obkair le pardon de vos fautes, terrasser vos memis, vous armer pour le combat, ferper sblme, et ouvrir les portes du ciel sans qu'il vous en coûtât rien! Est-ce bien vrai Callenrs que la confession soit si ennu-Jeuse? N'a-t-elle pas aussi ses secrètes et medables douceurs, comme ce que nous aisons au nom de Dieu et pour Dieu? Après tonfession surtout, quelle paix! quelle me! quel ravissement merveilleux!

l'al connu un ancien officier de cavalerie Pui sprès s'être abstenu pendant quelque quante ans, s'était entin déterminé, sur les Promites sollicitations de ses amis, et plus core de la grace, à retourner à confesse. Podant ce long intervalle où se trouvait inthese toute sa vie militaire, bien des pé-des et de bien gros péchés s'étaient accu-! Agles sur sa conscience. Je ne sais même eat pu se rendre ce témoignage banal Ine se rend ordinairement le pécheur qui e veut point aller à confesse : « Je n'ai ni 146 ni volé 1 » Mais, enfin, l'absolution lava out, comme on dit, et avec raison, puisque

la miséricorde et la puissance du Seigneur sont sans bornes. Le lendemain de sa confession : « Eh bien! » lui dirent ses amis, ceux-là mêmesqui l'avaient engagé à retourner ainsi à Dieu, « comment vous êtes-vous trouvé en sortant du confessionnal? » Ce vieux militaire riait et pleurait, comme un enfant, malgré sa moustache grise. Il ne pouvait leur répondre. «Ah! mes amis, » s'écria-t-il enfin, après avoir retrouvé la parole qu'il semblait avoir perdue dans la joie, « en sortant de l'église, je croyais que j'allais pas-ser par-dessus les maisons.

Cet homme disait vrai, et ce qui m'étonnerait, c'est que tous les pécheurs, dans la même position que lui, n'éprouvassent pas, après leur retour, la même allégresse. L'âme a été faite pour Dieu. Ce qui l'attache à la terre, c'est le fardeau des péchés. Otez ce fardeau, l'âme reprend son naturel élan, et remonte avec joie vers le séjour du bonheur

éternel.

Aller toujours répéter la même chose!

C'est votre faute. Pourquoi ne vous corrigez-vous pas? Et puis, est-ce bien vrai que ce soit toujours la même chose? Depuis votre dernière confession, n'avez-vous pas remarqué que vous aviez d'autres défauts à corriger, d'autres vertus à acquérir, choses que vous ne pouvez faire sans la direction du confesseur, et sans les grâces attachées au sacrement de pénitence? En supposant d'ailleurs que vous ayez absolument les mêmes fautes à déclarer, est-ce une raison de vous absteuir? Ne devez-vous pas en demander de nouveau pardon, surtout si ce sont des fautes graves? N'avez-vous pas besoin encore du secours de la grâce et de l'assistance du prêtre, pour vous relever, ne pas toujours rester dans l'état où vous êtes, et peut-être même tomber beaucoup plus bas?

Voyez l'horloge. Son poids descendant toujours vers la terre, il lui faut un ressort, pour la remonter toujours, et la faire marcher régulièrement. « C'est toujours la même chose, dira celui qui n'entend rien à ce mécanisme; pourquoi recommencer? »-Pourquoi l mais parce que, sans cela, l'horloge ne marcherait plus du tout.

Le péché est un poids qui incline toujours notre ame vers la terre. La confession est un ressort qui la remonte toujours et la fait marcher régulièrement. « C'est toujours la même chose, » dira aussi celui qui ne comprend rien ou ne veut rien comprendre à ce mécanisme de la grâce, « pourquoi recommencer? »-Pourquoi! mais parce que, sans cela, l'âme resterait toujours dans la même position malheureuse, si même elle ne déclinait de plus en plus.

Des bagatelles, du reste; car pour moi, je n'ai ni tué ni volé, et n'ai pas grand'chose

à me reprocher.

L'abbé de Ségur répond à cette objection avec une simplicité et une force de bon sens qu'il serait difficile de surpasser. (Réponses.)

« C'est là le résultat de votre examen de conscience? Mon cher ami, de deux choses l'une : Ou bien vous êtes un homme exceptionnel, ou bien vous ne voyez pes clair dans votre conscience. Et voulez-vous que je le dise franchement? Je cuis sûr que vous êtes un homme semblable aux autres, et que la seconde hypothèse seule est la véritable. — Vous n'avez pas grand'chose à vous reprocher! — Ce serait singulier que je visse plus clair que vous en vous-même.

CON

« D'abord où en êtes-vous par rapport au bon Dieu? Vous m'avouerez que vous lui devez bien quelque chose! Il n'est pas pour rien votre créateur, votre maître, votre père,

votre fin dernière...

« L'adorez-vous? le priez-vous chaque jour? le remerciez-vous de ses bienfaits?

« Lui demandez-vous pardon des fautes que vous commettez contre sa loi?

■ Obéissez-vous à cette loi?

« Celui qui devrait être la première occupation de votre vie y entre-t-il seulement pour quelque chose? Les pauvres sauvages idolâtres adorent leurs faux dieux. Et vous qui connaissez le Dieu vivant et véritable, ne vivez-vous point comme s'il n'existait pas?

« Voilà donc un point que vous aviez bien mal examiné, lorsque tout à l'heure vous me disiez que vous n'aviez pas grand'chose à vous reprocher, et que vous seriez embarrassé de trouver rien de sérieux à dire à

confesse.

« Et vos devoirs envers autrui, y êtes-vous plus fidèle? Mettez la mainsur la conscience :

là encore que de misères !

- « Charité fraternelle, efficace et sincère; dévouement aux autres; miséricorde envers les pauvres; indulgence pour les fautes de vos frères; respect pour leur réputation; pardon des injures; support mutuel; emploi; devoirs de citoyen; devoirs envers la famille, devoirs de bon tils et de bon père, devoirs de bon époux; devoirs de bon maître ou de hon serviteur; devoirs de bon et fidèle ami; devoirs d'ouvriers consciencieux ou de patrons justes et humains, etc.; la liste en est longue. Les remplissez-vous tous?
- « Encore là une belle matière pour votre prochaine confession!
- « Pour vos devoirs envers vous-même, je crois pouvoir vous garantir que, si vous ne pratiquez pas la religion, il y a plus à vous dire encore. Voyez:

« Vous avez une âme; quel soin en prenezvous? Vous vivez presque comme si vous

n'en aviez pas.

- « Quand vous faites le bien, quels motifs vous animent? Vous savez que c'est l'intention qui fait l'action, comme dit le proverbe. Une intention mauvaise rend mauvaise les actions les meilleures en apparence. Est-ce donc le motif du devoir qui vous fait agir? Est-ce le désir d'accomplir la volonté de Dieu, de plaire à Dieu, ou n'est-ce pas plutôt l'intérêt personnel, l'ostentation, le désir d'être estimé et considéré par le monde?...
- « Où en êtes-vous de la sobriété, de la tempérance?
  - « Où en éles-vous de la chasteté?
  - « Si votre fils faisait en votre présence co

que vous faites devant Dieu, qui voit ton, vous le chasseriez de votre maison comme un infâme...

« Si un autre homme disait à votre femme, à votre sœur, à votre fille, ce que vous avez dit tant de fois à des femmes, à des jeunes filles, que penseriez-vous de lui, et ue le jugeriez-vous pas bien counable?

« N'êtes-vous donc point souillé de ce qui

souille les autres... »

J'irai plus loin. moi, et je dirai : Est-il vrai réellement que vous n'ayez ni lué si volé? Et, là-dessus, na cherchez-vous point encore à faire illusion auxantres, à vous le faire peut-être à vous-même! Voyons debord le vol. Vous n'avez point fait de ca vols considérables qui conduisent aux galeres ceux qui s'en sont rendus coupible, quand ils sont découverts. Est-ce à dire pour cela que vous n'en ayez fait aucua! Depuis dix ans, vingt ans, quarante an peut-être que vous êtes en relation d'affaires avec une infinité de personnes, n'avecvous jamais rien pris ou retenu de ce qui leur appartenait? Si vous ne l'avez pes sui materiellement, n'avez-vous pas eu dumois le désir de le faire, ce qui est la mêmechose, quant à la moralité, puisque vouleir le rol. c'est l'avoir fait déjà dans son cœu, come la foi nous l'enseigne bien positivement et comme la raison elle-même ne peut s'emptcher de le reconnaître? Si vous n'avez jumes fait tort ou voulu faire tort au prochain dus son argent ou dans ses biens, ne lui are-vous pas fait tort souvent et grièvement dus son honneur ou dans ses autres biens spirtuels infiniment plus précieux pour lui qu tous les trésors de la terre?

Quant au meurtre, vous ne l'avez jame commis positivement, je n'en doute point. car l'échafaud est là pour prêter son appuis l'enseignement de la conscience. Mais, sous ce rapport encore, n'avez-vous absolum-of aucun reproche à vous faire? N'avez-vous pas porté aux autres quelquefois de ces com violents qui sont un commencement & meurtre, le meurtre lui-même à son premir degré? Dans l'emportement de la colème des autres passions qui nous égarent were si facilement, n'avez-vous jamais voulupevoir tuer un ennemi, que dis-je! un 45un frère, un père ou une mère peni-tire 🗷 qui est déjà les avoir tués dans votre coucomme je le disais tout à l'heure par rapput

au vol?

Au lieu de n'avoir pas grand'chose à reprocher, vous avez donc, au contraire les plus graves reproches à vous faire, sous tout les rapports, d'où la nécessité pour vous de faire promptement une bonne confession.

Il y a si longtemps, ajoutez-vous, que p puis bien tarder encore et remettre la chos

au moment de la mort.

Il y a si longtemps i dites-vous. Raison de plus de vous hâter i car vous devez avoir bien des péchés à accuser... Raison de plus de pas perdre davantage ce temps si précieux qui vous a été donné pour conquérir le ciclicar vous n'ignorez pas que tout ce que voss

195

saites dans cet état de révolte, ou ce sont des sautes réelles qui creusent de plus en plus l'ablme sous vos pas, ou ce sont des œuvres mortes, comme on dit, qui ne vous seront ja-mais comptées pour la récompense éternelle... Raison de plus de revenir promptement à Dieu, pour réparer, autant que possible, le temps trop long déjà malheureusement perdu l Vous ne savez plus peut-être où vous en êtes, et ne pouvez pas vous rappeler vos péchés. Les connaîtrez-vous mieux, dans dix ans, trente ans, quand la masse de ces péchés aura encore grossi, que votre intelligence sera obscurcie, votre cœur desséché, votre mémoire affaiblie? Revenez donc, et revenez promptement! le prêtre vous aidera, Dieu lui-même vous dirigera par sa grâce, et puis, quand vous aurez fait tout ce que vous pourrez, il ne vous en sera pas demandé davantage. Je vous en conjure surtout, ne remettez pas à la mort, à ce moment terrible où frappé dans tout votre être, accablé par la douleur, trompé sur votre état par vos meilleurs amis, à moitié dans le tombeau, pourainsi dire, avant d'être mort, vous ne pourrez plus opérer l'œuvre de votre conversion, à moins d'un de ces miracles de la grâce sur lequel vous ne pouvez compter, surtout après avoir repoussé si long-temps cette grâce salutaire. Vous parlez de la morti mais étes-vous sûr qu'elle ne vous frappera pas subitement et à l'heure où vous vous y attendrez le moins? Il y a un vieux proverbe vulgaire qui s'applique ici parfaitement: « Qui compte sans son hôte est sujet à compter deux fois, » dit-on communément. La mort est l'hôte des hommes, puisque nous habitons cette terre, qui est son domaine. Vous ne l'attendez que dans cinquante ans. Elle va venir demain, aujourd'hui même; la voilà déjà arrivée; et, en moins de temps qu'il n'en faut pour vous le dire, elle va vous conduire au tribunal du souverain Juge où vous serez condamné pour toujours, si vous ne vous êtes tenu prêt par une bonne ∞nfession

Ca que je dis n'est-il pas consirmé par des saits de chaque jour, que vous avez entendu raconter, dont vous avez été peut-être témoin vous-même? J'ai vu, pendant un demisiècle, la mort frapper les hommes à tous les âges, dans toutes les conditions, dans tous les lieux; j'ai été appelé des milliers de fois auprès des mourants qui souvent n'étaient plus que des morts à mon arrivée, et je ne crains point de le dire: La mort nous frappe tous ou presque tous subitement, en ce sens du moins qu'elle nous frappe bien plus tôt que nous ne nous y attendions. Et combien sont frappés avec la rapidité de la foudre, précipités tout vivants, en quelque sorte, dans le tombeau, et jugés, par cela même, sans avoir pu, je ne dis pas s'y préparer, mais y penser seulement, s'ils ont attendu la mort pour cela s'

Voyez-vous ce jeune enfant plein de fratcheur et de viel Ce matiu encore, sa mère suriait à son berceau, en lui promettant une longue et heureuse carrière. Ce soir

même, elle va pleurer à son cercueil. Et cette jeune fille arrivée heureusement au jour si remarquable de sa première communion! le lendemain, sa mère entrait précipitamment dans sa chambre : Eh bien! ma fille, lui disait-elle, en se jetant sur son lit, tu n'es pas matinale aujourd'hui; penses - tu encore à ton bonheur d'hier? Hélas l c'était un cadavre qu'elle pressait dans ses bras. La jeune fille était morte, cette nuit, sans qu'on ait su, sans qu'on sache jamais à quelle heure, et la couronne de fleurs blanches qui ornait sa tête, la veille, quand elle allait au banquet de la vie spirituelle, lui servait le lendemain pour aller au banquet de la mort. Et ce jeune homme qui tombe inanimé au seuil même de la maison paternelle, qu'il quittait seulement pour aller se perfectionner dans son état, et où il allait revenir bientôt, et s'établir, disait-il, pour toujours! Et ce jeune soldat qui, après avoir échappé à tous les dangers d'une guerre longue et meurtrière, revient mourir de joie dans les bras de ses bons parents? Vous parlerai-je de ce prédicateur mort en rappelant aux hommes, du haut de la chaire évangélique, comme je le fais en ce moment la plume à la main, l'incertitude, la rapidité de la mort, et la nécessité de s'y préparer, par la confession principalement? Il croyait faire impression sur son auditoire en citant les traits les plus extraordinaires que nous connaissions à ce sujet. Il ne pensait point à son propre exemple. Mais sa langue subitement glacce fit un sermon bien plus fort que n'eut pu faire sa parole, quelque éloquente qu'elle eût été. Vous peindrai-je ce libertin mort dans une orgie, ce débauché au sein des plaisirs, ce joueur la carte à la main, cet ouvrier au fort de son ouvrage? Et cet homme, d'un certain âge déjà, chez qui les passions sont amorties, à qui rien ne manque, et dont la vie s'écoule doucement, comme un ruisseau paisible qu'aucun obstacle ne doit arrêter : vous le voyez comme moi au sein d'une famille heureuse, qui est pour lui tout dévouement et toute prévenance : Père! grand-père! lui disent ses enfants et ses petits-enfants,. moitié en riant, moitié sérieusement, il faut vous confesser. Il faut faire comme ont fait vos pères, comme fait toute votre famille. Certainement, mes enfants. J'espère bien aller retrouver mes ancêtres au paradis, et vous y attendre à mon tour : j'avais de si bons parents et j'ai des enfents si dévoués, que je ne voudrais pas en être à jamais sé-paré. — Eh bien l quand donc? — Plus tard, mes enfants, un peu plus tard. Quand je ne le ferais qu'à la mort, nous ne devrions pas avoir d'inquiétude. Ma vie s'écoule paisible, et nous n'avons point à craindre de cahots dangereux. — Il ne faut pas attendre si longtemps, s'exposer en chose si importante. — Eh bien! non. Je le ferai à Paques. Pourquoi pas des aujourd'hui? C'est demain l'anniversaire de votre naissance, celui de votre mariage; il faut que vous le marquiez encore par un conso'ant événement:

votre retour à Dieu. — A demain donc. A demain, reprirent les enfants, qui, enchantés de cette concession, ne voulurent pas faire de nouvelles et ennuyeuses instances, à demain. Et ils se séparèrent. Le lendemain, vers huit heures, les plus jeunes des enfants étaient montés à la chambre de leur grand-père. Il est plus tard qu'à l'or-dinaire, lui dirent-ils, vous dormez donc sans vous occuper de la promesse que vous nous avez faite à tous hier au soir? Il était endormi, en effet, mais c'était du sommeil éternel. Avait-il été étouffé par la plénitude du bonheur, par l'excès, en quelque sorte,

### CONFESSION

Objections. — Pourquoi demander des billets de confession? — A Paris, du reste, on en a pour cinq francs, et il y a même des prêtres qui en donnent pour rien.

Réponse. — Il y a, en effet, des circons-tances où on demande des billets de confes-

197

C'est, par exemple, une mère qui, voyant loin de la maison paternelle l'enfant qu'elle a élevé avec autant de piété que de tendresse, désire s'assurer par là que ce cher objet de ses affections suit la voie qu'elle lui a ellemême tracée. En agissant de la sorte, ne reste-t-elle pas dans son droit et même dans son devoir? Trouvez-vous étonnant qu'elle exige, et même assez fréquemment, un certificat attestant la boune conduite de son fils de la part de ceux sous la direction desquels elle l'a placé, temporellement pariant? Non, sans doute. Pourquoi donc trouver étonnant qu'elle en exige un attestant sa conduite chrétienne de la part du directeur spirituel chargé des intérêts les plus sacrés de son âme? Nierez-vous la nécessité de la confession? Mais il ne s'agit point ici de vous; il s'agit d'une mère chrétienne. Or, quel chrétien peut nier, révoquer en doute seulement cette nécessité si bien établie par l'Ecriture sainte, le témoignage des Pères, l'enseignement de l'Eglise, la pratique des fidèles de tous les temps et de tous les lieux, comme nous le montrons ailleurs?

En dehors même des idées chrétiennes. qui ne reconnaît dans cette pratique le moyen le plus propre à diriger l'homme à ce moment surtout où il se trouve exposé aux plus grands dangers. Marmontel l'a reconnu en ces termes : « Quel préservatif salutaire, » dit-il, « pour les mœurs de l'adolescence, que l'usage et l'obligation d'aller tous les mois à confesse! La pudeur de cet hum-ble aveu de ses fautes les plus cachées en épargne peut-être un plus grand nombre que tous les motifs les plus saints. » (Mémoi-

res, liv. 1°.)

Par suite de l'affaiblissement de la foi, les parents ne sont plus guère dans l'habitude de demander à leurs enfants des billets de confession; mais les ministres de la religion continuent d'en demander aux fidèles, dans différentes circonstances. Ils en demandent, par exemple, à ceux qui se présentent pour recevoir le sacrement de mariage, quand ils

de la vie? Je n'en sais rien; mais, ce qui est certain, c'est qu'il était mort et bien mort, c'est qu'il était mort subitement, et, le plus malheureux de tout, c'est qu'il était mort sans confession, pour avoir retardé d'unjour!

Puisse, du moins, le désir bien arrêté qu'il en eut lui avoir été compté pour l'action ellemême par celui dont la justice et la honté regardent comme accompli déjà extérieurement ce qui n'est encore que dans notre cœur l

Mais combien meurent sans se confesser. ne laissant que des craintes sur leur sort étérnel!

### (BILLET DE).

ne les ont point vus s'y préparer. Est-ce que celane vous paraît pas tout naturel? L'homme doit être en état de grâce pour recevoir le sacrement de mariage. J'ajouterai même que ce sacrement demande des dispositions d'autant plus saintes qu'il doit avoir des conséquences plus graves pour la société comme pour les individus. Or l'unique moyen qui reste à l'homme, après le baptême, pour recouvrer la grâce perdue par le péché, c'est le sacrement de pénitence. De là la nécessité de la confession. Il est donc tout naturel, je le répète, que le prêtre en demande alors une attestation.

Mais, dites-vous, à Paris, on a pour cinq francs un hillet de confession, et même il y a des prêtres qui en donnent pour rien.

Je vais vous expliquer ce mystère, si c'en est un pour vous.

Sur le point de se marier, un homme ira trouver un ecclésiastique, et lui parlera, je

suppose, en ces termes:

« Je viens auprès de vous, Monsieur, pour remplir une formalité prescrite par l'Eglise; mais ce n'est point du tout la piété qui me conduit. Je n'ai nulle foi à la confession; et, en tout cas, je n'ai point envie d'y avoir recours en ce moment. Si vous exigez que je me jette à vos genoux, et que je vous dise ce qui se présentera à mon esprit, je meré-sigue à le faire; mais je vous déclare, par avance, que, dans mes idées, ce sera un acte dérisoire, et, dans les vôtres, un sacrilége.

Le prêtre comprend la position de cet homme. Ne pouvant lui faire remplir, à la lettre, le précepte imposé alors par l'Eglise, il en obtient ce qu'il peut, en appelant son attention sur la nécessité de la religion en général, et particulièrement sur celle de la confession, non-seulement par rapport à l'individu, mais encore par rapport à la famille et à la société. Cela fait, le prêtre lui donne un billet attestant non pasqu'il s'est confessé, ce qui n'a pas eu lieu en réalité, mais qu'il s'est présenté pour la confession, ou quesque chose d'équivalent.

«C'estbien,» dira encore notre homme, » je suppose; « mais je ne m'en tiendrai pas la tout à fait. Si je m'étais confessé, vous n'eussiez imposé, pour pénitence, une prière, ou une aumone, je pense. Cette pénitence je me l'impose. Veuillez recevoir mon offrande

pour vos pauvres. »

Est-ce là ce que vous appelez donner un bidet de confession pour cinq francs? Mais, je vous le demande, qu'a fait le prêtre ici qu'il n'ait dû faire, que vous n'eussiez fait à sa place?

Dans d'autres circonstances. les choses se passeront beaucoup plus mal, sans qu'il y ait ancun tort de la part du prêtre. A Paris, et ailleurs sans aucun doute, il y a des hommes toujours prêts à tout faire pour de l'argent. « Voilà cinq francs, » dira à l'un d'eux celui qui étant sur le point de se marier ne veut s'approcher ni du confessionnal, ni du monfesseur; « va me chercher un billet de confession. » Et jouant un rôle infâme, notre commissionnaire ira, au tribunal de la pénitence, faire, sous un faux nom, une accusa-

tion sacrilége de ses péchés, ou plutôt de péchés supposés, et recevoir également sous un faux nom un hillet menteur de confession; comme un autre va se présenter, sous un faux nom, devant un jury quelconque d'examen, et reçoit, toujours sous un faux nom, un certificat trompeur de capacité.

Il y a bien d'autres moyens d'obtenir, soit pour le mariage soit pour autre chose, des billets de confession plus ou moins illégitimes. Le tort, je le répète, ne doit point en être imputé au clergé, et moins encore à la religion; mais au fidèle lui-même, ou plutôt à l'infidèle, qui, après avoir trompé plus ou moins indignement la bonne foi du prêtre, sera souvent le premier à vouloir faire rejaillir sur lui tout l'odieux de sa conduite.

## CONSTITUTION CIVILE DU CLERGÉ.

Objections. — Je ne sais pourquoi les prêtres ont refusé si opiniâtrément de prêter serment à la constitution civile du clergé. — Il ne s'agissait point du dogme; peut-être qu'en s'exécutant de bonne grâce ils eussent épargné bien des maux à l'Eglise et à l'Etat.

Réponse. — Vous ne savez, dites-vous, pourquoi les prêtres ont refusé si opiniâtrément de prêter serment à la constitution cuile du clergé.

C'est pourtant bien facile à voir. Ils ont refusé de le prêter, parce que leur conscience ne le leur permettait pas; et leur consciencene le leur permettait pas, parce que c'était en opposition formelle avec leurs devoirs de prêtres et même de simples fidèles.

Je ne vous rappellerai point ici la condamnation qui en a été faite par l'autorité ecclésiastique : ce qui pourtant devrait suffire pour décider la question. Examinons la rhose en elle-même : vous aimerez mieux con probablement.

· Dès le commencement, » disons-nous Modèle de la vie chrétienne et sacerdetale, e il s'était formé au sein de l'Assemble nationale un comité ecclésiastique dans in l'all siègeaient cependant quelques la iques. Comité rédigea un plan de réforme relizieuse en barmonie avec les idées régnantes les mesures adoptées pour le gouverne-lent temporel. D'après ce plan, les cent ente-cinq diocèses de France se trouvaient Minits à quatre-vingt-trois, nombre égal à ai des départements. — Les chapitres des ses cathédrales étaient supprimés. On Primait de même les autres chapitres, s abbayes, les prieurés, les chapelles et benéfices. — À l'église cathédrale était faie une église paroissiale dont l'évêque ail le pasteur immédiat, et qu'il desserait avec un nombre déterminé de vicaires Rinés à former en même temps son conbabituel, permanent et nécessaire pour ministration diocésaine. — Le choix des lues et des curés était confié aux assemes chargées de nommer les administra-In civils. Dans ces collèges pouvaient se uver, et même en majorité, des protesus, des juifs, des athées, sans qu'il y eût un seul ecclésiastique. — L'évêque, nouvellement élu, ne devait point s'adresser au Pape pour en obtenir la confirmation, mais seulement lui écrire, comme au chef visible de l'Eglise, en témoignage de la communion qu'il voulait entretenir avec lui. C'était le métropolitain ou le plus ancien évêque qui devait donner l'institution canonique. — Les curés avaient le droit de choisir leurs vicaires parmi les prêtres ordonnés ou admis dans le diocèse, sans avoir besoin de l'approbation de l'évêque.

« Tels étaient les principaux articles de la constitution civile du clergé. Nous admettons, si on veut, que quelques-uns de ceux qui la rédigèrent avaient de honnes intentions; mais opérer brusquement un changement complet dans l'administration ecclésiastique; mais le faire sans la participation, sans l'avis même de l'autorité spirituelle; mais en ordonner l'admission sous les peines les plus sévères, en dépit des conseils et des décrets de cette autorité, c'était évidemment vouloir bouleverser de gaieté de cœur et l'Eglise et l'État. »

Il n'était point question de dogme, avez-

Directement, non, peut-être; mais il en est question indirectement. Et non-seulement il est question de quelques dogmes en particulier; mais il est même question du principe, de la base de tout dogme, de l'autorité divine de l'Eglise, qui se trouve attaquée et dans l'essence même de sa constitution et dans chacun de ses articles.

En vain donc vous l'appellerez civile seulement. C'est un titre menteur ou incomplet; car elle a également rapport au spirituel. En général, d'ailleurs, vu l'intime union qu'il y a, dans l'Eglise, entre le spirituel et le civil, il n'est guère possible de toucher au civil, sans que le spirituel s'en ressente, pas plus qu'il n'est possible de toucher au corps sans que l'âme s'en ressente. Ainsi, quand on disait aux prêtres alors: De quoi vous plaignez-vous? On ne touche qu'au civil, c'était faire comme l'homme absurde qui, entendant les gémissements d'un enfant qu'il frapperait à coups redoublés, lui dirait: De quoi te plains-tu? Je ne frappe que ton corps. — Oui, répondrait l'enfant, mais tout mon être s'en ressent, et principalement mon âme. La réponse à votre objection n'est pas plus difficile. C'est la même absolument. Un enfant donc peut la donner; pour peu que cela le touche. Peut-être qu'en s'exécutant de bonne

Peut-être qu'en s'exécutant de bonne grâce, avez-vous ajouté, ils eussent épargné bien des maux à l'Eglise et à l'Etat.

Ce n'est guère croyable; car le mal ne produit guère que le mal.

Pour le cas dont il s'agit, remarquons que de char de la révolution était entraîné alors avec une violence que rien ne pouvait modérer. On ne saurait donc comprendre que quelques concessions de plus ou de moins aient pu avoir sur lui une influence quelconque. On comprendrait encore moins comment ceux qui l'arrêtaient auraient le plus contribué à le précipiter dans l'abime. Quoi qu'il en soit, je l'ai dit en commençant, le devoir impérieux de la conscience ne permettait pas aux prêtres de prêter ser-ment à la constitution civile du clergé. Ils ont donc bien fait de le refuser. Ils le refuseraient encore, et ils feraient bien de le re-fuser, quoi qu'il pût en arriver, s'ils se trouvaient dans la même position. C'est l'application de ce principe religieux et moral : Nunquam facienda mala, ut inde eveniant bona. Ce que je puis traduire par ce cri si généreux de nos pères : « Fais ce que dois, advienne que pourra! »

Ils eussent épargné bien des maux à l'Eglise et à l'Etat, avez-vous dit.

CON

Mais c'est tout le contraire; en abandonnant les principes les plus élémentaires de l'ordre, ils bouleversaient, de gaieté de cœur, avons-nous dit déjà, et l'Eglise et l'Etat, autant qu'il dépendait d'eux.

J'ai ajouté: autant qu'il dépendait d'eux, car l'Eglise étant indestructible ne pouvait périr, quoi que fissent ses ministres : mais ils se perdaient eux-mêmes, en se détachant du centre de l'unité; ils pouvaient perdre leur Eglise, en la séparant également de l'Eglise mère et mattresse, sans laquelle il n'y a nulle force, nulle vie spirituelle, pas plus pour les églises particulières, que pour les simples fidèles. Tandis qu'en tenant fermement aux principes, aux dépens de leur tranquillité, de leurs biens, de leur vie, ils restaient, et même glorieusement, dans l'union de l'Eglise, et, par elle, dans l'union de Jésus-Christ et de Dieu, ils appelaient sur eux et sur les fidèles confiés à leur sollicitude toutes les bénédictions célestes, ils donnaient à la génération présente et aux générations futures, ce haut exemple dont toute société a besoin, de temps en temps, pour sortifier en elle les ames abatardies: Adolescentibus autem exemplum forte relinquam, si prompto animo ac fortiter pro gravissimis ac sanctissimis legibus honesta morte perfungar. (II Mach. vi, 28.)

## CONVERSION.

Objections.— Je n'ai pas besoin de me convertir, disent les uns, je ne suis pas en mauvaises dispositions. — Je ne puis me convertir, disent les autres, j'ai trop fait de péchés. — Plus tard'1 plus tard 1 disent encore d'autres personnes.

Réponse. — Je n'ai pas besoin de me con-

vertir, dites-vous!

Pardon 1 car nous en avons tous besoin. Quest-ce que la conversion, en effet? L'éloignement du péché et le retour vers Dieu. Or il n'est personne qui ne commette quelquefois le péché. Il n'est donc personne non plus qui n'ait besoin de s'eu éloigner pour se rapprocher de Dieu, et par conséquent de se convertir. Aussi les plus grands saints ont-ils toujours dit hautement qu'ils en avaient encore plus besoin que les autres. Vous ne sauriez donc dire que vous n'en avez pas besoin. J'ajouterai, quant à moi, que vous en avez d'autant plus besoin que vous affirmez le contraire. Car, en parlant ainsi, vous manquez d'humilité; d'où il suit qu'il y a en vous l'orgueil, l'un des péchés capitaux, c'est-à-dire un de ceux qui sont la source de beaucoup d'autres. Vous n'êtes donc point dans des dispositions aussi bonnes que vous voudriez nous le faire croire.

Vous n'avez pas besoin de vous convertir! Est-ce bien vrai ? mais vous êtes le premier quelquefois à vous vanter de votre impiété, si ce n'est même de votre immoralité. Comptez-vous cela pour rien? Qu'y a-t-il donc en vous qui puisse plaire à Dieu, s'il n'y aréellement ni religion, ni morale? Le Seigneur est un bon père, mais c'est aussi un maître juste et sévère; il nous promet de grandes récompenses pour l'autre vie, mais il veut que nous les méritions en celle-ci. Vous ne pouvez l'ignorer, la seligion nous l'enseigne positivement et la raison le rappelle également à chacun de nous. Tenez-vous compte de ce double enseignement? Vous en occupez-vous? L'écoutez-vous seulement? Hélas! non, ou du moins fort peu. Vous avez donc besoin de changer, et par conséquent de vous convertir.

Je ne puis me convertir, nous dira une

autre personne, j'ai trop fait de péchés.

Vous avez fait trop de péchés! En avezvous fait plus que saint Augustin, plus que saint Paul, plus que saint Pierre?.. plus que saint Augustin qui, après avoir été le jouet de mille erreurs et de mille passions, est devenu l'une des plus grandes et des plus pures lumières de l'Eglise? plus que saint Paul qui, après avoir persécuté les nidèles avec acharnement, est devenu un vase d'élection chargé de porter le nom de Jésus aux nations? plus que saint Pierre qui, après avoir lâchement renié son Maître à la voix d'une servante, n'en est pas moins devenu le chef de l'Eglise, chargé de confirmer ses frères? ...

« En avez-vous fait, » s'écrie ici l'abbé de

Ségur (Réponses), « plus que Madeleine? Madeleine, la femme de mauvaise vie, Madeleine, la pécheresse publique, Madeleine que cha-cun repoussait comme si son contact seul eût été une souillure! Ne vous souvient-il plus de son histoire?

« Le bon Jésus a été invité à diner chez Simon le pharisien. Il est à table, étendu selon l'usage des Juiss. Une semme entre dans la salle, elle se jette aux pieds du Sauveur, et sans rien dire, mais en pleurant, elle aisit ses pieds sacrés, elle les arrose de ses larmes, elle les couvre de ses baisers... Le pharisien la reconnaît, c'est Madeleine la pécheresse! Si cet homme était le Fils de Dien, pense-t-il en lui-même, il saurait que cette semme est une misérable !.. Jésus, connaissant ses pensées : Simon, dit-il, j'aiquelque chose à vous dire. — Maître, répond le pharisien, parlez. — Un homme avait dens débiteurs ; l'un devait cinq cents deniers, l'autre cinquante. Il leur remit leur dette à tous deux. Lequel, pensez-vous, doit l'aimer davantage? — Celui-là sans doute, répond Simon, à qui il a remis la plus grosse dette. — Vous avez la plus grosse dette. — Vous avez raison, dit Jésus-Christ; et se tournant vers la pauvre Madeleine : Vous voyez cette femme? Quand je suis entré chez vous, vous ne m'avez point donné le bain de pieds; et elle, depuis qu'elle est en-trée dans votre maison, elle n'a point cessé da baiser mes pieds. Vous ne m'avez point offert de l'eau pour me purifier selon l'ussge; et elle, elle me couvre de ses larmes... En vérité, en vérité je vous le déclare, heaucoup de péchés lui sont pardonaés, parce qu'elle m'a aimé beaucoup. Puis, sans s'inquiéter davantage des murmures des pharisiens : Femme, dit-il à sainte Madeleine, allez en paix et ne péchez plus.

 Et après cela, vous désespéreriez de la bonté de Dieu?...Oh! non, le cœur de votre Sauveur est toujours le même. Il vous attend avec une merveilleuse douceur. Allez, allez vous jeter à ses pieds, allez pleurer sur vos fautes. Elles sont grandes, oui, mais sa bonté est plus grande encore ! Il l'a déclaré dans ses livres divins: Jamais je ne repous-

serai celui qui vient à moi.
«Rappelez-lui les souffrances qu'il a endurées pour vous; rappelez-lui sa crèche, sa panvreté, son agonie, sa passion, sa couronne d'épines, sa flagellation, sa croix, sa mort... Rappelez-lui sa Mère, sa douce Mère qu'il vous a donnée précisément pour être après de lui votre avocate, votre refuge, votre espérance.

« Puis, le repentir dans le cœur, allez: trouver le ministre du pardon. »
Plus tard ! plus tard ! nous disent d'autres

personnes.

Plus tard! mais quand donc? Si vous dites toujours plus tard, vous le direz probablement jusqu'à la fin, et votre conversion ne se fera, ne commencera même jamais. C'est comme l'enseigne du barbier : Demain l' demain ! et demain n'arrivait jamais et ne pouvait même pas arriver, parce que, comme: chez vous, ce n'était pas sérieux.

Plus tard, dites-vous.

Mais c'est tout de suite qu'il faut commencer: Vous n'avez pas trop de temps. Ils'agit de votre conversion, c'est-à-dire d'unchangement complet à opérer dans voscroyances, dans vos affections, dans vos-mours... Il s'agit de votre conversion, c'està-dire de sortir de l'enfer où vous vous êtes précipité, de reconquérir le ciel que vous-avez perdu. Pour cela, ce n'est pas trop déjàde toute votre vie, de cette vie en ce moment peut-être à moitié écoulée, si ce n'est davantage. A l'œuvre donc ! à l'œuvre immédiatement. Quelques-uns, il est vrai, se sont convertis en un instant, mais c'est une grâce extraordinaire sur laquelle il ne faut pas compter.

Plus tard! mais l'aurez-vous, ce ptus tard? Vous remettez peut-être dans votre pensée à dix ans, vingt ans, cinquante ans... Insensé! Vous n'êtes pas sûr d'un an, d'un mois, d'un jour, d'une heure, d'une minute; quand vous avez commencé cette courte-phrase : Plus tard! vous n'étiez même

pas sûr de l'achever.

Admettons, si vous le voulez, que vousarriviez à la plus longue et à la plus heureuse vieillesse. Ne direz-vous pas encore : Plus tard? Ne le direz-vous pas le der-nier jour, à la dernière heure?... Je suppose qu'alors vos yeux se tournent vers le ciel et que votre cœur s'ouvre à la grâce. C'est bien jusqu'ici. Le prêtre est appelé en toute hâte. Vous répétez péniblement après lui les paroles du Confiteor. Courage, mon cher frère, vous crie le ministre de la réconciliation, de la confiance en la miséricorde du Seigneur! Mais la mort est là qui n'attend pas; car, lorsque vous avez à peine dit à moitié votre Confiteor, elle vous frappe impitoyablement et vous envoie dire dans l'enfor : Mea culpa, mea culpa, mea maxima culpa. C'est en effet votre très-grande faute, laquelle ayant fait à la Divinité une injure infinie, sera expiée par des châtiments infinis en grandeur comme en durée.

Objections. - En ont-elles fait des victimes en tout genre, ces guerres vulgaire-ment connues sous le nom de Croisades! — C'est pourtant la religion qui les a inspirées! · Quel en a élé, définitivement, le grand avantage!

Réponse. — S'il y eut au monde des en-

treprises populaires, ce sont bien les croisades. Et quand je parle ainsi, je ne veux pas dire aveuglément populaires; car, en tête de ces entreprises, je remarque toujours l'éloquence et la bravoure. Ce sont, d'une part, un Pierre l'Ermite et un saint Bernard; ce sont, d'une autre part, un Godefroi de Bouillon, un Richard Cœur-de-Lion, un saint Louis; ce sont toutes ces âmes fortement à l'heure où nous jonissons le plus de tous trempées comme leurs armes, ces héros chrétiens, qui ne croyaient pas leur vie complète avant d'avoir vu la Terre-Sainte, et ne se jugeaient pas dignes d'entrer dans la Jérusalem céleste, s'ils ne s'étaient avancés vers celle d'ici-bas, et n'avaient combattu pour elle.

« Les femmes de ces preux,» dit M. de Montalembert.« n'hésitaient pas à les accompagner à ces dangereux pèlerinages, et l'on comptait presque autant de princesses que de princes dans les camps des croisés : les enfants mêmes subissaient l'entraînement général: et sur tous les points de l'Europe on vit avec émotion cette croisade d'enfants en 1212, dont l'issue fut si funeste, puisqu'ils y périrent tous, mais qui était une preuve suprême de cet amour du sacrifice, de ce dévouement exclusif aux croyances et aux convictions, qui animait l'honneur de ces tempslà, depuis le berceau jusqu'à la tombe. Ce que ces petits enfants avaient tenté de faire avant l'âge, des vieillards usés par les années ne se lassèrent point de l'entreprendre, témoin ce Jean de Brienne, roi de Jérusalem, qui, après une vie tout entière consacrée aux combats de la foi et de l'Eglise, même contre son propre gendre Frédéric II, va, dé-jà plus qu'octogénaire, se charger de défen-dre le nouvel empire latin d'Orient; après des succès presque miraculeux, il expire à quatre-vingt-neuf ans, épuisé par la victoire plus encore que par la vieillesse, et ayant dépouillé la pourpre impériale et sa glorieuse armure pour se revêtir de l'habit de saint François, et mourir sous ces insignes d'un dernier triomphe. » (Histoire desainte Elisabeth, Introduction.)

A la suite de leurs glorieux princes mar-chent les peuples. Il y en a de toutes les langues et de toutes les contrées de l'Europe: mais au milieu de ces langages si divers, il en est un qui se fait entendre de tous, c'est le langage de la foi; au-dessus de ces étendards si différents, il en est un qui les domine tous, c'est celui de la croix. Cet étendard sacré, chacun le porte sur soi, et plus encore dans son cœur. Aussi se sont-ils.appelés les croisés. Jamais rien de semblable ne s'était vu, pi ne se verra probablement jamais. L'Europe entière est pour ainsi dire liguée et marche comme un seul homme pour refouler vers sa source ce fleuve toujours croissant de barbarie, qui a si souvent et depuis si longtemps menacé de l'engloutir, pour terrasser le plus redoutable ennemi du nom chrétien, et racheter, s'il est possible, le tombeau de celui qui nous a tous ra-

chetés.

Ce grand but a été obtenu, en partie, et autant, ce semble, qu'il pouvait l'être : car, si les croisés n'ont point conquis pour toujours ces lieux frappés de la malédiction céleste, depuis qu'ils ont bu le sang d'un Dieu, ils ont porté du moins au mahométisme un de ces coups dont l'ennemi ne se relève jamais complétement, et dont il finit tôt ou tard par mourir. Qui ne le comprend au-jourd'hui? Chose étonnante! cependant: c'est les sacrifices de nos pères, que, dans notre aveugle ingratitude, nous les leur imputons à crime, et que nous nous efforçons même d'en faire remonter le blame jusque sur la

religion.

Et quels sont donc ceux qui blament ainsi, non pas un peuple seulement, mais tous les peuples de l'Europe d'une entreprise faite et poursuivie longtemps d'un consentement unanime, avec tant de courage et de sacrifices? Mais ce sont précisément ceux qui se disent les défenseurs, les amis, les très-humbles serviteurs, les adorateurs, en quelque sorte, du peuple, ceux qui poussent cette avengle et coupable adoration jusqu'à dire que, si le peuple vout se faire du mol à lui-même, nul n'a le droit de l'en empêcher. Quoi donc! nous ne pouvons le blamer de se faire du mal, et vous ne craignez point de le blamer de se faire du bien! Quelle injuste inconséquence! Mais reprenons et procédons avec ordre.

En ont-elles fait des victimes en tout genre, nous dites-vous, ces guerres vul-gairement connues sous le nom de croi-

sades!

Oui, mais beaucoup ne l'ont été que de leurs passions ou des passions de leurs ceassociés; et ce sont alors ces passions qu'il faut blamer, et non l'entreprise elle-même.

Oui, l'entreprise elle-même a fait un nombre incalculable de victimes; mais pouvait-il en être autrement? Rien ne se fait sans peine ici-bas; et j'ajouterai volontiers: la guerre principalement; et j'ajouterai encore: une guerre lointaine, longue, et, en quelque sorte, générale. Cela tient à la nature des choses; et Dien permet qu'il en soit ainsi, afin que les peuples ne les entre-prennent qu'à la dernière extrémité, pour les causes les plus justes et les plus pressantes, comme étaient celles qui ont déterminé les Chrétiens à se croiser.

Vous nous parlez beaucoup des victimes qu'ont dû faire les croisades; mais pourquoi ne nous parlez-vous pas également decelles qu'ont du faire aussi des guerres entreprises d'un consentement beaucoup moins una-nime, pour des motifs moins purs, pour un but moins élevé? Et les guerres de Louis XIV, et celles de la République, et les guerres continuelles de l'Empire ! Que de maux elles ont faits! Que de malheureux arrachés par elles à leurs familles, traînés malgré eux, la plupart du temps, sur un champ de bataille, expirant de douleur peut-être, autant que de fatigues et de blessures, sur la terre étrangère, en regrettant la patriel... Vous auriez bien des choses à dire là-dessus. Vous vous taisez cependant, ou vous faites peu de réflexions. Je sais bien pourquoi: c'est parce que vous ne pourriez atteindre ici le but que vous vous proposez principalement dans vos déclamations contre les croisades, lequel but est d'attaquer la reli-gion plutôt que de défendre l'humanité.

C'est pourtant la religion qui les a inspi-

rées, avez-vous dit.

**CRO** 

Je savais hien que vous alliez en venir là: car, je vous l'ai dit, ce ne sont point les croisades en soi que vous voulez blâmer. Si elles avaient été faites pour un autre motif que la religion, vous ne vous en occuperiez pas plus aujourd'hui que vous ne vous occupez de la croisade guerrière de Napoléon contre la Russie, quoiqu'elle ait été entreprise pour des motifs futiles et ait eu une fin tout à fait déplorable. Il y a là une occasion d'attaquer la religion, et l'impiété, son éternelle ennemie, en profite encore, et en profitera probablement toujours.

De même que vous pensez avoir tout dit, quand vous nous avez objecté: Ce sont des guerres de religion! de même nous pourrions nous croire dispensé de vous en dire davantage, quand nous vous avons répondu : Vos déclamations ne sont pas autre chose que des déclamations irréli-

Eh! oui, c'est la religion qui, généralement parlant, a inspiré les croisades. C'est en son nom qu'elles ont été annoncées, approuvées, prêchées, mises à exécution. Voilà pourquoi on voyait les ministres de la religion eux-mêmes, ces hommes de paix, prêcher partout les croisades. Ils comprenaient, comme tout le monde alors, que l'essentiel était d'aller frapper au cœur l'éternel ennemi de la religion et de la tranquillité publique. Ca été plus tard la tactique de Napoléon, qu'on a tant admirée comme une invention nouvelle, quoique après avoir servi pour nous, elle ait élé tournée contre nous par deux fois consécutives.

J'ai dit généralement, parce que le patrio-tisme et le génie guerrier ont été aussi pour beaucoup dans ces lointaines et colossales entreprises. Voilà pourquoi tous nos hom-mes d'Etat, tous nos preux d'alors y ont pris une part si active. Vous les en blamez aujourd'hui; mais qui êtes-vous, je vous prie, pour venir dire à ces hommes si grands et si forts réellement, après tant de siècles écoulés : Ce n'est point de cette manière que vous deviez voir, ce n'est point ainsi que voire cosur devait battre!

Oui, c'est la religion qui a inspiré les croisades; et cela prouve sa puissance, car quel autre levier que ce levier divin pouvait soulever tant et de si grandes masses, et les jeter à nne aussi grande distance sur l'ennemi?

Oui, c'est la religion qui a inspiré les croisades; et voilà pourquoi aussi il faut lui en attribuer la gloire, tout en reportant sur les hommes et sur leurs passions les maux qui ont accompagné cette gloire. C'estainsi que, quand une guerre entreprise par le plus évident amour de la patrie, n'a pas un résultat aussi heureux que celui qu'on était en droit d'attendre, le patriotisme n'en reste pas moins pur et moins louable, même en cette occasion. Le bien est toujours bien et ne produit que le bien; le mal ne vient que du mal, et de l'homme au cœur duquel est le mai.

Nous avons dit que les croisades avaient été entreprises, généralement parlant, par religion et par patriotisme; mais, comme il arrive toujours en pareille occasion, tous ne s'y étaient pas engagés pour des motifs aussi purs. Que d'hommes se sont croisés par ambition, pour satisfaire d'autres passions plus condamnables encore! Quand les armées furent réunies, le mal, déjà si grand, ne tarda pas à prendre un effroyable accrois-sement. De là, en grande partie, les mal-heurs que nous déplorons encore aujour-d'hui, et que quelques-uns s'efforcent si injustement de faire rejaillir sur la religion, qui les eût prévenus, si elle eût été toujours parfaitement écoutée.

Rappelons, à ce sujet, les réflexions si pieuses et si sages de Fénelon, dans son Panégyrique de saint Bernard:

« Que dirai-je, » s'écrie-t-il, « de cette croisade qu'il publia pour secourir les Chrétiens d'Orient, et dont la fin fut si malheureuse. Entreprise néanmoins autorisée par les ordres du Pape, par le désir des princes, et par tant de signes miraculeux! O Dieu terrible dans vos conseils sur les enfants des hommes! il est donc vrai qu'après leuravoir inspiré un dessein, vous les rejetez de devant votre face; soit qu'ils se rendent euxmêmes, dans la suite, indignes d'être les instruments de votre providence, ou que vous ne leur ayez mis vous-même dans le cœur cette entreprise que pour les fairepasser par une confusion salutaire! Quoi qu'il en soit, au moment où la France consternée apprit la défaite entière des croisés, Bernard dit ces paroles: J'aime mieux que le murmure des hommes se tourne contre moi que contre Dieu. Ensuite, tenant dans ses mains un enfant aveugle qu'on lui présentait: O Dieu I s'écria-t-il, s'il est vrai que votre esprit m'ait inspiré de prêcher les croisades, montrez-le en éclairant cet enfant aveugle. A peine le saint eut-il prié, que l'entaut s'écria: Je vois.»

Il faudrait un plus grand miracle encore, je crois, pour éclairer l'impiété volontairement aveuglée dans son jugement sur les-

croisades.

Quel en a été, définitivement, le grand'

antage, nous demande-t-on?

Je l'ai déjà dit, ca été de frapper au cœur-l'éternel ennemi du nom chrétien et de la: tranquillité européenne. Chose bien remarquable! le sentiment religieux avait déjà révélé à nos pères ce que le génie de Bonaparte trouva ou s'imagina trouver de nos jours, à savoir, que la meilleure manière de vaincre un ennemi, c'est de l'attaquer chez lui, de le frapper au cœur, s'il est possible, parce que, atteint là, le corps l'est égale-ment dans toutes ses autres parties, où le cœur envoie le sang, et, avec le sang, la force et la vie.

Un autre grand avantage encore des croisades, ça été, par ce grand mouvement des masses, par ce choc de tant d'intelligences, par cette vie en Orient, sur un théâtre où tant de faits étonnants, surnaturels, se sont

continuellement accomplis, de préparer ce xm' siècle, « qui est peut-être, » dit le comte de Montalembert, «, la période la plus importante, la plus complète, la plus resplen-dissante de l'histoire de la société catholique. Il serait du moins, à ce qu'il nous semble, difficile de trouver, » ajoute-t-il, en parcourant les glorieuses annales de l'Eglise, une époque où son influence sur le monde et sur la race humaine dans tous ses développements fut plus vaste, plus féconde, plus incontestée. Jamais peut-être l'Epouse du Christ n'avait régné avec un empire si absolu sur la pensée et sur le cœur des peuples; elle voyait tous les éléments anciens, contre lesquels elle avait eu à se débattre si longtemps, enfin vaincus et transformés à ses pieds; l'Occident tout entier ployait avec un respectueux amour sous sa sainte loi. Dans la longue lutte qu'il lui a fallu soutenir depuis sa divine origine contre les passions et les répugnances de l'humanité déchue, jamais elle ne les a plus énergiquement combattues, plus victorieusement domptées. Certes, sa victoire était loin d'être complète, et ne pouvait pas l'être, puisqu'elle est ici-bas pour combattre, et qu'elle attend le ciel pour triompher; mais au moins alors, plus qu'à aucun autre moment de ce rude combat, l'amour de ses enfants, leur dévouement sans bornes, leur nombre et leur courage chaque jour croissant, les saints que chaque jour elle voyait éclore parmi eux, offraient à cette Mère immortelle des forces et des consolations dont elle n'a été depuis que trop cruellement privée. » (Vie de sainte Elisabeth, Introduction.)

Nous ne prétendons point que tout cela soit sorti des croisades; mais il est incontestable aussi que c'en est en partie le pro-

Outre ces grands et incontestables avan-tages des croisades, il en est une infinité d'autres particuliers que nous ne pouvons tous énumérer ici.

C'est de là que sont sorties ces institutions moitié religieuses et moitié militaires qui ont été longtemps la terreur des infidèles, la gloire et la sécurité de l'Europe chrétienne.

C'est par la que s'est établie en Orient cette renommée de la bravoure française qui n'était point encore éteinte quand une expédition d'un autre genre est venue la raviver.

C'est aux croisades que nous devons tant de preux qui ont été l'honneur de l'Europe, de la France en particulier; c'est à elles que nous devons la mort plus que héroïque de saint Louis, les paroles qu'il adressa à son fils au moment de sa mort, et que l'on regarde comme les plus remarquables qui soient sorties de la bouche d'un roi.

Ecoutons encore, sur le sujet qui nous occupe, les réflexions si sensées de l'abbé de Frayssinous (La religion vengée du reproche de fanatisme):

« Ne nous hâtonspoint, » dit-il, « de blâmer

prises extraordinaires qui ont eu tant d'influence sur les destinées de l'Europe. Peutêtre, si nous voulions y réfléchir sérieusement, trouverions - nous que nos pères furent guidés plus sûrement par le sentiment religieux que nous ne le sommes par notre froide raison, et que les guerres saintes prouvent autant leur prévoyance que leur cou-rage. Je veux que le désir de délivrer le saint Sépulcre et les lieux consacrés par la piété du monde chrétien ait eu beaucoup de part à ces expéditions lointaines, que ce fut là le motif populaire, comme c'est encore le côté poétique de ces entreprises qui paraissent incroyables; toutefois, à travers cet enthousiasme qui entraîna l'Occident, est-il donc impossible de démêler les vues d'une politique aussi légitime que profonde? Je ne prétends pas dissimuler le libertinage et la licence d'un grand nombre de croisés, ni la manière imprudente dont les guerres saintes furent conduites dans bien des points, ni la folie de certains attroupements tumultueux qui partaient d'Europe sans discipline et sans règle. Dans les guerres les plus justes et les plus sagement conduites, quelle énumération n'aurait-on pas à faire des excès qui les déshonorent l'L'homme porte partout avec lui les égarements de son esprit et de son cœur. Il s'agit d'examiner, dans leur ensemble et dans leurs effets, ces croisades entre-prises, suivant les règles des guerres ordinaires, à la fin du xi siècle, sous Phlippe I", dans le xue par Louis le Jeune, et dans le xue par saint Louis. Si je les considère dans leurs motifs, je trouve bien que la profanation des lieux saints, l'oppression des Chrétiens de la Palestine, les insultes cruelles faites aux pèlerins des nations chrétiennes, furent le moyen puissant dont on se servit pour exalter les courages; mais peut-on dissimuler que le but des puissances liguées fut de sauver leurs contrées des invasions dont elles étaient menacées. Qu'elle était redoutable cette puissance mahométane qui avait fait tant de progrès, et qui semblait ne couquérir que pour détruire partout la civilisation et le christianisme! L'Europe devaitelle donc attendre tranquillement la honte et les siéaux de la servitude? Chaque nation chrétienne devait-elle se laisser opprimer, au lieu de faire avec toutes les autres une sainte ligue contre l'ennemi commun? On admire Annibal passant les monts pour porter la guerre en Italie, et vaincre Rome dans Rome même; et l'on voudrait que les peuples européens se fussent endormis dans un lache repos, plutôt que de porter la guerre jusqu'au centre de l'empire de leurs ennemis! Il est même bien avéré que le zèle des Latins fut vivement excité par les envoyés de l'empereur Alexis, qui, au concile de Plaisance comme à celui de Clermont, sollicitait leurs secours. Je ne sais si on voudra mettre au rang des fanatiques le prince des philosophes modernes, l'immortel Bacon; mais je sais bien que l'on trouve dans ses œuvres un dialogue de la guerre sacrée, dont ici nos pères, et de condamner des entre- les principes tendent à justifier la guerre

CRO

faite aux mahométans. Ce n'était point un enthousiaste absurde que le judicieux Fleury; or dans son Discours sur les croisades (7º disc. sur l'hist. ecclés., nº 1). dont il ne dissimule pas certains inconvénients, il ne donte pas que les chefs ne fussent animés par des vues politiques, et, dans ses Mœurs des Chrétiens (§ 64), il dit ces paroles bien remarquables: Ces entreprises étaient devenues nécessaires. Il n'y avait point de prince chrétien assez puissant en particulier pour arrêter les progrès des mahométans, ennemis déclarés de tous ceux qui ne veulent pas embrasser leur religion; ils pillaient impunément l'Italie depuis deux cents ans; ils étaient maltres de la Sicile et de presque toute l'Espagne. Par les forces des croisés, ils ont été chassés de cette partie de l'Europe, et notablement affaiblis en Egypte et en Syrie. Co n'était point un ignorant qu'un écrivain de nos jours dont on trouve une dissertation sur les croisades dans les Mémoires de l'Acailémie des inscriptions et belles-lettres (t. XXXVII, p. 497, in-4.); je veux parler du savant M. de Guignes: Quand nous blamons cu entreprises, dit-il, c'est que nous n'avons pas assez réfléchi sur l'état des affaires. Les musulmans, après s'être emparés de la Syrie, s'étaient rendus maîtres de l'Afrique, ensuite de l'Espagne et de toutes les îles de la Méditerrance, d'où ils insultaient continuelle-ment les côtes de l'Italie. Par l'Espagne et lu Corse, ils entraient dans nos provinces méri-dionales qu'ils ravageaient; ils pillaient tous nos raisseaux. Constantinople était pour eux une barrière puissante, et s'ils avaient pu la franchir, comme ils tentaient de le fuire, loute l'Europe était menacée et courait risque de tomber sous leur puissance. En les attaquant dans le centre de leur empire, on poutait espérer de les affaiblir considérablement, ce qui arriva en effet. On leur porta un coup

dont ils ne purent se relever. « Ainsi ces guerres furent comme une digue opposée au débordement des barbares: elles sauvèrent la civilisation et le christianisme; ajoutons qu'elles délivrèrent les peu-ples de l'Europe de leurs propres fureurs, et firent cesser l'oppression en affaiblissant la puissance des grands et fortifiant l'autorité royale. Voilà ce qu'a reconnu le président Bénault, quand il a dit, en parlant des croisales (Hist. de France): Elles ne servirent pas peus à nos rois à se défaire de ces tyrans importuns qui allèrent porter au loin leur inquiétude et laissèrent l'Etat en repos.

Enfin, il est indubitable qu'elles ranimèrent le goût du commerce, des sciences, des lettres et des arts, et préparèrent cette révolution qui devait amoner les siècles de Léon X et de Louis XIV. lci encore je puis invoquer le témoignage d'écrivains non suspects. Dans l'Histoire universelle (34), traduite de l'anglais, il est dit : « Les croisades a ont mis le plus grand obstacle à la puis-« sance des mahométans; elles ont fait con-« naître aux princes de l'Europe le prix « d'une marine, et elles ont frayé le chemin aux grandes découvertes. »

CRO

« Ne soyons donc point surpris qu'un écrivain français, qui voit les choses de plus haut que le commun des écrivains, air dit (Dr Bonald, Législation primitive, t. 111, Disc. polit., § 8): Les yeux malades de la haine n'ont pu saisir l'ordonnance générale d'un si vaste tableau, et ne se sont fixés que sur quelques détails; car la petitesse d'esprit, je veux dire l'esprit des petites choses, est le caractère de la philosophie moderne... Malheur aux temps et aux peuples chez qui les motifs qui inspirerent les croisades ont pu être attaqués impunément pur des déclamations, de rhéteurs, ou défigurés par des subtilités de sophistes! »

Cessons donc de demander pourquoi ces croisades, qui ont fait tant de victimes, et quel en a été définitivement le grand résultat: cessons surtout d'en prendre occasion de blamer la religion; car, indépendamment des motifs et des avantages moraux, lesquels doivent être considérés avant tout, bien loin d'être mis de côté, quand il s'agit de coû-teuses entreprises, de celles surtout qui demandent une grande effusion de sang, il y en a là, au jugement des écrivaius les plus modérés et les plus éminents, de purement matériels qui sont plus que suffisants pour

les justifier aux yeux de tous.

A ces différentes considérations, ajoutons un fait d'une grande valeur, et qui doit faire une impression profonde dans ce moment surtout : l'Europe a répoussé, par les croi-sades, le mahométisme, et elle est restée chrétienne, et elle est encore aujourd'hui la contrée la plus civilisée, la plus forte de toutes les contrées de la terre, malgré la vieillesse des peuples qui l'habitent, vieillesse qui a toujours pour résultat chez les peuples, comme chez les individus, d'énerver les forces physiques et morales. Les contrées qui ont subi le joug de cette religion démoralisatrice sont aujourd'hui les plus ignorantes, les plus faibles, les plus malheureuses, et cependant les plus barbares de toutes. Tirez de là la conclusion, et voyez si le sang versé dans les croisades l'a été inutilement.

# CROIX, CRUCIFIX.

Objections. — Pourquoi adorer la croix? C'est de l'idolâtrie. — Vous dites que ce n'est pas la croix que vous adorez, mais Jésus-Christ mort sur cette croix. Alors, pourquoi ne pas l'adorer en lui-même plutôt que dans cette croix sur laquelle il est mort,

(34) T. XXI, in-4°, page 2. — Voy. le livre inti-tulé De l'influence des croisades sur l'état des peuples de l'Europe, par M. de Choiseul-D'Aillecourt, ouvrage qui a partagé le prix décerné par l'institut, en 1808.

113

plutôt que dans l'image de cette croix, pour parler plus correctement encore? — A quoi cela sert-il?

Réponse. - Il n'y a pas de culte aujourd'hui plus répandu et plus populaire que celui de la croix. Cela tient à ce que notre cœur, partout abreuvé d'amertume, ne trouve de consolation réelle et durable qu'au pied de cette croix, par laquelle la souf-france a été purifiée, sanctifiée, divinisée en quelque sorte, changée ainsi complétement de nature, au point qu'elle peut non-seulement nous élever de cette vallée de larmes au séjour du bonheur éternel, mais nous faire trouver en elle-même de délicieuses jouissances. Ne l'avez-vous pas entendu dire mille fois à ceux qui en ontfait la douce expérience? Ne l'avez-vous pas probablement aussi éprouvé vous-même? A moins que cette croix ne se soit jamais présentée à vos regards, votre cœur, souffrant comme celui des autres, ne s'est-il pas senti attiré dans ses bras, je ne sais par quelle vertu divine, pour y trouver les consolations dont il avait besoin? Aussi, comme elle est reproduite partout, dans les pays catholiques principalement! Pouvez-vous faire un pas sans la rencontrer quelque part? Elle est dans nos temples, sur nos places publiques, au milieu de nos campagnes, dans nos maisons particulières, sur la poitrine des braves... Elle est partout, vous dis-je, et il n'y a pas jusqu'au luxe lui-même, que pourlant la croix condamne, qui ne cherche à se faire absoudre par elle, en quelque sorte, en la mettant au nombre des objets qu'il aime à reproduire le plus fréquemment. O prodige de la toute-puissance de Jésus-Christ! C'était sur la croix que mouraient les esclaves; mais, depuis que cet Homme-Dieu est mort sur elle pour nous délivrer de l'esclavage du péché, changée tout à coup en instrument de triomphe et de vie, d'instrument d'ignominie et de mort qu'elle était autresqis, elle est aimée, vénérée, adorée par toute la terre.

Pourquoi, dites-vous, adorer la croix?

C'est de l'idolatrie.

Pourquoi? Mais demandez-le donc aux apôtres que cette croix a éclairés, sanctifiés, changés complétement, rendus supérieurs à la nature humaine, d'ignorants et grossiers qu'ils étaient précédemment? Demandez-le aux cœurs mortellement blessés qui-trouvent en elle une nouvelle vie? Demandez-le au monde entier qui est venu s'incliner à ses pieds, malgré toutes les difficultés, malgré l'impossibilité évidente, humainement parlant, d'une pareille soumission? Que dis-je! demandez-le donc au démon luimême, que la croix a vaincu et devant la-quelle il tremble et s'enfuit encore, comme devant une puissance dominatrice? Il y a réellement dans la croix une vertu divine, qui a triomphé du monde et de l'enfer, qui en triomphe chaque jour pour notre gloire et notre bonheur. Voilà pourquoi nous l'adorons, voilà pourquoi toute la terre, en quolque sorte, l'adore; voilà pourquoi vous

l'avez adorée, vous l'adorez peut-être vousmême intérieurement, quoi que vous puissiez dire de bouche.

C'est de l'idolâtrie, objectez-vous.

Point du tout; car ce n'est ni la matière ni la forme que nous adorons dans la croix, mais Jésus-Christ lui-même, mort sur la croix, lequel, étant Dieu, a droit à nos adorations. Dans les idées du Chrétien, la croix est synonyme de Rédemption; la Rédemption est l'œuvre de Jésus-Christ, le plus grand de tous les bienfaits de ce Dieu fait homme pour nous. Nous pouvons donc sans idolàtrie, et nous devons même adorer la croix.

Ce n'est pas la croix que vous adorez, mais Jésus-Christ mort sur cette croix. Alors, objectez-vous, pourquoi ne pas l'adorer en lui-même plutôt que dans cette croix sur laquelle il est mort, plutôt que dans l'image de cette croix, pour parler plus

correctement encore?

Que ce soit la croix même sur laquelle Jésus est mort, ou seulement l'image de cette croix, peu importe ici; je vous l'ai dit déjà, ce n'est ni la matière ni la forme de la croix que nous adorons, mais Jésus larmême mort sur la croix, ce divin Saureur dont le dévouement nous est si vivement rappelé par cette croix.

Mais pourquoi ne pas adorer ce Sauveur

en lui-même?

Est-ce que nous ne le faisons pas, soit lorsque nous prions à l'autel, où la foi nous enseigne qu'il est réellement présent sous le voile eucharistique, soit lorsque nous nous élevons par la pensée jusqu'au ciel, où, dominant sur toutes les créatures, il est assis à la droite de son Père?

Pourquoi donc l'adorer encore au pied de

la croix?

Pourquoi? Mais parce que Jésus l'a voulu, et nous savons qu'il l'a voulu par les miracles de tout genre dont elle a été et dont elle est encore chaque jour l'instrument, par la pratique unanime de tous les fidèles, per l'enseignement de l'Eglise, que nous devons écouter comme Jésus-Christ lui-même.

Pourquoi? Parce qu'il faut toujours l'homme un signe sensible qui le frappe, et sans lequel son esprit, naturellement distrait, est emporté bientôt loin de l'objet auquel il s'était arrêté. Prenez un fils, que que soient son âge et ses dispositions. < parlez-lui de l'amour de sa mère. Il vice écoutera sans doute, mais faiblement peutêtre, et je ne sais si bientôt il ne pensera pas à toute autre chose. Que cette mère vienne, au contraire, à frapper ses regaris. et que, lui tendant les bras, elle l'appeile a se presser contre son cœur, il s'y précipit de toute la force de son amour, sans qurien puisse l'arrêter ni le distraire. Ce corppourtant, ces bras, cette enveloppe mabrielle, ce n'est pas précisément sa mère. ce n'est point là surtout ce qui, dans sa mère. pense à lui et veille à ses besoins. Que desje i mais ces bras qui le serrent l'ont peutêtre frappé rudement quelquesois.

importe, ce rapprochement corporel est un moyen d'arriver à un autre plus important, le rapprochement de l'esprit et du cœur; il n'en demande pas davantage. Vous lui feriez à ce sujet les objections les plus captieuses, qu'il ne changerait en rien sa conduite. Il ne vous écouterait peut-être pas, et je ne sais même s'il ne s'en livrerait pas avec plus d'ardeur à la manifestation de son amour. L'est là précisément la conduite du Chrétien. enfant de Dieu, fils aussi de la croix, sur laquelle il a été régénéré par le sang de Jésus-Christ. Parlez-lui d'aimer son Dieu en lui-même: il vous écoutera aussi sans doute, mais faiblement peut-être, et je ne sais si bientôt il ne pensera pas à toute autre chose. Que lacroix sur laquelle Jésus-Christa versé son sang pour lui, que cette croix, instrument de son salut, vienne s'offrir à ses regards, et à lui tendre en quelque sorte les bras, ahl il ne balance pas; il se précipite à ses pieds, il la vénère, il l'adore. En vain vous lui direz que là n'est pas le cœur de Jésus-Christ, que c'est au contraire l'instrument de ses souffrances. Oui, répond-il, et ce sont précisément ces souffrances que j'adore. Ou plutôt il ne répond rien, absorbé qu'il est dans la manifestation de son amour.

 Monseigneur le cardinal de Cheverus, prechant un jour devent des protestants sur l'adoration de la croix, prit dans son âme cette comparaison, qui entraîns toute l'assemblés: Supposons, leur dit-il, qu'un homme généreux, vous voyant sur le point de succomber sous le fer d'un assassin, se jette entre rous et l'assassin, et par sa mort vous saure la vie : un pointre, frappé de ce trait d'héroisme, tire le portrait de cet homme généreux et vous le présente baigné dans son sang, couvert de plaies. Que faites-vous alors? Vous vous jetez dessus avec amour et reconmissence, vous y collex vos lèvres, vous l'artouz de vos larmes, et votre cœur n'a pas, à votre gré, de sentiments assez vifs. Mes frères, voile tout le dogme catholique de la croix. Cen'est pas à l'esprit à discuter, c'est au cour à sentir tout ce que doit lui inspirer l mage de son Dieu, mort pour lui sauver Is rie. A ces mots, tout l'auditoire est saisi; le prédicateur prend le crucifix, et les proiestants, oubliant leur sèche controverse, vont baiser avec larmes et amour la croix du Sauveur. » (Vie du cardinal de Che-

Après avoir reconnu la légitimité du culte rendu à la croix, reconnaissons actuellement son utilité, ce qui prouvera encore sa legitimité, l'erreur ne pouvant produire le bien, et surtout un bien général et durable.

A quoi cela sert-il? avez-vous demandé.
A quoi sert le culte rendu à la croix? Mais vous n'avez donc jamais vu les Chrétiens se prosterner avec recueillement devant elle, soit un vendredi saint, soit à la fin d'une mission ou dans quelque autre cérémonie emblable?

A quoi sert le culte rendu à la croix? Vous avez jamais vu la femme chrétienne ou que que disciple fervent de Jésus-Christ

prier avec amour à ses pieds, à l'exemple de Marie et de saint Jean?

CRO

A quoi sert le culte rendu à la croix? Vons n'avez donc jamais vu de Chrétien dans la souffrance, au lit de la mort principalement? Quel prédicateur, à ce moment surtout? quel livre! quel Evangile! Qui donc n'entend sa voix? qui ne peut comprendre et goûter sa doctrine, malgré les répugnances de la nature? Prenez l'homme à sa dernière heure: il ne voit plus, n'entend plus, ne comprend plus, sa vie n'est plus qu'un souffle... Présentez-lui la croix, ses lèvres ont encore la force de se coller sur elle, et avec son dernièr soupir, sortent de son cœur la foi, l'espérance et l'amour, qui vont au ciel lui préparer une demeure.

A l'appui de ce que j'avance, je pourrais citer mille exemples pris dans tous les rangs de la société. J'en rapporterai deux seulement, l'un raconté avec toute la simplicité du fait historique, l'autre embelli de tous les

charmes de la poésie.

« Dernièrement, » lisons-nous dans l'Ami des familles, « un ancien officier en retraite, du département de la Drôme, l'un de ces vénérables débris des guerres de l'Empire, voyant arriver la fête de Pâques, témoigna le désir de remplir ses devoirs religieux, car il est fidèle à Dieu comme il le fut toujours à l'empereur, dirions-nous, si nous osions nous permettre un tel rapprochement. Comme son age et ses infirmités l'empêchent actuellement d'aller à l'église, ses enfants s'empressèrent d'appeler auprès de lui un prêtre dont il est connu et qui l'affectionne beaucoup. Le prêtre se rendit donc chez l'officier, et le trouva assis sur un fauteuil où un tremblement nerveux, suite de ses blessures et de ses longues souffrances, le retient constamment. Il était toujours néanmoins, selon sa coutume, d'une humeur aimable et riante, et il tenait à la main sa tabatière, dont il se préparait à faire les honneurs au pieux ecclésiastique, avant de commencer sa confession. Celui-ci s'en aperçut et lui dit : Volontiers... La tabatière est toujours votre fidèle ami, n'est-ce pas? Elle ne vous quitte jamais! — Oh! Monsieur, répondit l'officier, j'ai un autre ami bien plus fidèle encore, et que j'aime bien davantage... — Et quel est-il donc?... Où est-il?... — Il est là, Monsieur, reprit l'officier, en frappant sur sa poi rine. Il y a longtemps que j'ai le honheur de le posséder, et j'espère bien qu'il m'accompagnera jusque dans le tom-beau. — Voyons, dit le prêtre; montrez-moi donc un peu cet ami incomparable... Alors le vénérable vieillard découvre sa poitrine, et, prenant dans ses mains tremblantes un crucifix caché sous ses vêtements: Le voilà, Monsieur, s'écria-t-il... Oh l'oui, celui-là est mon meilleur ami !... Celui-là seul me console dans mes peines l Que de reconnaissance je lui dois l... Et, appro-chant le crucifix de ses lèvres, il le baisa avec amour, il l'arrosa de ses larmes en disant : Oh l pourquoi ne l'ai-je pas tou-jours aimé? Pourquoi l'ai-je offensé si souvent?... Mais il est si bon, il est si miséricordieux!... Il m'a pardonné, n'est-il pas vrai? Monsieur; il me pardonnera de nouveau, j'en ai la confiance. Et, tenant toujours le crucifix à la main, il commença sa confession. Dieu sait le reste; ce que nous savons, nous, c'est qu'il est rare de trouver tant de foi en Israël, et, avec une si grande foi. tant de vertu. »

Voulez-vous voir actuellement le même hommage rendu au culte de la croix, avec tous les ornements de la poésie, comme nous vous l'avons dit déjà? Ecoutez encore. Nous ne savons au juste si c'est bien là l'expression d'un fait particulier; mais, ce que nous pouvons affirmer, sans craindre d'être démenti par personne, c'est que vous y reconnaîtrez l'expression d'un nombre infini de faits, à peu près semblables, arrivés dans tous les temps et dans tous les lieux. Il s'agit d'un crucifix transmis de génération en génération, pour apprendre à celui à qui il est remis à mourir et surtout mourir chrétiennement, à l'exemple de Jésus-Christ.

Toi que j'ai recueilli sur sa bouche expirante, Avec son dernier souffie et son dernier adieu, Symbole deux fois saint, don d'une main mourante, Image de mon Dieu i

Que de pleurs ont coulé sur les pieds que j'adore, Depuis l'heure sacrée où, du sein d'un martyr, Dans mes tremblantes mains tu passas, tiède encore De son dernier soupir!

Les saints flambeaux jetaient une dernière flamme; Le prêtre murmurait ces doux chants de la mort : Pareils aux chants plaintifs que murmure une femme A l'enfant qui s'endort.

De son pieux espoir son front gardait la trace, Et sur ses traits frappés d'une auguste beauté La douieur fugitive avait empreint sa grâce, La mort sa majesté.

Un de ses bras pendait de la funèbre couche ; L'autre, languissamment replié sur son cœur, Semblait chercher eucore et presser sur sa bouche L'image du Sauveur.

Ses lèvres s'entr'ouvraient pour l'embrasser encore, Mais son âme avait fui dans ce divin baiser, Comme un léger parfum que la flamme dévore Avant de l'embrasser.

Maintenant tout dormait sur sa bouche glacée, Le souffie se taisait dans son sein endormi, Et sur l'œil sans regard la paupière affaissée Retombait à demi.

Et moi, debout, saisi d'une lerreur secrète, Je n'osais m'approcher de ce reste adoré, Comme si du trépas la majesté muette L'eût déjà consacré.

Je n'osais!... mais le prêtre entendit mon silence, Et de ses doigts glacés prenant le crecifix : • Voilà le souvenir et voilà l'espérance : Emportez-les, mon fils. » Oui, tu me resteras, ò funèbre héritage! Sept fois, depuis ce jour, l'arbre que l'ai planté Sur sa tombe sans nom a changé son feeillage: Tu ne in'as nas quitté.

Placé près de ce cœur, hélas! où tout s'efface, Tu l'as contre le temps défendu de l'oubli, Et mes yeux goutte à goutte out imprimé leur trace Sur l'ivoire amolli.

O dernier confident de l'âme qui s'envole, Viens, reste sur mon cœur i parle encore, et dis-ma Ce qu'elle te disait quand sa faible parole N'arrivait plus qu'àtoi.

A cette heure douteuse, où l'âme recueillie, Se cachant sous le voile épaissi sur nos yeux, Hors de nos sens glacés pas à pas se replie, Sourde aux derniers adleux.

Alors qu'entre la vie et la mort incertaine, Comme un fruit par son poids détaché du rameze. Notre âme est suspendue et tremble à chaque biene Sur la nuit du tombeau.

Quand des chants, des sanglots la confuse harmonie R'éveille déjà plus notre esprit endormi, Aux lèvres du mourant collé dans l'agonie, Comme un dernier ami.

Pour éclairer l'horreur de cet étroit passage, Pour relever vers Dieu son regard abattu, Divin consolateur, dont nous baisons l'image, Réponds | que lui dis-tu ?

De la croix où ton ceil sonda ce grand mystère, Tu vis ta Mère en pleurs et la nature en doui; Tu laissas comme nous tes amis sur la terre, Et ton corps au cercuei!!

Au nom de cette mort, que ma faiblesse obtiense. De rendre sur tou sein ce douloureux soupir : Quand mon heure viendra, souviens-toi de la ticose, O toi qui sais mourir !

Je chercherai la place où sa bouche expirante Exhala sur tes pieds l'irrévocable adieu, Et son âme viendra guider mon âme errante Au sein du même Dieu.

Ah! puisse, puisse alors sur ma funèbre couche, Triste et caine à la fois, comme un ange éploré, Une figure en deuil recueillir sur ma bouche L'héritage sacré!

Soutiens ses derniers pas, charme sa dernière bean. Et, gage consacré d'espérance et d'amour, De ceiui qui s'éloigue à celui qui demeure Passe ainsi tour à tour.

Jusqu'au jour où des morts perçant la voûte sombre. Une voix dans le ciel les appelant sept fois, Ensemble éveillers ceux qui dorment à l'ombre De l'éternelle croix !

Voilà, certes, un magnifique langar'
Bien peu en sont capables; mais tous ou
presque tous ont ces pensées, sinon duleur développement, du moins en geme.
L'homme de peine, la pauvre femme, le petit enfant ne parleront pas aussi bien que'
poëte, en révant de la croix: mais la tensal
dans leurs mains, la pressant sur leur cuaren de pareilles circonstances principalement,
ils sentiront aussi bien que lui, si ce n'est
mieux; et c'est là l'essentiel.

# CULTE, CÉRÉMONIES DU CULTE CATHOLIQUE, PRATIQUES DE DÉVOTION.

Objections. — Passe encore pour le culte intérieur; mais à quoi bon le culte extérieur? — Dieu est esprit, et c'est en esprit qu'il veut être adoré. — A quoi bon surtout toutes les cérémonies du culte catholique? — Pourquoi toutes les pratiques de dévotion

en usage parmi nous? Est-ce que Dieu da haut de son trône peut s'intéresser à toute-ces bagatelles? — C'est rapetisser Dieu notre taille, et nous faire nous-mêmes ences plus petits que nous ne sommes.

Réponse. — Il est bien peu d'hommes qui, reconnaissant un Dieu, n'admettent la nécessité d'un culte intérieur : tant cette sorte de culte est l'inévitable conséquence de l'existence de Dieu. Cela d'ailleurs ne les géne guère, du moins pour la vie présente, n'ayant aucun compte à rendre aux hommes de qui se passe dans leur intérieur. Mais ils n'admettent pas de même la nécessité du culte extérieur, et les conséquences de ce culte, comme les cérémonies, les pratiques religieuses, etc.

Passe encore pour un culte intérieur, nous disent-ils; mais à quoi bon le culte extérieur?

Qu'entendez-vous quand vous dites: Passe pour un culte intérieur? Est-ce que vous n'admettriez qu'avec répugnance la nécessité de ce culte? Ce serait un peu fort, un peu extraordinaire, il faut en convenir. Quoi! Dieu serait le créateur de toutes choses, et nous ne lui devrions point de reconnais-sance? Il serait notre père, et nous ne lui devrions point notre amour? Il serait notre maître, et nous ne lui devrions aucune obéissance?... C'est impossible: tout le monde en convient, vous le reconnaissez vous-même. Je n'insisterai donc pas davantage sur ce point.

Vous demandez à quoi bon un culte ex-

Mais c'est pour rendre à Dieu l'hommage de tout notre être, de nos facultés physiques, comme de nos facultés intellectuelles. Il a formé notre corps, comme il a formé notre ame, n'est-il pas vrai ? Il a donné et il donne encore tous les jours à notre corps, aussi bien qu'à notre ame, tout ce dont il a besoin. Nous lui devons donc aussi l'hommage de notre corps; et, par conséquent, un culte extérieur.

Pourquoi!... Mais parce que, sans le culte extérieur, le culte intérieur ne peut être éclairé, formé, dirigé, développé... parce que, fût-il en nous naturellement et sans le secours d'aucun enseignement, ce qui ne saurait être assurément, ce culte purement intérieur languit, s'égare, et finit tôt ou tard par s'éteiradre complétement, s'il n'est soutenu par le culte extérieur.

Pourquoi I mais parce que, si le culte intérieur est éclairé, formé, dirigé, développé, conservé en nous par le culte extérieur, ainsi que nous le disions tout à l'heure, ce culte solidement établi dans notre âme se manifeste nécessairement et réagit ainsi sur le culte extérieur. Qui ne le reconnaît? Qui ne sait que l'amourne peut surabonder dans notre cœur sans éclater en hymnes, en toutes sortes d'actes de religion?

De là des temples, des autels, des sacrifices, des prières; de là le culte extérieur que nous retrouvons dans tous les temps et dans tous les lieux.

Et quel peuple, en effet, n'a eu le sien? Quel individu n'y a pris part, d'une manière quelconque? Vous-même qui, en ce moment, niez l'utilité du culte extérieur, ne vous est-il jamais arrivé de manifester ce culte intérieur que vous dites être aussi dans votre âme? Je ne saurais le croire : tant cela est dans notre nature.

« Qui ne voit, » s'écrie ici l'abbé de Frayssinous (Culte en général), « que borner le culte de la Divinité aux hommages intérieurs, c'est méconnaître la nature de l'homme, c'est exiger de lui ce que repoussera toujours cet instinct, ce sentiment qui est plus fortque tous les sophismes, et qui domine l'espèce humaine tout entière? En effet, qui de nous ne sent très-bien qu'il se trouve une liaison intime entre les affections de l'âme et leur manifestation; qu'il est impossible à l'homme d'être vivement pénétré d'un sentiment sans l'exprimer au dehors? Quel est l'homme compatissant qui ne donne des preuves de sa pitié pour les malheureux? Quel est le fils respectueux et tendre qui ne fasse éclater sa piété filiale? Quel peuple a jamais honoré ses magistrats sans leur donner des témoignages visibles de considéra-tion et de respect? Et l'on voudrait que les sentiments religieux de nos cœurs fussent sincères sans qu'il en parût rien au dehors! Cela n'est pas dans la nature. Quoi! j'adore intérieurement Dieu comme mon créateur, comme l'arbitre de mes destinées, et je n'aimerais pas à lui payer extérieurement le tri-but de ma dépendance! Mais tous les peuples ont si bien reconnu la nécessité d'un pareil hommage, qu'ils se sont empressés de lui offrir les productions de la terre, les prémices des moissons et de tout ce qui était à leur usage : le faux zèle les égara même jusqu'à les porter à lui offrir des victimes humaines, zèle barbare dont le christianisme seul a délivré les différentes régions de la terre à mesure qu'il y a pénétré, mais qui atteste combien l'homme sentait que Dieu avait sur lui, comme sur le reste des êtres, un domaine suprême. Quoi l dans le foud de mon cœur il m'est impossible de ne pas reconnaître Dieu comme un bienfaiteur! Les merveilles de la nature qui nous ravissent, ces fruits de la terre qui servent à nos besoins, ces animaux qui nous aident dans nos travaux, le jour qui nous éclaire, le pain qui nous nourrit, le vêtement qui nous couvre, ce corps avec des organes si bien adaptés à toutes les fonctions de la vie, cet esprit qui peut s'élever jusqu'à son Créateur, voilà des dons que je tiens de sa libéralité; son amour m'environne de toutes parts; je suis comme plongé dans l'océan de sa bonté : je crois tout cela, je le sens intérieurement, et vous ne voulez pas que je célèbre ses hienfaits, que j'invite mes semblables à partager mon admiration et ma reconnaissance! Ce serait me condamner à l'ingratitude. Le Roi-Prophète ne faisait que suivre les impressions de la nature, lorsqu'il s'écriait dans son transport : O mon dme, rends graces à la bonté de ton Dieu; que toutes tes puissances célèbrent à l'envi son nom et ses faveurs : « Benedic, anima mea, Domino; et omnia quæ intra me sunt, nomini sancto ejus! » (Psal. cu, 1, 2.)

CUL Dieu est esprit, dites-vous, et c'est en esprit qu'il veut être adoré.

Cette observation est très-juste; mais elle n'est pas de vous, du reste : elle est de Notre-Seigneur Jésus-Christ, qui a dit en propres termes: Dieu est esprit, et il faut que ceux qui l'adorent le fassent en esprit et en vérité: Spiritus est Deus : et eos, qui adorant eum, in spiritu et veritate oportet adorare. » (Joan. IV. 24.) Personne donc ne s'avisera de la contester; mais il s'agit de bien l'entendre.

Il faut adorer Dieu en esprit... Qu'est-ce à dire? Que notre culte ne doit pas être extérieur seulement, puisque ce ne serait que de l'hypocrisie, l'un des plus grands défauts de l'homme, ou une chose toute matérielle, ce qui ne saurait plaire à Dieu, qui est esprit, ni convenir à l'homme, qui a été créé à son image? Oui, assurément; et voilà pourquoi Jésus lance l'anathème contre ceux qui avaient réduit le service de Dieu à des actes purement extérieurs : Hypocrites, s'écrie-t-il, Isaie a bien prophétisé de vous quand il a dit : Ce peuple m'honore des lèvres, mais son cœur est loin de moi : « Hypocritæ, bene prophetavit de vobis Isaias, dicens : Populus hic labiis me honorat : cor autem eorum longe est a me. » (Matth. xv, 7, 8.)

Il fant adorer Dien en esprit... Qu'est-ce à dire encore? Que c'est le culte intérieur que nous devons avoir en but principalement, comme étant le plus important, celui pour lequel l'autre a été établi, et qu'il doit servir, de même que le corps sert l'âme? Oui; et cela n'est pas moins vrai, comme tout le

monde en convient.

Voulez-vous dire autre chose? Entendezvous par là que le culte extérieur n'est d'aucune valeur, pas même d'une valeur relative, et qu'on doit ou qu'on peut du moins n'en tenir aucun compte? Ce serait aller beaucoup trop loin; car, comme je viens de vous le montrer, le culte intérieur l'appelle à soi nécessairement pour se compléter et se soutenir. Et voilà pourquoi Notre-Seigneur Jésus-Christ ne dit pas seulement qu'il faut adorer Dieu en esprit, mais ajoute en vérité : « In spiritu et veritate. » Qu'est-ce à dire en vérité? C'est-à-dire comme on doit l'adorer, et, par conséquent, avec toutes les facultés humaines, intérieurement et extérieurement.

A quoi bon, avez-vous demandé, toutes les cérémonies du culte catholique?

Je viens de vous le dire : pour développer et soutenir le culte intérieur, celui sans lequel l'autre n'est rien, mais avec lequel et par lequel il a sinsi sa valeur. Dans aucun rutre culte, il faut en convenir, les cérémonies ne sont aussi multipliées; mais aucun autre, il faut en convenir également, n'est aussi puissant; car il agit sur tout l'homme, le prenant avant sa naissance, pour le conduire au delà du tombeau. Tout n'est pas également important, sans doute, dans les cérémonies du culte catholique; cependant il n'y en a pas une, oui, pas une seulel il n'y a pas un mot, pas un signe qui n'ait sa valeur, et qu'il soit permis à personne de mépriser. Vous ne le pensez pas, et vous vous imaginez, de plus, faire acte par là de supériorité d'intelligence. C'est tout le contraire : si vous ne voyez que l'écorce dans les cérémonies de notre culte, c'est que le regard de votre intelligence n'est pas assez pénétrant. C'est ainsi que l'ignorant foule aux pieds les beautés de la nature, qu'il mé-

« Si les hommes n'étaient que de pures intelligences, étrangères aux impressions des sens, » dit encore l'abbé de Frayssinous dans la conférence que nous venons de citer, « on devrait sans doute rejeter comme inu-tile l'appareil du culte chrétien, et cette suite de rites extérieurs que je distingue sous le nom de cérémonies sacrées; mais je ne puis qu'admirer ici la sagesse de l'Eglise chrétienne, qui a su se tenir également éloignée des deux extrémités opposées. D'un côté, elle sait combien les choses sensibles ont d'empire sur le cœur de l'homme, combien les organes corporels sont un moyen puissant d'éveiller dans les âmes des sentiments de joie ou de douleur, de terreur ou de pitié, de crainte ou d'espérance : combien l'esprit, naturellement volage, a besoin d'être captivé : et voilà pourquoi elle déploie devant nous un ordre, une suite de cérémonies qui puissent nourrir la piété : artifice innocent, qu'il serait bien injuste de lui reprocher, puisqu'il est si bien approprié aux besoins, à la faiblesse de notre nature. Mais en même temps elle ne cesse d'avertir que Dieu veul être adoré en esprit et en vérité; que les offrandes extérieures ne sont rien sans celles du cœur; qu'on ne doit pas placer exclusivement sa confiance dans un objet bénit, un autel particulier, une cire allumée, une image, une formule de prières; que ce sont là des moyens de piété, et non la piété même; que tous les dehors du culte ne seraient qu'un vain simulacre, s'ils ne devsient pas servir à entretenir la charité; et que, dans le culte, tout doit se rapporter à faire nature et à nourrir le double amour de Dieu et des hommes. Ainsi tout est concilié : les dehors du culte sont conservés, et le véritable esprit du culte est aussi maintenu. Que si, malgré les précautions de l'Eglise, les règles de conduite qu'elle trace, et les instructions de ses ministres, la superstition se montrait quelque part, ce ne serait pas la religion qu'il faudrait accuser, mais bien la faiblesse et l'ignorance de quelques particuliers.

« N'allons pas nous piquer d'une fausse sagesse, et nous croire capables d'une perfection chimérique. Si, sous couleur d'épurer le culte, de le rendre plus spirituel, vous ne donnez rien aux sens, si vous ne cher-chez pas à frapper l'imagination, à aider la faiblesse de l'esprit par ces appuis extérieurs, vous aurez un culte froid, sec et triste, qui ne dira rien au cœur pour vouloir trop donner à l'esprit, vous le fatiguerez ou vous l'exalterez; dans les uns, ce culte en quelque sorte métaphysique finira par dégénérer en indifférence, et, dans les têtes ardentes, il pourra bien aboutir au fanatisme. Ce n'est

pes connective les hommes, ni les routes du cour, que de négliger les moyens extérieurs. de soulenir l'attention, et d'éveiller les pieux seniments. Loin de nous cette pensée, que tout cela est bon pour la multitude: ici tous les hommes sont peuple, et, depuis le plus ben genie jusqu'à l'esprit le plus borné, il nen est pas un qui ne soit soumis à l'infuence des signes et des symboles qui frappent les sens. Je puis citer à ce sujet des hommes qui ne sont pas suspects, qui n'appartiennent pas à la communion romaine, et qui, plus d'une fois, à la vue de nos cérémo-nies, n'ont pu se défendre d'une émotion profonde. C'est Bollingbroke qui, assistant, dans le palais de nos rois, à la célébration des divins mystères, éprouve un saisissement involontaire au moment où Louis XIV etsa cour, dans un silence majestueux, s'abaissent devant l'hostie sainte; c'est Misson, dans son voyage d'Italie, frappé de respect à la vue du Souverain Pontife bénissant le peaple assemblé sur la place de Saint-Pierre; c'est Brydone, dans son voyage en Sicile et i Malte, témoin de la fête magnifique que clèbre en l'honneur de sa patronne la ville de Polerme; c'est Jean-Jacques, ému quel-occess dans nos temples, jusqu'à verser des mmes, et oubliant devant les saints autels safoids arguments contre la prière, pour pris lai-même avec toute l'effusion d'une ine mendrie. Et vous-même, malgré peutthe ma préjugés d'incrédulité, n'avez-vous pas épouré souvent de semblables émotions? le rous irrite à venir dans ce temple, à une tes gundes solennités où la religion étale boiles ses pompes, et qu'elle termine en ex-peant le Saint des saints à l'adoration pu-blique; et lorsque vous verrezle sauctuaire en nyonnant de feux, un peuple immense reilli devant les autels, faisant retentir Mas ce concert unanime des voix et des Anis, portant jusqu'au trône de l'Eternel voux et ses hommages, peut-être ne mez-vous vous défendre de quelque d'une philosophie aride, qui, sous Messe de perfectionner la raison, étouffe # Williment

Sie voulais parcourir en détail toutes sie cérémonies sacrées, en développer le manystique, je n'en finirais pas. Mais je pus omettre une observation générale, le gorieuse à la religion, c'est que notre le gorieuse à la religion, c'est que notre le chrétien à lui rappeler le seyeux, tend dans toutes ses parties à proposer le Chrétien, à lui rappeler le chrétien, à lui rappeler le chrétien de la précepte qui ne le relacé et en quelque sorte rendu sentireracé et en quelque sorte rendu sentireracé et en quelque sorte rendu sentireracé et en quelque ma pensée. Ce signe le par quelque point du culte public? Des le parquel que le Chrétien imprime si sou-lai sur son front lui rappelle le plus haut le la trinité; le saint aprème, avec la suite de ses cérémonies, lipse le péché d'origine; le culte des la lie au dogme de l'immortalité de

nos ames; la prière pour les morts, qui est de toute antiquité dans l'Eglise, suppose le lieu des peines expiatoires pour ceux qui n'ont pas pleinement satisfait à la justice divine; la prière suppose une Providence attentive qui veille sur nous et le besoin que nous avons de son secours divin. Sans doute il n'est rien de plus instructif ni de plus touchant que les leçons et les exemples de Jésus-Christ: eh bien! l'Eglise nous les retrace dans la célébration des mystères de sa naissance, de sa vie, de ses souffrances, de sa mort, de sa résurrection glorieuse. Quoi de plus propre à nous encourager que le souvenir des saints, qui, dans les âges passés, ont honoré le christianisme de leurs vertus? eh bien! il est des sêtes consacrées à leur mémoire. Tel est l'admirable concert de toutes les parties de la religion. Ainsi le christianisme est rendu populaire; il entre en quelque sorte par tous les sens, pour faire dans les âmes des impressions ineffaçables. Le peuple n'est pas capable de très-savantes discussions; mais il a des yeux pour voir, des oreilles pour entendre, un cœur pour sentir, et le culte est pour lui comme une suite de tableaux, où il peut sans effort voir ce qu'il doit croire, ce qu'il doit pratiquer. Oh l qu'il était sage et puissant l'ouvrier qui a si bien uni dans toutes ses parties l'im-mortel édifice de l'Eglise chrétienne! ah l qu'il connaissait profondément le cœur de l'homme, sa misère et ses besoins. »

Pourquoi toutes ces pratiques de dévotion en usage parmi nous? demande-t-on encore.

C'est la conséquence même du culte catholique, avec les cérémonies sans nombre
dont il se compose. Ce culte en effet s'étend à toute la carrière de l'homme qu'il
accompagne, en quelque sorte, ou plutôt
qu'il dirige, depuis le commencement jusqu'à la fin, sans l'abandonner un instant.
Mais l'homme ne peut profiter des grâces que
ce culte lui offre, ressentir les effets qu'il
doit naturellement produire, sans correspondance de sa part. De là les pratiques de
dévotion dont vous parlez.

Ainsi, c'est un usage à peu près général pour tous les Chrétiens de faire souvent sur eux le signe de la croix, de prier Dieu, nonseulement le matin et le soir, mais quelquefois encore pendant le jour, de prier non-seulement pour soi mais pour ses parents et amis, vivants ou morts, d'adresser ses prières non-seulement à Dieu lui-même, mais à la sainte Vierge et aux saints, qui, élevés en gloire auprès de Dieu, se trou-vent être naturellement nos protecteurs; c'est un usage pour un certain nombre de sidèles d'assister souvent, si ce n'est même chaque jour, au saint sacrifice de la Messe, de s'approcher, de temps en temps, des sacrements de pénitence et d'Eucharistie, de visiter fréquemment la maison de la prière, et cette autre maison de Jésus-Christ, où se trouvent ses membres souffrants, les pauvres, les malades, les infirmes; c'est un usage encore pour quelques fidèles de faire de pieuses lectures, d'instruire de la religion coux qui ne la connaissent pas, les enfants surtout, à l'époque si importante de leur première communion, etc., etc.

leur première communion, etc., etc.
Voilà les pratiques de dévotion qui se rencontrent le plus ordinairement dans la vie du Chrétien. Pratiques vraiment utiles! pouvons-nous nous écrier ici, sans craindre d'être démenti par aucune personne raisonnable; pratiques saintes! pratiques pleines de consolation!

Pratiques vraiment utiles, avons-nous dit: oui, vraiment utiles, pour nous comme pour les autres, pour le temps comme pour l'éternité; pratiques saintes, puisqu'elles nous mettent en rapport avec Dieu, nous unissent à Dieu, qui est la sainteté même, et qu'elles nous font saire les œuvres de Dieu; pratiques pleines de consolation, puisqu'elles nous élèvent au-dessus de cette vallée de misères et de larmes, et peuvent nous donner à tous comme un avant-goût des joies célestes. Vous êtes riche, je suppose : quelle sainte joie ne trouvez-vous pas dans la reli-gieuse pratique de l'aumône! Vous êtes pauvre: que de consolations dans l'habitude de la prière! Vous venez de perdre un père, une mère, une fille tendrement aimée : est-ce que vous ne les revoyez pas, est-ce que vous ne vous réunissez pas à eux, par avance, en Jésus, dans la sainte communion?

Vous me direz peut-être que heaucoup font machinalement les choses les plus saintes.

C'est leur faute, et non celle de la religion. En tout cas, comme nous sommes facilément distraits par tout ce qui nous environne, élevons de temps en temps notre pensée vers Dieu, pour lui offrir toutes les actions de notre vie ; et ce que nous ferons ensuite, sans penser à lui en aucune manière, pourvu que cette inattention ne vienne point de nous, ne sera pas, pour cela, sans mérite et sans récompense.

Est-ce que Dieu, du haut de son trône, peut s'intéresser à toutes ces bagatelles? avez-vous dit.

Qu'appelez-vous bagatelles? Des actes de vertu? mais c'est ce qu'il y a de plus grand, ou plutôt il n'y a que cela de grand sur la terre; parce que c'est ce qui nous rattache à Dieu, qui seul est grand, comme disait Massillon, devant le cercueil du grand roi. Vous allez me dire peut-être que vous

Vous allez me dire peut-être que vous n'entendez parler ici que de certaines pratiques de dévotion peu importantes, comme un signe de croix, une génuflexion, etc.

Mais il n'y en a point qui, bien comprise et bien faite, ne soit un acte de vertu, ou ne se rapporte à un acte de vertu. Un signe de croix, par exemple, c'est un acte de foi, d'espérance et de charité; une génussexion, c'est un acte d'humilité, etc.

Nous ne pouvons rien faire d'ailleurs qu'en usant des dons de Dieu. Il doit donc s'intéresser à tout ce que nous faisons, et surtout à ce que nous faisons avec l'intention de lui plaire. Il ne le peut, dites-vous, du haut de son trône. Mais ou cela ne signifie rien, ou vous voutez dire du haut de sa puissance.

Or, où est la puissance de Dicu, là est aussi son amour, et cet amour, infini comme sa puissance, doit le porter tout naturellement à s'intéresser à tout ce que font ses enfants, à ce qu'ils font surtout avec l'intention de lui plaire, comme nous le disions tout à l'heure.

C'est rapetisser Dieu à notre taille, avezvous dit encore, et c'est nous faire nousmêmes encore plus petits que nous ne sou-

C'est vous, au contraire, qui rapetissez Dieu à notre taille, en le représentant comme un roi ordinaire qui, du haut de son trône, ne peut s'occuper que des choses les plus importantes, et doit laisser les moindres à des agents inférieurs. Quant à nous, en le représentant—ce qu'il est en réalité—comme une pensée infinie, qui sait tout nécessairement, comme un amour infini, qui doit nécessairement aussi aimer et récompenser ce qui est bien, détester et punir ce qui est mal, nous lui conservons sa grandeur véritable.

nous lui conservons sa grandeur véritable.

Du reste, tout en maintenant entre la nature divine et la nature humaine la distance infinie qui s'y trouve naturellement, nous n'abaissons point l'homme pour cela, puisque nous avons soin de lui conserver son plus beau titre de gloire, celui d'enfant bienaimé du Seigneur.

Vous allez nous dire peut-être que nous l'occupons à des hagatelles.

Ce ne sont point des bagatelles, vous ai-je déjà répondu; puisque ce sont des actes de vertu, de cette vertu qui seule élève l'homme

véritablement, en le rattachant à Dieu. Ecoutons actuellement les réflexions d'un illustre apologiste moderne sur le sujet que nous venons de traiter, je veux dire sur le culte extérieur considéré en lui-même et

dans ses conséquences : « Oui ne sait, entres autres raisons, combien la parole réagit sur la pensée, l'acte sur la volonté, l'expression sur le sentiment, si bien que nos propres pensées n'arrivent, dirait-on, à l'état distinct de conscience, qu'après avoir passé par l'état sensible, et s'être vues elles-mêmes dans leur expression. Nier l'utilité des rites et des pratiques en matière de religion et de morale, dit Portalis, c'est faire preuve de déraison et d'ineptie : car c'est nier l'empire des notions sensibles sur des êtres qui ne sont pas de purs esprits. Les riles et les pratiques sont à la morale et aux vérités religieuses ce que les signes sont aux idées. (De l'usage et de l'abus de l'esprit philosophique.

\*Si l'homme d'ailleurs doit hommage à la Divinité, ce doit être tout l'homme: son imagination et ses sens, comme son esprit et son cœur. Que ferait-il de sa nature sensible s'il ne l'employait pas au même culte? Car il faut qu'il l'occupe, il ne dépend pas de lui de s'en dépouiller; elle le suit ou elle l'emporte: et ne fût-ce que pour ne pas être détourné par elle, il faut qu'il la tourne luimême et la lasse servir à l'objet de ses adorations. Qu'on ne dise donc pas que Dieu, étant pur esprit et lisant dans le fond des

cœurs, n'a pas besoin qu'on use de signes sensibles pour lui faire parvenir l'hommage de l'intelligence. Il ne s'agit pas du besoin de Dieu dans la religion, mais du besoin et du devoir de l'homme. Or l'homme a besoin d'exprimer ce qu'il sent, de parler ce qu'il pense, pour bien le sentir et bien le penser, surtout lorsque l'objet de ses sentiments et de ses pensées contrarie ses penchants et sa saiblesse. Il doit s'aider alors de toutes ses facultés et de ses sens mêmes, et pour ne pas être entraîné par eux à des choses étrangères, si non contraires, il doit les enrôler au service de Dieu avec les forces de sa pensée, comme ces révoltés ou ces lâches dont un babile général se défie, et qu'il force de se battre en les mêlant aux bons soldats.

 N'oublions pas ensuite que la religion doit unir les hommes entre eux par le lieu même qui les unit à Dieu. Elle doit saisir l'humanité dans son tout comme dans ses membres, pour la consommer dans l'unité divine. Il faut dès lors qu'elle se revête de formes extérieures et sensibles qui réunissent les hommes entre eux, et agissent sur eux

collectivement.

 La prétention de certains philosophes de nos jours est de dépouiller la vérité chrétienne de ses symboles, comme ils disent, et d'élever peu à peu la raison à la contempler librement. Les poëtes de cette école, ne pouvant se passor entièrement d'images, affectent de se répandre en je ne sais quel naturalisme panthéistique, où la terre et sa verdure, le ciel et ses nuages, la mer et ses flots, leur paraissent exprimer mieux la Divinité

que la croix de Jésus-Christ

: Mais sans exclure le sublime langage de la création, dont nos écrivains sacrés sont du reste des interprètes bien autrement éloquents que les écrivains auxquels je fais allasion, je soutiens que s'attacher ainsi exclusivement à cet ordre naturel, c'est saper le christianisme qui est fondé sur un ordre surnaturel sensiblement personnissé en Jésus-Christ et son Eglise, et que c'est mentir à notre nature elle-même, dont la faiblesse réclame et justifie ce divin secours. Aussi, un théologien protestant, Vinet, dit-il fort bien : Je ne comprends rien au Dieu vague et insaisissable du poëte Lamartine : il n'a pas de pieds que je puisse baigner de mes larmes, des genoux que je puisse embrasser, des yeux où je puisse lire une grace, une bouche qui puisse la prononcer; il n'est pas un homme, et j'ai besoin d'un Dieu homme. (Essais de philosophie morale et religieuse.)

« Le protestantisme, cependant, n'a conservé lui-même que l'abstraction de ce Dieu; et franchement, à voir ses temples, on ne dirait pas que c'est celui qu'il y adore, ni même qu'il en adore aucun... La raison qu'on oppose, que ce serait exposer l'homme à se méprendre, à substituer le signe à la réalité, le culte extérieur au culte intérieur, et à glisser dans l'idolâtrie; les exemples même, quelque nombreux qu'ils soient, qu'on révélerait à l'appui de cette raison, tout cela tombe de soi-même. Car si ce raisonnement

était absolu, et si de l'abus de la chose nous devions conclure à sa suppression, il faudrait commencer par incriminer Dieu lui-même, qui le premier nous y aurait exposés, et faire de l'outrage et de la destruction, s'il était possible, de ses plus helles œuvres, le fondement de notre adoration envers lui. Le soleil, la lune et les étoiles ont été un objet d'adoration pour beaucoup de peuples policés, et le sont encore de nos jours en quelques parties du monde. Il y a même, au sein de nos populations, des gens qui seraient tout portes à ce culte. Or qui est-ce qui oserait soutenir cette absurdité, que, faute de pouvoir se défaire du soleil, de la lune et de toute l'armée céleste, il faut fermer les yeux pour ne pas être exposé à la tentation de les idolatrer? Voila pourtant les conséquences de ce puritanisme qui proscrit tout culte extérieur, par la crainte de la superstition. Mais le bon sens se révolte, et s'écrie : Cali enarrant gloriam Dei, et opera manuum ejus annuntiat firmamentum (Psal. xvIII, 1)! et la reconnuissance et l'amour de l'homme n'hésitent pas à s'emparer de ces mêmes œuvres, pour en faire les instruments de son culte envers leur Auteur. Cet argument grandit dans le christianisme, parce que, dans cette religion, le Fils et l'égal de Dieu a daigné, par condescendance pour notre faiblesse, qui n'entendait plus le langage de la création, revêtir notre chair, nos sens, les ennoblir et les diviniser, et les faire entrer lui-même dans le culte qu'il a le premier rendu à son Père, pour nous apprendre, à son exemple, les moyens de le rendre à notre tour...

CUL

« Cela posé, et le culte que nous devons rendre à Dieu n'étant que la suite et l'application de celui que notre chef Jésus-Christ lui a rendu le premier, il est dans l'ordre de ce plan divin que nous fassions participer à ce culte de restauration, de purification universelle, non-seulement les facultés de notre âme, mais celles de notre corps, celles même des autres corps de la nature qui en dépendent, et que nous entraînions tout dans notre retour, comme nous avons tout entraîné dans notre égarement. Sans doute, ces trois degrés de participation au culte divin n'ont pas la même importance, et le culte spirituel, l'adoration en esprit et en vérité, doit marcher à la tête; mais se culte sensible, l'adoration extérieure, ne peut pas ne pas suivre comme étant modelé, informé par le culte spirituel; et il ne peut pas, à son tour, ne pas modeler et informer de la même manière la nature physique qui l'environne, et dont il dispose. Ces trois choses se commandent : celui qui aime ne peut pas s'empêcher de le dire et de l'exprimer, et non-seulement de le dire et de l'exprimer, mais de le faire dire à tout ce qui est autour de lui; et, lorsqu'en fai-sant cela il altère et il épuise le sentiment qui en est le mobile, il le purifie, au contraire, par le sacrifice de tout ce qu'il met à sa disposition, il l'exalte par la réaction même du mouvement qui l'y entraîne.

« Nous avons un bel exemple de cette vérité dans l'Evangile. Voyez la Madeleine :

l'amour divin a pénétré son âme : aussitôt que se passe-t-il en elle? Va-t-elle se borner à exprimer cet amour en esprit et en vérité, à aimer mentalement? Oh I non : elle court, elle cherche son Sauveur; et, dès qu'elle le voit, elle se jette à ses pieds, prosternée dans les larmes; elle les embrasse, elle les couvre de ses baisers, elle les essuie de ses cheveux. elle les adore non-seulement de tout son esprit et de tout son cœur, mais de tout son corps; elle fait plus : un vase de parfums, objet précieux, objet étranger non-seulement à son âme, mais à son corps, va participer aux actes de celui-ci, de celle-là; il va être brisé comme son cœur, versé comme ses lacmes; il va venger Dieu, par sa généreuse profusion, de l'usage criminel auquel il était destiné contre lui; et, de profane et sacrilége, il va devenir pieux et sanctifié comme l'amour qui le répand. Que l'orgueil pharisaïque se scandalise de ces exagérations idolâtres: Jésus-Christ les approuve, et il en prend même sujet de reprocher à son hôte sa froide réserve. Prenez modèle sur cette femme, dit-il. Je suis entre dans votre demeure, et vous ne m'avez pas offert de l'eau pour mes pieds ; elle les a arrosés de ses larmes, essuyés de ses cheveux. — Vous ne m'avez pas donné le baiser de réception; elle, du moment où je suis entré, n'a pas cessé de baiser mes pieds. Vous ne m'avez pas versé sur les cheveux l'huile de senteur ordinaire; elle a embaumé mes pieds de l'essence la plus précieuse. — A cause de cela il lui sera heaucoup remis, par-ce qu'elle a beaucoup aimé. (Luc. VII, 44-47.)

Le médiateur fait toujours le fonds du culte catholique. Cette divine figure du Christ reparatt tous les ans dans sa naissance, dans ses travaux, dans sa Passion, dans sa résurrection, dans son ascension, dans la descente de son Esprit, et enfin dans l'institution de sa présence eucharistique. Il n'a donc pas vecu seulement sous le règne de Tibère, en Galilée, il vit encore aussi réellement, quoique d'une façon différente, et se mêle à l'humanité dans toutes les évolutions de ses destinées. Ce qu'il fit après sa résurrection, apparaissant à travers les portes fermées, à ses apôtres réunis, il le fait partout où des Chrétiens se trouvent rassemblés en son nom, selon les rites fixés par son Eglise, et en accomplissement de la promesse faite à celleci d'être avec elle jusqu'à la fin des temps. La réalité de sa présence personuelle sur les autels du catholicisme vient préciser encore cette perpétuité, en la faisant porter sur l'acte capital de sa médiation, le sacrifice de la croix, auquel il nous fait participer en tout temps et en tous lieux. Cette présence de Jésus-Christ, ainsi doublement assurée dans l'enseignement de l'Eglise et dans le sacrifice de l'autel, imprime à toutes les solennités du culte catholique une réalité correspondante aux événements de sa vie qui en font le sujet. Chacun de ces grands événements s'universalise et se perpétue ainsi comme sa personne: c'est plus qu'une commémoration, c'est une représentation, ou plutôt c'est uno extension permanente de son existence

qui en fait déjà sentir l'éternité dans le temps, et n'en revêt l'apparence périodique que pour se prêter à notre mutabilité...

Les fêtes des saints et le recours à leur intercession, le souvenir des morts et le secours apporté à leurs souffrances expiatrices par nos prières, font l'objet des autres solennités. Quelle religion que celle qui fait une obligation du souvenir et une vertu de l'espérance, et qui les consacre et les vivisie par des rites aussi touchants et aussi moraux! Les anciens embaumaient les corns des morts, le catholicisme embaume leur mémoire; il l'empêche de se corrompre et de se dissiper, en l'enveloppant de ses commémorations, de ses prières, de ses espérances éternelles. Chose admirable l'il amortit le premier coup de la douleur que nous cause la séparation des êtres qui nous sont chers, et il nous les rappelle quand nous les avons oubliés; il en perpétue le regret en même temps qu'il le tempère; il ôte à la fois à notre deuil et ce qu'il a de trop sombre et ce qu'il a de trop fugitif. Et puis, quel superbe tableau que cette immense cité des esprits avec ses trois ordres toujours en rapport! Le monde qui combat présente une main au monde qui souffre, et saisit de l'autre celle du monde qui triomphe. L'action de grâces, la prière, les satisfactions, les secours, les inspirations, la foi, l'espérance et l'amour, circulent de l'un à l'autre comme des fleuves bienfaisants. (M. De MAISTRE.) « Il faut convenir que l'hérésie a été bien

all faut convenir que l'hérésie a été bien malheureuse de supprimer toutes ces divines choses, et qu'elle en a bien fait sentir, par ses attaques mêmes, toute la vérité, toute la beauté! — Le culte des saints, dit-elle, est une idolâtrie et un détournement de la gloire qui n'est due qu'à Dieu. — Mais l'ignorance seule a pu fournir une pareille objection. Qui ne sait que le culte catholique des saints consiste uniquement à les prier, non de nous rien donner eux-mêmes, mais de prier pour nous l'Auteur de tous les dons? Qui ne sait que ce culte place les saints dans le ciel en posture de suppliants et d'intercesseurs, et que par conséquent il rehausse la grandeur de Dieu, il rapporte toute gloire à sa gloire, c'est-à-dire qu'il fait précisément le contraire de ce qu'on lui reproche?..

« Les pratiques de dévotion achèvent d'insinuer et de nourrir dans le cœur les inspirations de piété et de vertu que le culte a déjà fait naître, et, en ce sens, elles s'y rattachent

et en font partie...

« Ceux qui se moquent des pratiques de dévotion me paraissent ressembler à des gens qui suivent le fil de l'eau, et, qui, portés sans effort par le courant, railleraient ceux qui, voulant le remonter, se prennent aux herbes du rivage. Il y a entre ces deux classes de gens toute la distance qui sépare ceux qui se connaissent et ceux qui ne se connaissent pas, ceux qui veulent avancer dans la vertu et ceux qui n'aspirent qu'à rester au point où leur naturel les soutient, c'est-à-dire où ils n'ont rien à faire. Les premiers, c'est-à-dire les dévots, sont d'a

vnis philosophes, parce qu'ils se connaissent rus-mêmes, et qu'ils aspirent à la sagesse. Rien n'est petit à leurs yeux de ce qui peut les aider à grandir dans la vertu. Ce qui est peit à leurs yeux, c'est de ne pas savoir qu'on l'est, ou de se résigner à l'être; c'est d'être grand à ses propres yeux : car alors on n'a pas même l'idée et le sentiment de la vraie grandeur. Les pratiques de dévotion développent et nourrissent en nous cette idée et ce sentiment, précisément parce qu'elles nous ramènent à celui de notre faiblesse. Les évolutions religieuses, a dit un excellent esprit, comme les processions, les génufizzions, les inclinations du corps et de la lête, la marche et les stations, ne sont ni de peud effet ni de peu d'importance; elles assouplissent le cœur à la piété, et courbent l'esprit vers la foi. Pour être pieux, il faut qu'on se fasse petit. Aussi dit-on que la piété nous porte à nous anéantir devant Dieu.

« Le même moraliste a encore fort bien dit : Il faut être religieux avec naiveté, abandon et benhomie, et non pas avec dignité et bon ton, gravement et mathématiquement. (Pensées, essais et maximes de J. Joubert.)

CUR

« Sans doute la piété ne consiste pas dans le mouvement des lèvres, et dans la position des genoux et des mains; elle doit être une émanation et comme une évaporation de l'âme vers son auteur : en ce sens, la prière intime et inarticulée est la meilleure, et celle à laquelle nous devons tendre. Mais quel est celui qui prie ainsi de prime abord et quand il veut, qui passe de la dissipation au recueillement et de la terre au ciel, sans transition et sans prélude? Or, la prière inarticulée et tout ce qui s'y rattache, le temps, le lieu, la répétition, les signes, la position du corps même, tout cela constitue précisément cette transition, ce prélude, et, pour ainsi dire, la gymnastique sacrée de la prière : comme l'aigle, partant de la vallée, agite ses ailes pe-santes et fouette l'air épais, jusqu'à ce qu'ayant gagné les hautes régions, il plane immobile dans l'azur du ciel. (Etudes philosophiques sur le christianisme.)

## CURÉS.

Objections.—S'il faut absolument des prêtres, soit; mais des curés, c'est-à-dire des prêtres à circonscription territoriale, à quoi rela sert-il? — Il n'y a point de circonscrip-tion dans la religion, et il ne doit point y en avoir, non plus, dans le sacerdoce, chargé de nous l'enseigner. - Les curés sont jaloux les vas des autres et se querellent quelquesois comme des portesaix. — Ils prétendent que c'est un péché d'aller prier Dieu ailleurs que dans leur église, et que l'absolution donnée par un autre que par eux précipite dans l'enfer, au lieu de conduire au ciel. -On les verra même se disputer un mort, comme des chasseurs, le gibier qui est - Ils portent partout, jusque dans de monde et dans l'administration civile, cet esprit de domination. — Voyait-on rien de semblable au temps de Jésus-Christ et de la primitive Eglise?

Réponse. — L'ennemi de la religion est comme tout autre ennemi. Il ne cède que pied à pied. Chassé d'un lieu, il se retranche dans un autre, et il ne dépose les armes que quand il a été poussé dans ses derniers retranchements.

Il nie Dieu, je suppose. On lui prouve son enstence, de manière qu'il ne lui est guère possible de la rejeter, ni même de la révoquer en doute. Il nie, du moins, la religion. On lui prouve la nécessité de cette religion, sans laquelle Dieu serait pour nous, réellement, comme s'il n'existait point. Il nie alors le sacerdoce. On lui prouve encore la aécessité de ce sacerdoce, sans lequel les divins et innombrables bienfaits de la religion se sauraient arriver jusqu'à nous. C'est alors qu'il se retranche dans les objections que aous venons de rapporter et auxquelles sons allons répondre actuellement.

S'il faut absolument des prêtres, soit; mais

des curés, c'est-à-dire des prêtres à circonscription territoriale, à quoi cela sert-il?

S'il faut absolument des prêtres, dites-vous... Est-ce que vous en doutez encore par hasard? Qui denc, sans eux, nous enseignerait la religion? Qui nous distribuerait les grâces spirituelles dont Dieu lui a confié le dépôt? Qui nous donnerait l'exemple des vertus que nous avons tous à pratiquer? Qui, sans eux, pourrait subvenir efficacement à toutes nos nécessités publiques et particulières? Vous le voyez bien, les prêtres nous sont aussi nécessaires pour nous mettre en rapport avec la religion que la re-ligion elle-même pour nous mettre en rapport avec Dieu. — Je vous ferai la-dessus toute concession, me répondez-vous. Qu'il y ait donc des prêtres, puisqu'il le faut; mais, je le répète, pourquoi des prêtres à circonscription territoriale, que vous appelez curés?
— Pourquoi? — C'est assez clair, pour remplir avec exactitude les fonctions sacerdotales, qui tendent toutes au bonheur des fidèles, en général, et de chacun d'eux en

particulier.

Pourquoi? — Mais concevez-vous, vousmême, qu'il puisse en être autrement? S'il
n'y a, dans chaque localité, un prêtre spécialement chargé d'y remplir les fonctions
sacerdotales, un prêtre à circonscription
territoriale, comme vous avez dit, un curé
comme on dit le plus communément, qui
donc les remplira? — Le premier prêtre
venu, direz-vous. — Mais ce premier prêtre
venu, pour me servir de vos expressions,
d'où vient-il? Qui lui a donné mission? S'il
n'en a point, il ne peut remplir les fonctions sacerdotales; s'il en a une, elle lui a
été donnée dans de certaines limites, sous
tous les rapports; donc avec circonscription
territoriale. — Le premier prêtre venu, avezvous dit? Mais s'il n'y en a point, ce qui peut

Très-bien striver, surtout dans votre supposition, qui semble exclure toute espèce d'organisation, qui doncalors, je le répète, remplira les fonctions sacerdotales? Il faudra bien en envoyer un, me direz-vous. Mais qui l'enverra? L'évêque, ou supérieur ecclésiastique, n'est-il pas vrai? Or il ne peut être l'envoyé de l'évêque sans être son délégué, sans rester sous sa juridiction et sans exercer dans les limites qui lai auront été fixées, et, par conséquent, avec juridiction territoriale.

CUR

Remarquez que toutes les idées sous lesquelles nous nous représentons le prêtre chargé de la direction des âmes, sappose cette circonscription. C'est un recteur, disons-nous souvent; et c'est le nom qui lui est le plus communément donné dans notre religieuse Bretagne. Or, de quelque manière que nous entendions ce nom, il suppose toujours certaines limites en dech desquelles s'exerce le pouvoir de celui qui le porte, et au delà desquelles ce pouvoir n'est rien, ou du moins n'est plus le même. C'est un juge, pensons-nous encore; et c'est l'idée que nous nous en faisons nécessairement, quand nous nous le représentons remettant ou retenant les péchés, ouvrant ou fermant le royaume des cieux. Or qui ditigue dit nécessairement aussi centre lesquelles s'exerce son rouvoir et

tes entre lesquelles s'exerce son pouvoir, et au delà desquelles ce pouvoir expire.

Mais, de teutes les idées sous lesquelles nous nous représentons le prêtre chargé de la direction des ames, la plus vraie, la plus frappante, la plus divine, puisqu'elle nous est donnée par Notre-Seigneur Jésus-Christ lui-même, c'est celle de pasteur. Je suis le bon pasteur, a dit lésus-Christ de sa propre personne. Le bon pasteur denne sa vie pour ses brebis... Je suis le bon pasteur, et je connais mes brebis, et mes brebis me connaissent... et je donne ma vie pour mes brebis. J'ai encore d'autres brebis qui ne sont pas de cette bergerie : il faut aussi que je les amène. Elles écouteront ma voix, et il n'y aura qu'un troupeau et qu'un pasteur : « Ego sum pastor bonus. Bonus pastor animam suam dat pro ovibus suis... Ego sum pastor bonus : et co-gnosco meas et cognoscunt memeæ... et animam meam pono pro ovibus meis. El alias oves habeo, quæ non sunt ex hoc ovili : et illas oportet me adducere, et vocem meam audient, et fiet unum ovile et unus pastor. » (Joan. x, 11, 14, 15, 16.) Je sais bien que ces paroles s'appiiquent principalement à Jésus-Christ, pasteur universel des ames, et à celui qui le représente plus spécialement sur la terre, à Pierre, toujours vivant dans son successeur, à qui Jésus-Christ a dit, sans aucune restriction de temps ni de lieu: Paissez mes agneaux, paissez mes brebis (Joan. xxi, 16, 17.) Mais je sais aussi qu'elles s'appliquent à tout prêtre ayant charge d'âmes; et voilà pourquoi on l'appelle partout pasteur des âmes, ou simplement pasteur, nom qui lui est aussi communément donné que celui de curé, et peut-être plus encore. Or, je vous le demande, cette idée de pasteur des âmes ne suppose-t-elle pas nécessairement une circonscription territoriale quelconque? Qui dit

déterminées. Le bon pasteur connaît ses brebis et ses brebis le connaissent. Or cela suppose que le nombre en est limité. Le bon pasteur conduit ses brebis dans de gras paturages; si l'une d'elles s'égare, il laisse la le troupeau entier, pour courir après elle et la ramener au bercail, quelques difficultés qu'il rencontre. Que dis-je! il y en a qui lui appartiennent véritablement, puisque Dieu les lui a données, quoiqu'elles n'aient pout encore écouté sa voix. Il est obligé de les ramener à la bergerie, afin qu'elles ne forment toutes qu'un troupeau, comme il est lui-même leur seul pasteur. Or tous ces devoirs du bon pasteur supposent nécessairement des limites dans sa bergerie, des limites dans son troupeau; donc, une circonscription territoriale pour le prêtre chargé

CUR

de la direction des âmes.

Mais il est un devoir du bon pasteur qui suppose cette circonscription d'une manière plus frappante encore; c'est celui qui l'oblige à donner sa vie pour ses brebis. Jésus-Chris le dit expressement, par deux fois : d'une manière générale d'ahord : Bonus pasteraimam suam dat pro ovibus suis (Joan. 1, 1); puis en parlant de lui-même : Et est meam pono pro ovibus meis. (Ibid., 12) 4 pasteur est donc obligé de donner sa vie pour ses brebis. Il la donne lentement, chaque jour, par l'étude, le travail, la solliche pastorale, par cette suite d'occupations qui le consacre entièrement à son troupesa; il la donne violemment quelquefois, comme par exemple, lorsqu'il se rend au loin, a nuit, dans la saison la plus rigoureuse, per des chemins impraticables, auprès du cheret des malades, où bien encore lorsqu'il rese courageusement auprès d'eux dans un temp d'épidémie et de persécution, cet autre fléss qui décime aussi les fidèles. Or, je vous le demande, s'il n'y avait pas un pasteur special pour soigner le troupeau au péril même de ses jours, qui donc le ferait?—Quelque-uns par charité, me direz-vous.—C'est posible. Mais cela ne suffit pas; et Dieu n'20rait pas pourvu aux besoins de son Reine. s'il n'y avait pas, dans chaque partie de cele Eglise, un homme chargé per devoir de rei-ler sur tous ceux qui se trouvent contes sa sollicitude, quelque pénible, quelque dangereux que cela soit pour lui, dût-il y perdre la vie. Dans le lieu où il a été place sa nom de l'Eglise, il est comme la sentinelle au poste, où elle est établie au nom de 4 patrie. Comme elle, il doit repousser l'ennemi, s'il se présente, donner l'alarme : tout cas, et plutôt mourir mille fois que de reculer d'un pas. S'il n'y était, un autre le remplacerait peut-être; mais re ne sers : pas aussi sûr; et, en ce cas. Dieu n'aura-t pas suffisamment pourvu à la garde de son

Ne demandez donc plus à quoi servent irs prêtres à circonscription territoriale, c'est à-dire les curés. Le curé, appelé encore reteur ou pasteur, le prêtre à circonscrit-102 territoriale est dans sa paroisse ce qu'est

CUR

CUR

l'évêque dans son diocèse, le Pape dans toute l'Eglise. Ou, si vous voulez que nous sortions de cet ordre d'idées, il est chargé des intérêts spirituels de la paroisse, comme la maire est chargé des intérêts temporels de la commune, le préset de son département, le roi de son royaume. Ou bien, si vous préférez cette comparaison, il est pour ses paroissiens ce qu'est chaque juge pour ceux qui se trouvent placés sous sa juridiction.

Il n'y a point de circonscription dans la religion, avez-vous dit, et il ne doit point y en avoir, non plus, dans le sacerdoce

chargé de nous l'enseigner.

C'est absolument comme si vous disiez: Il n'y a point de circonscription dans la jus-tice; et il ne doit point y en avoir, non plus, dans la magistrature chargée de l'administrer. Vous ne diriez pas cela, n'est-il pas vrai? parce que c'est trop absurde. Eh bien! ce que vous dites de la religion et du sacer-doce ne l'est pas moins. Et si quelqu'un vous faisait, par rapport à la justice et à la magistrature, l'objection que je viens de supposer, vous ne seriez pas embarrassé

pour répondre.

· Sans doute, » diriez-vous, « la justice est une, simple, universelle, indivisible en soi: elle n'admet, par conséquent, ni division, ni bones, ni circonscription. La justice l c'est l'ordre éternellement voulu de Dieu. Elle ne peut donc pas être plus circonscrite, sous ce rapport, que l'ordre voulu de Dieu, que la relonté divine, que Dieu lui-même. Mais s'il en est ainsi de la justice considérée en elle-même et dans sa source, on ne peut en dire autant de l'administration de la justice, ou, si vous l'aimez mieux, de l'application des principes immuables de la justice aux actions des hommes. Par cela même que les bommes sont composés d'un corps aussi bien que d'une âme, par cela même qu'ils habitent l'immensité de la terre où se trouvent tant de variations, non-seulement l'administration de la justice est susceptible, comme toute autre, de division, de limites, de circonscription territoriale par conséquent, mais elle les réclame même et les exige impérieusement.

« Cela se prouve par le fait, »ajouteriez-yous, « de la manière la plus incontestable. Car. en examinant bien les choses, qui ne voit que si la magistrature n'avait aucune circonscription territoriale, elle ne pourrait rendre la justice, comme elle le doit, presque en aucuns lieux, et ne le ferait même point du tout, en certains endroits? Prenons la France. par exemple; et supposons qu'il y ait dix mille juges également chargés de rendre la justice à tous les Français indistinctement. C'est bien autant qu'il en faut assurément; mais, parce qu'il n'y aura aucune circonscription territoriale dans leur juridiction, parce qu'il n'y aura, pour chacun d'eux, aucun droit rigoureux, et nécessairement aussi aucun devoir rigoureux, par rapport à telle ou telle partie de la France, la justice sera mal rendue, générale-ment parlant, et, en quelques endroits, elle ne le sera en aucune manière. Qui ne compreud cela? Les juges, étant libres de s'établir où bon leur semble, iront tous peut-être ou presque tous dans les mêmes lieux; et il ne s'en trouvera point dans quelques localités. Certains tribunaux seront assiégés, tandis que les autres ne verront personne. Ce n'est pas tout encore. Les juges n'ayant point leurs justiciables propres, déterminés, ne pourront étudier leurs mœurs, leur caractère, leurs coutumes, toutes choses excessivement importantes, nécessaires même à connaître, pour bien faire observer la justice. Rien de semblable dans une autre hypothèse; ou plutôt, c'est tout le contraire qui a lieu. La justice est nécessairement rendue; et en général bien rendue. Le juge est toujours là, au poste qui lui a été assigné. Il connaît ses justiciables, et ses justiciables le connaissent. Il peut étudier les mœurs, les habitudes, et même, jusqu'à un certain point, les différentes nuances de caractère, se mettant ainsi en état non-seulement de maintenir à chacun ses droits. mais, ce qui n'est pas moins important, de les concilier à l'occasion. D'une part donc, concluez-vous, la circonscription territoriale est très-importante, nécessaire même, la plu-part du temps à l'accomplissement des devoirs du juge; d'une autre part, elle ne porte aucune atteinte à la justice, qu'elle laisse toujours une, toujours universelle, toujours indivisible en elle-même Donc, elle ne peut qu'être approuvée de tous, au lieu d'être condamnée par qui que ce soit. »

Voilà votre réponse, n'est-ce pas? vous la trouvez bonne; excellente, tout à fait concluante, relativement à l'objection qui vous aurait été faite sur la circonscription territoriale de la magistrature. Je suis complétement de votre avis. Eh bien ! appliquez-la mot à mot à l'objection que vous m'avez faite vous-même sur la circonscription territoriale du sacerdoce, et vous verrez, pour peu que vous soyez de bonne foi, qu'elle n'est ni moins

solide, ni moins concluante.

Sans doute, pouvons-nous vous répondre, à notre tour, la religion est une, simple, universelle, indivisible en soi; elle n'admet, par conséquent, ni division, ni limites, ni circonscription. La religion I elle est aussi, comme la justice, l'ordre voulu de Dieu. Elle ne peut donc pas plus être circonscrite, sous ce rapport, que l'ordre voulu de Dien, que la volonté divine. que Dieu lui-même. Mais s'il en est ainsi de la religion considérée en elle-même, et dans sa source, on ne peut en dire autant de l'administration de la religion, ou, si vous l'aimez mieux, de l'application de ses principes aux actions des hommes. Par cela même que les hommes sont composés d'un corps aussi bien que d'une âme, par cela même qu'ils habitent immensité de cette terre, où se trouvent tant de variations, non-seulement l'administration de la religion est susceptible, comme tout autre, de division, de limites, de circonscription territoriale par conséquent, mais elle les réclame et les exige même impérieusement. Cela se prouve par le fait, de la manière la plus incontestable, ainsi que nous l'avons établi plus haut. Car, en examinant les choses attentivement, qui ne voit que si le sacerdoce

n'avait aucune circonscription territoriale, il ne pourrait faire observer la religion comme il le doit, presque en aucuns lieux, et ne le . ferait même point du tout, en certains endroits?

CUR

Prenons aussi la France, par exemple, et supposons qu'il y ait trente mille prêtres également chargés de toutes les fonctions de leur ministère. A la rigueur, c'est bien autant qu'il en faut; mais, parce qu'il n'y aura aucune circonscription territoriale dans leur juridiction, parce qu'il n'y aura, pour chacun d'eux, aucun droit rigoureux, el nécessai-rement aussi aucun devoir rigoureux, par rapport à telle ou telle partie de la France, leur ministère sera mal rempli, généralement parlant, et, en quelques endroits, il ne le sera en aucune manière. Qui ne comprend cela parfaitement? Les prêtres, étant libres de s'établir où bon leur semble; iront tous peut-être on presque tous dans les mêmes lieux, et il ne s'en trouvera point dans quelques localités. Certaines églises seront remplies, tandis que les autres ne verront personne. Ce n'est pas tout encore. Les prêtres, n'ayant point charge d'âmes spécialement déterminées, ne pourront étudier les mœurs, les caractères, les coutames, toutes choses excessivement importantes, nécessaires même à connaître pour faire bien observer la religion. Rien de semblable, dans une autre hypothèse; ou plutôt, c'est tout le contraire qui a lieu. Les fonctions du ministère sacerdotal sont nécessairement remplies, et, en général, bien remplies. Le prêtre est toujours là, au poste qui lui a été assigné. Il connaît les siens, et les siens le connaissent. Il peut étudier de près et à loisir les mænrs, les habitudes, et même, jusqu'à un certain point, les différentes nuances de caractère, se mettant ainsi en état de remplir les devoirs de son ministère, non-seulement d'une manière utile en général, mais encore d'une manière appropriée au besoin de chacun.

D'une part donc, conclurons-nous aussi, la circonscription territoriale est très-importante, nécessaire même, la plupart du temps, à l'accomplissement des dévoirs du prêtre : d'une autre part, elle ne porte aucune atteinte à la religion qu'elle laisse toujours une, toujours universelle, toujours indivisible en elle-même. Donc, elle ne peut qu'être approuvée de tous, bien loin de pouvoir être blâmée par qui que ce soit.

Les curés sont jaloux les uns des autres, et se querellent quelquesois comme des

portefaix, avez-vous dit encore.

Que voulez-vous dire par là? Que ce fonds de jalousie, qui existe dans tous les cœurs, se trouve aussi dans le cœur des prêtres? Ce serait dire, en d'autres termes, si vous me permettez d'ajouter en termes plus convenables, que le prêtre appartient, lui aussi, à la famille infortunée d'Adam, et qu'en devenant prêtre, il n'a point cessé d'être homme : ce que tout le monde sait aussi bien que vous. Que voulez-vous donc dire? je le ré-pète. Voudriez-vous dire que ce fonds de jalousie, qu'il est impossible d'étousser complétement, se manifeste aussi quelquelois en lui, quoi qu'il puisse faire, d'une manière plus ou moins sensible? Vous ne diriez rien là encore que tout le monde ne sache aussi bien que vous: car ce serait dire que ce qui est dans l'intérieur de notre ame ne peut rester tellement enseveli qu'il n'en paraisse quelque chose au dehors; ce serait dire que le feu ne peut rester si bien caché sous la cendre qu'il n'en sorte à l'occasion des étincelles. Que voulez-vous dire? vous demanderai-je encore. Que, quand le prêtre est mauvais, quand il a trempé et retrempé son cour dans le sacrilége, sa jalousie, commetoutes ses autres passions, prend, chez lui, quelquesois, un développement extraordinaire? Vous ne diriez rien que je ne reconnaisse hautement, aussi bien que vous, comme un fait malheureusement incontestable, comme une chose très-naturelle, puisque le bien se change nécessairement en mal, quand il est détourné de sa destination.

Voudriez-vous aller plus loin, par hasard? Prétendriez-vous que les prêtres sont plus généralement jaloux que les autres? que tout prêtre à circonscription territoriale, par cela même qu'il a son autel élevé en face de l'autel de son confrère, comme on dit conmunément, regarde nécessairement celui-ci d'un œil d'envie? Ce serait une affreuse calomnie, une accusation injuste au dernier point, mais évidemment démentie par tous les raisonnements, comme par tous les faits.

Les curés plus jaloux que les autres? Cela se peut-il? Voyez tous ceux qui ont le même état, fussent-ils parents, fussent-ils frères, eussent-ils été unis longtemps par la plus étroite amitié, par cela même qu'il y a concurrence entre eux, cette concurrence ne manque guère d'engendrer la ri-valité, la rivalité la jalousie, et la jalousie souvent des actes de déloyauté, si ce n'est même des crimes abominables. Et chose remarquable, c'est que plus les fonctions sont relevées, intellectuelles, et plus la jalousie prend aussi des proportions extraordinaires. Tant il est vrai, en toutes choses, que c'est la corruption de ce qu'il y a de meilleur qui devient toujours ce qu'il y a de pire. Voyez les médecins, par exemple, leur jalousie n'est-elle pas proverbiale? Et pourtant leurs fonctions sont sacrées, sacerdotales en quelque sorte. Le médecin auprès du lit du malade, recevant ses confidences, écoutant ses plaintes, calmant ses souffrances, rétablissant quelquesois sa santé, n'est-il pas réellement le représentant de Dieu, hienfaiteur de tous les hommes, et principalement des assigés? Mais qu'un confrère vienne à paraître, les sentiments de bienveillance qui remplissaient son cour disparaissent souvent pour faire place à tous les sentiments de la jalousie et de la haine. La discussion commence. De modérée qu'elle était d'abord, elle ne tarde pas à devenir violente, et à dégénérer même, s'il y a lieu, en véritables querelles de portefair, pour me servir de vos expressions. Ne dites donc point que les curés sont plus jaloux que les autres

hommes, car, je vous le répète, cela n'est pas possible.

CER

Les curés plus jaloux que les autres hommes! Comment cela se ferait-il donc? N'ontils pas pour mission spéciale de montrer aux hommes l'odieux de ce vice, aussi bien que de tous les autres, de leur apprendre à le combattre, et à établir solidement en eux la vertu opposée? N'est-ce pas pour eux un devoir impérieux de commencer dans leur propre cœur cette réforme morale qu'ils doivent continuer ensuite dans le cour des autres? N'ont-ils pas, pour réussir, les moyens les plus efficaces? La prière à chaque instant, le saint sacrifice de la Messe, tous les jours ou presque tous les jours, l'administration des sacrements, la méditation et la prédication de l'Evangile, de cette parole sainte qui a changé le monde? Je sais bien que toules ces causes de réformation et de sanctification ne produisent pas toujours leur effet dans l'homme, à qui Dieu veut laisser sa liberté, c'est-à-dire le pouvoir de faire ou de ne pas faire ce qui lui a été commandé; mais c'est l'exception. Il est donc impossible que tant de causes de sanctification ne la produissent pas, généralement parlant, dans le prêtre, et que tout lui prêchant la cha-rite, le portant à la charité, il reste aussi ploux et même encore plus jaloux que les autres hommes.

Ca que j'avance ici se trouve confirmé par une expérieuce générale. La confraternité entre prêtres, et surtout entre prêtres du voisinage, n'est-elle pas proverbiale dans le monde? C'est parmi eux qu'on trouve en-core un reste de cette charité ardente et pure qui régnait entre tous les Chrétiens de la primitive Eglise. Voyez comme ils s'aiment! peut-on dire d'eux également. Ils semblent n'avoir qu'un cœur et qu'une ame. Leurs relations fraternelles sont si généralement reconnues que le monde en est quelquesois scandalisé, ou feint de l'être. On leur prête des idées qu'ils sont bien loin d'avoir, un but auquel ils ne sauraient atteindre, quand bien même ils le voudraient. Dans des temps de crise, surtout, comme en 1830, que ne dit-on pas des réunions ecclésiastiques, eussent-elles uniquement pour objet l'étude de la science, la méditation du devoir? Le monde est encore ce qu'il était du temps de Jésus-Christ, et probablement il le sera toujours. Que le prêtre reste continuellement renfermé dans son église ou dans son presbytère, « C'est un loup, » dit le mondel « il ne veut voir personne; pas même ses confrères. C'est sans doute parce qu'il en est jaloux. » Qu'il soit en relations intimes et fréquentes avec ses confrères : « C'est un homme de bonne chère, » dit alors le monde. « Il mange et boit comme les pécheurs. Il parle à peu près comme eux, et quelquesois même se querelle comme eux. ». Cette dernière opinion, la plus répandue assurément, sert du moins à prouver la bonne confraternité qui existe entre les curés du même voisinage, comme je le disais tout à l'heure; d'où il suit qu'on ne peut

les accuser d'être jaioux les uns des autres, de la manière que vous le dites.

Non pas que, dans ces relations fréquentes, on ne voie nattre et se développer quelquesois des sentiments de jalousie : les âmes, sous ce rapport, sont comme les corps, elles ne peuvent se rapprocher fréquemment, sans se choquer désagréablement quelquefois, et sans se repousser avec aigreur. Non pas que, dans ces réunions, il n'y ait, et même souvent, de vives discussions, tantôt légitimes et honorables, comme quand il s'agit de désendre les intérêts de la vérité : tantôt plus ou moins condamnables, comme quand elles sont inspirées et soutenues par une passion quelconque; mais de là à une jalousie générale et habituelle, de là à des querelles de porte-faix, comme vous avez dit, il y a toute la distance qui sé-pare la fragilité bien pardonnable, du mal inexcusable; la nature humaine, de la nature diabolique. Tirer une conclusion semblable. c'est conclure de quelques légers nuages, à une complète obscurité, c'est donner dans la plus calomnieuse exagération.

ils prétendent, ajoutez-vous, que c'est un péché d'aller prier Dieu ailleurs que dans leur église, et que l'absolution donnée par un autre que par eux précipite dans l'enfer, au lieu de conduire au ciel.

Jamais aucun prêtre n'a dit rien de semblable. Nous allons expliquer bientôt ce qui a pu donner lieu à cette mauvaise plaisanterie; mais auparavant, montrons que, bien loin de dire rien qui approche de ce que vous leur prêtez, les curés ne cessent de dire précisément tout le contraire.

Quant à la prière d'abord, que dit le curé, comme tout prêtre en général, comme tout fidèle instruit de la loi de Dieu? Ce qu'il dit? Ah! vous le savez aussi bien que nous, il dit, avec Jésus-Christ, qu'il faut prier sans cesse, et ne point se lasser : Oportel semper orare et non deficere. (Luc. xviii,1.) Il dit, par conséquent, qu'il faut prier non-seulement dans telle ou telle église particulière, mais dans toute égliseoù l'on pourra se rencontrer, et non-seulement dans toute église, qui est toujours une maison de prière, mais dans toute maison, mais partout, parce que, partout aussi, le besoin de prier se fait sentir.

Par rapport au sacrement de pénitence, comme pour tout autre sacrement, c'est à peu près la même chose. « De même que Dieu est partout. » dit-il, « et que partout nous pouvons et devons le prier, de même, l'E-glise, chargée par Jésus-Christ de répandre sur tous les hommes sans exception les grâces célestes, se trouve partout, et partout aussi nous pouvons et devons recourir à elle, afin de participer aux faveurs dont elle est la distributrice. » Tel est, quant au fond, le langage de tout prêtre, et, par conséquent, de tout curé, expliquant aux sidèles la manière dont ils doivent se comporter à l'égard de l'Eglise. Voulez-vous entendre le langage intime de quelques-uns d'entre eux? Ecoutez. C'est un bon curé de campagne, qui

après avoir pris un soin tout particulier de quelques jeunes gens, après les avoir élevés, dirigés continuellement avec toute la sollicitude et toute la tendresse d'un père pour ses enfants, les voit s'éloigner de lui, pour aller, je suppose, au service militaire. C'est la veille de leur départ ; le prêtre les a réunis dans sa chambre, et, après leur avoir distribué les derniers gages de sa pieuse affection, il leur parle ainsi d'une voix prosondément émue et les yeux baignés de larmes : « Votre existence, mes chers enfants, sera désormais bien différente de ce qu'elle a été jusqu'ici. Vous n'avez entendu encore que de ma voix l'explication de la loi divine, vous n'avez guère assisté aux offices religieux que dans notre église, et ce n'est encore que par mon ministère que vous avez reçu les sacrements. Il n'en sera plus ainsi actuellement. Vous allez être emmenés peut-être, de ville en ville, dans les parties les plus opposées de la France. Que dis-je! Nul ne sait l'avenir : vous pouvez être emportés par les événements au delà des mers et jusqu'aux extrémités de la terre. Ah! je vous en conjure, en quelque lieu que vous vous trouviez, n'oubliez point que Dieu est partout, et que partout aussi vous pouvez et devez le prier; n'oubliez point non plus, que partout est la religion, et que partout aussi vous pouvez et devez avoir recours à cette divine mère, pour vous réconcilier avec votre père céleste, et recevoir les grâces qu'il veut bien accorder à ses enfants. Gardez-vous bien de dire jamais: Nous ne sommes plus dans la paroisse. Car la paroisse de tout fidèle, en un sens, c'est le monde! De même que, comme militaires, comme soldats de la France, vous pourrez dire avec vérité : Où est le drapeau, là est la patrie: Ubi verilla, ibi patria; comme Chrétiens, comme soldats de Jésus-Christ, attendant de lui pour paye les récompenses éternelles, vous pourrez dire avec'la même vérité: Où est la croix, là est ma religion : Ubi vexillum, ibi religio. Or sachez que la croix plantée sur le Calvaire domine le monde entier; que l'image de cette croix se retrouve actuellement dans toutes les parties de la terre, et que, quand bien même vous vous trouveriez dans des lieux où elle n'aurait jamais paru, ce qui me semble un peu difficile, si ce n'est pas tout à fait impossible aujourd'hui, vous l'y porteriez néces-sairement, puisque cette croix a dû être érigée dans vos cœurs par la foi. »

Tel est, je le répète, le langage intime que bien des prêtres ont tenu certainement, sinon quant aux mots, du moins quant au sens, à des jeunes gens élevés par eux avec un soin tout particulier. Et je ne sais si vous à qui je réponds en ce moment, ne l'avez pas eniendu quelquefois. Or un tel langage se concilie-t-il avec la persuasion où seraient les curés, selon vous, que c'est un péché d'aller prier ailleurs que dans leur église, et que l'absolution donnée par un autre que par eux précipite dans l'enfer, au lieu de conduire au ciel? N'est-ce pas tout

l'opposé, au contraire? Expliquons actuellement, nous l'avons promis, ce qui a pu donner lieu à cette mauvaise plaisanteris, dont vous vous êtes fait l'écho.

Afin que le ministère sacerdotal soit exercé avec plus de régularité et de succès, chaque diocèse est divisé, comme tout le monde sait, en fractions plus ou moins grandes, communément appelées paroisses. À la tête de chaque paroisse est un prêtre, avec le utre de curé, ou pasteur. La Messe que chaque curé est obligé de dire, le dimanche et les jours de fête, à l'intention de ses paroissiens, s'appelle la Messe paroissiale. Par cela même que cette Messe est celle de tous les habitants de la paroisse, ceux-ci y sont naturellement appelés d'une manière particulière. C'est l'intention de l'Eglise qui ne cesse de la manifester par la voix des supérieurs ecclésiastiques; et il estévident d'ailleurs que les fidèles qui n'assistent jamais ou presque jamais à la Messe de la paroisse ne donnent point le bon exemple, paralysent autant qu'il est en eux la force de l'association, ne penvent connaître leur pas-teur, pas plus qu'ils ne peuvent s'en faire connaître. Malgré ces inconvénients et d'autres encore, qu'il serait trop long d'énumérer ici, celui qui entend une autre Messe que la Messe paroissiale satisfait-il au précepte de l'Eglise qui lui dit : Les dimanches Messe ouiras, et sets de commandement? Oui, disent les uns, parce que le précepte est toujours accomplidans ce qu'il à d'essentiel. Non, disent les autres, si cela se fait habituellement et sans aucune raison, parce que l'intention de l'Eglise est que non-senlement les fidèles assistent à la Messe, mais encore à la Messe paroissiale. Quoi qu'il en soit, remarquez que, dans l'opinion mêmela plus rigoureuse, nul ne dit que c'est un peché d'aller entendre une Messe ailleurs que dans sa paroisse : car la prière, et surtout la prière pendant le saint sacrifice, est toujours bonne, quand elle est bien faite, mais seulement de ne point assister à la Messe paroissiale, ce que veut l'Eglise. Ce n'est point dans la religion seulement, c'est en toute chose que le bien lui-même devient mal, quand il est fait autrement qu'il doit l'être. Voilà une mère qui commande à son fils d'aller porter une aumône dans une maison pauvre qu'elle lui désigne. Au lieu de la porter dans la maison pauvre qui lui a été expressément désignée, il la porte dans une autre maison. Le fils a-t-il bien fait? Non évidemment. Est-ce que son aumone est un mal, par hasard? me dira-t-on.
Non, encore une fois; mais ce qui est mal
dans sa conduite, c'est d'avoir été contre les ordres, ou du moins contre les désirs formellement exprimés de sa mère.

Ce que j'ai dit par rapport à la prière, je puis le dire également par rapport aux sacrements, et surtout par rapport au sacrement de pénitence. C'est au curé ou à celui qui a les mêmes pouvoirs, si ce n'est des pouvoirs plus étendus encore, que les fidèles doivent s'adresser. Point du tout, est

illa qui s'adressent sciemment à un minisde la religion qui n'a ancun pouvoir, ir rapport à eux du moins. La sentence absolution qu'ils entendent est-elle ratifiée ins les cieux? Non, ils restent aussi coupaes, et même plus coupables qu'ils n'étaient paravant. Est-ce l'absolution prononcée r le prêtre qui ajoute sinsi à leur culpabi-& au lieu de l'effacer? Non, encore; car ille absolution est sainte en soi, et bien cue elle conduit au ciel; mais c'est la ré-lion aux ordres formels de l'Eglise, c'est profanation des sacrements. Ne voyezus pas quelque chose d'absolument sem-lable dans la société civile? Voilà un homequi, au lieu de paraître devant son juge Marel, va, par fraude, devant celui qui n'a ir lui aucun pouvoir. La sentence prononle par ce juge est tout en sa favour. Sa modition en est-elle meilleure pour cela? a contraire. Est-ce la sentence du juge qui metainsi dans une position plus défavople qu'auparavant? Nullement, mais c'est idesubéissance à la loi, c'est aussi la profamion de la justice civile, si je puis m'exminer de la sorte.

Cadroits curiaux, du reste, ces prétentes des curés, comme vous dites, sont tout abreur de leurs paroissiens. Nous l'avons proit plus haut surabondamment. Une trade preuve ici, c'est que, depuis que l'hort reconnu qu'il importait d'avoir un conscendance extrême pour la failleme des fidèles, elle leur laisse la plus me lutiude dans l'observance de leurs l'amis religieux, et semble ne plus tenri pres règles rigoureusement obligatoires. On les verra même se disputer un mort, la medes chasseurs le gibier qui est tombé, a-mus osé dire.

Me accusation, que nous avons lue aussi pous ne savons plus quel livre abomiment impie, se réduit sans doute à se le curé tient à enterrer ses paroisquand ils sont morts, et à ce qu'ils ne point emportés dans un cimetière

Ails y tiennent, et ils ont raison d'y Arce que ce n'est pas seulement leur mais leur devoir, et je suis convaincu mas seriez vous-même le premier à les es, s'ils n'y tensient pas.

it ist leur devoir d'y tenir, avonsdi avec vérité, parce que leurs paroistent pour eux des enfants bien-aimés,
its ne doivent se séparer qu'à la derturémité. Est-ce qu'un père ne tient
accompagner jusqu'au lieu du repos
tes d'un fils chéri que la mort lui a
til Est-ce qu'il se laisserait volontiers
ter par qui que ce soit dans l'accomacent de ce funèbre devoir? Ce corps
de mort et tombé à terre, est une
ca ellet, pour me servir de votre
rason, mais une proie sainte, dont sa
m, minte également, aime à se repatd q'elle ne voudrait céder à per-

cies leur devoir d'y tenir, et non-

seulement un devoir de religion, mais un devoir de cœur, car ces morts qu'ils ont soignés, sous tous les rapports, pendant leur vie, qu'ils ont consolés, soutenus, encouragés, avec toute la sollicitude du médecin le plus dévoué, et dont ils ont peut-être même recueilli le dernier soupir, ils se sont naturellement attachés à eux par les liens de la plus vive tendresse, et ils veulent, autant que possible, rester auprès d'eux jusqu'à la fin.

Oui, c'est leur devoir, car ces dépouilles périssables qu'ils veulent conduire au champ du repos, ce sont les restes de soldats valeureux, à qui ils ont enseigné la manière d'être victorieux dans les combats du Seigneur, qu'ils ont guidés, ranimés, modérés même quelquefois, dont ils ont reconnu et admiré, dans les derniers jours surtout, la fidélité et le courage, et auxquels ils désirent donner une dernière preuve de leur estime et de leur affection, comme un capitaine tient à rendre, lui-même, en personne, les devoirs funèbres aux soldats tombés bravement, sous ses yeux, au champ d'honneur.

Oui, c'est leur devoir, parce que ces dépouilles terrestres leur ont été confiées aussi par Jésus-Christ, en même temps que les âmes qui les vivifaient; et de même qu'ils ont tenu à rendre les âmes à celui qui les avait créées à son image, de même ils tiennent à rendre les corps, environnés de toutes les bénédictions de la religion, à cette terre d'où ils sont sortis primitivement, et d'où ils seront tirés, de nouveau, au grand jour du jugement, pour être récompensés ou punis, selon qu'ils auront été, en cette vie d'épreuves, des instruments de bieu ou de mal, de vertus ou de vices.

Oni, c'est leur devoir: car il est souverainement important que ces morts paraissent à l'église paroissiale, avant d'être renfermés pour toujours dans le tombeau. Leur présence est toujours là, malgré le silence profond qui y règne quelquefois, et je dirai même à cause de ce silence, une espèce d'oraison funèbre plus éloquente, plus instructive du moins que la plus éloquente et la plus instructive qui ait été prononcée par une langue humaine. C'est l'oraison funèbre de la mort elle-même. Celui qui n'est plus était-il dans l'habitude de remplir avec exactitude ses devoirs religieux? Quelle consolation, mais aussi que d'encouragement pour les parents, pour les amis, pour toutes les connaissances! Avait-il passe sa vie, au contraire, dans l'oubli, si ce n'est même dans la baine de la religion? Que de réflexions tristes, en ce cas; mais aussi que de réflexions salutaires! « Ah. » se dit chacun intérieurement, « combien il est préférable d'avoir à présenter à Dieu, à l'heure de cette mort qui arrive si rapidement et si inopinément, toutes sortes de bonnes œuvres, que de porter à son tribuual redoutable la négligence et même l'audacieuse transgression de sa loi. »

Oui, c est leur devoir; parce que c'est un spectacle aussi touchant qu'instructif de voir tous les paroissiens reposer dans le même tieu, après leur mort, à l'ombre de la croix, comme ils ont prié et combattu, dans le même lieu et sous le même étendard de la croix, pendant leur vie. Le pasteur y vient lui-même à son tour. Il repose au milieu de son troupeau, prêt à se lever le premier, quand sonnera la trompette du jugement, pour présenter au souverain Juge ceux qui lui ont été confiés, et dont il doit rendre aussi un compte rigoureux.

CUR

Voilà pourquoi les curés tiennent beaucoup à ce que tous leurs paroissiens soient enterrés dans le cimetière de la paroisse; mais ce n'est ni pour les motifs ni avec les dispositions que vous supposez. Vous parlez de chasseurs qui se disputent le gibier. Quelle comparaison aussi fausse qu'indé-cente! Ce gibier qu'ils se disputent est tombé sous leurs coups. Est-ce le cas des curés par rapport à leurs paroissiens? N'ont-ils pas fait, au contraire, tout ce qui dépendait d'eux, pour leur conserver la vie et la santé? Prières, soins, veilles, secours de tout genre, rien n'a été négligé pour cela; et ils eussent volontiers donné leur vie pour eux, suivant la recommandation du pasteur des pasteurs, qui dit expressément que tout bon pasteur donne sa vie pour ses brehis. Les chasseurs se disputent le gibier pour s'en nourrir. En est-il ainsi des curés? Pensez-vous qu'ils vivent de cadavres? Ah! plutôt, voyez-les à la tête de ce convoi funèbre, dans cette église tendue de deuil et devenue une maison mortuaire, dans cette enceinte funèbre, à côté de cette fosse béante, qui attend sa proie pour la recouvrir aussitôt... entendezvous ces plaintes, ces soupirs, ces cris percants? Ne comprenez-vous pas que, quel que soit le cœur du prêtre alors, fût-il de rocher, ce qui n'est pas certainement, il doit se fendre, lui aussi, à une séparation si déchirante. Il n'y a donc là rien d'enviable, il n'y a absolument, comme je l'ai dit déjà, que de quoi nourrir la douleur. Vous me direz peut-être que les curés reçoivent pour ces fonctions une rétribution qui, ordinairement, n'est point à dédaigner. Il le faut bien, puisque cela est nécessaire pour qu'ils vivent et puissent faire les aumônes qui ne sont pas moins nécessaires à leurs paroissiens qu'à eux-mêmes; mais ce n'est point pour cela précisément qu'ils tiennent à ce que tous leurs paroissiens soient enterrés dans le cimetière de la paroisse, puisqu'ils ne tiennent pas moins à ce que les pauvres, de la sépulture desquels ils n'ont rien à attendre, y soient enterrés que les riches.

Ce n'est point non plus avec les dispositions que suppose votre comparaison, que les curés tiennent à ce que la sépulture de leurs paroissiens se fasse dans la paroisse. Les chasseurs, auxquels vous les avez comparés, défendent leurs droits avec une passion violente, avec une opiniâtreté invincible, et, plutôt que de céder, ils en viendront quelquefois aux extrémités les plus déplorables. Voyez-vous rien de semblable ou même d'approchant, dans la conduite des curés, surtout en présence de la mort?

Ils défendent leurs droits avec fermeit, si vous le voulez, mais toujours avec calme et décence; et, quelque solidement fondés que soient ces droits, s'ils reconnaissent qu'il est mieux de ne point y tenir, ils cèlent aussitôt sans difficulté. Priant alors pour ceux dont ils auraient dû faire la sépuliure: « Il eût été dans l'ordre, » disent-ils, « que ceux qui avaient été réunis pendant la vie le fussent également après la mort. Puisque cela ne se peut, Dieu saura nous réunir pour un jour. Puisse-t-il alors nous réunir pour toujours dans son sein. »

Ils portent partout, jusque dans le monde et dans l'administration civile, avez-vous dit encore, cet esprit de domination.

Bien loin de porter partout l'esprit de demination, comme vous le prétendez, les cerés ne l'ont pas même dans l'exercice de leurs droits les plus incontestables. Jésu-Christ, leur modèle et leur mattre, le ker défend expressément. Vous savez, dit-il au siens, que les princes des nations les demines, et que ceux qui sont les plus puissants perm eux les traitent avec empire. Il ne doit pu en être de même parmi vous autres; mui qu celui qui voudra être le plus grand pom vous soit votre serviteur; et que cha 🗭 voudra être le premier parmi vous soit me esclave. Comme le Fils de l'homme n'en pu venu pour être servi, mais pour servir, et pour donner sa vie pour la rédemplim it plusieurs : « Scitis quia principes genius dominantur corum, et qui majores smilp-lestatem exercent in cos. Non ita eril iun vos : sed quicunque voluerit inter cos my fieri, sit vester minister : et quicunque volurit inter vos primus esse, erit vester serv Sicut Filius hominis non venit ministran sed ministrare, et dare animam suam, redenplionem pro multis. . (Matth. xx, 25 x; Ainsi, d'après les intentions de Notrese gneur Jésus-Christ, intentions auxquelles! sont tous obligés de se conformer plus ou moins strictement, ce n'est point un espris de domination qui doit animer les carés. mais, au contraire, un esprit de servituée. Chacun d'eux est le représentant du Fils : l'homme, dans sa paroisse, pour l'admisi-tration des choses spirituelles. En bien! il doit, à son exemple, servir les autres, 12 lieu de vouloir en être servi, et pousser se dévouement, qui est un véritable esclaras. jusqu'à donner sa vie, si cela est nécessire, pour la rédemption de plusieurs. Du rest. quand je parle de servitude, je n'entendije basse servitude, dans le sens vulgaire et l'expression, mais une servitude honorabit. dans le sens de saint Paul, qui se fais tout à tous, pour gagner tout le monde : Jésus-Christ, ou bien encore dans le sens 👙 Souverain Pontife, qui prend pour l'un de se premiers titres celui de serviteur des serriteurs de Dieu : Servus servorum Dei.

Vous allez me dire peut-être que, si teles sont les intentions de Jésus-Christ, les mistres sont bien éloignés de s'y conformer vous vous trompez. Ils s'y conforment lus plus ou moins strictement, vous ai-je dit

déjà. Ils le font volontiers, pour la plupart du moins, je n'en doute pas; mais, lors même qu'ils ne le feraient pas ainsi, ils seraient encore obligés de le faire bon gré mal gré. C'est, en quelque sorte, une nécessité de leur position. En doutez-vous? Je vais vous le prouver promptement. Vous étes malade, je suppose. Il ne se passe pas de jour peut-être que le curé de la paroisse ne vienne à votre lit de souffrances, ou ne cherche du moins à y venir, pour vous offrir les consolations de la religion, dont vous arez d'autant plus besoin, je suppose, que rous en êtes moins préoccupé. Vous refusez, à chaque fois, son ministère, ou, du moins, vous le remettez à un autre moment, sous un prétexte quelconque. Le prêtre n'en persiste pas moins. Que dis-je l vos refus ne servent qu'à donner plus d'activité à son rèle. Il pense à vous au pied des autels, dans le silence de son cabinet, dans ses promenades solitaires, dans ses visites en tout temps, en tout lieu, pour ainsi dire. Cependant votre maladie a fait de rapides progrès qui effrayent ceux qui sont auprès de vous, et vous-même encore plus que les autres. Soit effet des prières que le prêtre n'a cessé d'adresser au Ciel pour vous, depuis que vousèles malade, soit toute autre cause, votre courtouché se tourne vers Dieu: • Le prêtre ! dites-vous, d'une voix mourante, le prêtre l' car bientôt je ne serai plus. » On se rend en hâle au presbytère; c'est au milieu de la nuit. La distance à parcourir est assez considérable, et les chemins sont mauvais. Nimporte, le prêtre longtemps refusé, se rend apprès de vous, rempli d'une joie sainte. Il ne vous reproche ni vos refus obstinés, ni son somme: l'interrompu, ni les fatigues et les dangers de sa course au sein de l'obscurilé et par un temps affreux, il ne voit qu'une chose, qu'il a le bonheur de procurer, votre réconciliation avec Dieu.

Ce que votre curé vient de faire pour vous, il est obligé de le faire, et il le fera réellement pour n'importe qui réclamera, de la même manière, son ministère. Ce que fait celui-ci, tout autre le fera également. Or, qu'est - ce que cela? je vous le demande. Est - ce de la domination? n'est - ce pas plutôt de la servitude, comme je vous le dissis, et même de la servitude au suprême degré, pour la gloire de Dieu toutefois, et le salut des âmes: Servus servorum Dei?

Que si le curé doit avoir cet esprit d'abnégation et de dévouement jusque dans l'exercice du saint ministère, où il est pourtant le représentant de Dieu, avons-nous dit, à plus sorte raison dans le monde, où il doit se faire tout à tous, comme dit saint Paul, pour conquérir des âmes à Jésus-Christ; à plus sorte raison dans l'administration civile, à laquelle il est, comme prêtre, complétement étranger. Men royaume n'est point de ce monde, a dit le Sauveur: Regnum meum non est de hoc mundo. (Joan. xviii, 36.) S'il en est ainsi du maître, à plus sorte raison de ses ministres.

Vous me demanderez peut-être pourquoi

ce reproche de domination si souvent élevé contre eux, en tout lieu.

D'où cela vient? Je vais vous le dire en toute franchise. Cela vient du défant de prudence quelquefois, et peut-être même réellement du défaut de modération chez quelques prêtres; mais généralement, mais presqua toujours, ah! qu'il me soit permis de le dire ici, cela vient de l'injustice du monde. Il persécute, suivant l'usage, les ministres qui lui sont envoyés de Dieu pour le convertir; et quand ceux-ci se plaignent, chose pour-tant bien naturelle, le monde crie qu'ils veulent dominer partout, et quand, au lieu de se plaindre, ils opposent, à l'exemple de Jésus-Christ, aux injustices qui leur sont faites une patience à toute épreuve, le monde crie encore qu'ils sont ennemis de César, qu'ils veulent séduire le peuple pour exercer la domination, et que pour cela ils sont dignes des plus grands supplices. Tolle, tolle, crucifige eum! (Joan. xix, 15.) Je pourrais citer à cette occasion plusieurs exemples bien remarquables; je me contenterai d'en citer un seulement.

C'était dans une campagne, au centre même de la France. Il y avait là un extrait d'homine d'un mètre cinquante, tout au plus, qui n'aurait pu être admis, vu sa taille, à servir militairement la France, en aucun régiment. Ce petit honhomme, d'une valeur fort problématique, sous bien des rapports, fut cependant jugé digne de soutenir l'écharpe municipale. Je ne dirai ni comment, ni pourquoi ; mais à peine en eut-il été revêtu que la tête lui tourna; et sa tête étant tournée, il s'imagina qu'elle avait haussé, et môme d'une manière considérable. Dès lors, il se crut maître de tous et de tout, maître d'ap-peler mal ce qui était bien et bien ce qui était mai. De là des énormités auxquelles le curé du lieu se trouva tout naturellement mêlé. Celuj-ci s'efforça d'opposer constamment à l'orage un calme inaltérable; mais on ne lui fit pas moins éprouver les plus grands désagréments, et on ne l'accusa pas moins de vouloir porter partout, jusque dans le monde et dans l'administration civile, son esprit de domination. Jugez d'après ce fait, qui, comme nous l'avons dit, et comme on doit le comprendre aisément d'ailleurs, se renouvelle fréquemment, ce qu'il faut penser des criailleries du monde à l'encontre des prêtres, et surtout du pauvre curé de campagne.

On ne voyait rien de semblable au temps de Jésus-Christ et de la primitive Eglise, avez-vous ajouté en dernier lieu.

Qu'entendez-vous par là? Voulez-vous dire qu'il n'y eut alors aucun des scandales qui déshonorent réellement quelquefois le sacerdoce, mais qui sont considérablement grossis par l'œil, l'oreille et la bouche de la malveillance? ou bien voulez-vous dire qu'on ne connaissait point encore cette juridiction restreinte, cette circonscription territoriale, pour me servir de vos expressions, que vous regardez comme la cause de ces scandales? Il nous est facile de répondre,

dans l'une et l'autre de ces suppositions.

Voulez-vous dire qu'il n'y eut point de scandales? Kt Judas: l'avez-vous oublié par hasard? Quoi! un traître, et quel traître! contre onze fidèles, et encore d'une fidélité un peu chancelante, quelle misère! Quand on réfléchit à cela, quand on pense par qui ces hommes avaient été choisis, par qui ils avaient été formés pendant plusieurs années, sous les yeux de qui, dans quelles circonstances ils se trouvaient, il y a de quoi gémir profondément, et répéter, avec l'Apôtre des nations, en saisant un retour sérieux sur soi-même: Que celui qui se croit solidement établi prenne garde de tomber! « Qui se existimat stare, videat ne cadat. » (I Cor. x., 12.)
Il y a de quoi s'écrier : « L'homme n'est . rien, par lui-même, dans quelque position qu'il se trouve, de quelque caracière qu'il soit revêtu; et, quand il fait quelque chose de grand, ce n'est que par la vertu de celui qui le sortisse. Omnia possum in eo qui me confortat. (Phil. 1v, 13.) Le scandale est donc inhérent à la nature humaine, à toute nature imparfaite, alors même que cette nature entre en rapport avec la nature diviue. Nous le voyons par Judas, comme nous ve-nons de le rappeler tout à l'heure. Nous le voyons par Caïn qui, jaloux de ce que les sacrifices de son frère Abel étaient plus agréables à Dieu que les siens, l'immole traftreusement. Nous le voyons dans les anges eux-mêmes qui, s'étant révoltés contre Dieu, au lieu de s'abaisser devant lui, ont été chassés du ciel et précipités dans l'enfer. Ne dites donc pas qu'il n'y avait point de scandales du temps de Jésus-Christ et de la primitive Eglise; car il y en a eu et il y en aura toujours, et même de très-grands.

Voulez-vous dire qu'il n'y avait point alors de juridiction restreinte, ou, ce qui est à peu près la même chose, de circonscription territoriale dans l'exercice du saint ministère? Et pourtant Jésus-Christ dit à Pierre, dès le commencement : Paissez mes agneaux, paissez mes brebis. (Joan. xxi, 16, 17.) C'esta-dure, suivant l'interprétation générale, dirigez les pasieurs de mon Eglise, aussi bien que les simples fidèles. Or, le chef de l'Eglise ne peut diriger les pasteurs sans leur donner des pouvoirs plus ou moins étendus, selon le besoin des temps et des lieux. Donc, il a dû yavoir, dès le commen-cement, des prêtres à juridiction restreinte, à circonscription territoriale, c'est-à-dire des curés. Leur établissement à poste fixe n'est pas nécessaire assurément, à cette époque où l'Eglise est encore excessivement liornée et ne compte qu'un petit nombre de fidèles, comme aujourd'hui où elle est répendue par toute la terre; mais enfin c'est un corps qui commence, qui se développe et s'étend avec l'Eglise elle-même, et qui se

montre bientôt tel à peu près que nons le voyons actuellement.

« A peine le christianisme se fut-il répan. du dans les villes et dans les campagnes. dit Bergier, « que l'on vit des curés dans l'exercice de leurs fonctions. Saint Paul, dans son Epitre aux Romains, chap. IVI, vers. 1. indique qu'il y avait une église à Cenchrée. Cette église avait seulement un ministre. Théodoret assure qu'il n'y a jamais en d'entque; ce ne pouvait donc être qu'un cué. Eusèbe, liv. 11, chap. 16, rapporte que les différentes paroisses qui étaient à Alexandrie avaient été établies par saint Mare même. Sozomène en parle comme d'un établissement fort ancien. Saint Denis, qui es fut évêque l'an 248, rassembla les prêtres qui étaient dans les villages de la province d'Arsinoé pour combattre l'erreur des mil-lénaires. Les curés ont la même anciennes dans l'Eglise d'Occident que dans celle d'0rient. Si l'on en croit Hermas, auteur cotemporain des apôtres, il y avait à Roma, dans le temps de saint Clément, qui a succedé presque immédiatement à saint Pierre. prêtres qui gouvernaient sous la les églises de cette capitale du monde. On lit dans le Pontifical attribué au Pape Demis que le Pape Evariste, qui mourut l'an 1864 Jésus-Christ, la partagea en différents quitiers, et qu'il en distribua les titres à ces prêtres qu'on nommait alors cardinant, et qui n'étaient que de simples curés. Enfin a uvi ne laisse aucun doute sur leuranciente té, c'est le trente-sixième canon des apôtres qui défend aux évêques d'ordonner des prétres dans les villes et villages qui ne soit pas de leurs dincèses. L'auteur de la famesse décrétale attribuée au Pape saint Dess s'est donc évidemment trompé, lorsqu'il s placé sous le pontificat de ce saint l'ésblissement des paroisses : il est beacoup plus ancien. En effet, il a 44 ; avoir des curés en titre dès le moment ou le nombre des Chrétiens et la distance de leurs habitations de la ville épiscopale ou exigé que les prêtres qui vivaient avec le vêque s'en éloignassent et fixassent ailleur leurs demeures, pour distribuer le pain le

la parole et administrer les sacrements.

Sous ce rapport donc, comme sous tent les autres. l'Eglise est et sera ce qu'e''e à toujours été, c'est-à-dire un établissese divin, puisqu'elle est l'œuvre de lesse Christ, et, parconséquent, de Dieu lui-mète Les fidèles qu'elle porte dans son sein, leur-nistres qui la dirigent, y sont nécessairement avec les passions inhérentes à leur nature et les fautes qui dériveut de ces passions mais l'Eglise, du moins, combat ces passions rend ces fautes moins fréquentes, et les ir tourner, autant qu'il dépend d'elle, quaiselle n'a pu les arrêter, à la gloire de Dica et à la sanctification des hummes.

181

## DÉLUGE.

Objections. — C'est un conte de grand'inère pour effrayer les petits enfants. — Comment donc se serait accompli ce grand événement? - Y avait-il assez d'eau pour cela? - Comment ne retrouve-t-on point d'ossements humains avec les autres? — Comment se serait repeuplée l'Amérique? - Est-ce que toutes les espèces d'animaux ont pu être renfermées dans l'arche? — A quoi eût servi le déluge?

Répense. — Ce n'est point un conte, mais une histoire; et c'est bien l'histoire la plus grave, la plus sérieuse qui ait jamais été racontée; et cette histoire n'est pas racontée par une grand'mère seulement, mais par toutes les grand'mères; et non-seulement par toutes les grand'mères, mais par les grand' mères des grand'mères; et non-seulement per les grand' mères des grand' mères, mais par tous les hommes quels que soient le siècle où ils ont vécu, la contrée qu'ils ont habitée, leurs mœurs, leur condition, lears croyances religieuses. Tous les historiens le rapportent avec un accord qu'il serait bien difficile de rencontrer sur un autre fait; tous les poëtes le décrivent avecdes ouleurs partout les mêmes, toutes les religions en font foi, tous les savants le reconnaissent. Mais, au-dessus de ces innombrables et imposants témoignages, s'élève, comme un témoignage surhumain, celui de Moise, l'historien des Juiss et des Chrétiens, ou plutôt de l'humanité entière. de Moise, non-seulement historien, mais poète, législateur, philosophe, savant, homme inspiré. Il raconte ce grand fait avec toutes les dronstances de temps, de lieux, de persomes; il entre à ce sujet jusque dans les plus petits détails; son récit présente tous es caractères de véracité que peut deman-ter la plus sévère critique; on voit qu'il n'a point été trompé, et qu'il ne veut point tromper les autres; en sorte que, n'y en eût-il aucun autre, son témoignage suffirait pour obtenir notre adhésion. Et, quand on pense qu'à ce témoignage premier, fondamental, vennent se joindre, comme nous l'avons in remarquer tout à l'heure, tous ceux un'on peut désirer en pareil cas, personne ne saurait hésiter désormais; il n'y a absolament qu'un enfant qui puisse dire que est un conte de grand mère.

En conte de grand'urère ! dites-vous. Savez-vous bien quelle est la grand'mère pi nous a toujours raconté et qui ne cesse e nous raconter encore ce fait si imposant e l'histoire du monde, avec des preuves de tricité que ne saurait avoir aucun autre téioin? C'est la terre elle-même, cette antine mère du sein de laquelle nous avons pas été tirés, dans la personne de notre preuer père, et qui nous a toujours nourris. C'est bien là un témoin contemporain, et quel témoin! que cette terre qui se trouve partout, qui fait entendre un langage intelligible à tous. Agitée, remuée, bouleversée en tous sens par le déluge, elle conserve, à sa surface, et plus encore dans son intérieur, les preuves les plus incontestables de cette grande catastrophe. Le campagnard, qui la travaille chaque jour, n'est pas sans le re-marquer, quelle que soit la faiblesse de son intelligence, et le savant, qui l'explore inté-rieurement, est hien obligé de le reconnaître, quelles qu'aient été ses préventions religieuses.

OEL.

« Quand nous n'aurions pour garant de la véracité de l'historien que la nature même de la catastrophe et la sécurité avec laquelle il l'a racontée, » dit ici l'abbé de Frayssinous (Moise considéré comme historien des temps primitifs), « pourrions-nous y refuser notre assentiment? Quel intérêt avait Moïse à l'inventer? D'où lui seraient venus la pensée de répandre et l'espoir d'accréditer une fable sans fondement? A l'époque où il vivait, cet événement prodigieux, s'il était véritablement arrivé, devait être profondément gravé dans la mémoire des hommes; il devait en exister sous les yeux des monuments ir-réfragables. Telle était alors la durée de la vie humaine que peu de générations s'étaient écoulées depuis Noé jusqu'à Moïse. Dès lors si celui-ci avait osé débiter un mensonge sur un fait si mémora-ble par lui-même, et dont pourtant il ne serait resté aucun vestige, il aurait excité contre lui une réclamation universelle, et il serait devenu la risée de ses contemporains. Mais qui ne sait d'ailleurs que, de tous les événements anciens, il n'en est pas un seul qui ait laissé des traces plus profondes dans le souvenir de tous les peuples de la terre? Egyptiens, Babyloniens, Grecs, Indiens, tous ici sont d'accord; toutes les traditions des temps antiques supposent que le genre humain, en punition de ses crimes, fut noyé dans les eaux, à l'exception d'un petit nombre de personnes. Bérose, qui avait recueilli les annales des Babyloniens, Lucien, qui rappelle les traditions grecques, ont laissé à ce sujet des récits qui sont parvenus jusqu'à nous et qui présentent un accord frappant avec celui de la Genèse. (Leçons de l'histoire, t. 1, lettre 5.) Cette universalité, cette uniformité de traditions sur le déluge est avouée de l'incrédulité elle-même. L'auteur incrédule, du moins pour un temps, de l'Antiquité dévoilée a dit : Il saut prendre un fait dans la tradition des hommes dont la vérité soit universellement reconnue. Quel est-il? Je n'en vois pas dont les monuments soient plus généralement attestés que ceux qui nous ont transmis cette révolution physique qui a, dit-on, changé autrefois la face

de notre globe, et qui a donné lieu à un renouvellement total de la société humaine; en un mot, le déluge me paraît être la véritable époque de l'histoire des nations. Or. d'où a pu venir cette croyance universelle du genre humain sur le déluge? Il ne s'agit pas d'une de ces erreurs qui ont leur source dans l'orgueil ou dans la corruption humaine : quel intérêt ont les passions à ce que le genre humain ait été détruit par le délugel Ici, l'accord unanime des peuples, dont la langue, la religion, les lois n'ont rien de commun, ne peut avoir pour base que la vérité même du fait. Aussi tous les efforts de la science la plus ennemie des Livres saints n'ont pu découvrir un seul monument qui remonte d'une manière certaine à une époque plus reculée que le déluge. Et l'histoire de l'esprit humain, des sciences, des lettres et des arts ne vient-elle pas à l'appui de Moïse sur la renaissance de ce nouveau monde? On voit en effet naître les sociétés, la population s'étendre, la législation se déve-lopper; les sciences et les arts commencer, croitre et se perfectionner; l'homme soumettre successivement à son empire les diverses contrées de la terre. Tout ce qu'il y a de plus versé dans les antiquités, de plus habile à éclaireir les ténèbres qui couvrent le berceau des anciens peuples, fait remonter leur origine aux enfants de Noéet à leurs premiers descendants; ils ont même trouvé que les noms de Sem, Cham et Japhet, ceux de leurs premiers fils, se sont conservés, quoique défigurés, dans les noms des nations diverses dont ils ont été les pères et les fondateurs. Combien le nom de Japhet, qui a peuplé la plus grande partie de l'Occident, n'y est-il pas demeuré célèbre sous le nom de Japet !...

SET.

« Mais le récit de Moïse, si merveilleusement confirmé par l'histoire de toutes les nations, serait-il contredit par l'histoire de la nature? Non, bien au contraire: car il est dissicile, impossible même de comprendre et de décrire toutes les suites de cette effroyable catastrophe. On sent bien que les eaux, par leur chute, par leur débordement, par leur violente agitation, durent bouleverser les continents, les pénétrer à une grande profondeur, aplanir des montagnes, creuser des vallées, rouler des masses énormes de rochers, transporter les productions d'un climat dans un autre, entasser des matières diverses mêlées et confondues ensemble, et laisser ainsi des monuments de leur ravage. L'état actuel du globe ne présente-t-il pas en effet l'image d'un bouleversement? Dans les diverses contrées de la terre, ne trouve-t-on pas de vastes entassements de corps irrégu-lièrement mêlés ensemble, de sable, de cailloux roulés, de corps marins, de poissons et de coquillages, confondus avec des dépouilles d'animaux et de végétaux? et cette espèce de chaos n'est-il pas la suite de quelque étrange révolution? Aussi le savant auteur d'un ouvrage tout récent qui a pour titre : Recherches sur les ossements fossiles des quadrupèdes, a-t-il dit en propres termes que,

s'il y a quelque chose de constaté en géologie. c'est que la surface de notre globe a été victime d'une grande et subite révolution. (Disc. prélim., p. 110.) Que si l'histoire de tous les peuples, d'accord avec celle de Moïse, nons montre la cause de cette révolution dans cette inundation effroyable, universelle, appelée le déluge, pourquoi la rejeter? L'observation a forcé de savants naturalistes à la reconnattre enfin. Sans adopter les applications physiques qu'ils en ont imaginées, nous profiterons de l'aveu qu'ils font de la réalité de ce grand événement. C'estainsi que Pallas, ayant trouvé dans des climats glacés, dans la Sibé-rie, des ossements d'éléphants et d'autres animaux monstrueux, mais en très-grand nombre, mêlés même avec des os de poissons et autres fossiles, fut vivement frappé des monuments qu'il croyait voir sous les yeur de cette terrible inondation, comme on le voit par les paroles suivantes de son ouvrage Sur la formation des montagnes (p. 85): Ce serait donc là ce déluge dont presque tous les anciens peuples de l'Asie, les Chaldéens, lu Perses, les Indiens, les Thibétains, les Chinois, ont conservé la mémoire, et fixent à peu dannées près l'époque au temps du déluge mossi-

« Si nous admettons le récit de l'écrivain sacré, nos continents, tels qu'ils sont, ne remontent pas à des siècles sans fin, et l'époque où a commencé leur état actuel ne peut être placée au delà de cinq mille ans Or voilà encore ce que des natuenviron. ralistes célèbres ont reconnu d'après leurs observations personnelles, témoin de Saussure et Dolomieu. Ce dernier a dit (Journal de Physique, janvier 1792. — Théorie de la terre, par M. André. pag. 265) : Je défendra une vérité qui me parait incontestable, et dont il me semble voir la preuve dans toutes les poges de l'histoire, et dans celles où sont consignés les faits de la nature, que l'état de nos continents n'est pas ancien, et qu'il n'y a pas longtemps qu'ils ont été donnés à l'empire de l'homme.

« Quant aux diverses observations que l'on peut faire sur l'état de la surface et de l'intérieur du globe, je vous prie de bien rematquer que nous ne sommes pas obligés de tout expliquer par le seul déluge mosaïque, puisque tant d'autres causes ont pu avoir sur l'état de nos continents la plus grande influence. D'abord, si l'on regarde chacun des jours de la créstion comme une époque indéterminée, qui peut savoir quelles modifications, quelles variations la terre a subjes dans ces premiers temps? Ce n'est pas tout. Seize cents ans s'étaient écoulés depuis la création de l'homme jusqu'au déluge; of. l'histoire du globe, dans cette longue suile de siècles, nous est totalement inconnue. Que de changements ont pu s'opérer dans cette période de temps, et dont la connais-sance n'est pas parvenue jusqu'à nous! Enn, depuis le déluge jusqu'au temps présent, il s'est écoulé plus de quatre mille ans; el dans cette période de plus de quarante siècles, combien de causes physiques, locales,

particulières, ont pu modifier les continents, a température de leurs climats et leurs productions ! Que de changements amenés de distance en distance par les volcans, les tremblements de terre, les inondations des fleuves ou leurs atterrissements, les chutes des montagnes, les déplacements de la mer qui s'est éloignée de certains rivages, le desséchement de vastes lacs que le déluge même a creusés au milieu des terres! Sur tout cela. l'esprit peut se donner une libre carrière : ce que demande seulement le respect dû à nos Livres saints, c'est de ne pas contester les grands événements qui s'y trouvent consignés, mais sans presque aucun détail; c'est de reconnaître, par exemple, avec la création racontée par Moïse, la grande

catastrophe du déluge.

« Maintenant, si l'on demande par quelle cause est arrivé ce déluge, nous répondrons, sans balancer, que nous nous en tenons au récit de l'écrivain sacré; qu'il faut voir dans ce déluge un événement qui sort des lois ordinaires de la nature, et qui est produit par l'intervention spéciale de la toute-puissance divine. Celui qui a formé l'univers peut l'ébranler, le changer à songré. Il serait trop déraisonnable de contester à celui qui a fait les lois de la nature le droit de les suspen-dre, quand il lui plaît, pour des fins dignes de son adorable sagesse. Je sais que l'intervention de la Divinité paraît fort ridicule aux yeur d'un athée; mais je sais aussi qu'il nous est permis à notre tour de ne voir dans l'athéisme qu'une insigne folie. Après tout, Ihistoire plus approfondie, soit de la nature, soit de l'antiquité, a forcé les savants naturalistes de nos jours à reconnaître que l'état actuel de nos continents était l'effet d'une subite et violente inondation. Or quelle force physique a donc pu, contre les lois de la gravitation, soulever l'immense océan, et le précipiter sur la terre ferme? De simples volcans sont-ils capables de produire des effets si vastes et si prodigieux? On a voulu supposer des comètes qui, en choquant le globe, en auraient changé l'axe et auraient amené le déplacement des mers. Mais, outre que c'est là une supposition tout à fait arbitraire, et qui n'a pas le plus léger fondoment dans les traditions humaines, est-il bien avéré que le choc d'une comète suffirait pour produire cette immense révolution? Le savant auteur de l'Exposition du système du Monde (LA PLACE, t. il, chap. 4, page 56 et suiv.), cherchaut à rassurer les esprits puérilement timides contre la crainte d'un si terrible événement, dit en propres termes qu'il paraît que a les masses des comètes sont d'une petitesse extrême, et qu'ainsi leur choc ne produirait que des révolutions locales. » Nous voilà donc ramenés au récit de Moïse, par la futilité même des conjectures que l'on a faites, pour expliquer physiquement le dé-

(55) Réunis par la crainte, à ce moment suprême, beaucoup plus encore que les animaux, ils ont du périr dans les mêmes lieux, généralement par-lant. Leur débris doivent donc se trouver accumu-

x Si l'on demande encore comment il se trouve une assez grande quantité d'eau pour inonder les continents, je réponds que d'après Moïse, on doit joindre à la quantité incalculable d'eau répandue dans l'almosphère. les eaux qui sont contenues dans les abimes souterrains et dans les bassins des mers; et, s'il en est ainsi, il ne doit point paraître étrange qu'il se soit trouvé assez d'eau pour submerger la terre. Des savants ont fait à ce sujet des calculs approximatifs qui ont rendu la chose plus sensible. (Lecons de l'histoire, tom. I. lettre 5, note D.) Voyez, au reste, combien Moïse est consequent : suivant lui, dans l'origine, la terre était toute couverte d'eau; elle a donc pu en être couverte une seconde fois.

« Si l'on demande, en troisième lieu, d'où vient que, le genre humain ayant été détruit par le déluge à l'exception d'une seule famille, on ne trouve pas d'ossements hu-mains confondus dans les couches supérieures de la terre avec les débris de corps marins, de plantes, de quadrupèdes, nous ferons quelques observations qui doivent suffire à tout esprit raisonnable. D'abord ne peut-on pas dire qu'avant le déluge la terre n'était pas peuplée comme elle l'est aujourd'hui? Ensuite il se peut très-bien que quelques continents antédiluviens soient restés sous les eaux de la mer avec les hommes qui les habitaient. De plus, dans quelles contrées at-on fait des fouilles et des recherches? C'est surtout dans une petite partie du globe, dans notre Europe : mais c'est principalement en Orient qu'il faut placer la population primitive; et, dans ces régions, a-t-on assez scruté l'intérieur du globe, pour affirmer qu'il ne s'y trouve pas de debris de corps humains (35)? On peut dire encore que cette dissiculté est commune à toutes les opinions : car, s'il est vrai, comme le disent aujourd'hui les savants, qu'une violente et subite révolution a bouleversé autrefois notre globe, elle n'épargna pas plus les hommes qui l'habitaient à cette époque, que les espèces diverses d'animaux dont elle était peuplée; et l'on demandera toujours pourquoi l'on ne trouve pas des ossements fossiles de corps humains dans l'intérieur de la terre, comme il s'y trouve des débris de quadrupèdes.

« Enfin on a demandé comment, si tous les hommes descendent de Noé et de ses trois enfants, l'Amérique a pu être et se trouver peuplée à l'époque de sa découverte par Christophe Colomb. On a fait grand bruit de cette objection, comme de tout ce qui tend à flatter l'orgueil et les passions de l'homme, en décréditant les Livres saints; et pourtant on a fini par reconnaître que cette dissiculté, qui peut-être a fait beaucoup d'incrédules, était une chimère. On sait aujourd'hui, surtout d'après les voyages du célèbre Cook, que l'Amérique est très-rappro-chée de l'Asie, et qu'il est facile de concevoir

lés quelque part, à l'exception de certains ossements dispersés çà et là par la catastrophe, et que l'on re-trouve en effet, comme on le voit dans les savantes discussions de Mgr Wiseman.

comment l'Asie a pu peupler l'Amérique (Leçons de l'histoire, t. I, lettre 5, note G.); il paraît même que les Esquimaux ont, par leur figure, leurs vêtements, leur manière de vivre, leur langue, des rapports de consan-guinité avec les Groënlandais, qui, selon toutes les apparences, tirent leur origine de la Norwége; en sorte qu'il serait possible que le nord du Nouveau-Monde eût été peuplé par le nord de l'Europe. On peut voir ce qui est rapporté à ce sujet par l'illustre Robert-son dans son Histoire de l'Amérique, liv. 1v, t. II, in-12, page 111 et suiv. »

DEM

A cette objection se joint naturellement celle qui consiste à demander si toutes les espèces d'animaux ont pu être renfermées

dans l'arche.

Nous répondons à cela que Noé ne dut y renfermer que les espèces qui avaient à craindre de périr par un séjour de longue durée dans les eaux. De quelle nécessité étaitil d'y enfermer les autres? Quand Dieu dit qu'il fera périr toute chair et tout ce qui a vie sous le ciel, il n'entend parler que de l'homme, et de tout ce qui ne pourra pas plus que lui résister à l'action destructive

du déloge, autrement il faudrait dire qu'il voulait faire périr également les poissons Cola reconnu, c'est déjà une décharge pour l'arche. Ajoutons à cette considération que, là, non plus, ne se trouvait pas cette multitude innombrable d'animaux qui étaient pe đéjà ou qui devaient naître plus tard du crusement infini des races.

A quoi eut servi le déluge? demander,

encore quelques personnes.

Il a servi, répondrons - nous, à punir l'homme coupable, et à le détourser de ces grands crimes qui ont souillé la terre, et ont attiré sur elle les grandes rigueun de la justice divine. Que si l'homme n'es s pas moins persévéré dans les voies de l'inquité, que s'il s'est rendu sussi coupuble. plus coupable encore peut-être qu'il n'ant été précédemment, il ne faut s'en prenin qu'à lui-même. Dieu a promis de m pont renouveler le déluge; maissa justice ma s'exercera pas moins, de quelque manière que ce soit; car ce qui n'aura point de post dans le temps le sera infailliblement un l'éternité.

## DÉMON.

Objections. - C'est pour nous faire peur que les prêtres nous parlent si souvent du démon. — Si un les écoutait, la terre serait un enfer anticipé, et la vie un supplice véritable.

Réponse. — Vous avez raison en un sens. c'est pour nous inspirer une terreur salutaire, c'est pour nous éloigner du vice et nous porter à la pratique de la vertu, c'est pour nous aider à vaincre nos passions, à fouler aux pieds les plaisirs trompeurs, à résister aux séductions des mauvais conseils et des mauvais exemples, en un mot, c'est pour nous faire opérer notre salut, quelques dissidatés que nous rencontrions en nous et hors de nous, que les prêtres nous parient si souvent du démon.

Entendez-vous autre chose? Voulez-vous dire que c'est pour nous inspirer une terreur chimérique? Ce serait une hien grande

erreur.

Une terreur chimérique ! pensez-vous. Mais personne ne la ressent plus vivement qu'eux-mêmes. Qui ne se rappelle saint Paul, châtiant rudement son corps et le réduisant en servitude, de peur qu'après avoir prêché aux autres, il ne fût lui-même réprouvé : Castigo corpus meum, et in servitutem redigo, ne forte, cum aliis prodicaverim, ipse reprobus efficiar (I Cor. 11, 27); ou bien encore ressentant dans sa chair un aiguillon qui était l'ange et le ministre de Satan, pour lui donner des sousslets : Datus est mihi stimulus oarnis meæangelus Satanæ qui me colaphixet. (11 Cor. xii, 7.) Il en est de même de tous les prêtres véritablement dignes de ce nom, Tous opèrent leur salut avec autant de crainte et de tremblement, pour ne pas dire pins encore, qu'ils en inspirent aux autres :

Cum timore et tremore vestram selutan ramini (Philip. 11, 12.); tous voient tois continuellement autour d'eux, compe le tour du troupeau confié à leur solliciste. l'ennemi du genre humain, qui voein: l'entraîner avec lui dans l'ablme. De luce paroles qu'ils répètent chaque jour :

> Infestus usque circuit Quarens leo quem devoret. (Hymn. Eccles., Ad Complet. Den

Tous, à la mort principalement, emplus les moyens que la religion met à notre d' position pour repousser les dernières ques de cet ennemi acharné, comme ib : sirent les voir employer par les autres.

Une terreur chimérique ! Mais une te'h crainte ne s'inspire qu'aux enfants, sus ism faibles et crédules, et non aux âmes les ples fortes et les plus héroïques, comme sur Ca-lemagne, aux Louis XIV, aux Napoles. tout le monde, dirai-je, car il y en seen peu qui soient parvenus à se mette cosplétement au-dessus de la crainte du dénue. et encore ceux-ci ne pouvaient-ils être gret comptés parmi les hommes, à cause des ist

sions qui les ont dégradés.

La crainte du démon viendrait des partires de la crainte des partires des partires de la crainte des partires des partires de la crainte des partires de la crainte de partires de la crainte del crainte de la c tres, selon vous. Vous n'y pensez per parlant de la sorte; car cette crainte eu dans le monde avant eux, et aupud'hui encore, nous la trouvons la même :" parmi nous, quant au fonds du moins, de les pays où leur voix ne s'est jamais fait et tendre, ou du moins elle n'a point été ce tée. Tous les peuples, en effet, ont tour af reconnu des esprits inférieurs à la Divinit dont une partie, après avoir prévan, s'efforcent de porter les hommes au mai. doivent leur inspirer naturallement m grande frayeur.

« Les Juifs. » dit Bergier. « trouvent cette opinion fondée sur les Livres saints. L'on y voit la distinction d'esprits de deux espèces : les uns bons et fidèles à Dieu sont nousnés des anges ou des messagers; les autres, méchants, sont regardés comme ennemis deshomanes. A la vérité, Moïse n'en parle pas expressément dans l'histoire de la création; pais il nous apprend que la première temme fat engagée à désobéir à Dieu par un ennemi perfide, caché sous la forme du serpent. (Gen. 111, 1.) Dans le Deutéronome (xxx11, 17) il dit que les Israélites ont immolé leurs enfants aux esprits méchants et malfaisants. Le Psalmiste en dit autant. (Psal. cv., 37.) Dans le Livre de Job (1, 12) Satan, ou l'ennemi auquel Dieu permet d'affliger ce saint bomme, est un esprit malin. Le prophète Zacharie (111, 1, 2) le nomme aussi Satan; c'est ke synonyme du grec διάβολος, celui qui sous croise ou nous traverse. Dieu permet à un esprit menteur de se placer dans la bouche des faux prophètes (III Reg. xxii, 22): c'est un démon qui tue les sept premiers maris de Sara. (Tob. 111, 8.)

Quelques incrédules ont assuré que les Juis n'avaient aucune idée des démons avant d'avoir fréquenté les Chaldéens; mais les livres de Moïse, celui de Job, ceux des Rois, ont été écrits longtemps avant que les Juiss pussent consulter les Chaldéens, et dans un temps où ces deux peuples étaient enuemis déclarés. (Job 1, 17.) Est-ce chez les Chaldéens, que les Chinois, les Nègres, les Lapons, les sauvages de l'Amérique, ont puisé a notion des esprits bons ou mauvais? Cette idée est commune à tous les peuples; elle ne leur est pas venue par emprunt, mais par l'inspection des phénomènes de la nature et par la révélation primitive.

< Dans le Nouveau Testament, le nom de démons est loujours pris en mauvaise part, excepté Act. xvii, 18. Partout ailleurs, il signifie un esprit méchant, ennemi de Dieu et des hommes. Jésus-Christ et ses apôtres lui attribuent les grands crimes, l'incrédulité des laifs, l'aveuglement des païens, les maladies cruelles, les possessions et les obsessions. lis le nomment le père du mensonge, le prince de ce monde, le prince de l'air, l'ancien serpant, Satan ou le diable; ils nous sont entendre qu'il était l'objet du culte des pasens. (I Cor. x, 20...) Jesus-Christ souffrit d'ètre tenté par le démon, mais il le chassait au corps des possédés, et il donna le même pouvoir à ses disciples; il déclara que par sa mort, le prince de ce monde serait chassé et désarmé, etc. Saint Pierre, saint Jude et saint Jean nous apprennent que les démons wint des anges prévarienteurs que Dieu a ler, où ils sont tourmentés, et qu'il les reserve pour le jour du jugement. » (11 Petr. m. 4; Jud. 6; Apoc, x11, 9; xx, 2, etc.)

Qu'avous nous besoin de toutes ces preuves pour nous convaincre de l'existence de cet ennemi du salut que nous avons tant à craindre? N'y en a-t-il pas de suffisantes au dedans de nous-mêmes? Est-ce que chacun de nous ne ressent pas, dans la chair, comme saint Paul et encore plus que lui prohablement, les coups que lui donne l'ange de Satan? Lorsque nous sommes calmes, lorsque nous nous croyons solidement établis dans la vertu, d'où viennent ces in-quiétudes subites, ces tentations inattendues, et quelquefois même ces chutes dont tous sont étonnés? Cela vient du démon, évidemment; c'est lui qui nous attire vers l'abime, en même temps que les anges de Dieu s'efforcent de nous élever aux cieux. Il existe donc réellement, et nous avons les plus fortes raisons de le craindre.

DER

Mais alors, direz-vous, la terre sera un enfer anticipé, et la vie un supplice vévitable.

Pas du tout, car si les esprits mauvais nous portent au mai, les bons nous portent au bien, comine nous venons de le rappeler; si le prince des ténèbres ne songe qu'à notre perte, le Boi du ciel et de la terre, le maître absolu de toutes choses, ne nous perd pas de vue un seul instant, et ne peut permettre que nous soyons tentés au delà de nos forces. Veillons avec soin, sans doute, veillons et prions, le Maître l'a dit: Vigilate et orate, ut non intretis in tentationem, (Marc, xiv, 38.) Mais, quand nous aurons fait tout ce qui nous a été commandé, reposons-nous avec confiance sous la garde de notre Père céleste. Nous savons que les cheveux de notre tête ont tous été comptés: Sed et capilli capitis vestri omnes numerati sunt (Luc. x11, 7); et puisqu'il n'en peut tomber un seul sans sa permission, possedons nos ames en patience: Et capillus de capite vestro non perihit. In patientia vestra possidebitis ani-mas vestras. (Luc. xxi, 18, 19.) Est-ce que la crainte du Lourreau empêche

Est-ce que la crainte du Lourreau empêche l'honnête homme de dormir? Il sait pourtant que la justice humaine est sujette à l'erreur, et pourrait, dans un cas donné, l'envoyer à l'échafaud, comme le plus criminel des hommes. Il n'y en a déjà que trop d'exemples. Mais il n'y pense guère, confiant qu'il est dans la justice de ses chefs. Soyons Chrétiens, et assurés que nous sommes d'être traités par la justice divine comme nous l'aurons mérité, la crainte du démon ne nous empêchera point de dormir; il pourra même arriver un temps où, comme le héros accoutumé à la victoire, nous n'aurons plus pour lui que du mépris. Tel fut le grand saint Martin à l'heure de sa mort: ayant aperçu le démon à son côté : « Que fais-tu là, bête cruelle? Tu ne trouveras rien en moi qui t'appartienne. Le sein d'Abraham va me recevoir. » Après avoir dit ces mots, il rendit paisiblement son âme à Dieu.

## DERNIERS SACREMENTS.

Objections. - A quoi servent ces sacrements que l'Edise catholique est dans t'u-

DICTIONN. DES OBJECT. POPUL,

sage de faire administrer aux mourants, et qu'on appelle pour cela les derniers sacrements? - C'est souvent un cadavre que le prêtre graisse d'une huile insignifiante. — Si le malade possède toute sa raison, c'est lui causer une frayeur mortelle, capable de le conduire réellement au tombeau. — Il ne faut point, pour un bonheur incertain, ou du moins éloigné, causer à l'homme une peine certaine et présente. — Attendez qu'on vous demande, après tout; et n'allez point troubler les derniers instants de celui qui ne veut que mourir en paix.

Réponse. — Ne voyez-vous pas que vous attaquez là le sacerdoce catholique dans l'une de ses fonctions les plus touchantes, les plus nobles, les plus saintes, les plus nécessaires à l'humanité, le soin qu'il est obligé de prendre des malades à leurs derniers moments? Tant il est vrai que les ministres ont absolument le sort du Mattre ici-bas; c'est-à-dire que plus ils sont généreux et dévoués, et plus ils sont méconnus, si ce n'est même outragés.

A quoi servent, dites-vous, ces sacrements que l'Eglise catholique est dans l'usage de faire administrer aux mourants, et qu'on appelle pour cela les derniers sacrements?

Belle demande l'en vérité. Ne le voyez-vous pas vous-même? Est-ce qu'un enfant de septans, en qui la raison ne s'est point encore complétement développée ne le comprend pas néanmoins? J'en ai connu un qui était doué, à cet âge, d'une intelligence véritablement remarquable, et d'une sensi-bilité rare. Précisément à cause de l'état maladif dans lequel il s'était toujours trouvé, il semblait avoir acquis une maturité précoce, comme ces tendres fruits qu'un ver ronge intérieurement. Dès qu'on le vit en danger de mort, on fit venir un prêtre, suivant l'usage de l'Eglise catholique, avez-vous dit vous-même. Il était trop jeune pour qu'on songeat à lui faire recevoir le sacrement d'Eucharistie; mais il se confessa; et, après qu'il se fut confessé, le prêtre lui administra ie sacrement de l'extrême-onction. Toute la famille priak en larmes, autour de son lit. La mère surtout, la tête appuyée aux pieds de son fils, priait avec une ferveur incomparable. Vous eussiez dit la douleur, en personne, conjurant l'ange du Seigneur de ne pas retourner si tôt au ciel, et de rester plus longtemps auprès d'elle, pour la consoler. L'enfant voyait tout cela; il priait et pleurait également. Il suivait avec une attention bien au-dessus de son âge tout ce que faisait le prêtre. Quand celui-ci eut achevé les onctions saintes que l'Eglise prescrit de saire sur les différentes parties de notre corps dont l'âme se sert le plus ordinaire-ment pour offenser Dieu : « Mère, dit-il, en essuyant ses larmes, faites comme moi; ne pleurez plus. Tout cela, voyez-vous, c'est pour effacer les taches que le péché a faites sur moi, et me renvoyer tout pur devant le Seigneur. »

Ne demandez donc point à quoi servent les derniers sacrements ? Ils servent, cela est évident, à effacer non-seulement les péchés, mais les restes mêmes du péché qui sont en nous, afin que nous retournions parfaitement purs, si cela est possible, duns le sein de celui qui est la pureté même.

A quoi servent les derniers sacrements? Mais à nous préparer à ce jugement particulier que chacun de nous doit subir immédiatement après notre mort, comme le for et la raison nous l'enseignent; et, par cela même aussi, à ce jugement général, que nous subirons tous ensemble, à la fin de monde, comme la foi et la raison nous l'esseignent également. Quand nous somme dans l'attente d'un jugement de la moindre importance, n'en sommes-nous pas précecupés jour et nuit, en quelque sorte? Quat ce jugement doit être pour nous dun grande importance, quand il s'agit de me biens, de notre honneur, de notre vie même. quand nous devons paraitre devant uninhe nal imposant, en présence d'une assemble redoutable, quelle n'est pas noire préconpation? Est-ce que nous pouvous passer 🗷 jour, une heure, une minute, sans y peux! Est-ce que nous n'avons pas recours de hommes de loi les plus capables de nos de der de leurs lumières, de leurs comes de leur appui? Est-ce que nous ne pressus pe toutes les mesures imaginables pour pres rendre, autant que possible, nos lémnus surtout nos juges favorables? Quoi dont la s'agit, dans les deux jugements dont je ves de parler, de notre destinée éternelle. s'agit de paraître devant un tribunal con+ rativement auquel tous les autres, que qu'ils soient, ne sont rien, il s'agit de reudre sur les actes sans nombre dont se orpose notre vie... et nous ne nous y preper rions pas? et nous n'appellerions pas 137% de nous un ministre de la religion es nous aider dans cette préparation ! Et res ne ferions pas, à ce moment déc sif, tout : qui dépend de nous pour nous rendre una rables coux qui doivent déposer dans ce,gement redoutable, et principalement au qui doit le prononcer, Jésus lui-mêm: " ce monde doux Sauveur, mais dans l'ajuge inexorable? Co serait plus que l'ou de ses devoirs, ce serait de la folie.

Pourquoi les deraiers sacremes! Pour nous préparer au grand passire lemps à l'éternité. Voilà pourquoi l'Ente ristie reçue alors s'appelle viatique, de s' latin via, voie ou chemin. Quand vous av. un voyage à faire, quand ce voyage est : important, dangereux, quand vous 27.1 traverser la mer, à affronter la tempel. passer à travers les écueils les plus redubles, n'avez-vous pas soin de vous par tionner de tout ce qui vous est néces pour faire ce voyage, et le faire heurement? Le voyage que vous avez à la quand vous êtes sur le point de mourre. sans comparaison, le plus long, le plus portant, le plus dangereux que vous puis faire, et même imaginer. Il s'agit, a... je viens de le dire, de passer de celu dans l'autre, du temps à l'éternité, il > de se précipiter, les yeux fermés, dans

104

gouffre immense dans lequel tous sont entres, tous entrent chaque jour, et d'où nul ne sort. Et vous ne prendriez pas toutes les précautions nécessaires pour cela, celles qui nous sont indiquées par la religion, les seules, du reste, qui puissent nous être indi-quées, puisqu'il n'y a que la religion qui ait action dans l'autre vie? Ce serait la dernière

des inconséquences.

A quoi servent les derniers sacrements? - A nous défendre contre les dangers sans combre a uxquels nous sommes exposés alors, et principalement contre les attaques du demon, toujours si redoutable, mais en ce moment beaucoup plus que jamais. La reli-gion, notre divine mère, a déjà fait couler our nous l'huile sainte, lorsque, jeunes athlètes, nous allions entrer dans la lice, pour soutenir les longs et difficiles combats du Seigneur. Et vous ne voudriez pas qu'elle vint à nous encore, quand elle nous voit à la fin de notre carrière, épuisés, brisés de stigues, et pourtant toujours combattus, qu'elle nous prit dans ses bras, et que, retrempant dans la divine grâce et nos âmes et nos corps, elle nous dit : « Courage, enfants, encore quelques instants de combats, de patience du moins, et de résignation, et vous serez récompensés pour toujours. Levezles yeux au ciel. Voyez-vous la couronne qui de vous est présentée? venez donc la recevoir, et laissez-moi, du moins, vous en assurer la possession. »

A quoi servent les derniers sacrements? - A nous procurer les consolations dont nous avons tous si grand besoin dans la position où nous nous trouvons. De quelle terreur immense, indicible, nous devons nous trouver saisis alors! Le temps qui s'évanouit comme une ombre, pour nous laisser en face de l'éternité, le jugement de Dieu qui approche, sa justice qui nous atteint... Il y a là de quoi mourir de frayeur, avant le complet épuisement de la nature. Et vous ne voudriez sas que la religion nous apportat les consoations su prêmes? Qui donc nous consolerait, si ce n'était elle? Notre raison? mais elle est aux abois souvent, et c'est elle-même réellement qui a le plus besoin de consolations. Les autres hommes placés autour de nous? gés que nous-mêmes peut-être; il y a contre en la même sentence de mort, laquelle fourra être mise à exécution bien plus promptement qu'on ne s'imagine. J'étais, il n'y a pas un an, auprès d'une malade dont tout annonçait la fin prochaine. Elle entrait d'heure en heure, et quelquesois plus frégremment, dans des convulsions qui agitaient tout son corps d'une manière terrible, et faimient jaillir de ses yeux une lueur sinistre que nous ne pouvions voir sans la plus grande frayeur. C'était pour nous l'éclair qui annouce te coup fatal, et qu'on ne peut voir ans détourner ou sans fermer les yeux.

Pauyre femme, » dit une amie qui était là, stendant sa mort, « elle serait bienheureuse d'en avoir fini. Demain, du reste, elle ne sera Lius. - Hélas! combien celle-ci était loin de

prévoir ce qui allait arriver! La malade se rétablit, et même assez promptement, contro l'attente générale. Quant à elle, atteinte, à son tour d'une manière grave, de la même maladie, elle mourut au hout de quelques jours, et celle dont elle avait annoncé la mort prochaine eut la douleur de la conduire au tombeau. Vains jouets du trépas que nous sommes, roseaux fragiles toujours agi-tés et bientôt brisés par les vents, rejetons donc fièrement les consolations de la religion ! Ne voyons-nous pas que sans elle nous n'en avons point de solides à attendre ici-

bas de qui que ce soit?

A quoi servent les derniers sacrements? - A marquer d'un sceau divin ces pauvres corps, si faibles, si misérables en tout temps, mais surtout à l'heure de la mort, à empêcher de les prendre pour des masses de chair sur le point d'entrer en dissolution, et dont il importe de se débarrasser le plus promptement possible. Le premier des sacrements rend le petit enfant chose sacrée aux yeux des parents, et le leur fait non-seulement aimer mais respecter, malgré l'embarras qu'il leur cause, et les sacrifices sans nombre qu'il leur demande et leur demandera dans la suite. Les derniers sacrements rendent aussi un vieux père, je suppose, chose sacrée aux yeux des enfants, et le leur font vénérer, en quelque sorte, malgré l'embarras qu'il leur cause, et tous les sacrifices qu'il leur demande. Quel avantage donc dans ces sacrements, au point de vue non-seulement de la vie future, mais encore de la vie présente!

A quoi servent les derniers sacrements?
- Et c'est vous qui demandez cela, vous homme du peuple, pauvre peut-être! vous du moins plaidant ou feignant de plaider les intérêts du peuple et surtout du peuple malheureux? Mais ils servent à procurer, avec les secours spirituels, les secours temporels dont tous les hommes ont besoin alors, et principalement les indigents. Il n'est ras possible d'avoir sous les yeux le spectacle d'une grande misère, sans entreprendre de la soulager. Le prêtre donc, homme de charité, appelé auprès d'un malade, ne manquera pas de venir à son aide, quand il le verra privé de choses nécessaires ou seulement utiles. S'il ne les a pas lui-même, et s'il ne peut se les procurer, il mettra tout en œuvre, conseils, prières, ordre même au nom de Dieu, pour les obtenir de ceux sur qui il peut avoir quelque influence, et il ne manquera guère de réussir. Je fus appelé, un jour, auprès d'un homme qui s'était trouvé subitement malade au milieu d'une forêt. Comme il était inconnu dans la localité, comme il était d'ailleurs trop gravement malade pour qu'on pût le transporter bien loin, on le déposa sans plus de cérémonie sur un peu de paille dans l'écurie du garde forestier. En entrant, je mo sentis le cœur serré à la vue de cet homme ayant besoin de tout, et n'ayant rien, rien absolument, pas même la douce voix d'un parent ou d'un ami pour le consoler. Je fus pour lui cet ami, ce père en Notre-Seigneur, que notre

sainte religion pouvait seule lui procurer. Quand je lui ens administré les derniers sacrements de l'Eglise, je me retirai bien résolu à veniren aide, par moi-même, comme par les autres, à une si complète indigence. « Eh bien! » me demandèrent les premiers qui m'apercurent, « où en est donc cet étranger? - Il est à toute extrémité, mes amis, leur répondis-je; « mais ce n'est point un étranger. — Comment! et qui est-ce donc? -C'est un homme qui vient de Dieu, comme chacun de nous, et qui est sur le point, en ce moment, de retourner auprès de ce bon Père. Il n'est point étranger, vous dis-je, il est uni à nous, au contraire, par les liens les plus intimes et les plus sacrés, par le corps et le sang, par l'âme et la divinité de Notre-Seigneur Jesus-Christ, que je viens de lui faire recevoir. Secourez-le donc tous, car il est notre frère et se trouve dans la plus grande indigence; secourons-le promptement, car il va mourir bientôt, et, en mourant, il rendra immédiatement témoignage à notre commun Père de ce que nous aurons fait pour lui. » A peine eus-je parlé que chacun s'empressa de faire son offrande. L'un porta du bois, un autre du linge, un autre de la viande, quelques-uns un peu de sucre, tous eurent pour lui quelques paroles de consolation, tous prièrent avec ferveur à son intention, en sorte que celui qui naguère se trouvait sans parents, sans amis, dénué des choses même les plus indispensables, put finir ses jours, grâce aux derniers sacre-ments qu'il avait eu le bonheur de recevoir, dans une espèce d'abondance, et comme environné d'une nombreuse famille.

Il est bien rare que le malade visité par le prêtre se trouve dans un isolement et dans un dénûment semblables, mais, d'un autre côté, il sera retenu beaucoup plus longtemps, je suppose, sur son lit de souffrance, et il exigera, par cela même, d'autres soins, que lui procurera encore probablement le ministre chargé de lui porter les derniers se-

cours de la religion.

J'ai assisté bien des personnes, dans ma vie, à cette mort ordinairement si lente qui vient à la suite d'une maladie de poitrine. Je m'en rappelle une entre autres qui fut pendant trois ans entre la vie et la mort, avec une alternative continuelle de pis et de mieux qui déjouait toutes les prévisions. Elle ne manquait de rien, avant sa maladie: c'était la femme d'un ouvrier laborieux, qui gagnait bien sa vie et celle de sa famille; mais cette maladie si longue, trois enfants encore en bas âge, en eurent bientôt fait une indigente véritable, et même une indigente plus à plaindre que heaucoup d'autres, puisqu'elle n'avait pas la triste ressource d'en-voyer ses enfants mendier. Voici comment je m'y suis pris, pour la soulager, autant qu'il était possible de le faire. Plusieurs personnes riches s'entendirent de manière à la nourrir chacune un jour. Quant à celles qui ne pouvaient l'assister ni en argent ni en denrée, elles le firent du moins par leur travail et leurs soins. Deux femmes dévouées

se relayaient chaque semaine, pour faire son ménage, soigner ses enfants, veiller le jour et la nuit à ses besoins les plus indispensables. Dire qu'elle dut se trouver heurense dans une telle position, ce serait exagérer: cela n'était point possible; mais ce fut du moins un grand adoucissement à ses souffrances, surtout à ses souffrances morales, et le moyen d'éloigner de ses lèvres et de son cœur le murmure du désespoir, pour y maintenir constamment, jusqu'à la fin, le sourire de l'espérance.

C'est souvent un cadavre que le prêtre graisse d'une huile insignifiante, dites-vous

encore.

Ce ne serait toujours qu'une exception, et j'ajouterai même une rare exception. Car ca n'est pas seulement le sacrement de l'extrême-onction qu'il s'agit de recevoir à la dernière heure, ce sont aussi les sacrements de Pénitence et d'Eucharistie. Or, la réception de ces deux sacrements, celle du sacrement d'Eucharistie principalement, demande la pleine jouissance des facultés intellectuelles, et même des facultés physiques les plus importantes. Il est donc faux de dire, d'une manière générale, qu'on reçoit les derniers sacrements à l'état de cadavre, puis-

que ce n'est pas possible.

Quand cela arrive, du reste, ce n'estjamais la faute du prêtre. Est-ce qu'il ne reconmande pas instamment aux fidèles de se tenir sur leurs gardes, et de demander les secours de la religion, dès qu'ils se verront en danger de mort, on que ce danger leur aura été signalé? Est-ce qu'il n'a pas soin de se présenter lui-même dès le commence ment, cachant sous le voile de la biensaisante charité on de la tendre affection & que son ministère pourrait avoir de tristeet d'effrayant? Est-ce que, ne pouvant avok lui-même facilement accès auprès des malades, il ne fait pas en sorte de les toucher par des parents, des amis, par tous ceux qu'il croit les plus propres à le servir dans l'accomplissement de ses saintes mais difficiles fonctions? Est-ce que, ne pouvant les gagner, ni par lui-même, ni par d'autres. il ne s'adresse pas à Dieu, dont l'invisible action a toujours le plus de prépondérance sur les ames? Vous le voyez depuis quelque temps, je suppose, plus préoccupé, pluv réveur qu'à l'ordinaire. Il est plus fréquem ment au pied des autels, et vous lui voye même essuyer quelques larmes qui tomben de ses yeux. Vous ne pouvez expliquer cel peut-être. Allez aux informations, et vou ne tarderez pas à en découvrir la cause. Vou apprendrez, en effet, qu'il y a dans sa la roisse un malade en danger, qu'il voudra bien pouvoir administrer, avant que la uio l'ait frappé et qu'il ait perdu connaissand Ce n'est donc point sa faute, je le répète, s quand il est appelé auprès d'un malade, ne trouve plus qu'un cadavre ou qualqu chose de semblable.

Mais enfin le malade est tombé subiteme dans cet état; ou bien le prêtre a ignoré pr cédemment sa maladie; ou bien encore,

DER

connsissant, il n'a pu, d'aucune manière, parrenir auprès de lui. Quoi qu'il en soit, quand il est appelé, il ne trouve, comme je viens de le dire, qu'un cadavre, ou quelque chose de semblable. Doit-il le laisser là, et s'en éloigner avec dégoût? Ce serait agir avec moins de charité et de dévouement que le mélecin, qui pourtant ne se propose que le salut du corps. Voyez-le auprès de celui qui vient de tomber sans connaissance. Ce n'est peut-être plus qu'un cadavre. « Ne désespémns point, »dit-il, que quand il n'y a plus réellement aucun espoir. Puis il le réchausse, il lui fait des injections, il le saigne uessaye du moins de le saigner. Il met tont en œuvre, en un mot, pour essayer de ranimer en lui l'étincelle de vie qui n'est peut-être pas complétement éteinte.

Ce n'est réellement qu'un cadavre que vous soignez là, allez-vous lui dire aussi. C'est possible, vous répondra-t-il, et, en ce cas, mes soins sont perdus. Mais il vaut beaucoup mieux perdre mes soins sur un cadavre, que de m'exposer à laisser mourir un malade sans lui donner les secours qui peuvent le rappeler à la vie. rependant que les soins du médecin, en parelicas, neuvent être non-seulement inutiles, mais sunestes: que ces frictions, ces injections, cette saignée ou cette tentative de saignée, tout cela peut avancer la mort, si elle n'est déjà arrivée. Le médecin n'hésite point rependant; il a embrassé le parti de la pradence, et il le suit jusqu'an bout arec charité et dévouement, comme je l'ai depl dit. Et vous ne voudriez pas que le ministre de la religion fit de même, lui qui se propose le salut des âmes, lui dont les secours tout spirituels peuvent avoir les plus heureux résultats, sans faire courir aux malades aucun danger? C'est réellement un radavre qu'il administre, allez-vous dire. C'est possible, absolument, vous répondra-t-il, quoique je n'en sie pas la conviction; car elors je m'abstiendrais; mais comme les sa-rrements sont pour les hommes, et non les hommes pour les sacrements, il vaut beaucoup mieux les administrer inutilement plusieurs fois que d'en priver seulement une los celui à qui ils peuvent être encore souversinement utiles.

Sans doute, en ce cas, le prêtre ne pourra faire recevoir au malade le sacrement de l'Eucharistie qui demande la complète jouissance de nos facultés intellectuelles, et même d'une partie de nos facultés physiques; sans doute encore, il ne pourra entendre sa confession; mais il lui donnera du moins l'absolution, qui, accompagnée d'un signe que lconque de repentir, fait à l'heure même, ou précédemment, suffira, rigoureusement parlant, à la rémission de ses péchés, et il ou donnera également le sacrement de l'extrême-onction.

C'est précisément ce que vous appelez graisser un cadavre d'une huile insignifiante; mais cette expression est aussi absurde qu'impie. Elle est impie, puisqu'elle traite un sacrement d'une manière indécente; elle

n'est pas moins absurde, avons-nous dit, puisqu'il est évident que, de même que le bapteme signifie l'enlèvement de la première tache dont l'âme est souillée, et la confirmation la communication de la force dont le jeune athlète a besoin pour soutenir heureusement, en entrant dans la carrière, les combats du Seigneur, de même l'extrêmeonction signifie l'enlèvement des dernières taches dont l'âme reste encore souillée, et la communication de la force dont elle a besoin pour la lutte qu'elle a encore à soutenir dans ce moment suprême. Voilà la signification de l'extrême-onction. Quant à ses effets réels, ils ne sont pas moins incontestables; puisque les sacrements opèrent, non pas précisément en vertu des dispositions de celui qui les reçoit, mais par eux-mêmes, en vertu des graces que Dieu leur a attachées, pourvu que ces grâces ne rencontrent aucun obstacle qui en paralyse ou en dénature les effets. Vous ne comprenez pas cela, me direzvous. Mais combien de mystères non moins incompréhensibles, dans l'ordre même de la nature? Pour parler de choses qui aient avec le sujet qui nous occupe en ce moment une analogie frappante, comprenez-vous comment quelques grains d'une certaine poudre vont chercher en nons, je ne sais où, le germe caché de cette maladie qu'on appelle la sièvre, et la tuent, si je puis m'exprimer de la sorte, comme un coup de fusil quelque bête dangereuse?... Mystère que tout cela I n'est-ce pas? Et cependant, vérités incontestables, quoique incompréhensibles, puisqu'elles reposent sur le témoignage le plus convaincant des hommes. Il en est de même des effets du sacrement. Mystère! pouvons-nous nous écrier aussi avec raison. Et cependant, vérités incontestables, quoique incompréhensibles, puisqu'elles reposent sur le témoignage encore plus convaincant de Dieu lui-même.

Si le malade possède toute sa raison, ajoutez-vous, c'est lui causer une frayeur mortelle, capable de le conduire réellement au tombeau.

Quand bien même cela serait quelquefois, est-ce que chaque chose n'a pas son incouvénient en ce monde? Est-ce que les plus importantes et les plus nécessaires ne sont pas celles précisément qui en ont le plus? Est-ce une raison pour les mettre de côté, pour méconnaître leur utilité ou leur nécessité? Puisque nous parlons de ceux qui sont malades, et même dangereusement, en voilà un, je suppose, qui a autour de lui cinq ou six médecins. Après l'examen le plus attentif fait par chacun d'eux, et quelquefois même à plusieurs reprises, ils se retirent à l'écari, delibèrent longuement, font leur ordonnance, reviennent auprès du malade, se regardent, froncent le sourcil, se disent quelques mots à voix basse. Franchement, croyez-vous qu'il n'y a pas là de quoi causer au malade une frayeur mortelle, capable de le conduire réel ement au tombeau, comme vous avez dit du prêtre? Et cependant ce n'est pas tout encore. Il s'agit, par exemple, de faire une

opération dangereuse. L'un des médecins qui environnent le lit du malade tire un long couteau, il l'examine avec soin, il examine de même la partie affectée qu'il est obligé de trancher. Il ne s'agit plus là seulement d'une terreur d'imagination, mais d'une douleur réelle et profondément sensible. Les chairs sont coupées, les os sciés. N'élesvous pas à la place du malade? Ne sen-tez-vous pas cet ébranlement, ce déchirement qui se communique à tout votre être? Ne vous croyez-vous pas réellemententre les mains du bourreau ? C'est bien là assurément qu'il y a de quoi causer au malade, avec une frayeur mortelle, une souffrance capable de le conduire au tombeau encore plus tôt que s'il eût été laissé à lui-même. En conclurezvous qu'il ne faut point réclamer les soins du médecin, qu'on doit les repousser même quand ils nous sont offerts? Non, dites-vous; tar ils sont nécessaires. Et ceux du prêtre, he sont-ils pas également nécessaires, et même beaucoup plus? Ils n'ont pas pour but de rendre la santé au corps, mais à l'âme, qui lui est infiniment préférable; ils ne doivent point servir à prolonger de quelques jours, sur la terre, une vie de misère et de souffrance, mais de nous assurer, dans le ciel, un éternel bonheur.

Ainsi, lors même que le ministère du prêtre causerait habituellement, comme vous le supposez, une grande frayeur au malade, ce ne serait pas une raison pour le reponsser. Mais ce n'est point ce qui a lieu certainement, ou cela ne peut arriver du moins que bien rarement. Car, d'une part, le prêtre ne s'approche du malade qu'avec la plus grande circonspection. Il y est venu dès le commencement de la maladie, lorsqu'il n'y avait réellement aucun danger, pour que sa visite ne l'effraye pas plus tard, et ne soit pas regardée comme une annonce de mort, lorsque la mort sera véritablement à craindre; et encore a-t-il eu soin d'abord de se présenter bien plus comme ami que comme prêtre, se mettant tout entier à la disposition du malade. D'un autre côté, quand il s'est entretenu avec le malade, et surtout quand il lui a parlé de religion, il a mis dans son langage, dans le son de sa voix, et jusque tians sa physionomie, tant de douceur, tant de sympathie, qu'il n'a jamais été possible que le malade éprouvât aucune frayeur, et surtout aucune frayeur dangereuse. Il y en a qui croient ou qui du moins feignent de croire que le prêtre est une espèce de pré-curseur du démon, qui, par son langage, par sa présence du moins, dit au malade ou est censé lui dire : « Viens dans mes bras, pécheur, ou je vais te précipiter dans l'en-fer! » Si tel était le rôle du prêtre, on devrait, je l'avone, en avoir frayeur. Mais c'est justement tout le contraire qu'il fait. Ministre de celui qui est la honté même, et qui ne veut, sous ancun rapport, éteindre la mèche qui fume encore, il ne cesse de dire à tous les hommes, aux malades principalement, à l'exemple et au nom de celui qui l'envoie : « Venez à moi, vous tous qui

souffrez, et je vous donnersi une houre .

Oui, une nouvelle vie; non pas seulement sous le rapport spirituel et moral, mais sous le rapport corporel. Car la foi et l'expérience nous enseignent que le sacrement d'extremeonction peut rendre aussi la santé aux maisdes, lorsque Dieu le juge convenable pour u gloire et pour leur salut. En tout cas, sans parler des graces attachées aux derniers se crements, est-ce que la douce parole de prêtre et ses bonnes prières, est-ce que la prières des assistants et les consolations que quelques-uns ne manquent guère d'yajonie, est-ce que tout cela ne forme pas une esper de rosée bienfaisante qui, tombant sur l'andu malade, desséchée par la souffrance, la fait renaître et reverdir, comme la rosée de ciel, qui, tombant sur l'herbe desséchée ps: la chaleur, ou des vents arides, la chin; bientôt complétement. Ajoutons à cela que péché effacé est comme un poids ôté de desar-la conscience, ainsi qu'on le dit communément. et que l'ame étant plus à l'aise, le corps doit s'y trouver également. De tout cela don: nous pouvons conclure avec raison que, hieu loin d'inspirer aux malades une frayeu: mortelle, capable de les conduire primitirément au tombeau, les derniers sacrements sont la source d'une infinité de grâces et u' consolations, capables de prolonger leun jours, et de les rappeler même complétement à la vie.

Il ne faut point, pour un bonheur incetain, ou du moins éloigné, causer à l'home, une peine certaine et présente, avez-vous

Ce principe est faux en lui-même: cos déré dans l'application qui en est faite ; il est de la plus complète et de la plus le

pable fausseté.

Ge principe est faux en lui-même. av &nous dit; car, je vous le demande, si u. qu'un de sérioux et de capable d'exécuter 4 promesse venait vous dire: « Souffrez ub. piqure d'épingle pendant dix minute, vingt minutes au plus, et, dans un ou des ans, yous entrerez en possession d'une fortune colossale, qui vous est assurée w. votre vie entière: » hésiteriez-vous us 16tant ? Ne diriez-vous pas plutôt : « J'acrest volontiers la souffrance dont vous meper. 14 non-seulement pendant des minutes, mai pendant des heures et des journées eautre comme moyen de posséder la fortune is vous me promettez, et, s'il faut même st.es dre plus longtemps cette fortune, j's w tout déterminé. » Et cependant, il y a d'une part, une peine certaine et présent et, d'une autre part, un bonheur inceral et éloigné. Vous voyez donc bien que principe que vous venez d'émettre est is en lui-même. Mais qu'est-il besoin d'at recours à des suppositions, pour en prout la fausseté? Cette fausseté n'est-elle pas montrée, chaque jour, par la conduite de les hommes? Que fait le médecin qui pre que une saignée, coupe un membre 21 grené, administre un remède quelconir. Que dis-je i mais que faisons-nous, tous ti

que nous sommes, quand nous nous livrons au travail? N'y a-t-il pas là encore véritablement une peine certaine et présente pour un bonheur incertain et éloigné? Oui, mais cette peine est si peu de chose, comparativement au bonheur que nous attendens, que nous nous y livrons non-seulement avec tout l'assentiment de la raison, mais avec l'entratnement de la nature.

Le principe que vous avez émis est donc évidemment faux en lui-même. Mais s'il est faux en lui-même, il est de la plus complète et de la plus palpable fausseté dans l'application que vous en avez faite au sujet qui nous occupe. Ou plutôt tout est faux dans ce que vous avez dit. Il est faux que le bonheur promis par la religion soit incertain et éloigné; il ne l'est pas moins que l'administration des derniers sacrements cause à

l'homme une peine véritable.

Le bonheur promis par la religion est incertain, avez-vous dit. Mais que peut-il y avoir de plus certain que ce qui est annoncé par tous les peuples sans exception, attendu par tous les individus, sans exception aussi, en quelque sorte? Car, vous-même, je vous le demande, en doutez-vous sérieusement? Il n'y a point de vérité plus solidement établie et plus généralement reconnue, disons-nous ailleurs, que l'existence de Dieu. Or, Dieu ne peut exister sans être juste; il ne peut être juste, sans récompenser ceux qui l'auront servi. Vous ne pouvez donc dire que le bonheur promis par la religion soit un bonheur incertain.

C'est un bonheur éloigné, avez-vous dit

Quoi! vous appelez éloigné un bonheur en possession duquel vous allez entrer dans quelques années, dans quelques mois, dans quelques jours, dans quelques heures, dans quelques minutes peut-être? Et quand bien même vous devriez attendre un siècle, qu'est-ce que cela en soi? Qu'est-ce que rela, surtout, comparativement à l'éternité? Qu'est-ce qu'un siècle en soi? Peu de chose: une ombre qui passe, et dont il ne reste rien après son passage. Voulez-vous vous en convaincre par vous-même? Tournez vos regards en arrière. Que vous reste-t-il de tous vos jours déjà écoulés? Et cependant vous avez déjà vécu cinquante ans peutêtre. C'est la moitié du siècle. L'autre moi-tié s'écoulera de même. J'ai donc eu raison de dire qu'un siècle est en soi peu de chose. (lu'est-il comparativement à l'éternité? Rien, absolument rien. Un siècle par rapport à l'éternité, c'est moins qu'un grain de poussière comparativement à la plus haute monlagne, une goutte d'eau comparativement à l'immensité de la mer. Car ce grain de pousrère sans cesse ajouté à lui-même finira per former la plus haute montagne, cette goutte d'eau sans cesse ajoutée à elle-même finira par produire l'immensité de la mer.

Mais le siècle, quand, ajouté à lui-même,
produira-t-il l'éternité? Jamais. Il y a plus,
c'est que quand il aura été ajouté à luimême autant que le grain de poussière

pour produire la plus haute montagne, et que la goutte d'eau pour produire l'immensité de la mer, il en sera aussi éloigné qu'auparavant; car l'éternité n'ayant point de limite, il n'est pas plus possible de s'en approcher que de l'atteindre. Un siècle n'est donc rien, absolument rien, comme je l'ai dit, comparativement à l'éternité: d'où il suit que le bonheur pronis par la religion ne saurait être considéré comme éloigné, quelle que soit la durée de la vie.

DER

Il nous reste à montrer que l'administration des derniers sacrements ne saurait causer à l'homme une peine véritable. Comment donc cela se ferait-il? En lui parlant du bonheur céleste, de ce bonheur infini qu'il est assuré de posséder bientôt, pourvu qu'il réponde aux invitations de son Dieu? En l'unissant, même dès cette vie, autant que cela est possible, à ce Dieu de bonté, qui commence ainsi à faire notre bonheur, quoique nous ne le voyions pas encore face à face, mais seulement en énigme et comme dans un miroir? En déposant dans son cœur les plus doux sentiments qui soient au cœur de l'homme, ou pour mieux dire, au cœur de Dieu, puisque tous les bons sentiments, et surtout les sentiments religieux, viennent primitivement de Dieu lui-même? Vous voyez donc bien que c'est précisément tout le contraire qui en résulte, je veux dire la consolation au milieu des peines, le calme au milieu de l'agitation, et comme un avantgoût du bonheur céleste à l'ombre même de la mort. Je dois reconnaître pourtant qu'il y a dans cette administration des derniers sacrements je ne sais quoi de grave et de sombre qui peut attrister l'âme aussi. Mais, qu'esi-ce que cela, je vous prie? Un léger nuage qui ne tarde guère à passer, pour nous laisser contempler ensuite le Dieu des consolations.

Attendez qu'on vous demande, après tout, avez-vous dit encore, et n'allez pas troubler les derniers instants de celui qui ne veut

que mourir en paix.

Attendez qu'on vous demande ! Et n'est-ce pas ce que fait le prêtre, quand il juge plus prudent d'agir de la sorte? Il ne prétend point faire accepter son ministère de force. A quoi cela servirait-il? Ilne s'agit point pour lui d'un triomphe d'amour-propre, mais de travailler à la gloire de Dieu et à la sanctification des Ames. S'il prévoit un résultat contraire de sa démarche auprès d'un malade, avant d'avoir été appelé, il attend, comme vous dites, mais non pas avec indifférence et dans une inaction complète; il attend avec la plus vive sollicitude, conjurant le Sei-gneur de toucher ce cœur endurci, parlaut à ceux qui l'entourent, ne négligeant, en un mot, aucun des moyens propres à l'aborder avec quelque espoir de succès. Dès que l'occasion s'en présente; il se rend auprès de lui, et il a raison, avant même d'avoir été appelé.

Pourquoi donc ne le ferait-il pas? N'est-il pas l'ami de tous ses paroissiens? Or, un ami se rend toujours avec empressement

auprès du lit de mort d'un ami, avant même d'avoir été appelé, et sa conduite serait généralement blamée, s'il ne le faisait pas. N'estil pas leur médecin spirituel? Or, le médecin qui, sans espoir de rétribution quelconque, se rend avec empressement auprès d'un malade, même sans avoir été appelé, ne mérite que des éloges. N'est-il pas le représentant de Jésus-Christ? Or, ce bon Pasteur ne se contente pes d'attendre le retour de la brehis égarée; il court après, pour la ramener au bercail. N'est-il pas l'un de ses envoyés? Or, Jésus-Christ n'e pas dit à ceux qu'il chargeait de continuer sa mission dans le monde : Attendez ceux qui se présentetont à vous pour les instruire et leur communiquer mes grâces; mais bien : « Allez donc, instruisez toutes les nations, les haptisant au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit, leur apprenant à observer tout ce que je vous ai commandé. » Aussi, voyeż quelle sainte activité! Est-il un lieu quel-conque, quelque éloigné, quelque inabordable qu'il soit, où ne penèire le zèle des envoyés du Seigneur, pour régénérer ces âmes préées à son image, rachetées par son sang? Et vous voudriez que l'un d'eux, animé pourtant de ce souffie divin, vît mourir à côté de lui. et pour ainsi dire sous ses yeux, ceux qui ont été conflés, d'une manière particulière, à sa sollicitude pastorale, sans leur administrer les derniers sacrements et leur dire un mot de Dieu? Ce ne serait pas seulement, de sa part, méconnaître le caractère de prêtre, ce serait étouffer son cœur d'homme.

Dites-moi donc, vous qui parlez de la sorte, si vous voyiez l'un des vôtres prêt à tomber dans un abline, ne voleriez-vous pas immédiatement à son secours, pour le mettre à l'abri du danger? Et si quelqu'un s'avisait de vous arrêter en vous disant : « Mon ami, attendez donc qu'on vous appelle. » — « Pauvre fou! » répondriez-vous. Ou plutôt vous ne répondriez rien, pour ne pas perdre votre temps; et vous conten-tant de le regarder avec mépris, vous continueriez votre course, en pensant : « Mais, si j'attendais, il pourrait périr... Qu'importe, du reste, que l'homme parle ou ne parle pas l Dieu commande, il suffit; je vais avec empressement où sa volonté m'appelle.» Telle est aussi la position du prêtre. Il voit l'un ties siens exposé à tomber hientôt dans l'abime de l'éternité. Il s'empresse donc d'ailer lui offrir les secours de la religion qui peuvent l'aider à éviter l'enfer et à conquérir le ciel: « Attendez qu'on vous demande,» lui dites-vous. - « Pauvre fou! » peut-il vous répondre. « Ne voyez-vous pas que si j'attends, mon frère va périr? Qu'importe, du reste, que les hommes se taisent l Dieu commaude, cela me suffit; je vais sans plus tarder où sa volonté m'appelle.

Quant à ce que vous dites qu'il ne faut point troubler les derniers instants de celui qu'ne demande qu'à mourir en paix, cela est très-vrai; mais, d'une part, comme nous l'avons montré plus haut, la présence du rrêtre auprès du malade, bien join de troubler ses derniers instants, lui procute les plus grandes consolations, les seules consolations véritables qu'il puisse goûter à ce moment, et, d'une autre part, je ne vois pas comment l'houme peut mourir en paix en repoussant les secours de la religion. Il n'y a point de paix pour les impies : « Non est pax impiis, » nons disent les saints Livres (Isa. XLVIII, 22): Parce qu'ils n'ont point invoqué le Seigneur, ils ont tremblé là où ils n'uvaient point sujet de craindre: « Dominum non invocaverunt, illic trepidaberunt timore, ubi non erat timor. » (Psal. XIII, 5.) Ce que nous disent les saintes Ecritures, la raison et l'expérience le disent également. Qu'est-ce en effet que l'impie? Un sujet révolté, que la justice poursuit, et qu'elle atteindra infailliblement tôt ou tard. Il ne peut donc vivre en paix.

Il ne peut donc vivre en paix.

« N'est-ce point aujourd'hui que je vais être arrêté? » se dit-il à lui-même; et celle idée seule a suffi pour troubler la fausse sécurité dans laquelle il s'est efforcé de se mettre. Or, s'il en est toujours ainsi de l'impie, à plus forte raison à cet instant suprême où il se voit sur le point de tomber entre les mains de la justice divine. Vous me direz que peut-être il ne s'en apercevia pas. Fausse sécurité alors! vous répondraije, sécurité infiniment plus déplorable que la crainte la plus vive, puisqu'elle va canser sa porte éternelle que la crainte pourrait lui faire éviter! Ah! plutôt, laissez le prêtre lui apporter les secours de la religion, qui, en le disposant aux jugements de l'autre vie, adouciront l'amertume de ses derniers moments, et le feront mourir dans la seule paix véritablement désirable, la paix avec sa conscience et avec Dieu.

A l'appui de ce que j'avance idi, je pourrais citer mille traits également remarquables. Je n'en connais pas de plus frappant que le suivant pris dans les souvenirs d'un

medecia:

« Vers le milieu de 1826, M. le docteur Descuret fut appelé chez un restaurateur sexagénaire qui tenait le petit hôtel de Di-jon, au n° 211 de la rue Saint-Jacques. Ce malade, atteint d'une affection squirreuse du foie, s'était vainement adressé aux premières notabilités de la médecine : son mal avait augmenté d'une manière effrayante avec les aunées et sous l'influence de violents accès de colère auxquels il se livrait presque tous les jours. Dès ma première visite, dit le docteur, jugeant ce vieillard à la veille de succomber, je me bornai à lui prescrire quel-ques narcotiques, et je parvins à calmer les douleurs atroces qu'il éprouvait, à lui pro-curer une des nuits les plus paisibles qu'il eut passées depuis longtemps. Le lendemain matin, dans l'ivresse de la jote, il me serrait affectueusement la main, m'appelait déjà son sauveur, et me promettait de smyre ponctuellement le moindre de mes avis. le déclarai toutefois à la famille que le danger était des plus imminents; qu'il ne fallaitaucunementse tier au mieux momentané qu'éprouvait le malade, mais en profiter pour lui faire

mellre ordre à ses affaires. Vers les six heures du soir, on revint me chercher en toute hate non pour le vieillard, mais pour 3 femme à qui il venait d'ouvrir le sein en lui brisant par colère une tasse de porcelaine sur la poitrine.

« Après avoir arrêté l'hémorragie et pansé relle pauvre femme, je me disposais à sortir, lorsque le mari, à qui je n'avais pas adressé n mot, m'arrêta par le pan de mon habit, me disant d'un air piteux : « Hé quoil monseur le docteur, vous vous en allez sans digner seulement me regarder? — Pourquoi m'occuperais-je d'un malade que j'éuis parvenu à soulager, et qui fait tout ce wil peut pour rendre mes soins inutiles? lureste, Monsieur, ajoutai-je, d'un ton sétire, jai appris que vous aviez grossièrematinjurié vos deux premiers médecins, nque noire vénérable doyen, M. Portal, ne rous avait abandonné que parce que vous Yous éliez oublié jusqu'à lever la main sur lui. A tous ces actes de violence, joignez la trutilité dont vous venez d'user envers rate femme, et jugez si je ne dois pas hé-uler à vous continuer mes soins. — Vos remines ne sont que trop justes, » reprit le us de d'un accent pénétré; « je suis surtout ven mupable d'avoir maltrailé ma femme; tri misi, Monsieur, si vous saviez ce quele exigeait de moi l Ne voulait-elle pas far le les appeler un prêtre, moi qui les at le les au les voir femme n'avait rien que de louable : es ross proposant de mettre en paix votre onsience, elle vous donnait une nouvelle Prorede son affection, et si cela était en-bren ent opposé à vos idées, vous devier lous horner à un simple refus, et non la keper. - Mais entiu, Monsieur le docteur, susqui avez fait des études, que feriez-vous tous étiez à ma place et qu'on vous pro-Mil une pereille chose? -- Moi, je n'hésitespsamettre en paix ma conscience: Mord, par conviction; en second lieu, reque le calme de l'âme contribue puisment à aliéger nos souffrances et même siper la maladie. - C'est bien singulin'ayant fait des études vous ayez cette here de voir. — Au contraire, nos convicreligieuses sont en grande partie le le nos études. - Eh bien! » reprit alors <sup>and</sup>e. • qu'on **fasse v**enir le prêtre ; aussi a puis longtemps, j'en ai lourd sur la

rereuse de cetto détermination inespérée, dere femme entoie aussitot chercher ricaires de la paroisse Saint-Jacques. lue cet ecclésiastique est-il arrivé au-1/2 vieillard, que celui-ci dit d'une voix Ante: « Tenez, Monsieur, enlevez-ce coutelas, que j'avais mis sous mon cr. — Que vous êtes imprudent, mon wis vous couriez risque de vous bles-- Eh! Monsieur l'abbé, je m'en étais pur vous le plonger dans le cœur, si fishez venu sans mon assentiment. Amia-t-il devant tous les assistants, remore 93, j'ai massacré 17 ecclésiastiques, et peu s'en est fallu que vous ne fussiez le dix-huitième; mais, rassurez-vous: Dieu s eu pitié de moi : un regard de sa

DFR

grace a suffi pour m'éclairer. »

« Le vicaire alors s'empara de l'énorme conteau et s'enferma avec ce malheureux, qui lui donna les plus donces consolations qu'il ait peut-être jamais goûtées dans l'exer-cice de son ministère. Déjà il se retirait, anhoncant à la famille qu'il allait apporter au pénitent les derniers sacrements de l'Eglise, lorsque celui-ci s'écria d'une voix étouffée. per ses sanglots : « Revenez, Monsieur l'abhé, revenez bientôt auprès de moi, j'ai bien besoin de vos consolations; mais, je vous en conjure, n'approchez pas de mes lèvres le divin Rédempteur, dont tout à l'heure encore je blasphémais le nom : je suis trop-in-digne d'un tel bonheur! — Dieu est rempli de miséricorde, » lui dit le vicaire profondémentattendri; « on répare ses fautes quand on les pleure amèrement, et votre repentir me paraît trop sincère pour que j'hésite à vous administrer les sacrements que réclame immédiatement votre triste position. - Je les recevrai, Monsieur l'abbé, puisque vous me l'ordonnez, reprit le nouveau centenier, mais seulement après avoir fait amende honorable devant ceux que j'ai autrefois scandalisés par mes forfaits. »

« Ayant aussitôt envoyé chercher des voisins, ses anciens camarades, il leur demanda pardon des affreux exemples qu'il leur avait donnés à l'Abbaye-aux-Carmes, embrassa en pleurant sa femme, et recut à genoux le saint viatique, avec la piété la plus édifiante. Son confesseur voulait alors qu'il se couchât; mais il restait en prières, ap-puyé sur le chevet de son lit. Pressé de nonveau de prendre la position qu'exigeait son état de faiblesse: « Je sens, » lui dit-il, e qu'il ne me reste que peu d'instants à vivre; je ne puis rien offrir à Dieu que mes prières et mes larmes; laissez-moi du moins la consolation de mourir à genoux : c'est faire bien peu pour expier tous mes crimes. »

« Vers minuit, il poussa un profond soupir, et s'endormit dans le Seigneur, toujours à genoux et ses lèvres appuyées sur un cru-

cifix. »

Lisez attentivement cetrait, l'un des plus remarquables assurément qui puisse se rencontrer dans l'histoire si variée de la mort, et vous y trouverez une réponse énergique à toutes les objections que vous avez présentées à l'occasion des derniers sacrements. Vous me direz peut être que le prêtre ne s'est point présenté au lit du malade sans son assentiment, et que bien lui en a pris du reste. Mais ne vous ai-je pas dit que c'était là sa manière d'agir la plus ordinaire? Vous remarquerez, du reste, que le malade n'a point été abandonné à lui-même, qu'on ne l'a point laissé mourir dans une trompeuse sécurité, qu'on lui a fait une douce violence pour l'engager à se jeter entre les bras de la religion, et qu'il s'en est bien trouvé, lui aussi, car, au lieu de mourir en désespéré et en furieux, comme il s'était montré d'abord, changé subitement, d'une manière en saint, et, par conséquent, en bienhenquelque sorte miraculeuse, il mourut en reux.

## DESSERVANTS.

Objections. — Nos desservants manquent de science pour la plupart. C'est à de tels prêtres que s'adressent surtout ces deux vers de Voltaire : Nos prêtres ne sont pas... Vous savez? — Ils sont mal élevés. — Ils n'ont pas toujours l'esprit de leur état. - Ils sont en querelle continuelle soit avec les riches, soit avec ceux qui occupent une place quelconque dans leur paroisse, comme le maire, l'instituteur, le médecin, le notaire, l'huissier, le percepteur, etc. - Ils feraient mieux de s'occuper des pauvres, qu'ils négligent très-souvent.

Réponse. — On appelle desservants aujourd'hui les prêtres chargés de la plupart de nos paroisses de campagne et de quelquesunes les moins importantes de nos villes. C'est une humble dénomination assurément; aussi quelques-uns ont-ils pensé à la changer; et, en attendant qu'elle le soit de droit. elle l'est déjà, en quelque sorte, de fait. Je ne sais s'il en sera jamais question dans les régions officielles; mais, si cela arrivait, et s'il m'était permis de donner mon avis, je demanderais son maintien, tant qu'on n'aura point changé la condition qu'elle désigne. C'est une humble dénomination assurément. avons-nous dit déjà; mais elle ne m'en parait que plus propre à signifier la chose. De qui et de quoi, en effet, celui dont nous parlons n'est-il pas le véritable desservant? Fleury prétendait que, de son temps, le titre de servus servorum, pris par les Souverains Pontifes, ne l'était pas sérieusement. Je ne sais s'il penserait de même aujourd'hui, mais ce dont je ne saurais douter, à moins qu'il manquât d'yeux et d'oreilles, c'est qu'il ne pourrait contester au desservant le droit à son humble dénomination, qu'on pourrait aussi traduire par servus servorum, et, mieux encore, pour garder toute proportion, par servulus servulorum.

Chose singulière, et qui cependant ne doit pas nous surprendre, pour peu que nous connaissions l'humanité, ayant à se plaindre de tous, la plupart du temps, et avec beaucoup de raison, c'est de lui, an contraire, que chacun se plaint, souvent même sans aucune apparence de raison. Innocent agneau, qui ne saura pas toujours se plaindre, on en fait ainsi, contre nature, le bouc émissaire chargé des péchés d'Israël, et auquel tous se croient obligés de jeter la pierre, même ceux qui auraient dû être les premiers à le défendre.

Nous ne prétendons point répondre ici à toutes les accusations injustement élevées contre lui, et dont le contre-coup cependant retombe sur la religion sainte qu'il a pour mission d'enseigner. Ce serait trop long, trop fastidieux, trop dégoûtant quelquesois. Je ne répondrai qu'aux plus ordinaires.

Nos desservants, dit-on, manquent de

science pour la plupart. C'est à de tels prêtres que s'adressent surtout ces deux vers de Voltaire: Nos prêtres ne sont pas... Vous savez? Oui, je sais:

Nos prêtres ne sont pas ce qu'un vain peuple pense: Notre crédulité fait toute leur science.

Dites-moi donc, vous qui applaudissez si bien ces vers insolents, ne voyez-vous pas qu'ils le sont encore plus pour vous que pour le clergé? C'est le trait doublementacéré de Boileau :

Un sot trouve toujours un plus sot qui l'admire.

Le sot, c'est le desservant, selon vous. Le plus sot, c'est le vain peuple, c'est vous, probablement. Mais passons là-dessus; là n'est point la question précisément.

Nos desservants manquent de science, avez-vous dit, et vous appuyez votre opinion

de l'autorité de Voltaire.

Mais pourquoi cette science, qui n'est pas autre que celle de l'Evangile, est-elle toujours écoutée, toujours respectée, toujours suivie, et cela depuis plus de dix-huit siècles; tandis que celle de Voltaire, qui n'est que du siècle dernier, est aujourd'hui contestée, délaissée, méprisée même, et cela par ceux qui se sont formés à son école? Ne pourrait-on pas lui renvoyer ces vers lancés en apparence contre la religion de Mahomet et qu'il eut l'adresse de faire retomber par ricochet sur le clergé catholique :

Voltaire ne fut pas ce qu'un vain peuple pense. Votre crédulité fit toute sa science ?

Nos desservants manquent de science.

Qu'est-ce à dire? Qu'ils ne sont pas des Bossuets? Sans doute, et c'est fort heureux: à qui s'adresseraient leurs discours, et de qui feraient-ils l'éducation ou l'oraison funèbre? S'ils ne sont point des Bossuets, il faut convenir aussi que vous ne formez guère la cour de Louis XIV.

Je vous entends me répondre : Ce n'est pes ce que nous voulons dire; ils n'ont pas même

la science d'un desservant.

Qu'en savez-vous? La science d'un desservant, comme de tout autre prêtre, c'est celle de Dieu et de la créature dans ses rapports spirituels avec Dieu, c'est la connaissance de la théologie, et je ne dirai pas de tout ce qui s'y rapporte de près ou de loin; car, comme c'est un centre où tout vient aboutir, il arriverait de là que personne ne pourrait acquérir cette connaissance, mais de ce qui s'y rapporte nécessairement. Or. êtes-vous aptes à juger ces matières, vous qui prétendez que les desservants n'ont pas la science qu'ils doivent avoir.

Vous me direz peut-être qu'ils ne parlent

pas toujours purement leur langue.

Mais vous, la parlez-vous mieux? Et qu'im-

porte d'ailleurs que la forme ne soit pas toujours pure, si le fonds est excellent! Dans son langage à demi barbare, saint Paul n'en faisait pas moins trembler l'Aréopage; et saint Augustin, l'une des plus grandes lumières de l'Eglise, a souvent des formes de langage qui choquent les connaisseurs.

Ce ne sont, me direz-vous, ni des Pauls

ní des Augustins.

Je le sais aussi bien que vous. C'est un argument, tout à la fois a pari et a fortiori, comme on dit communément, que j'emploie ici. Je soutiens, et avec beaucoup de raison, ce me semble, que vous avez tort de reprocher aux desservants ce qui se trouve en vous, dans tous les hommes, en général, et quelque fois même dans les plus éminents, sous tous les rapports.

Mais laissons la toute comparaison, et considérons la chose en soi, si vous l'aimez

wieux.

Comment donc les desservants n'auraientils pas la science qu'ils doivent avoir? A quelques exceptions près, où leur vocation auraété un peu brusquée, je suppose, exceptions qu'on trouve, du reste, en tout état, voici de quelle manière ils sont entrés dans

le sacerdoce.

A l'âge de 10 ans, environ, ils ont été recus au séminăire, où ils sont restés jusqu'à 24 ans, à peu près, sous la direction d'écclésiastiques pieux, dévoués et capables. l'endant ce long intervalle, tout à été mis en reuvre pour étudier leur vocation, tant sous le rapport des capacités que des vertus, tout à été employé pour former leur esprit et leur cœur. Ils ont étudié là tout ce qu'on apprend dans les meilleures maisons d'éducation; et, vers la fin, ils se sont livrés, avec un soin tout particulier, à l'étude de la théologie, qui les regarde spécialement, cette science divine, la mattresse, là reine de toutes les sciences, celle à laquelle toutes les autres doivent apporter l'hommage de feurs lumières propres, de même qu'elle les illamine, à son tour, de son divin flambeau.

ils ont quitté le séminaire. Après avoir passé quelques années dans un vicariat, v'est-à-dire dans l'exercice du ministère sacerdotal, sous la direction d'un prêtre plus âgé, dont les conseils peuvent leur servir pour l'étude comme pour le ministère, les voilà desservants. Est-ce qu'ils mettent l'étude de côté, à partir de ce moment? Au contraire, elle ne fait que commencer pour enx, sur un nouveau plan, sur un plan plus vaste, plus libre, plus approprié à la position qu'ils occupent. De là ces bibliothèques, quelquefois si précieuses, qui se trouvent dans certains presbytères de campagne, de la des connaissances approfondies quelquesois sur certaines branches des sciences naturelles, de la des travaux modestes, et pourtant précieux, sur les Ecritures, les saints Pères, sur quelques langues aucieus urs on modernes...

Ce sout là des exceptions, me direz-

Sans doute; mais est-ce qu'il n'y a pas nour tous nécessité, en quelque sorte, d'étudier, plus on moins, chaque jour? Est-ce que tous ne doivent pas dire leur Messe et leur bréviaire, répêter, par conséquent, lentement et distinctement, de houche, d'esprit et de cœur, se les approprier, ainsi, par toutes leurs facultés, les plus belles pensées, les plus heaux sentiments, sortis, je ne dirai pas seulement de l'âme humaine, mais du sein même de la Divinité? Est-ce qu'ils ne sont pas obligés de méditer souvent, c'està-dire, de contempler sur toute face et d'approfondir en tout sens les vérités les plus élevées et les plus salutaires? Est-ce qu'ils n'ont pas à faire part, soit en public, soit en particulier, aux fidèles dont la direction leur a été confiée, du résultat de leurs consciencieuses méditations? Est-ce qu'ils n'ont pas ces conférences ecclésiastiques où se traitent les questions qui intéressent le plus Dieu et l'humanité? À toutes ces causes particulières d'une instruction distinguée, et à beaucoup d'autres encore qu'il serait trop long d'énumérer ici, ajoutez celles qu'ont ordinairement les hommes qui occupent, comme eux, un rang honorable, dans la société, et vous comprendrez qu'il est impossible que les desservants, quels que soient d'ailleurs leurs goûts, manquent de science, comme vous le leur reprochez injustement.

DES

Ils sont mal élevés, avez-vous dit encore. Qu'entendez-vous par là? Qu'ils ne sont pas nés dans des palais, pour la plupart, et qu'ils n'ont point été berces sur les genoux d'une princesse? Vous avez bien raison : comme les apôtres, leurs prédécesseurs dans le sacerdoce, ils sont tous ou presque tous sortis des entrailles mêmes du peuple, et je dirai volontiers du pauvre peuple. Il en a été à peu près toujours ainsi, et il est probable que cela sera toujours. Notre-Sei-gneur Jésus-Christ lui-même, ce parfait modèle du prêtre, quoique né d'une Vierge qui appartenait à la race royale de David, est venu au monde dans une étable et a reposé d'ahord ses divins membres sur un peu de paille étendue dans une crèche. Il serait injuste en tout temps de reprocher au pauvre desservant sa naissance et son éducation toute populaire; mais ce serait plus qu'injuste, ce serait souverainement absurde en ce moment, où nous ne cessons de vanter le peuple, et quelquesois même de le slatter bassement.

Voulez-vous dire qu'il n'a pas ce vernis que donnent la fréquentation d'une bonne société, une mise recherchée, un grand soin de tout son extérieur?... Vous avez raison, ce n'est là qu'un vernis, c'est-à-dire du brillant qui est tout à l'extérieur, qui n'a aucune valeur intrinsèque et dont il ne faut pas faire grand cas, surtout chez un homme grave. Ce beau vernis, d'ailleurs, qui flatte l'œil chez l'homme du monde, plairait-il également chez le prêtre? N'en seriez-vous pas choqué vous-même, et ne seriez-vous pas le premier à lui rappeler cette simplicité de l'Evangile et des premiers âges de l'Evangile et des premiers ages de l'example et de l'example et de l'example et de l'example et

glise que les fidèles exigent d'autant plus rigoureusement dans le sacerdoce qu'ils en sont eux-mêmes plus éloignés. Ce n'est donc point cela que vous entendez; ou, si c'est cela, vous avez tort, pour les raisons que je viens de dire. J'ai entendu parler d'un desservant qui, se trouvant dans le salon d'une comtesse, par un froid rigonreux, quitta ses souliers pour mieux se chauffer. La comtesse furieuse demanda immédiatement son changement à l'évêque, qui eut le courage de refuser. La personne qui me contait cela riait aux éclats, et avouait avoir conçu une affection toute particulière à l'égard de ce bon ecclésiastique, précisément à cause de sa simplicité, en ce cas un peu trop grande, il faut en convenir.

Voulez-vous dire qu'il ne sait pas vivre? qu'il ne connaît point, en pratique du moins, ces rapports que nous devons tous avoir les uns envers les autres dans cette société où il occupe une place si importante? qu'il manque de déférence à l'égard du supérieur, de cordialité pour ses égaux, de condescen-dance à l'égard des inférieurs? Le re-proche, en ce cas, seruit sérieux; mais, nous ne craignons pas de le dire hautement, il n'est fondé sur rien. Comment donc les desservants pourraient-ils y donner lieu, généralement parlant? Car nous ne parlons point d'exceptions qui ont lieu ici nécessairement comme partout ailleurs. parlez des rapports qui unissent les hommes entre eux dans la société? Mais c'est là l'un des objets principaux de son étude la plus assidue. Vous parlez de condescendance à l'égard des inférieurs? Mais c'est le fond même de cette religion qu'il est chargé d'enseigner et de faire pratiquer aux autres. Vous parlez de cordialité à l'égard des égaux? Mais c'est la charité, ou, pour mieux dire, c'est un des côtés de cette divine vertu, la première du christianisme. Vous parlez de déférence à l'égard du supérieur? Mais personne ne peut la mieux connaître que le prêtre, qui s'y est engagé par vœu. Si la religion catholique est la plus grande école de respect qu'il y ait au monde, comme l'a dit de nos jours un protestant, on peut ajouter, sans craindre de se tromper, que c'est surtout dans le sacerdoce que les effets de cette école doivent se faire sentir.

Vous n'êtes donc pas plus fondé à dire que les desservants sont mal élevés qu'à dire qu'ils manquent de science.

Ils n'ont pas toujours l'esprit de leur état, avez-vous ajouté.

Quel est le corps assez privilégié pour qu'on puisse dire que les membres qui le composent ont toujours l'esprit de leur état? Qu'êtes-vous donc, vous qui vous montrez si exigeant? Etes-vous medecin, notaire, avocat, propriétaire? Vous connaissez bien vos confrères sans doute. Ont-ils tous l'esprit de leur état? Et vous-même, l'avez-vous?

Les prêtres, répondez-vous, doivent faire exception.

Comment l'entendez-vous? Qu'ils doivent tous absolument avoir l'esprit de leur état?

C'est impossible, il faudrait qu'ils fussent impeccables, ce qui n'est ni ne peut être. Qu'ils doivent mieux l'avoir que les autres, généralement parlant? Je vous l'accorde; mais je soutiens que cela est. Oui, cela est, et j'en ai pour garant la grâce que Dieu leur accorde comme à ses ministres, le soin avec lequel ils sont formés, le zèle qu'ils ont de leur propre sanctification, en même temps que de la sanctification des autres, les vertus que je leur vois pratiquer chaque jour, et enfin les criailleries de leurs ennemis, souvent à propos de rien ou de peu de chose du moins. Pour que la moindre tache aperçue ou soupçonnée seulement sur la robe sacerdotale fasse jeter les hauts cris, il faut que cette robe soit d'une incomparable blancheur, comme nous le disons ailleurs.

Nos desservants, dites-vous, n'ont pas toujours l'esprit de leur état. Mais le connaissez-vous bien, cet esprit, pour en parler ainsi, pour décider où il se trouve et où il ne se trouve pas? Et, si vous ne le connaissez point, ne pourriez-vous pas vous tromper complétement et imputer à faute aux desservants ce qui doit être, au contraire, pour eux, une cause d'éloge? Je vais vous le faire connaître en peu de mois, cet esprit, et vous jugerez ensuite. L'esprit du desservant, comme de tout prêtre, c'est un esprit de dévouement et de zèle, c'est l'esprit de Jésus-Christ et des apôtres, dont ils doivent continuer la mission en entretenant, en étendant partout ce divin feu que le Sauveur des hommes apporta sur la terre et qu'il veut voir brûler continuellement : Ignem veni mittere in terram, et quid volo nisi ut accendatur? (Luc. x11, 49.) Voyet, d'après cela, si vos accusations sont fondées ou si elles ne sont pas de toute fausselé, comme celles de tant d'autres qui vous ont précédé dans cette voie. Jean-Baptiste avait sans doute l'esprit de son état, l'esprit de précurseur du Sauveur des hommes; mais Hérode ne le trouvait point, quand il l'en-fermait pour faire taire les reproches que lui adressait l'homme de Dieu, à cause du commerce incestueux qu'il entretenait avec sa belle-sœur. Jésus-Christ ne pouvait manquer d'avoir l'esprit de son état, l'esprit de régénérateur et de sanctificateur du monde; mais les scribes et les pharisiens disaient positivement le contraire, quand, le trainant de tribunal en tribunal, ils l'accusaient de soulever une grande partie de la Judée. Saint Paul avait aussi l'esprit de son étal, c'est-à-dire l'esprit de ministre de la religion, d'apôtre des nations; mais le vertueux Neron ne le trouvait pas, quand il lui faisait trancher la tête, à cause de l'extension que l'Evangile prenait, par son zèle infatigable. jusque dans le palais impérial... Je n'ose vous comparer à de tels monstres, je crains même de vous en rapprocher; mais pour-tant je le dois à la défense de ma cause. Permettez-moi donc de vous le dire : ne feriez-vous pas un peu comme ceux dont je viens de parler? Vous aurez entendu quelques-uns de nos plus dignes ministres de la 5!3

religion presser les autres, vons presser reul-être vous-même, à temps, à contretemps, comme dit saint Paul : Insta opportune, importune (II Tim. IV, 2), de revenir an service de Dieu, et leur appliquant injustement les paroles de Jésus-Christ à ses apôtres quand ils voulaient faire descendre le seu du ciel sur une ville coupable, vous vous serez écrié: Ils n'ont point l'esprit de leur état! Nescitis cujus spiritus estis (Luc. ix. 59); et, ne pouvant les traduire dévant les tribunaux, et moins encore les enfermer et les mettre à mort, vous aurez enchaîné leur zèle en tuant leur réputation.

Ils sont en querelle continuelle, objectezvous, soit avec les riches, soit avec ceux qui occupent une place quelconque dans leur parnisse, comme le maire, l'instituteur, le médecin, le notaire, l'huissier, le percep-

Qu'entendez-vous par ce mot ils? C'est un pen vagne; précisons donc l'accusation, il nous sera plus facile d'y répondre.

Voulez-vous dire tous? Ce serait trop fort, même aux yeux de la prévention la plus avengle, de la haine la plus violente. Si telle était votre accusation, elle se réfuterait d'elle-même et ne tomberait que sur vous.

Youlez-vous dire le plus grand nombre? Cest encore besucoup trop fort pour toute personne de bonne foi. Et, en effet, en dehorsmême de l'expérience générale qui nous montre le desservant exerçant presque partout dans nos campagnes avec la plus grande prolence son ministère de paix, comment croire, comment regarder seulement comme possible que des hommes à qui tout parle de charité, et qui doivent par état en parler à tout le monde, qui se nourrissent chaque jour et qui appellent les autres à se nourrir souvent de l'Agneau de Dieu, volontairement chargé de tous les péchés du monde, qui n'ignorent pas que tous les regards sont à chaque instant attachés sur eux-mêmes, depuis les regards de Dieu et de ses anges, jusqu'à ceux du démon et de ses esclaves, comment croire, dis-je, comment regarder seulement comme possible que de tels hommes ne soient occupés, généralement parlant, qu'à vivre en querelle avec tout le monde? Non, cela n'est pas! Je vais plus loin, cela ne peut pas être!

Reste donc à dire qu'il y en a quelques-uns seulement dans une telle position.

En êtes-vous surpris? C'ost le contraire qui devrait nous étonner. Quoi! sur douze acotres il s'en est trouvé un qui a conduit à son Maître une troupe de gens armés pour le saisir, et vous ne voudriez pas que, permi ce grand nombre de desservants chargés dans nos campagnes du ministère sacerdotal, il s'en trouvât quelques-uns en querelle continuelle, si vous voulez, soit avec les ennemis, soit même avec les amis de leur Mattre? C'est demander un miracle, plus qu'un miracle; c'est demander que Dieu ôte à un certain nombre d'hommes leur liberté, que ces hommes, d'une espèce à part, vivent en anges avec la nature

humaine, qu'ils soient saints quoique pécheurs, qu'ils se dépouillent, malgré la volonté divine, de ces malheureuses passions qui avaient été laissées à saint Paul luimême, quelques prières qu'il eût adressées au ciel à cette intention. afin que sa variu se perfectionnat dans la faiblesse : Virtus in infirmitate perficitur. (II Cor. x11, 9.) Car, tant qu'ils conserveront leurs passions, leur liberté, tant qu'ils seront hommes, et co sera probablement toujours, il y aura parmi eux des pécheurs sous tous les rapports; il y en aura, par conséquent, qui vivront en querelle et même en querelle continuelle avec ceux qui se trouvent placés à côté d'eux dans cette société.

C'est si facile! Au moral comme au physique, nous nous coudovons à chaque instant les uns les autres, pour ainsi dire. De là des querelles continuelles. Vous le reprochez aux pauvres desservants. Pourquoi à eux plutôt qu'aux autres? C'est toujours la condamnation du faible, la plupart du temps innocent, tandis que le fort, beaucoup plus coupable ordinairement, est renvoyé absons. Savez-vous, d'ailleurs, si les querelles que vous leur reprochez viennent d'eux? Ont-ils les premiers torts? En ont-ils même aucuns? Vous n'ignorez pas la conduite de nos bons amis nos ennemis, comme disait autrefois Béranger, à l'égard des Irlandais. Pris de toutes parts dans de lourdes chaînes, pressés vivement par la faim, ceux-ci se remuent quelquesois, et c'est bien naturel : « Ces gens-là. » s'écrient alors leurs oppresseurs. « ne peavent rester tranquilles ! » Ne serait-ce pas là votre histoire? Entrons, si vous le

désirez, dans quelques détails.

Nous parlerons d'abord des riches. Il y en a peu ordinairement dans une paroisse de campagne. Ce sont quelquefois de vénérables familles qui méritent, à tous égards, le respect et l'amour des populations voisines; mais ce sont aussi, plus souvent, de ces ris ches d'hier, comme disait Tertullien aux bérétiques, et qui le sont devenus on ne sait trop par où mi comment, comme on dit vulgairement. Le desservant fait ordinairement ce qu'il peut pour les gagner tons. Il voit en eux, quels qu'ils soient, les dispensateurs de la Providence, qu'il doit se ménager, autant que possible, sinon pour lui, du moins pour son église et pour ses pauvres. Mais fût-il Dieu, qu'il ne réussirait pas toujours. témoin Jésus-Christ; comment voulez-vous qu'il réussisse mieux, n'étent qu'homme? Il excitera donc souvent parmi eux, sans l'avoir vouln, sans y songer même, la sus-ceptibilité et la haine. Je vais vous en citer un exemple, de peu d'importance sans doute, mais quin'en montrera que mieux d'où viennent ces criailleries contre les curés de campagne, lesquelles font pourtant beaucoup de

Il y avait dans une peroisse un homme très-riche, qui l'était beaucoup plus en écus qu'en piété. Il me paraissait à l'église qu'aux grandes fêtes. A l'une de ces fêtes, le curé prit pour sujet de son instruction cette pen-

sée. qu'il était bien de venir à l'église ces jours-là, mais qu'il était beaucoup mieux d'y venir tous les dimanches. Notre homme prit pour lui cette attaque, qui ne le regardait pas plus que quarante autres au milieu desquels il était confondu, au point que le pauvre curé ne l'avait pas même remarqué; ce qui se conçoit très - bien aujourd'hui que tous sont habillés à peu près de la même manière: monsieur ne pouvait le croire. Quoique naturellement pacifique et même bon, assuret-on, il jetait les hauts cris, s'étant imaginé sans doute que le curé aurait dû voir briller au-dessus de sa tête, comme au-dessus de la tête de saint Martin, sinon un globe de lumière : d'où scrait-il venu? du moins un éclatant globe d'or : Globus ardens visus insidere. (Prose de saint Martin.)

DES

Venons actuellement à ceux qui occupent une place quelconque dans la paroisse du desservant. Pour être juste à leur égard, comme nous désirons qu'on le soit envers nous, disons qu'il y a souvent parmi eux des hommes excellents : hommes de probité, hommes de dévouement, hommes d'intelligence même, malgré leur modeste position; mais il faut convenir aussi qu'il se rencontre quelquesois chez eux des préjugés, des passions d'autant plus déplorables pour le pauvre desservant qu'il est le premier exposé à

en sentir tont le poids.

L'homme en place avec lequel le desservant a les plus fréquentes et les plus importantes relations, c'est le maire. Dans les campagnes surtout, le maire, comme le poëte, excusez le rapprochement, est beaucoup plus le produit de la nature que de l'art: nascitur poeta. Aussi son administration se ressent-elle furieusement de ce défeut d'apprentissage. De là mille désagréments pour le pauvre curé. Nous en avons dit un mot ailleurs; ajoutons ici quelques faits. En voici deux entre mille que je pourrais également rapporter.

Il s'agissait un jour de recevoir l'évêque: grande solennité pour le village. Affectant un zèle qu'il n'avait pas, le maire faisait élever un arc de triomphe à plus d'un kilomètre du bourg. « Ce n'est pas la place qui convient, lui représenta le curé. C'est beaucoup trop loin. » Hors de lui-même, le maire l'eût volontiers frappé, s'il n'y avait eu en lui un reste de pudeur. « Comment l'a crisitil comme un portefaix, « vous m'accusez de faire quelque chose de déplacé? » Et le malheureux desservant eut une pèine infinie à lui faire comprendre, et je ne sais même s'il y est parvenu, qu'il y a une différence complète entre ce qui est déplacé moralement et ce qui ne l'est que physiquement.

Voulez-vous voir une taquinerie beaucoup plus excessive encore? Ecoutez. Il y avait au banc d'une église de campagne un clou auquel le maire accrochait son chapeau quand il venait à l'office, ce qui, soit dit entre nous, n'arrivait pas souvent. Un jour, ce clou disparut. Comment cela advint-il? Je n'en sais rien, ni ne veux le savoir; car la chose n'en vaut réellement pas la peine. Mais

voyez à quoi tiennent les meilleures choses. C'est le cas de le dire, à rien, la plupart du temps. Le maire, étant venu à la Messe, voulut accrocher son chapeau, comme il faisait habituellement; mais, n'étant malheureusement soutenu par rien, le chapeau roula dans l'assemblée, excitant quelques sourires, L'officier municipal se crut mystifié, et, attribuant sans raison cette myslification au curé, avec qui il n'avait pas été trop mal jusqu'ici, il ne voulut jamais la lui pardonner. Un avocat de ses amis, qui se croyait poëte probablement, parce qu'il n'était point orateur, fit sur ce grave sujet, une pièce burlesque dans le genre du Lutrin de Boileau, moins le talent toutefois, et qu'il intitula La Cloutiade. C'était une vraie cloutiade, en effet; c'était aussi clair, aussi poli, aussi bien frappé, aussi précieux... Je vous en citerais bien quelques vers; mais je n'ai rien entendu, quoiqu'on l'ait lu tout entier devant moi, car, pour entendre, il faut être éveillé; et il est probable, de plus, que je n'aurais rien retenu, quand bien même il m'eût été donné de tout entendre, car, pour retenir, il faut qu'il y ait quelque dlou.

DES

Que n'aurions-nous pas à dire de l'instituteur? Mais nous en parlons assez ailleurs; nous pouvons donc, je crois, nous taire ici à son occasion.

Un homme encore avec lequel le curé de campagne se trouve avoir de fréquents et importants rapports, c'est le médecin de la localité. Le prêtre a soin du malade dans son âme, le médecin dans son corps; mais, comme le corps et l'âme sont étroitement unis l'un à l'autre, il arrive de la que les fonctions du prêtre et celles du médecin se touchent et se choquent malheureusement très-souvent. A qui la faute, la plupart du temps? « Au prêtre! » avez-vous dit. Et moi je réponds que c'est tout le contraire, et ce que je viens de dire est plus que suffisant pour yous faire voir que j'ai raison. Une autre cause de désunion entre le curé de campagne et le médecin, c'est la sœur de charité, qui est là par dévouement auprès du malade en même temps que le médecin s'y trouve par état. « Vous nuisez à mes intérêts ! » ditou pense le médecin. — « J'en suis bien fâchée, » dit ou pense la honne sœur de son côlé; « mais pourtant je ne dois point négliger les intérêts de Dieu et de l'humanité. » Ce plaidoyer, qui n'est la plupart du temps qu'en action, le prêtre est bien obligé de le soutenir d'une manière quelconque, d'autant plus que la sœur n'a souvent aucun autre appui dans la localité. De là de nouvelles dissensions entre le desservant et le médecin, dissensions où, pour peu que vous ayez de sens et de dévouement, vous devez tout naturellement soutenir le prêtre, qui a, de son côté, la raison et la charite tout à la fois.

Nous pourrions dire également beaucomp de choses du notaire, de l'huissier, du percepteur, de toutes ces notabilités de la campagne, et même des petites villes qui, par

leur position, leurs habitudes et leur caractère quelquefois, ont sur les classes inférieures la plus décisive influence. Le desservant devrait trouver en eux, tout naturellement, appui et consolation; mais bien ouvent, au contraire, il n'y trouve qu'op-position et déboires. Nous en avons eu la preuve en mille circonstances; preuves, hélas! bien désolantes; car lorsque ce qui a été établi pour maintenir l'ordre tourne au désordre, qu'attendre alors, si ce n'est les plus grands malheurs. Mais, comme nous l'avons déjà fait observer, de quelques faits particuliers gardons-nous bien de tirer une conclusion générale; contentons-nous de demander qu'on ne procède point ainsi à notre égard, et formons les vœux les plus sincères pour que ces rouages de nature si overse, qui sont continuellement en contait, s'engrènent mieux à l'avenir et fonctronnent aussi bien que possible pour le tonheur de l'Eglise et de la France.

Ils feraient mieux, représentez-vous enfin, de s'occuper des pauvres, qu'ils négligent très-souvent.

De tous les reproches injustement adressés aux desservants, celui-ci est sans contredit le plus injuste. Il n'est pas seulement dénué de tout fondement, il est ironiquement cruel. Hé quoi l'vous les avez à peu près réduits à l'état de pauvreté, et vous leur reprochez de ne pas faire l'aumône! Ils n'ont rien, et vous voulez qu'ils donnent, vous voulez même qu'ils donnent beaucoup! Vous exigez donc qu'ils fassent des miracles? Mais vous n'y croyez pas. Les voilà, certes, bien embarrassés pour vous satisfaire.

Et cependant ils en viendraient à bout, pour peu que vous voulussiez vous y prêter; car, pour faire l'aumone, et pour la faire tele que vous le désirez, ils font de véritables miracles, mais des miracles que vous nepouvez vous empêcher d'admettre comme les autres, des miracles dans l'ordre moral. lis sont pauvres, et ils font l'aumône; ils n'ont rien ou à peu près, et ils donnent toujours, de quelque côté qu'on vienne frap-per à la porte de leur cœur. — Comment donc cela? demanderez-vous peut-être. — Comment ! Mais c'est assez visible : en se privant eux-mêmes, en jeûnant quelquefois, soit pour l'amour de Dieu, soit pour l'amour des hommes, soit pour l'une et l'autre cause a la fois; en mendiant pour les pauvres, ces membres souffrants de Jésus-Christ; en emarasant les cœurs les plus insensibles du feu la charité qui brûle leur propre cœur... a de, leur ouvrant de toute manière les inépuisables trésors de sa providence; mais parce que les gens de bien aiment à seconfer leurs honnes œuvres, leur prêtant à l'envi les uns un appui matériel, les autres un appui moral, qui, dans certaines circonstances, a plus de valeur encore que

Qu'on nous permette de citer, à cette oc-

où l'abbé Mullois semble avoir mis teute son âme. C'est comme un plaidoyer, je ne dirai pas pro domo sua, mais pro fratribus, ce qui est beaucoup mieux, le dévouement fraternel étant une source d'inspiration plus pure et plus féconde que l'intérêt propre. Nous le transcrivons à peu près tel qu'il nous est présenté, nous réservant d'y ajouter, à la fin, nos réflexions:

« Le vrai centre de la charité, c'est le prêtre, le curé surtout; il en est le foyer; il a été sacré par Dieu lui-même dépositaire des vérités qui sauvent les âmes et qui font du bien aux corps; il garde dans les pans de sa robe et dans les fibres de son cœur de prêtre cet Evangile, dont tous aujourd'hui aiment à dire du bieu et qui a couvert le monde des monuments de la charité.

« De plus, le prêtre, c'est l'ami naturel, le père de ceux qui souffrent ou qui s'égarent, voilà surtout sa famille; et elle est parfois si nombreuse! Or, il connaît tous ses enfants, il les aime, il sait ce qu'ils endurent; à chaque instant, son ministère le met en présence des plus affreuses misères.

« Mais malheureusement les curés, surtous les curés de campagne, ne sont pas riches, tant s'en faut; beaucoup souffrent de leur propre gêne, que dire de ce qu'ils souffrent des douleurs des autres? il est donc temps de leur venir en aide.

« Le curé de campagne, c'est à peu près le seul guide spirituel de près de trente millions de Français, chargé de leur faire accepter les travaux et les privations de la vie, de les asseoir dans le calme, la moralité et la foi; le seul représentant de Dieu et du bien auprès de ces masses qui cultivent nos champs et nous donnent le pain quotidien.

« Nous sommes surpris que tant d'hommes habiles n'aient pas encore signalé cette gêne du curé comme une des causes de l'abandon de nos campagnes; que tant de zélés confrères de la presse n'aient pas souvent attiré l'attention sur les avantages qu'il y aurait à le seconder. On va chercher bien loin quelquefois de nouvelles institutions, mais nous avons sous la main cette ancienne et puissante institution, il s'agit de savoir s'en servir. Le curé porte avec lui en grande partie la force vitale du christianisme, c'est lui surtout qui est chargé de le mettre en contact avec les âmes, et il y a plus de trente mille curés en France, et il y en a jusque dans le dernier village! C'est-à-dire que la se trouvo un homme honnête, intelligent, libre, dévoué... Quelle force! quelle puissance! voilà ce qui s'appelle faire le bien sur une vaste échelle, faire vraiment la charité en grand. Le clergé ne demande pas ordinairement pour lui-même, il sait se priver et souffrir dans le silence. Quand tout le monde réclamait un supplément de traitement, il s'est tu: c'est un acte de patriotisme dont on doit lui savoir gré; mais il demande pour ponvoir assister ceux qui souffrent sous ses yeux; voir souffrir, c'est si dur! faut-il donc que le pauvre curé soit réduit à dévorer cette douleur? N'est-ce donc pas assez que l'isolement, les petites idées et les tracassaries de l'endroit? Faut-il encore qu'il soit condamné au plus cruel supplice de la terre : voir souf-frir des créatures humaines, entendre les cris de la faim et ne rien pouvoir pour les calmer .. Oh! qu'a-t-il fait? Quel crime a-t-il commis pour lui infliger ce châtiment? Oh! non pas celui-là, un autre, tous ceux que vous voudrez plutôt; insultez-le, frappez-le, il répendra volontiers ce que dit un prêtre qui demandait la charité, et auquel on donna un soufflet : « Bon, merci, voilà pour moi... Maintenant pour mes pauvres... » Oh! non, non, pas celui-là, c'est trop cruel. Transcat... calix iste. (Matth. xxvi, 39.)

« Puis le clergé français est un corps digne et respectable, à part quelques misères de l'humanité qui viennent toujours se glisser dans quelques membres de toute corporation nombreuse; le clergé est une de nos gloires nationales que nous aimons à montrer à l'étranger; on fait volontiers le panégyrique du curé de campagne, on l'appelle un humble et saint apôtre de l'Evangile; nos littérateurs ne tarissent pas de helles phrases en son honneur; c'est très-bien, cela peut être même très-poétique, mais il y a quelque chose de mieux à faire : c'est de le seconder dans sa mission de son influence et de sa bourse, de lui crier par la parole et par l'action : « Courage! courage! »

« Lorsque nous sauffrons, nous savons si bien le dire, la plainte est devenue si générale en France, que quand un homme ou un corps ne crie pas, on croit volontiers qu'il ne lui manque rien : « Il n'y a plus de plaintes, bon, le monde va bien, reposons-nous...» On fluit par négliger d'aller à la recherche des misères les plus respectables, celles qui se cachent. Nous nous éloignons de plus en plus du temps où l'on allait déterrer le mérite : il y a tant de gens de mérite aujourd'hui, et ils crient si haut qu'il ne faut pas se donner bien de la peine pour les trouver...

"Mélas I non, le curé de campagne ne peut soulager ceux qui souffrent autour de lui. Un rapide examen de son petit budget suffira pour s'en convaincre: il a à peine pour lui-nême le stricte suffisant. Avant le renchérissement de toutes choses, il avait déjà assez de mai à vivre; les denrées ont augmenté d'un tiers, comment peut-il exister? Son revenu fixe est resté le même, son casuel a diminué. La moyenne du revenu total du desservant est de 1,200 fr... Qui n'a plus que sela aujourd'hui, à l'exception des pauvres qui retombent encore à sa charge?

« Son traitement est de 850 fr. et 200 fr. de supplément. Dans la plupart des communes rurales, il n'y a pas de supplément. 180 fr.

de casuel et d'honoraires de Messes. En beaucoup d'endroits, il n'y a presque pas d'honoraires, le casuel lui est mal rétribué, peut-il l'exiger des gens qu'il sait dans la misère?...

« Pour lui et pour la personne attachée à son service, il faut au moins 700 fr. de nourriture par an : c'est 6 sous par repas, et nos ouvriers mangent au restaurant 14 sons... Il ne peut pas boire de l'eau, sa santé a besoin de se soutenir: 200 fr. de vin. C'est peu pour deux personnes par le temps qui court (36). 150 fr. la personne qui le sert. Ce'a fait 1,050 fr. Il reste donc aux favorisés de la fortune, qui ont 1,200 fr., 150 fr. pour l'éclairage, le chauffage, le blanchissage, le vêlment, l'entretien du linge, du mobilier, ou même l'achat. Il y a des prêtres qui sont dix ans à se meubler... Et sa bibliothèque, et ses pauvres, et son église, et les écoles, et les petits encouragements à donner aux enfants, et les mois d'école qu'il saut payer pour que de petits malheureux ne vagabondent pas, et les accidents, et les maladies de ses paroissiens. Il va visiter un pauvre malade, et il le trouve dénué de tout. Le médecin est veuu, il a ordonné un peu de bonne nourriture, un peu de bon vin : le curé seul en possède; n'eût-il pas un cœur de prêtre, n'eût-il qu'un cœur d'homme, peut-il le lui refuser?... peutil le lui faire payer? Il le lui enverra avec une partie du morceau de bœuf qui devait faire son diner. Il sait du reste qu'une charité faite au corps mène tout droit à l'âme, Voilà son budget des recettes et des dépenses. Et encore, nous l'avons dit, quelques-uns n'ont que 1,000 fr., 900 fr. - Ajoutez à cela que le curé est presque toujours pauvre, fils de pauvre, qu'il a sa famille à assister, un vieux père, une mère venérable, qui se sont épuisés pour tui faire faire ses études, peut-il les abandonner 37)?

Aussi la misère de quelques-uns est profonde jusqu'à les décourager, jusqu'à blesser cette dignité si nécessaire aujourd'hui
que le respect n'est pas notre première vertu.
Il est tel prêtre qui porte depuis trois ans la
même soutane; elle est râpée, jaune, trouée,
comme si on eût tiré dedans un coup de
fusil à plomb. Il ne peut la remplacer, parce qu'en en prenant une neuve il est convenu qu'il payera l'ancienne. Quelquesuns de nos évêques ont été si désolés de ce
dénûment d'un grand nombre de leurs prêtres qu'ils ont vendu leur voiture, afin de
pouvoir envoyer 50 fr. à l'un, 75 fr. à l'autre,
100 fr. à un troisième.

« Une chose nous étonne et nous touche : c'est le zèle que le clergé, même celui des campagnes, met à réclamer sa part dans toutes les charités. Parcourez les listes de souscriptions, vous y trouverez plus de mem-

(36) M. Mullois ne connaît pas bien les habitudes des campagnes: le vip du desservant est à peu près à la disposition de tout ce qui vient au presbytère, et pourtant il ne peut y mettre 200 fr. Comment cela se fait-il? C'est qu'il s'en prive lui-même la plupart du temps, quelle que soit d'alleurs sa santé.

(37) Et sa vieillesse, à lui, qui la soignera? Pourquoi les choses ne sont-elles pas arrangées de manière qu'il ait aussi, après trente ans d'exercios, un droit rigoureux à sa retraite, retraite de prêtre bien entendu, c'est-à-dire en cas qu'il ne puisse plus exercer son divin ministère.

bres du clergé, et même du clergé de campagne, que de tous les autres corps qui sont pourtant plus riches. On ne peut s'empêcher de s'écrier : « Braves curés, où ont-ils pris les moyens de faire tant de charités!»

all faut donc vraiment leur venir en aide pour eux et pour leurs œuvres, leur redonner un peu de courage, rafraichir leur pauvre ame, suivant la parole de saint Paul, parquelques bonnes charités, les mettre en état de faire plus de bien et d'empêcher les ucoup de mal. C'est si facile, il y a mille occasions. - Grace à Dieu, il y a beaucoup de familles qui savent en profiter. - Vous allez à la campagne passer quinze jours. La visitant l'église, vous n'oublierez pas le raré: vous l'interrogerez avec bienveilluce; puis, en le quittant, vous lui remettrez une somme dans la main en lui hant: « Vous devez avoir beaucoup de paures... • Vous avez une ferme, des intérêts uns une peroisse; vous ne pouvez y aller: envoyez une offrande à votre place. Vous pertez pour un long voyage, vous mariez votre fils ou votre fille: qu'il y ait quelque chose pour les pauvres de monsieur le curé.

Wous èles aux eaux; vous ne savez comment passer le temps; vous visitez les églises du voisnage: demandez monsieur le curé: il vous en montrera tous les détails, tous les embellissements qu'il a faits, tous ceux qu'il voudrait faire encore; puis vous lui glissesi rez une offrande dans la main; et les eaux vous feront beaucoup plus de bien, parce que lous aurez!'Ame contente.

\* Enfin, vous quittez la campagne pour evenir dans la ville. Vous feriez peut-être feux d'y rester toujours; mais je n'ose trop pos le dire: nous avons si grand besoin de sus dans les villes. Faites une petite bourse ur les œuvres spéciales de votre curé... ns doute, il faut que l'on sache que vous mez: la bonne édification, votre sécurité me l'exigent. Faites cette charité publique. 1, voilà pour la parole évangélique qui t que vos bonnes œuvres brillent aux des hommes, afin qu'ils glorifient notre qui est aux cieux (38). Puis, glissez-lui s la main une somme particulière: ca suivant la même parole évangélique, mône de votre main droite qui doit être rée de votre main gauche (39).

Quelquefois il se dit: voilà des gens ofpensent tout inutilement; si j'avais ement quelques-unes des pièces qu'ils ctà la vanité et aux caprices, je pourien m'en servir pour orner mon église ten est si mal logé. Détrompez-le en lui rant un ornement, une aube, des

haccuse aussi le brave curé d'être parle formes un peu âpres; eh bien l'ouépanouissez ce tour resserré, par une aumône pour les pauvres; un cour épanoui est toujours aimable et sait trouver de bonnes et sincères paroles que ne rencontrent pas toujours la belle éducation et les belles manières.

« Oui vraiment, il faut que nous venions en aide aux curés de campagne, il le faut pour leur dignité, pour leur action, pour l'accomplissement de leur sublime mission, autrement ils seront dans l'impuissance de faire tout le bien que doivent attendre d'eux la religion et la France. »

Ainsi que nous l'avions annoncé, nous avons cité le passage dans toute sa simplicité, dans tout son abandon, mais aussi dans toute sa chaleur, dans toutesa vie, si je puis m'exprimer de la sorte, et tel à peu près qu'il est sorti du cœur de M. l'abbé Muliois. C'est tout à la fois, comme on a dû le remarquer, un plaidoyer et une recommandation, un plaidoyer à l'adresse des ennemis que le desservant peut avoir, pour dissiper les nuages amoncelés, je ne sais à quelle occasion, sur sa tête, une recommandation à l'adresse de ses amis, ou plutôt à l'adresse de tous, pour lui venir en aide. Une chose m'inquiète en terminant: Par qui sera lu cet article? me demandé-je. — Par lui-même, hélas! et par quelques-uns de ses plus intimes amis. Si par lui-même, comment pourra-t-il se venir en aide, avant fait tout ce qu'il pouvait? Si par ses plus intimes amis, par d'autres lui-même, comme on dit, c'est prêcher des convertis. Il est donc à désirer que ce touchant plaidoyer passe aussi sous les yeux de ceux qui, sans être mal disposés précisément, ont besoin de l'être encore mieux. Il en est un surtout qui pourrait faire lui seul plus que tous les autres ensemble; c'est celui dans l'entourage duquel se trouve notre bienveillant désenseur. Ne pourrait-il pas lui en faire parvenir quelque chose? Ignore-t-on la position, dans ces hautes régions? Ou, si on la connaît, veut-on fer-mer les yeux? Il ne s'agit pourtant que de l'accomplissement d'une promesse faite solennellement à l'époque de cette grande élection qui décida des destinées de la France, quand cette campagne, à la tête de laquelle se trouvent, spirituellement parlant, ceux dont nous défendons ici les intérêts, se jetant tout à coup dans un des bassins de la balance, la fit pencher du côté de ses intérêts et de son cœur. « On reproche au clergé de ne point avoir de saint Martin, » disait alors l'homme providentiel. « Ce n'est point étonnant, » répondait-il, « puisque la plunart de ses membres n'ont pas même de quoi scheter de manteaux. » La position s'est encore détériorée depuis. Ce ne sont point des manteaux qui manquent aujourd'hui à ses plus pauvres membres, aux desservants par exemple, ce sont des soutanes comme on vient de le voir. Pourquoi donc, je le répète, remet-on de jour en jour, à leur venir en aide? Les Chambres pense-

l'i videant opera vestra bona, et glorificent a restrum qui in calis est. (Matth. v, 16.)

DICTION N. DES OBJECT. POPUL.

(39) Te autem faciente eleemosynam, nesciat sinistra tua quid faciat dextra tua. (Matth. vi, 3.) raient-elles que ce n'est point à l'empereur Napoléon à tenir la promesse (39\*) du prince Louis? Nous ne saurions le croire : ce serait contre son cœur chevaleresque, ce serait contre sa gloire la plus pure, devenue au-

DI.A

jourd'hui la gloire de la France, ce serait la contre-partie de cette belle parole de Louis XII, que tout le monde connaît, et qui seule a immortalisé ce prince plus généralement et plus sûrement que tout son règne.

## DEVINS, MAGICIENS, SORCIERS, TIREUSES DE CARTES, ETC.

Objections. — Vous ne voulez pas que nous allions consulter les devins et autres gens semblables? — Que de choses pourtant ils nous disent! C'est à n'y pas croire quelquefois. — Rien, du reste, contre la religion. Ils commandent même souvent de faire dire des Messes.

Réponse. — Nous avons bien raison de vous défendre d'aller consulter les devins et autres gens semblables, comme vous dites. Ce sont tous ou presque tous des misérables qui vous extorquent, sans trop de profit pour eux, un argent dont vous avez souvent encore plus besoin que beaucoup d'autres.

Pesez bien mes expressions, toutes ont

ici leur valeur.

Ce sont tous ou presque tous des misérahles, ai-je dit avec raison. Qui ne le sait? S'il y a dans une localité quelque pauvre diable sans argent, sans crédit, sans moralité, sans valeur d'aucune sorte, malade, infirme, cul-de-jatte, incapable de remplir aucune fonction, d'exercer aucun métier, il se dit ou on le dit devin, ou quelque chose comme ça, et des environs, quelquefois même de bien loin, on se rend avec plus ou moins de confiance à sa demeure, espèce d'antre ou de bouge. Mais cette seule cousidération devrait vous arrêter. — Il peut vous faire trouver de l'argent, pensez-vous? Qu'il en trouve donc pour lui-même. Il peut vous guérir? - Qu'il commence donc par lui-même : car il me semble dans un état plus fâcheux que le vôtre. - Il peut vous procurer le bonheur qui vous manque? -Qu'il se le procure donc avant tout à lui-même.

Ils vous extorquent de l'argent, et cela est elair.

Vous êtes bien disposé à leur en donner sans doute, mais pas tant qu'ils en demandent. Que font-ils alors ? Ils usent de ruse : « Il nous faut tant pour acheter telle et telle chose, vous disent-ils; tant pour aller à tel endroit, tant pour faire dire telles prières, » etc. Or, qu'est-ce que cela, si ce n'est vous extorquer de l'argent ? Personne n'en doute excepté vous, et encore je ne sais trop si un léger soupçon ne s'élève pas un peu dans votre âme, malgré votre confiance aux devins.

C'est sans trop de profit pour eux, ai-je dit encore, car ils n'en sont pas heaucoup plus riches. Ce qui vient par la flûte s'en va par le tambour, dit le proverbe. On en voit ici l'application. L'argent leur est venu par une mauvaise voie, il s'en va de la même manière.

Et rependant cet argent que vous leur donnez, ou jutôt qu'ils vous extorquent, vous en avezsouvent encore plus besoin que beaucoup d'autres, puisque vous n'êtes pas riches pour la plupart. Vous n'avez pas besoin de me le dire, je le sais d'avance par un petit raisonnement bien simple: si vous étiez riche, ai-je pensé avec raison, vous auriez reçu probablement un peu d'instruction, et pour peu que vous en eussiez reçu, vous n'inci guère consulter le devin.

Avons-nous raison de vous désendre d'aller au devin? Nous avons bien d'autre

motifs encore.

« Je ne puis réussir dans telle entrprise, » dites-vous à celui que vous ète allé consulter, « et je voudrais bien savo d'où cela vient. » Notre jongleur fait ou netne pas, je ne sais quels signes cabalistiques, n consulte ou ne consulte pas son jeu de cartes, il endort ou n'endort pas je ne sus qui ou je ne sais quoi; puis il reprod avec le plus grand sérieux du monde: « Cest un tel qui s'y oppose, mais je ne puis le combattre, car il est plus fort que moi. Et vous vous retirez avec la haine au cœur, une soif ardente de vengeance contre le personnes que vous devez souvent le pus aimer et respecter.

« J'ai un sort, dites-vous au devin, me l'a donné?...» — « Un tel, » répacificher diable envers qui vous ne vous croys: probligé à beaucoup de ménagement, qu'il ait un peu la réputation de sorte vous vous livrez au premier acte que 1.0 suggère la vengeance. Les gendames 18 mélent. Les juges vous condament. Les juges vous condament. Les juges vous condament. Les voilà ruiné, déshonoré peut-être pour loui votre vie. Il n'y a guère de tribunaut France qui n'aient vu le dénoûment.

a Mon fils est malade, dites-vous. A pense que c'est un sort qui lui a été una Que ferai-je pour le guérir? Le charad qui est aussi un grand médecin, en sa dité de devin prescrit un traitement. Le trement est à peine terminé que l'ent meurt. Il meurt, entendez-vous hen la main de son père, d'un père l'aimait tendrement, qui le rachèterait de propre vie!

Comprenez-vous enfin pourquoi a vous défendons d'aller au devin ? Ne repas que les faits que je viens de vous soient imaginaires. J'en ai été moi-retémoin autent que je pouvais l'être. Le renouvellent à chaque heure du jour, toutes les parties de la France; et, au en passant, je m'étonne un peu que la tice n'en ait pas plus de sollicitude.

(39') Ceci était imprimé, quand nous avons eu, de la bouche même de l'empereur, l'assurance 'est que cette promesse, saurée à tant de titres, allait ensin être tenue.

Que de choses pourtant ils nous disent l vous écriez-vous, c'est à n'y pas croire

quelquefois.

Oui, que de mensonges! que de jugements téméraires! quelles folies! quelles abominations quelquefois! que de paroles dingereuses sous tous les rapports et pour toutes sortes de personnes! Et voilà précisément pour quoi nous vous défendons d'y aller. Mais, dites-vous, où prennent-ils donc tout ce qu'ils vous débitent?

Dans leur imagination exaltée, dans leur œur corrompu, dans leur habitude de char-latanisme, dans la complaisance de compères payés ou flattés, dans votre aveugle sot-tise. Vous ne voyez donc pas que c'est vous-même, la plupart du temps, qui leur fournissez le texte auquel ils appliquent plus ou moins heureusement leurs longs

commentaires et ceux d'autrui?

Cette explication ne vous suffit-elle pas? voulez-vous qu'il y ait absolument quel-que chose de surnaturel? Eh bien! soit. Mais d'où vient ce surnaturel? du ciel? Cest impossible. Les instruments sont trop iadignes pour que Dieu s'en serve habi-tuellement. Il ne s'agit d'ailleurs que de sottises, de passions, de mal enfin qui ne sau-rut venir de Dieu. Ce ne peut donc être qu'un surnaturel infernal. Reison de plus pour vous défendre d'y avoir recours. voyez-vous pas qu'en allant là vous allez à voire perte : perte pour la vie future, perte encore pour la vie présente. Quel bien peut vons renir de la source de tous les maux ? Quel avantage peut vous procurer l'éternol ennemi de notre bonheur? Vous savez comme ce père du mensonge a trompé nos premiers parents. Il leur promettait la science de tou-les choses, et ils ont été immédiatement plongés dans les ténèbres de l'ignorance ; il leur promettait la vie et ils n'ont rencontré que la mort. Mensonges donc que tout cela, mensonges odieux, abominables, infiniment dangereux, de quelque part qu'ils viennent, que ce soit de l'enfer ou d'un lieu infernal, du démon lui-même, ou de l'homme qui se leit démon!

Rien du reste contre la religion, ajoutezvous; ils commandent même souvent de faire dire des Messes.

DEV

Tout cela pour mieux vous tromper: c'est facile à voir. La pratiquent-ils cette religion contre laquelle ils ne vous disent rien et dont ils vous parlent même en termes favorables? Les voyez-vous assister habituellement et pieusement à ce divin sacrifice dont ils vous recommandent de demander pour vous la célébration? Je serais bien étonné de vous entendre me répondre affirmativement. Vous voyez donc que c'est un jeu, une comédie, un leurre véritable. Ils savent comment il faut s'y prendre pour mieux faire des dupes.

Ils ne parlent point défavorablement de la religion, dites-vous, et ils commandent même quelquesois de faire dire des Messes.

Avez-vous jamais entendu, par hasard, le plus grand scélérat de la terre parler contre la probité? N'en dit-il pas du bien? Ne la recommande-t-il pas aux autres? N'en fera-t-il pas parade à l'occasion? Et l'assassin qui s'avance pour vous tuer, est-il assez sot pour montrer son poignard? Ne le cache-t-il pas avec soin? Ne prendra-t-il pas un ins-tant le masque de l'amitié, et, s'il le juge à propos, de la piété? Voilà toute l'explication de l'énigme.

Mensonges donc que tout cela! ai-je dit avec raison; mensonges abominables, nonseulement dans les paroles, mais encore dans les actions!

N'allez donc point là, je vous le répète. Votre cœur demande-t-il des consolations surhumaines? Sentez-vous le hesoin d'un appui surnaturel? Ne les demandez ni au démon ni à ses acolytes; mais allez plutôt les chercher en Dieu et dans sa sainte religion. Au lieu de vous éloigner ainsi de Jésus-Christ, rapprochez-vous-en de plus en plus, au contraire, car il est seul, comme il l'a dit lui-même, en propres termes, la voie, la vérité et la vie: « Ego sum via, veritas et vita » (Joan. XIV, 6.)

## DÉVOTION. DÉVOTE.

Objections. - De la religion, passe encore, mais de la dévotion, qu'est-ce que cela si-gnifie, franchement? — Elle se développe surtout chez la femme, et voici ce qu'elle y produit ordinairement: l'orgueil, l'opiniatreté, l'intolérance, etc., le tout caché sous un voile sacré.

Béponse. — Quelques-uns n'osant attaquer le religion elle-même, à cause des bienfaits uns nombre qu'elle n'a cessé de répandre sur la terre depuis son établissement, et qu'elle y répand encore chaque jour, s'en tont un faux portrait qu'ils appellent dévotion et qu'ils attaquent fort à l'aise.

De la religion, passe encore, nous dit-on; mais de la dévotion, qu'est-ce que cela si-

gnifie, franchement?

Je vais vous le dire : La dévotion n'est pas autre chose que le dévouement, à ses devoirs, bien entendu. Je sais qu'on entend plus particulièrement par là le dévouement à ses devoirs religieux; mais, d'une part, nos devoirs religieux sont les premiers de tous, et, d'une autre part, ils sont le principe des autres, puisque nous ne pouvons servir Dieu sans faire sa volonté, c'est-à-dire sans remplir fidèlement tous nos devoirs. D'où il suit que la dévotion n'est pas autre chose que l'attachement à tous ses devoirs, comme nous venons de l'expliquer, pas autre chose que la vertu; c'est-à-dire ce qu'il y a de plus estimable, de plus sacré, aux yeux de Dieu et des hommes. Je sais bien eucore que l'idée de dévotion emporte avec soi l'idée d'ardeur et de zèle. C'est donc alors un vif attachement à tous ses devoirs, une vertu brûlante, expansive, qui cherche à se communiquer à tout ce qui l'environne; mais enfin c'est toujours l'attachement à ses devoirs, toujours la vertu, par conséquent, et nous pouvons dire même la vertu dans tout son éclat et dans toute sa force.

DEV

Vous me répondrez peut-être que ce n'est point sous ces traits qu'elle se présente or-

dinairement à nos regards.

Alors ce n'est point la dévotion. Quoi ! vous faites une caricature ridicule et odieuse, que vous nommez faussement dévotion. et, sur ce nom sacré, sur cette chose sainte, vous appelez la risée, si ce n'est même la haine du public. Qu'y a-t-il de plus injuste et de plus déloyal? que diriez-vous de ceux qui en feraient autant de vous, ou de ce que vous pouvez avoir de plus cher au monde?

Elle se développe surtout chez la femme, ajoutez-vous, et voici ce qu'elle y produit : l'orgueil, l'opiniâtreté, l'intolérance, etc., le

tout caché sous un voile sacré.

Vous avez raison de dire que la dévotion se développe surtout chez la femme. Cela tient à ce qu'elle a l'âme naturellement plus tendre, plus ardente, plus attachée à cette religion qui console et fortifie les êtres faibles et souffrants. Mais savez-vous bien ce qu'elle produit, dans l'âme de la femme qui en est atteinte, cette dévotion que vous nous représentez comme un monstre odieux, du sein duquel vous faites sortir les plus grands vices, ou, pour mieux dire, tous les vices à la fois? Elle produit l'humilité, la douceur, la condescendance, et pour tout dire en un mot, la charité, oui la charité chrétienne, la charité divine, cette prodigieuse charité qui, de l'être faible, fait quelquesois un apôtre, et même un grand apôtre. Vous en doutez? Voyez la sœur des ecoles, la sœur hospitalière! Qui les fait partout et toujours ce qu'elles paraissent à nos yeux, c'est-à-dire un composé des plus belles vertus, sous le voile de l'humilité? La dévotion. — Mais dans le monde ! me direz-vous. - Dans le monde, c'est la même chose, toutes propor-tions gardées. L'extérieur est bien différent; mais le cœur est le même : c'est toujours la transformation de la femme en ange, transformation d'autant plus admirable quelquefois qu'elle a rencontré plus de difficultés et d'obstacles. Ecoutez là-dessus un homme qui a toujours vécu dans le monde et s'y trouve encore, un homme qui a partagé probablement les préjugés que vous avez en ce moment et que bien d'autres ont comme vous, quoiqu'ils commencent à disparaître

«Avez-vous jamajs rencontré,» dit-il, « dans les meilleures maisons de la ville, au milieu des respects unanimes, une vraie, une sincère dévote, et savez-vous rien de plus charmant? Elle a la foi, elle a l'espérance, elle a la charité pour ses chastes et fidèles compagnes. Elle marche au bruit de mille bénédictions; elle-même elle est une espérance, elle est une consolation. La dévote aujourd'hui porte un titre honoré de tout le monde. Aujourd'hui, qui dit dévote, dit la vraie et sin-

cère Chrétienne dans tout l'orgueil de sa croyance.

La dévote est un être heureux, une créature choisie; elle est née en quelqu'une de ces correctes maisons du vieux laubourg, toutes remplies de l'honnête et calme parfuin des temps passés. L'enfant docte, docile et tendrement élevée a grandi sous le giron sage et soyeux de sa vieille grand'mère. Aussi de bonne heure la jeune fille est devenue une personne sérieuse; elle n'a renconté sous ses pas enfantins ni le mensonge ni le flatterie : autour d'elle chacun était grave. Dans une famille ainsi faite, chacun apporte, comme en son centre commun, les dons les plus rares de son esprit, les qualités les plus précieuses de son cœur. Dans ces maisons si hien posées sous le ciel, où chaque heure de la vie a son emploi, où tout le monde, depuis le maître jusqu'au dernier domesuque, est à son devoir, où le temps est regardé comme le plus rare des capitaux, car il appartient au travail ou à la prière, il arrive d'ordinaire que toutes les choses humaines réussissent. Rien n'est plus simple; la dévote n'est pas troublée par les bruiu de dehors; elle u'est pas arrêtée en sou chemin par les passions mauvaises ; chaque jour apporte a vec soi un progrès dont la maison polte; il arrive donc que la fortune, les alliance. les dignités, le respect et la considération générale viennent frapper à cette porte # mée à l'oisiveté, à la révolte, aux 🗯 plaisirs, aux dissipations mensongères, lêtes de tout le monde.

« Ainsi a grandi la petite dévote; les pomières notions de l'Evangile lui sont p vées naturellement, sans même qu'on le ait enseignées. Elle épouse ordinairement homme grave et ne s'informe guère de qu'il fut jeune homme, elle le prent qu'il est à cette heure. Les fautes passées les pardonne, car elle est indulgents bien elle les ignore, car le mai n'arrive, jusqu'à elle. La voilà donc mariée, est ilans le monde et le contemplant sans che et sans peur. Qui la pourrait éta cette enfant accoutumée aux plus admir histoires? Elle a fermé les yeux de sa grand'mère. Elle a composé sa maiso serviteurs qui ont élevé son enfac∞; est devenue mère à son tour; elle es mère tendre et sérieuse. Au dedans dehors de la maison, son autorité augu chaque jour. D'abord on en avait en on commence déjà à l'aimer. On a de vert sous cette austérité, sous cette rés une âme aimante, un cœur tendre et 📽 tissant, une grande simplicité, une doucement épanouie. Cette jeunes froide quand il s'agit de bagatelles, est de seu pour une bonne œuvre. On lai d'une mode nouvelle, d'un chapean fr ment découvert, elle écouto à peine. I lui le nom d'un malhenreux qui 🕊 aussitôt elle se lève et dit : « Allons ! joug est léger à tous ceux qui l'entos elle console; elle reprend doucemes remontrance même a tout le charme

louange; elle sait, dans ses moindres détails, toute la tâche qui lui revient ici-bas. S'il est encore quelques femmes qui disent en parlant d'elle: « C'est une bégueule; » ses domestiques et les pauvres disent: « C'est un ange, » et... elle n'entend ni ceux-ci ni ceux-li

« Voulez-vous savoir sa vie? Rien n'est plussimple; mais pour la savoir telle qu'elle est, il la faut comparer à l'existence des autres femmes, aux existences les plus brillanus et les plus enviées, sinon la vie de notre dévote ressemblerait à la vie de tout le monde, tant cela est simple et facile à comprendre. Pendant que la femme à la mode, celle dont l'esprit, la grâce et le goût remplissent tous les salons, est encore plongée dans le sommeil du matin, déjà la dévote est à l'œuvre ! Elle s'est réveillée de bonne heure, et son jeune visage, que les veilles n'ont pas altéré, n'a pas eu besoin de grands apprêts. Donc la voilà déjà vêtue, et l'on peut dire que, si les femmes ordinaires ont devant elles dix ans de jeunesse, celle-là, grâce à sa vie simple et réglée, en a trente pour le moins. Son habit est de bon goût et d'une éclaiante propreté, d'une grâce un peu méthadique, mais charmante. Toute dévote qu'elle est, l'aimable femme est restée telle que Dieu l'a faite, une jeune et belle personne. Si elle ne permet pas qu'on lui dise à chaque instant: « Vous êtes belle! » elle a en elle-même le secret, ou, pour mieux dire. l'instinct de sa beauté, et elle en prend soin comme il faut prendre soin toujours des dons les plus précieux du Créateur. Pendant que la femme du monde est encore à sa première ou même à sa seconde toilette, se répétant tout bas les sots et faciles triomphes de la veille, la nôtre a embrassé ses enfants, elle a encouragé le mari dont elle est le conseil. Elle a examiné, sous toutes ses faces une affaire importante; elle a le coup d'œil juste, l'esprit droit, et tout cela parce qu'elle a le cœur honnête. Point d'oisivetédans cette maison, la journée est employée entièrement, et ce serait un crime d'en perdre une beure.

• Cependant on introduit chez notre dé-vote le fermier de sa ferme, le maçon qui a réparé sa maison, le professeur de son en-fant, et, dans ses entretiens utiles, elle protége le présent, elle défend l'avenir. Quand elle est seule, si l'envie lui prend de lire un livre, ne pensez pas qu'elle envoie chercher au cabinet de lecture le plus voisin quelques-uns de ces abominables chiffons de papier, tout souillés d'ordures, tout remplis de choses immondes dans la page et sur les bords. La femme sensée qui sait le prix du temps et la valeur de la vie, laisse aux femmes à la mode ces tristes lectures dans ces dégoûtants volumes; elle leur abandonne, bien volontiers, ces affreux romans de tapage et de dommage, écrits en si vile prose, ce vagabondage de l'esprit, cedélire dessens; elle a quelque chose de mieux à lire et à penser. Elle possède, au plus bel endroit de sa maison, d'honnêtes livres, de beaux livres, bien imprimés sur du papier sec et sonore, bien reliés par quelque relieur des

DEV

temps passés.

« Mais qui dira les petits bonheurs de la dévote? L'honnête femme a tous les plaisirs que donne le calme et la paix, la vie libre, assurée et exempte de dettes. Autour d'elle l'émotion est générale. Paraît-elle quelque part, timide comme elle l'est? aussitôt tous les regards se portent sur cette aimable personne qui vient d'entrer; la frivole conversation s'arrête pour savoir ce que cette femme va dire! Les grandes coquettes les plus effrénées, les petits-mattres les plus avancés prennent leur part de la déférence commune. Et ne croyez pas que sa timidité soit lâche! Au contraire, sa timidité est courageuse. C'est la dévote qui fit cette réponse à un beau monsieur qui lui demandait, dans le convoi du chemin de fer, si la fumée du cigare l'incommodait: « Je ne sais pas. Monsieur, » lui dit-elle, « car personne jusqu'à ce jour n'a été assez mal appris pour fumer • devant moi. » Et le monsieur de rengainer, tout penaud, son cigare incivil et son extra-

vagante question.

« La dévote est une de ces femmes dont la seule présence impose aux plus hardis un respect involontaire. Elle parle? on écoute; et, comme sa bienveillance est grande, comme elle est indulgente pour toutes les faiblesses qu'elle ignore la plupart du temps. on reste étonné, charmé de s'être plu si fort à une conversation simple et facile, qui se passe de la calomnie et même de la médisance. Jeune semme, la dévote rendaux vieilles femmes ce qui leur revient de déférence et d'attention; vieille semme, elle devient le centre jaseur et souriant où se réunissent les jeunes gens dont elle est le conseil et l'appui. De même qu'elle a honoré la vieillesse des autres, ainsi sa vieillesse est honorée. Mais une pareille femme ne vieillit guère. Les douces occupations de sa vie, l'absence de toute passion furieuse, le bienêtre de l'âme et du cœur, le sang-froid, le succès, l'estime générale, la vie active, l'in-fluence de la campagne, la probité du mari, le progrès des enfants, toutes ces causes réunies ont laissé à ce beau corps toute sa vi gueur, à ce beau visage toute sa dignité; comme elle s'est tout de suite enveloppée dans la dignité de sa cinquantième année, cette femme reste intacte; comme elle est restée pure, elle garde, dans l'âge mur, la gaieté de sa jeunesse; autour d'elle s'exhale, jusqu'à la fin, le même parfum de grâce, de jeunesse et de vertu.

« Quant à ses plaisirs, eh l c'est là que vous m'attendez sans doute l Eh bien l moi aussi, c'est là que je vous attendais. Les plaisirs d'une dévote sont au moins aussi nombreux que les vôtres, illustres et grandes coquettes, dont le bruit occupe sans cesse et sans fin la ville épouvantée. Elle a, dans l'année, les plus belles fêtes du monde, dont elle est, sans se douter, la souveraine. Elle célèbre dans toute leur gravité les vieilles fêtes de Noël. Elle se souvient des noms de ses vieux pa-

rents; de l'anniversaire de ses jeunes enfants : elle vous dit na ivement chaque année : Jai un an de plus félicitez-moi et m'envoyez vos fleurs ! Elle a pour elle toutes les joies réunies du calendrier. Elle croit au jour de Pâques, comme elle croit à Noël, quand l'église est toute parée, quand les chants solennels se font entendre, lorsqu'à l'austérité et à la tristesse du Carême succède l'Alleluia universel. Elle a pour lui servir de spectacle et d'ornement, la Fête-Dieu mêlée d'épis et de fleurs et de heaux enfants tout blancs comme des anges. Elle a toutes les douces émotions de l'église, cette fête continuelle que le vulgaire ne sait pas: l'encens, les chants de l'orgue, la parole du vieillard du baut de la chaire catholique, les cantiques que disent les jeunes filles dans la chapelle de la Vierge, l'histoire entière du Sauveur et de Marie, les magnificences épiques de l'Ancien Testement, les consolations de l'Evangile, en un mot la fête éternelle, la fête de tous, la fête de la terre et du ciel. Le drame solennel de l'Eglise, ce drame toujours nouveau de la vie et de la mort est fait tout exprès pour la femme qui croit en Dieu et qui va à l'église; elle a sa grande part dans ses larmes, dans ses douleurs, et aussi dans ses fêtes et dans ses chastes joies. Son théâtre, le voilà, sa loge à l'opéra, la voilà; c'est la pierre où elle s'agenouille; c'est l'autel où elle prie. Les acteurs qui passent, les voici : c'est le jeune époux qui emmène sa nouvelle épouse; c'est le mort que l'on porte à la tombe; c'est l'enfant nouveau-né qui se plonge dans les eaux du baptême; c'est la foule innocente des beaux enfants qui viennent s'asseoir, en habit de fête, à la table de Jésus-Christ : c'est le vieux prêtre en cheveux blancs, tout courbé, qui dit la Messe dans ce désert. et qui bénit, de ses mains vénérables, la jeune femme prosternée devant sa prière; c'est le pieux évêque qui arrive de bien loin, racontant les conversions qu'il a faites; ce sont, le jeudi saint, les douze apôtres dont le pontife lave les pieds, ou la promenade dans les champs, quand il faut bénir la moisson

 Dans la famille dont nous faisons l'histoire, la prospérité s'entend d'une autre sorte que chez vous. Les enfants sont grands et beaux, honnêtes et naïss. Le père, inspiré et dignement conseillé par cette femme d'une si douce et si honnête volonté, va tout droit son chemin comme elle, et il arrive à son but sans être obligé de faire un détour, car il a toujours marché d'un pas sûr dans une voie éclairée et droite. Elle, cependant, elle a ses joies qu'elle ne dira à personne. Vous payez très-cher pour aller voir des tragédies rondement débitées par des comédieus qui déclament des vers; l'argent que vous dépensez sans plaisir à ce que vous appelez vos plaisirs, elle va le porter tout làhaut, près du ciel, sous les toits, où l'on brûle en été, où l'on grelotte en hiver. De ces hauteurs suprêmes, Dieu sait si la dévote en voit, de ces drames cruels! Dieu sait si

(40) In tribus placitum est spiritui meo, que sunt probata coram Deo et hominibus, concordia fratrum,

olle en essuie, de ces larmes véritables En ces lieux visités par elle, et par Dien, elle se sent bénie, aimée, honorée et louée, et les larmes qu'elle répand sont si douces! Allez donc à vos fêtes, à vos spectacles, à vos expositions, à vos tueries, et rapportezen ces larmes stériles, ces pitiés de toile peinte et ces cœurs brisés par l'ophicléide et le tam-tam de l'orchestre en ébullition... La dévote, son drame accompli, s'en revient chez elle, heureuse et sière, et contente de sa journée; heureuse de ses biensaits, elle s'endort doucement d'un sommeil paisible. et, la nuit venue, au lieu de voir en ses rêves des tyrans de mélodrames, armés de poignards et de coupes pleines de poison, elle rêve des malheureux qu'elle a secourus, elle voit la mère de famille dont elle a sauré l'enfant, elle entend la bénédiction du vieillard. Voilà des rêves! voilà des drames! Ces en vain que vos poëtes ont dépensé tout le génie qu'ils n'ont pas à sculpter le cadavre humain, à vous représenter les plus abominables tortures du corps, elle en a vu plus que vos poëtes, plus que vos dramaturges n'en ont pu deviner : elle s'est penché sar les lits de l'Hôtel-Dieu et de la Pitié.

« Ainsi par cette voie, que vous conser semée d'austérités et d'épines, cette leune est tout simplement arrivée à ce bonheur terrestre que vous cherchez tous, après le quel vous courez tous. Dans le devoit et dans la règle, elle a trouvé ce qui va sus cesse s'enfuyant devant vos désordres: ¡out avoir renoncé tout de suite aux plaisir de la vanité, cette femme a été la maltrese souveraine des petites vanités qui l'enter rent; sa modestie lui a servi tont autant on si elle eut réuni en elle-même tous morgueils amoncelés qui n'ont pu l'atteindre: elle a joui de toutes les bonnes et saistes choses d'ici-bas sans excès, et par cons quent sans fatigue; elle a eu part tont comme vous, et la plus belle part, dans les vers du poête, dans les œuvres de l'artiste. dans la louange et dans l'admiration de hommes; elle a joui, plus que vous, du car bleu, des fleurs épanouies, du soleil qui se lève, et, le soir venu, du chant mélodieux du rossignol dans les bois.

« Ainsi, croyez-moi, ne plaignez pas la dévote et ne pleurez pas de ses austérites elle a vécu moins vite que ces femme éphémères, d'une beauté si contestable, et sans cœur, à coup sûr, qui paraissent, lendent et se fanent comme des plantes en serre chaude. Mettez-les en présence, et cellent et celle-là, la femme mondaine à soixante ans, et notre dévote à quatre-vingts ans, et demandez-leur où elles en sont l'une et l'autre. La femme mondaine, à soixante ans, est un cadavre, un remords; notre dévote, quatre-vingts ans, aime encore, espère core. Elle a gardé jusqu'à la fin ses trucore. Elle a gardé jusqu'à la fin ses trucompagnes : la foi, l'espérance et la charit Jusqu'à la fin elle a été fidèle à la parie re son livre (40) : Mon esprit se plait en tre et amor proximorum, et vir et mulier bene in sentientes. (Eccli. xxy, 1, 2.)

**K33** 

choses qui sont approuvées devant Dieu et devant les hommes : la concorde des frères, l'amour des proches, un mari et une femme qui n'ont qu'un seul cœur et une seule dme.»

Savez-vous quelle main a signé ce grand et beau tableau? Une main un peu profane. je vous en ai prévenu par avance; et, sous ce rapport, elle ne vous en paraîtra que plus impartiale, moins disposée du moins à l'embellir: c'est... J. Janin. — Un artiste, allez-vous dire, un poëte, un romancier... C'est un roman religieux qu'il a voulu faire, après en avoir fait d'autres d'un genre bien différent. - Mais non, c'est une histoire dont chacun peut reconnaître la vérité; c'est l'histoire de la femme sincèrement, profondément chrétienne, dans quelque position qu'elle ait été placée par la divine Providence. Nous venons de contempler la dévote dans le grand monde, au milieu de ce paradis terrestre où la plupart s'imaginaient qu'il ne lui était guère possible de rester tidèle. Voulez-vous la voir dans le com-merce, dans un atelier, à la campagne, au sein de la plus grande misère? Ce sera toujours la même, avec les modifications que mettra nécessairement en son âme, excessivement impressionnable quoique sainte, le milieu dans lequel elle se trouve. Dans le commerce, elle fait tout ce qui dépend d'elle

pour conserver intacte cette délicate probité qui en est le plus hel ornement et la plus grande valeur. Dans l'atelier, elle ne cesse de veiller et de prier, de peur que le hideux blasphème et la corruption ne s'y introduisent. A la campagne, elle empêche les siens de se matérialiser, de prendre cette vie des brutes avec lesquelles on se trouve là continuellement en contact, en leur rappelant de temps en temps la pensée de Dieu, au milieu de leurs occupations de chaque jour, et, le dimanche, en leur faisant observer fidèlement ces devoirs religieux qui nous spiritualisent toujours plus ou moins en nous rapprochant du séjour des esprits. Au sein de la plus grande misère, elle s'efforce de maintenir en son âme, et aussi dans l'âme de ceux qui lui appartiennent et qu'elle est chargée de régir, la patience, la résignation à la volonté de Dieu, l'amour de ce bon père qui ne l'éprouve que pour la récompenser, l'amour des hommes qui la soulagent dans ses afflictions, et même de ceux qui la persécutent. Voilà la dévote, je vous le répète. Or, je vous le demande actuellement, au lieu d'appeler sur elle la risée et la haine même du public, une telle femme ne vous semblet-elle pas bien digne de notre vénération, de notre amour et de nos louanges?

DIEU.

Objections. — Dieu n'est pas. — Qui nous assure de son existence? — Quelle preuve suffisamment convaincante en avons-nous? — En supposant qu'il existe, il ne s'occupe point de nous : il est trop grand et l'homme trop petit pour qu'il y ait entre eux aucuns rapports. — Il serait indigne d'un grand roi d'entrer dans tons les détails de la vie privée de ses sujets, pour assurer leur bonheur. — Si Dieu gouvernait le monde, ce monde irait beaucoup mieux qu'il ne va. — Où est-il en réalité, ce Dieu que vous nous annoncez? Qui l'a jamais vu? Qui peut le comprendre? Et, si nous ne pouvons le comprendre, à quoi sert d'affirmer son existence? — Mieux vaut ne point connaître une personne que de s'en faire une fausse idée.

Réponse. — Ai-je bien entendu? Mes oreilles ne me trompent-elles point? Quoi l'alome se révolte contre le Tout-Puissant, qui l'a créé; les ténèbres cherchent à étouffer la lumière, le néant ose nier l'Etre infinit

Qu'avez-vous dit? Je crains de répéter le blasphème, même pour le réfuter. Vous n'ignorez pas ce qu'on lit à ce sujet dans nos Livres saints: Dixit insipiens in corde suo: Non est Deus. (Psal. xiii, 1.) Comprenez-vous bien? Qui donc a dit ce que vous venez de répéter: Non est Deus? Le sage? Non. L'homme ordinaire? Non. L'ignorant? Non. L'enfant, qui n'a point encore de raison? Moins que cela; celui qui n'en aura junais: l'insensé: Dixit insipiens? Et encore, comment a-t-il dit? En public? Non:

il aurait craint que l'humanité ne le repoussat de son sein, en entendant nier son Auteur. Dans sa maison? Non; car les murs auraient pu tomber sur lui et l'écraser. Dans son esprit? Il n'en a point. Dans ce qui chez lui s'appelle ainsi? Non, mais seulement dans son cœur. C'est-à-dire que, malgré son peu d'intelligence, il n'a pu's'empêcher de reconneître celui qui l'a créé, et, avec lui, tout ce qui existe, mais que, pour ne point être puni un jour de ses fautes, il a désiré vivement qu'il n'existât pas; c'est-à-dire que ce sont les passions, dominatrices de son cœur, qui, chez lui, ont nié l'existence de Dieu, devant lequel il est obligé de s'humilier lui-même; c'est-à-dire que c'est le démon, maître de son cœur par les passions, qui l'a empêché de rendre hommage à celui dont il éprouve pourtant plus que tout autre la toute-puissance. Et vous osez répéter cet affreux blasphème, sorti du plus profond de l'abime et apporté sur la terre par le péché! Et vous ne craignez pas que cette parole diabolique ne s'arrête à votre gosier, ou qu'en la prononçant votre langue ne se glace! Et vous la prononcez avec calme et de propos délibéré! Et vous la regardez comme une preuve d'intelligence et de sagesse! Et vous ne comprenez pas, du moins, que cette idée, dans une ame, ou plutôt que cette négation de toute idée, puisque c'est la négation de celui qui est la vérité même, est le cachet même de l'imbécillité et de l'immoralité! Ah! je vous l'affirme, au contraire, et toute personne ayant encore le sens commun vous l'affirmera comme moi,

Dieu existe, parce que, s'il n'existait pas. nous ne serions pas là pour vous répondre. Dieu existe, parce que, s'il n'existait pas, vous ne seriez pas là non plus pour nier son existence. Dieu existe, vous dis-je; car, s'il n'existait pas, en supposant que vous pussiez exister sans lui, ni vous ni d'autres ne sauriez son nom. Et où donc aurions-nous pris cette grande idée de Dieu, qui suppose l'assemblage de toutes les perfections? En nousmêmes? Mais nous ne sommes qu'imperfec-tion. Dans les autres? Mais c'est à peu près la même imperfection que nous-mêmes. Dans le néant? Mais qui ne voit qu'il y a là contra-diction dans les termes mêmes : le néant étant l'absence de tout être, et Dieu l'Etre infini.

Oui nous assure de son existence? demandez-vous.

Mais ce sont tous les hommes; oui, tous les hommes, sans distinction de temps. de lieu, d'âge, de langage; mais c'est vousmême qui la niez ou prétendez la nier! « La croyance du monde entier à l'existence d'un Dieu, dit l'abbé de Frayssinous (L'existence de Dieu prouvée par la foi du genre humain), est un fait, et les faits ne se prouvent pas par des conjectures, mais par des témoi-gnages. Les annales du monde, les monuments historiques de tous les genres, les relations des voyageurs, voilà ce qu'il faut ici consulter, et voilà aussi ce qui va nous apprendre que les nations et les siècles, le monde ancien et le nouveau, sont unanimes dans la croyance de la Divinité. Nous pourrions d'abord interpeller les impies et leur demander de nous citer une seule contrée de la terre, dont il sût possible, je ne dis pas de conjecturer, mais de démontrer qu'elle a été ou qu'elle est athée, privée de toute idée, même la plus grossière, d'une divinité quelconque. Jusqu'ici leurs efforts en ce genre ont été vains, leurs prétentions ont été démenties, et l'impuissance même où ils sont de citer un seul peuple entièrement plongé dans l'athéisme prouveraitassez qu'il n'existe pas : tout ceci va être mis dans le plus grand jour. Et d'abord quelle a été la croyance de

« Remontez dans les âges les plus reculés ; parcourez les peuples qui, dans les temps anciens, ont habité le globe, les plus policés comme les plus barbares; en trouverez-vous un seul qui n'ait été imbu d'une connaissance plus ou moins développée de la Divinité? Phéniciens, Chaldéens, Egyptiens, Perses, Indiens, Grecs, Romains, tout est ici d'accord. Les temps fabuleux sont remplis de l'histoire des dieux et des demi-dieux; dans les philosophes, les historiens, les poëtes, les orateurs de la Grèce et de Rome, qu'on nous a mis en main dès nos plus jennes années, que voit-on autre chose que des traces bien marquées de la foi de toutes les nations? Que signifient les autels, les temples, les sacrifices, les fêtes religieuses, les statues des dieux, les hymnes sacrés, les apothéoses, l'Elysée et le Ténare? Tout cela

n'a-t-il pas une liaison manifeste avec le dogme de la Divinité? Jetez les yeux sur la face de la terre, disait Plutarque (Cont. Coloi. Epicur.), vous pourrez y trouver des villes sans fortifications, sans lettres, sans magistrature régulière; des peuples sans habilations distinctes, sans professions fixes, sans propriélé de biens, sans l'usage des monnaies, et dans l'ignorance universelle des beaux-arts: mais vous ne trouverez nulle part une ville sans connaissance de la Divinité. On sait que Cicéron (Tuscul., lib. 1, n. 13) et Sénèque (epist. 117) ont tenu le même langage.

« Voilà des témoignages bien positifs de ce qu'il y a de plus grave et de plus savant dans l'antiquité. Que sont quelques passages obscurs, équivoques, de certains écrivaint sur l'athéisme de certains peuples dont le nom est à peine connu? Il faut le remarquer, un peuple, sans être coupable d'a-théisme proprement dit, peut en parelle suspect, soit parce que dans ses mœurs impies et féroces, il viole toutes les lois divines et humaines révérées des autres peuples, soit que dans sa vie errante et son indépendance sauvage, il ne laisse pas apercevoir des traces bien marquées de culte et de religion publique, soit qu'il méprise le culte de quelque divinité chère à ses voisins, soit que reconnaissant une divinité suprême, il ne l'adore pas, ou qu'il n'a lore que des di-vinités subalternes, comme on l'a observé chez quelques peuples sauvages. Ainsi, dans les Juiss, si distingués du monde idolâtre par leur religion, Pline ne voyait que d'insignes contempteurs de Dieu (41). Ainsi, dans son Discours pour Fonteius (n. 20 ol seq.), Cicéron, entraîné par l'intérêt de sa cause, traite les Gaulois comme des impies sans foi, sans probité; se platt à rappeler leur expédition contre Delphes; et pourtant César, qui sans doute les connaissait bien, nous les peint comme une nation extrêmement religieuse: Natio est omnis admodum dedita religionibus. (De bello Gallico, lib. vi. n. 16.) Ainsi les prèmiers Chrétiens, parce qu'ils avaient en horreur les dieux de l'empire, étaient accusés d'être des sacriféges et des athées. N'allons donc pas, sur quelques vagues allégations, accuser un peuple d'athéisme. Oui, la foi à la Divinité était si unanime chez les anciens, que Lucrèce séli-cite Epicure, son maître, d'avoir été le premier qui eût osé lutter contre le genre humain, et lever la tête au milieu des peuples, courbés, disait-il, sous le joug de la supersition. (De rerum natura, lib. 1, vers. 63 seq.)

« Cè n'est pas tout encore que les anciens aient été plongés dans des superstitions ridicules et monstrueuses, qu'ils aient peuplé la terre et les cieux d'une foule de divinités chimériques ; la connaissance d'un Etre suprême, d'un Dieu souverain, maître des sutres dieux comme des hommes, était répair due parmi les sages et même parmi la multitude, beaucoup plus grande qu'on ne le

pense communément.

, Je fais observer d'abord que les Juifs adoraient le Dieu unique, le Créateur du ciel et de la terre; et l'on sait que leurs livres sacrés ont célébré sa grandeur et sa gloire dans une poésie toute divine, qui surpasse celle des Grecs et des Romains. Or, il est impossible que leur commerce avec les auires pations n'y ait pas répandu plus ou moins la connaissance du Dieu véritable, et ne lui ait pas fait des adorateurs. Quand Selomon monte sur le trône, le roi de Tyr rend graces au Seigneur Dieu de ce qu'il donne à David un successeur digne de lui; Cyrus voit dans ses victoires un bienfait du Dieu du ciel; Darius, Artaxercès, Assuérus, lui unt rendu hommage; et quel est donc le Dieu par lequel les sages de la cour de Pharun s'avouent vaincus, lorsqu'ils disent: La main de Dieu est ici? (Exod. vui, 19.)

· le sais observer encore que les philo-sophes les plus renommés de l'antiquité covaient en ce Dieu suprême, et que, lors même que, par crainte ou par politique, ils reversient les dieux populaires et nationaux, ils reconnaissaient la grandeur prédominante de celui qui avait présidé à la forma-tion de cet univers. Si quelques-uns, tels que Démocrite et Epicure, voulaient apprendre à tout expliquer par des mouve-ments fortuits et mécaniques, à se passer de la cause intelligente; les autres, tels que Plabin et Ciceron, en sentaient, en prouvaient la nécessité, et la nature même de leur querelle fait reir combien la croyance de l'Etre intelligent et sage Ordonnateur du monde etail universellement reconnue. Aussi Lactunce (Divin. instit. lib. 11, cap. 1), si versé dens ces matières, n'hésitait pas à dire, il y a quatorze siècles, que cette doctrine était celle de toutes les écoles, de tous ceux qui, avant Epicure, étaient regardés comme les princes de la philosophie. L'apôtre saint Paul (Rom. 1. 19, seq.) leur reproche moins d'avoir méconnu la Divinité que de ne l'avoir l'es glorissée comme ils le devaient. Il est vrai, le Créateur qui a tiré l'univers du néant, qui a sur la matière un souverain impire; esprit pur qui étend sa provi-ence jusqu'à la moindre de nos actions, qui foil en être le juge après en avoir été le émoin, qui réserve dans la vie future des ultiments au vice et des récompenses à la Friu: ce Dieu, le seul véritable, et qui est rlui des Chrétiens, n'a pas été connu dans es écoles de Rome et d'Athènes aussi parblement qu'il l'est aujourd'hui; et voilà conte des païens la connaissance de la Dimité, serait l'assertion la plus mensongère. lais faut-il donc voir l'athéisme là où l'on e voit pas toute la pureté de la doctrine bretienne?

· Observous enfin que les poëtes et les releurs ont célébré la puissance de ce heu, régulateur suprême de cet univers et eschoses humaines : c'est le langage d'Hoere, d'Hésiode, d'Horace, de Virgile, d'Owe, et de bien d'autres encore. On sait muen Homère s'est montré sublime, en

faisant dire à Jupiter, parlant aux habitants de l'Olympe : Attachez une chaine d'or à la voûte céleste, que tous les dieux et les déesses suspendus à cette chaine unissent leurs efforts: jamais ils ne pourront entrainer vers la terre le souverain Jupiter. Moi, j'enlèverai, si je le veux, la chaine et les dieux, la terre et les mers; j'attacherai ensuite la chaine au milieu de l'Olympe, et tout y demeurera suspendu: tant mon pouvoir surpasse celui des hommes

et des dieux. (Iliade, liv. viii.)

« C'est assez pour faire voir que la con-naissance du vrai Dieu, si elle était altérée, n'était point éteinte dans l'esprit de ce que l'antiquité païenne a eu de plus savant et de plus habile; elle ne l'était même pas parmi le peuple. Le crime des idolatres était de ne pas rendre au Dieu véritable un culte saint et pur, de prostituer les honneurs divins en les adressant à des génies malfaisants, à des divinités subalternes et mensongères, de s'imaginer que la pierre et le bois façonnés par le ciseau, qu'un animal, une plante, renfermaient quelque divinité ca-chée. Mais du milieu de cet amas de superstitions et de la fange des vices, le peu-ple s'élevait de temps en temps à l'idée de la supreme Majesté d'un Dieu, je ne dis pas unique, mais supérieur à tous les autres dieux. Les apologistes de la religion en ont fait autrefois la remarque; je me hornerai à citer saint Cyprien. Dans son traité De la vanité des idoles, il remarque que le vulgaire confesse quelquefois le vrai Dieu, lorsque, par un mouvement naturel, il s'écrie : O Dieu! Dieu le voit ; je le recommande à Dieu : O Deus! Deus videt; Deo commendo. Oui, souvent, en parlant de la Divinité, on excluait la pluralité, on la nommait simple-ment Dieu; et c'est là ce que Tertullien, dans son Apologétique, appelle énergiquement le témoignage d'une ânie naturellement chré-

« Des peuples de l'antiquité païenne passons aux peuples des âges modernes. Sans doute on ne contestera pas la croyance des nations européennes qui se sont formées depuis quatorze cents ans, des débris de l'empire romain. On sait aussi que les peuples juifs, chrétiens, musulmans, idolâtres, répandus sur la surface du globe, sont religiena, et que toute religion porte sur un sentiment plus ou moins pur de la Divinité. Mais que dirons-nous des peuples découverts dans les trois derniers siècles? Jusqu'où n'a pas pénétré l'audace de nos navigateurs? Quels monts inaccessibles, quelles forêts profondes n'ont pas été visités par le zèle de nos missionnaires? Eh bien! sur quelle terre nouvelle ont abordé les Européens, où la connaissance de la Divinité ne se trouvât pas avant eux? Non, ce n'est pas Colomb qui l'a portée en Amérique, ni Magellan aux îles des Larrons.

« Je sais bien que des voyageurs, trop hardis à prononcer sur ce qu'ils n'avaient eu ni le temps ni les moyens d'observer, avaient jeté des soupçons d'athéisme sur les habitants des îles Antilles, sur les Brési-

liens, les Canadiens, les Hurons, les Iroquois, les Hottentots; nos sceptiques, nos athées en triomphaient. Bayle, Helvétius, aimaient à s'en prévaloir : triomphe ignominieux comme je le dirai tout à l'heure, ne fut-il pas imaginaire! Qu'est-il arrivé? C'est que ces premières relations très-hasardées ontété démenties formellement par des relations subséquentes plus fidèles et plus circonstanciées; et si l'on n'aperçoit parmi ces peuples que des linéaments informes de religion, si leur croyance est très-gros-sière, du moins elle n'est plus un problème. Pour n'en citer ici qu'un exemple entre plusieurs autres, on avait douté quelque temps de la religion des Otaïtiens; eh hien! Cook et après lui Vancouver ont reconnu leurs dogmes et leurs cérémonies religieuses.

DIE

Ainsi les athées n'ont-ils pas la triste consolation d'avoir pu découvrir un seul peuple assez dénaturé pour être sans Dieu. Au reste, nous pourrions bien impunément leur abandonner ces hordes sauvages, qui n'ont d'humain que la figure. Il serait digne d'une telle cause d'avoir pour pa-trons les habitants des forêts, ce qu'il y a de plus abject et de plus dégradé dans notre espèce. Depuis quand faut-il juger des senti-ments de l'homme d'après des êtres qui n'en ont que le nom? Voudrait-on apprécier son intelligence par celle des insensés que la police renferme dans des lieux de sûreté? Et quand Buffon faisait une si sublime peinture de l'homme, de la beauté de ses formes et de ses traits, avait-on le droit de lui opposer les individus qui sont d'une conformation bizarre et difforme? Que si nous invoquons le témoignage des sauvages, c'est d'abord parce qu'il était contesté; c'est ensuite pour faire voir que la croyance d'un Dieu est si conforme à la nature raisonnable, qu'elle a pénétré jusqu'au sein de la plus profonde ignorance et de la férocité même.

« Nos impies d'Europe ont été chercher des alliés aux extrémités de l'Orient, à la Chine; ils ont avancé que les lettrés chinois étaient une société d'athées. Encore que cette autorité ne soit pas très-imposante. discutons un moment le fait. Que parmi les beaux esprits de Pékin il y en ait qui fassent profession d'athéisme, comme parmi ceux de notre Europe, cela peut être; mais que le corps des lettrés soit athée, je demande qu'on m'en cite des preuves irréfragables. Si quelques missionnaires en ont fait autant d'athées, ce n'est pas l'opinion qu'en ont eue le plus grand nombre de ceux qui se sont rendus très-habiles dans la langue chinoise, par une étude constante et par leur commerce avec les principaux lettrés. Voici ce que dit à ce sujet un très-savant mission-naire, le Père Parennin, dans une lettre à M. de Mairan, directeur de l'Académie des sciences. — Il m'a toujours paru que ceux qui ont accusé les lettrés chinois d'athéisme n'ont eu d'autre raison de l'assurer dans le public que l'intérêt de la cause qu'ils avaient d soutenir... Je puis ajouter que le nombre est très-petit de ceux qui ont voulu paraltreathées et si quelques-uns ont tâché dans leurs lieres d'expliquer tout physiquement, sans avoir recours à un Etre suprême, auteur de toutes choses, ils se plaignent que leurs sentiment, loin d'être suivis, sont abandonnés des lettrés. Nous observerons, d'ailleurs, que ces lettrés offrent des sacrifices à ce qu'ils appellent l'esprit du ciel : or il serait trop absurde d'adresser des vœux et des hommages au néant, à un être sans vie et sans intelligence; et c'est là du moins une notion confuse de la Divinité. »

Mais ce ne sont pas seulement les peuples considérés d'une manière générale qui nous attestent l'existence d'un Dieu, ainsi que nous venons de le reconnaître; ce sont sussi tous les membres dont chaque peuple se compose; oui, sans aucune exception, avonnous dit déjà, même les petits enfants che qui la raison ne fait que commencer à se développer, même les hommes profondément pervertis, qui se disent et que l'en nomme athées, tant cette croyance saluture a pénétré profondément dans les entranés de l'humanité qu'elle domine tout entére, et où nous la retrouvons toujours, de quelque manière que nous l'envisagions.

Considérez, chez un penple quelconpo. un enfant de sept ans, je suppose, apparenant à n'importe quel rang de la societé. Une des habitudes les plus générales et les plus constantes chez lui sera certainement celle de la prière. Sa manière de prier n'el pas partout la même, elle diffère quelqufois beaucoup, et quant au fond et quant! la forme; mais enfin il prie réellement, it. tout et toujours, et, quoique naturellemes oublieux de toutes choses, il n'oubliers; mais ou presque jamais sa prière. Demsodez-lui à qui il adresse cette prière. I. vous répondra, en termes plus on monticlairs, plus ou moins explicites, que c'est 11 bon Dieu, c'est-à-dire à l'Etre infini, 1cé au-dessus de nous, qui a la puissar et la volonté de nous accorder les grico sans nombre dont nous avons tous besoin. quelque age, dans quelque position que ma nous trouvions.

Vous me direz peut-être qu'il ne prierat point probablement, si on ne lui avait 2-

mais appris à prier.

Sans doute; pas plus qu'il ne se servir de la langue qu'il parle, si on ne la lui avit jamais apprise; pas plus qu'il ne ferat la plupart des choses les plus indispensables à la vie, si on ne les lui avait enseignées. Must je vous demanderai, à mon tour, d'où viet cet accord de tous les parents à faire également prier Dieu à tous leurs enfants, que que séparés qu'ils soient par les temps, les veus demanderai pourquoi cette aptitude parte de a peu près la même chez les enfants recevoir ce haut enseignement de la jurit leurs parents; je vous demanderai pourque quand on parle de Dieu, même aut mulatintelligents, ils accueillent ce grand non

comme s'il ne leur était point tout à fait inconnu; je vous demanderai enfin pourquoi cette habitude de recourir à Dieu qu'on lui a fait contracter dès ses plus tendres années est celle aussi qu'il oubliera le moins. Que dis-je! mais il ne l'oubliera jamais entièrement, à quelque âge qu'il soit parvenu, dans quelque position qu'il se trouve, quelles que soient ses idées, ses croyances, ses actions, se fût-il déclaré publiquement impie, athée,

et passât-il réellement pour tel. Et vous-même qui tout à l'heure nous disiez si positivement: — Dieu n'est pas, ne croyez-vous pas comme les autres à son existence? Vous affirmez le contraire, je le sais; mais, en cela, vous nous trompez, et peul-être vous trompez-vous vous-même; car, à la première contrariété que vous éprouvez, je vous entends vous écrier: Mon Dieu! Or, je vous le demande, cet appel de votre âme à la toute-puissance de Dieu ne sup pose-t-il pas son existence? Vous me direz peut-être: — C'est un témoignage involontaire. — Soit; mais il n'en est que plus naturel, et, par conséquent, plus irrécusable. En voulez-vous un, d'ailleurs, qui soit beaucoup plus réfléchi? attendez que l'occasion se présente. Elle arrive beauroup plus tôt que nous le désirions. Ce n'est point, en effet, une contrariété légère qui vous alteint en ce moment; c'est un malheur affreux, un malheur tel que votre âme est incapable de le supporter seule. Aussi appelle-t-elle à son aide toutes les puissances du ciel et de la terre. Vous n'avez point encore osé peut-Are venir au temple adresser publiquement à Dieu, dans l'assemblée des fidèles, vos ardentes supplications; mais, dans l'intérieur de votre demeure, votre tête orgueilleuse ne fait point dissiculté de s'humilier: « Grand Dieu!» vous écriez-vous, tantôt seul, tantôt avec l'épouse vertueuse qui ne cesse de vous parler de la Divinité, est-ce que vous allez nous ravir l'enfant en qui nous avons placé toutes nos affections, et sur qui reposent toutes nos espérances? Est-ce que vous ne l'accorderez pas à nos soins, à nos veilles, à nos prières, à toutes les bonnes œuvres que nous avons déjà faites, que nous sommes disposés à faire chaque jour pour le rappeler à la vie? » Or, je vous le demande encore, cet appel profondément senti, cet appel souvent répété de votre Ame à la toute-puissance de Dieu ne suppose-t-il pas nécessairement son exis-⊌nce?

Ainsi, vous m'avez demandé: « Qui nous assure de l'existence de Dieu? » Et moi, je vous demande à mon tour : « Quel est plutoit celui qui ne nous en assure pas? » Et je rouve personne; pas même vous, qui m'avez adressé cette question impie.

Quelles prenves suffisamment convaincantes en avons-nous, avez-vous ajouté?

La preuve la plus convaincante de l'existence de Dieu, c'est précisément cet accord universel et constant de tous les peuples, de tous les individus à la reconnaître.

Econtez les réflexions que fait, à ce sujet,

un éloquent écrivain, dans un magnifique langage dont il n'est pas donné à tous de goûter la beauté, mais dont tous doivent sentir du moins la force entraînante.

DIE

« La plus grande autorité humaine que nous puissions concevoir est l'autorité du genre humain tout entier; par conséquent elle renferme le plus haut degré de certitude où il nous soit donné de parvenir. Si donc il existait une vérité universellement crue, unanimement attestée par tous les hommes, dans tous les siècles, vérité de fait, de sentiment, d'évidence, de raisonnement, à laquelle ainsi toutes nos facultés s'uniraient pour rendre hommage, cette vérité souveraine, manifestement investie d'une puissance suprême sur notre entendement, viendrait se placer en tête de toutes les autres vérités dans la raison humaine. La nier, ce serait détruire la raison même. Quiconque, en effet, la nierait, niant par là même le témoignage unanime des sens, du sentiment et du raisonnement, ne pourrait en aucun cas l'admettre, et serait contraint de douter de sa propre existence, qu'il ne connaît que par ces trois moyens. Encore est-ce trop peu dire : car il est aisé de comprendre que la vérité dont il s'agit, étant beaucoup plus certaine que notre propre existence, puis-qu'elle est attestée par des témoignages beaucoup plus nombreux, il y aurait beaucoup plus de folie à en douter qu'à douter que nous existons.

« En définissant les caractères de cette vérité sublime, universelle, absolue, j'ai nommé Dieu. Avec quel ravissement, quels transports, ne devons-nous pas voir cette magnifique et resplendissante idée se lever tout à coup sur l'horizon du monde intellectuel, enveloppé d'ombres épaisses, et répandre la lumière et la vie jusque dans les

profondeurs les plus reculées!

« Toute existence émane de l'Etre éternel, infini, et la création tout entière avec ses soleils et ses mondes, chacun desquels renferme en soi des myriades de mondes, n'est que l'auréole de ce grand Etre. Source féconde de réalités, tout sort de lui, tout y rentre; et tandis qu'envoyées au dehors ponr attester sa puissance et célébrer sa gloire dans tous les points de l'espace et du temps, ses innombrables créatures, leur mission remplie, reviennent déposer à ses pieds la portion d'être qu'il leur départit. et que sa justice rend aussitôt à plusieurs d'entre elles, ou comme récompense ou comme châtiment, seul immobile, au milieu de ce vaste flux et reflux des existences, unique raison de son être et de tous les êtres, il est à lui-même son principe, sa fin, sa félicité. Chercher quelque chose hors de lui, c'est explorer le néant. Rien n'est produit, rien ne subsiste que par sa volonté, par une participation continuelle de son être. Ce qu'il crée il le tire de lui-même; et conserver, pour lui, c'est se communiquer encore. Il réalise extérieurement l'étendue qu'il conçoit, et voilà l'univers. Il anime, si on peut le dire, quelques-unes de ses pensées, il

leur donne la conscience d'elles-mêmes, et voilà les intelligences. Unies à leur auteur, elles vivent de sa substance en se nourris-sant de la vérité, leur aliment nécessaire : même lorsqu'elles l'ignorent, même lorsqu'elles le nient, elles puisent encore dans son sein, comme la plante aveugle dans le sein de la terre, la séve qui les vivitie. Faibles mortels, qui désespérions de la lumière, redisons-le donc avec une joie pleine de confiance et d'amour : Il existe un Dieu. Les ténèbres fuient devant ce grand nom; le voile qui couvrait notre esprit s'abaisse, et l'homme à qui toute vérité et son être même échappait, sans qu'il pût le retenir, renaît délicieusement à l'aspect de Celui qui est (Exod. III, 14). et par qui tout est. » (Joan. 1, 3) (Essai sur l'Indifférence.)

Après cette grande preuve de l'existence de Dieu, la preuve universelle, si je puis parler ainsi, non-seulement parce qu'elle s'adresse à toutes les intelligences et les satisfait toutes, mais parce qu'elle embrasse toutes les autres preuves, en voulez-vous de particulières? Ecoutez; je vais vous rappeler ici, en peu de mots, celles qui font ordinairement le plus d'impression sur cha-

cun de nous.

Soit que nous considérions les êtres en général, soit que nous les considérions individuellement, nous sommes nécessairement amenés, je ne dirai pas précisément par la force du raisonnement, car nous ne sommes pas tous en état de raisonner, mais par la force du simple bon sens, dont nous pouvons et devons tous écouter le langage, à la reconnaissance d'un Dieu, souverainement puissant et sage, créateur et conservateur de tout ce qui existe.

Considérons d'abord tous les êtres dans leur ensemble. Ce monde, au sein duquel nous nous trouvons et dont nous faisons partie, n'a pas toujours existé. Tout s'accorde même pour nous dire que ses commencements ne remontent pas très-haut. Avez-vous d'autres idées à ce sujet? Voulezvous absolument reporter la création de ce monde à une époque excessivement recu-lée? Libre à vous. Toujours est-il que cette création a eu lieu à une époque quelconque. Tout nous le dit : l'histoire, la tradition, la raison de chaque individu, ce monde luimême. Or la création suppose nécessairement un créateur. Donc, un Dieu.

Je vous entends me dire ici : Pourquoi ne pas supposer ce monde existant de toute éternité? Il nous faut absolument un Etre nécessaire n'ayant jamais eu de commencement, et de qui tout procède. Eh hien! le monde sera lui-même cet être nécessaire.

Pourquoi ne pas supposer ce monde éternellement existant, me demandez-vous? Mais, je viens de vous le dire, parce que tout prouve qu'il a eu un commencement. Pourquoi? mais parce que, s'il en était ainsi, ce monde serait l'Etre infini, c'est-à-dire l'Etre souverainement puissant, souverainement sage, souverainement bon, etc.:toutes choses souverainement absurdes. Pourquoi? Mais parce que cette nécessité d'existence étant toujours la même, le monde ainsi se. rait toujours le même, toujours immuable, par conséquent : ce qui est contredit par tous les faits. Pourquoi? Mais parce que, si le monde était l'être nécessaire, toutes les parties qui le composent auraient la même nécessité d'existence. Donc, vous et moi, existerions nécessairement; cette fleur qui brille le matin et tombe le soir existerait nécessairement; les objets les moins impertants et les plus fugitifs de la nature existeraient aussi nécessairement. Suppositions qui feraient sourire de pitié, je ne dirai pas le dernier des philosophes, mais le plus simple des villageois, le plus petit des écoliers. Donc, ce monde n'existe pas néces-sairement ou de toute éternité. Donc, nous devons reconnaître un créateur; et, par conséquent, un Dieu. En considérant le monde dans son eusem-

ble, nous y remarquons un ordre, une beauté admirables. Lisez, si vous le pouvez, quelques-uns de ces livres où se trouvent si bien décrites les merveilles de la nature. Ou plutôt, qui que vous soyez, contemplez attentivement ce tableau vivant dont nulle copie ne saurait nous donner qu'une imparfaite idée. Considérez-le non pas sur une face seulement et dans quelques-unes de ses parties, mais, autant que possible, sur toutes les faces, et dans toutes ses parties. Voyez le printemps avec toute sa fraicheur, l'été dans sa magnificence, l'automne avec toutes ses richesses, l'hiver dans son repos majestueux. Suivez attentivement toutes les évolutions du jour et de la nuit. Ne vous contentez pas d'admirer à l'extérieur, si je puis m'exprimer de la sorte, l'incomparable tableau; percez un peu cette surface, et essayez de voir les beautés plus grandes encore qui sont à l'intérieur. Contemplez, ne fût-ce que des yeux de l'esprit, toutes les merveilles renfermées dans le vaste sein de la terre, dans l'immensité des mers, dans l'immensité incomparablement plus grande encore des cieux. Afin de pouvoir mieux contempler ce tableau de la nature que je vous ai invitéa voir dans toute son étendue, montez, par la force de la pensée, à une place beaucoup plus élevée que celle que vous occu-pez réellement. Puis, de la, représentez-vous toutes les beautés de la création, passant tour à tour sous vos yeux, non pas pendant une heure, un jour, mais pendant des années entières, et même des milliers d'années..... Que de merveilles, chacune desquelles renferme en soi un nombre infini de merveilles incompréhensibles à l'intelligence humaine la plus étendue! Et au milieu de ces merveilles, ou plutôt au-dessus de toutes ces merveilles, vous n'apercevez pas celui qui, après les avoir créées, les a disposées dans cet ordre admirable, où il les conserve toujours par sa toute-puissance? Et votre intelligence bornée ne se sent pas absorbée dans cet océan de gloire, comme l'infiniment petit dans le vaste sein des mers? Grand Dieu! moi qui n'ai pas nié votre existence, et qui ne croirais pouvoir le faire sans me rendre coupable du blasphème le plus absurde, je vous appelle à mon side sur cette hauteur où je me suis élevé pour montrer une partie de votre gloire à celui qui la méconnaissait ou feignait de la méconnaître complétement, je sens mes yeux éblouis, en contemplant votre splendeur, quoique à une distance intinie. Soutenez-moi de votre bras puissant, et que je puisse répéter du moins, avec le Roi-Prophète: Que vos œurers sont admirables, Seigneur! et que vos pensées sont profondes! « Quam magnificaia sunt opera tua, Domine! Nimis profunde facta sunt cegitationes tue. » (Psal. xci, 6.)

Vous me direz peut-être encore ici : Ne pourrait-on pas attribuer tout cela au hasard, qui fait quelquefois de si grandes

choses?

Des sublimes hauteurs où nous étions élevés pour contempler les beautés de l'univers, c'est tomber sans transition, il faut en convenir, aux derniers degrés de l'absurdité. C'est le hasard, dites-vous, qui a produit peutêtre toutes les merveilles que nous remarquons dans la nature. Mais le hasard n'est rien, et ne peut rien faire par conséquent. Ce qu'on lui attribue vulgairement, vient d'une cause qui reste inconnue, ou dont on n'aperçoit pas hien la liaison avec l'effet qu'elle a produit. Toujours est-il qu'il n'y a point d'effet sans cause, et j'ajouterai, ce qui est toujours la même idée, sans cause

capable de la produire.

Je connais, comme tout le monde, l'histoire de ce pinceau qui, jeté avec dépit contre un tableau, où était représenté un cheval écoment, produisit, aussitôt, dit-on, l'écome que ce cheval devait avoir à la bouche avec plas de vérité que ne l'eût fait l'artiste avec beaucoup d'application. Mais ce fait, fût-il certain, ce dont je doute un peu, ne prouve point du tout qu'il puisse y avoir d'effet sans cause capable de le produire. Que fallait-il pour peindre l'écume dont nous parlons? Un ou plusieurs coups de pinceau. Et c'est sussi ce qui a eu lieu. Seulement, comme le coup de pinceau a été donné avec colère, au lieu de l'être avec application, on attribue an hasard l'effet qu'il a produit ; mais, en réalité, cet effet a eu aussi sa cause, comme on vient de le voir, cause suffisante. à la rigueur, quoique un peu extraordinaire.

Je revieus à ma thèse, et je dis: Il n'y a point d'effet sans cause, et même sans cause apable de le produire. Or il y a dans l'univers, comme nous venons de le reconnaître, an ordre et une beauté au-dessus de tout ce qu'on peut dire et même imaginer, un nombre infini de merveilles qui paraissent d'autant plus incompréhensibles qu'on aura fait plus d'efforts pour les approfondir. C'est donc l'œuvre d'une intelligence infinie, et, per conséquent, d'un Dieu.

Permettez-moi de vous rappeler ici une de ces comparaisons souvent employées à cette occasion, et qui n'en font pas moins d'impression quand on sait les présenter.

Vous êtes en ce moment, je suppose, dans une de nos plus grandes et de nos plus magnifiques églises. De quelque côté que vous portiez vos regards, vous ne trouvez que des sujets d'admiration : ces voûtes hardies suspendues au-dessus de votre tête, ces colonnes élégantes et nombreuses, ces riches sculp-tures, ces beaux tableaux, ces vitraux resplendissants, la parure des autels, ces flambeaux qui brillent' comme les étoiles au firmament, le son des cloches, le chant des cantiques, la parole du prêtre qui, à un moment donné, annonce aux hommes la loi du Seigneur, et, à un autre moment, élève vers Dieu les prières et les vœux que les hommes lui adressent pour en recevoir les grâces nécessaires à l'accomplissement de sa loi, tout cela fait sur vous une impression profonde. « Que c'est beau l ne cessez-vous de répéter dans le recueillement de vos pensées, et comme terrassé d'admiration, que c'est beau! Il n'y a vraiment rien de plus

DIE

magnifique sur la terre. »

Si, au moment où s'exhale votre plus grand enthousiasme, quelqu'un vensit vous interrompre, en vous disant: « Que vous êtes simple de vous extasier de la sorte! Mais tout ce que vous voyez s'est arrangé ainsi par l'effet du hasard. — Par l'effet du hasard ! répondriez-vous d'abord comme frappé de stupeur. — Et oui, par l'effet du hasard, répliquerait aussitôt votre interlo-cuteur. Vous ne comprenez pas cela? Je vais vous l'expliquer. Il y a quelque temps, je ne puis vous dire combien, rien n'existait encore de ce que vous admirez ici. Seulement, tout à côté était une haute montagne. Un beau jour, un éboulement a eu lieu : terre, pierre, marbre, bois, fer, tout est descendu précipitaniment des flancs tranchés de la montagne; chaque chose a pris la place que vous lui voyez actuellement, et a produit ainsi, par le plus grand des hasards, la merveille que vous admirez. — Ce n'est pas sérieusement que vous parlez ainsi, diriez-vous à votre tour. Ne voyez-vous pas que c'est là un de nos plus beaux édifices, et qu'il suppose, je ne dis pas un constructeur seulement, mais un grand nombre de constructeurs. Une haute intelligence en a conçu le plan, et plusieurs ont du travailler, pendant longtemps peut-être, à le réaliser.—Préjugés que tout cela! répondrait votre contradicteur. Pourquoi faire intervenir ici des intelligences qui ne se voyent ni ne se comprennent, lorsque la chose peut s'expliquer d'une manière satisfaisante par l'effet du hasard? Oui. je vous le répète, que tout se soit accompli comme je viens de vous le dire ou d'une autre manière, il n'en est pas moins incontestable que cela n'est dû qu'an hasard. » Difficilement contenue jusqu'ici, votre patience se sentirait à bout à ces mots; et, prenant par le bras celui qui serait venu vous tenir de semblables propos : « Retirez-vous promptement, lui diriez vous : car, ou vous avez envie de plaisanter, ou vous parlez sérieusement; si vous voulez plaisanter, ce n'est ni le temps ni le lieu; si vous parlez sérieuse-

7

ment, votre position deviendrait plus critique, puisque je me verrais obligé de vous conduire à Charenton, et de vous y déclarer le plus fou des fous. »

DIE

Et vous auriez bien raison. Mais, vousmême, vous que l'ordre et la beauté qui règnent dans le monde ne peuvent déterminer à croire que c'est l'œuvre d'une intelligence infinie, vous qui aimez mieux attribuer toutes ces merveilles au hasard plutôt que de reconnaître l'existence de Dieu, venez contempler de nouveau, avec moi, ce temple incomparable, que la main de ce Dieu toutpuissant érigea à sa gloire. Voyez-vous cette voûte, d'une hauteur et d'une étendue infinies, élevée en tout lieu au-dessus de la tête des hommes, sans qu'aucune colonne la soutienne? Voyez-vous de tous côtés ces créatures de toute forme et de toute grandeur, ces riches tableaux de la nature que la sculpture et la peinture n'ont imités qu'imparfaitement dans les temples les plus riches hâtis de la main des hommes? Voyez-vous au firmament ces flambeaux qui brûlent depuis le commencemeut et brûleront de même jusqu'à la fin sans s'éteindre jamais, sans diminuer un seul instant de clarté? Entendezvous cet immense concert formé de la réunion de toutes les voix, en quelque sorte, des créatures, pour célébrer la gloire du Créateur? Et, au-dessus de toutes ces voix, entendez-vous la voix plus intelligente et plus touchante de l'homme établi prêtre et roi de la création, portant son propre tribut et celui des autres créatures aux pieds du Créateur et souverain Maître de toutes choses? Si l'œuvre que vous admiriez tout à l'heure supposaitévidemment à vos yeux le concours de plusieurs intelligences, dont l'une du moins devait être douée d'une grande supériorité, quelle supériorité ne devons-nous pas reconnaître dans l'intelligence qui a fait tant de merveilles! Et vous ne voulez pas reconnaître cette intelligence infinie? et vous préférez attribuer tout cela au hasard? Ah! je vous le dis à mon tour, cessez de me tenir de semblables propos: car, ou vous plaisantez, ou vous parlez sérieusement; si vous plaisantez, je vous dirai que ce n'est point l'occasion; si vous parlez sérieusement, votre position devient beaucoup plus critique, puisque me voilà obligé en conscience, moi aussi, de vous prendre par le bras et de vous conduire à Charenton, en vous y déclarant plus fou encore que le plus fou des fous, comme vous disiez tout à l'heure.

Au lieu de considérer l'ensemble des êtres dont se compose la création, ce qui suppose une certaine force de raison que tous ne peuvent avoir, aimez-vous mieux considérer un seul ou quelques-uns de ces êtres séparément des autres, nous arrivons toujours au même résultat, je veux dire à la reconnaissance d'une intelligeuce souveraine, qui a tout créé et tout disposé dans un ordre merveilleux.

Considérez-vous vous-même, par exemple, il n'y a rien assurément de plus rapproché de vous et qui vous touche plus vivement.

Il y a cent ans, vous n'existiez pas. Qui donc vous a donné l'existence? — Mes parents, me direz-vous. - Mais vos parents, eux-mêmes, de qui l'ont-ils reçue? — De leurs parents. — Et ces derniers? — De leurs parents également. — C'est bien; mais enfin, à moins de supposer une généalogie sans commencement, c'est-à-dire une suite plus ou moins longue d'effets sans cause, il faudra bien arriver à un premier père, qui n'ayant reçu l'existence de personne, parce qu'il la tient de sa propre nature, l'a commu-niquée, à un degré plus où moins élevé, à tout ce qui la possède. Or ce premier père, qui ne reçoit l'existence de personne, parce qu'elle est inhérente à sa nature incréée, et qui la communique à tous, dans la mesure qu'il juge convenable, est précisément celui que nous appelons Dieu. Donc, il est un Dieu.

Voulez-vous que nous fassions actuellement, par rapport à vous, ce que nous avons fait par rapport à l'univers; c'est-àdire qu'après avoir constaté votre existence, pour reconnaître quelle en était la source, nous remarquions combien cette existence renferme de merveilles pour reconnaître également d'où elles viennent? Cela nous est

encore plus facile peut-être.

Il y a en vous, comme en tout homme, deux substances, l'une toute matérielle, l'autre toute spirituelle, et ces deux sub-tances si différentes ne font qu'une seule personne. Or que de merveilles dans ces deux substances ! Que de merveilles encore dans leur réunion! Que vous étudiez votre corps à l'extérieur ou à l'intérieur, vous ne savez ce que vous devez le plus admirer. Si de l'étude de votre corps vous passez à l'étude des différentes facultés de voire âme, vous trouvez de quoi admirer encore davantage. Si, après avoir considéré séparément ces deux substances, vous les considérez dans leur mutuelle union, dans leur correspondance réciproque, votre étonnement n'a plus de bornes, et vous vous demandez si ce n'est point un prodige continuel. Qu'y a-t-il d'inaccessible à volre corps dans la sphère où il se trouve, et quel acte matériel lui est impossible après un peu d'exercice? Quant à votre âme, elle semble ne reconnaître aucune limite. Elle franchit, avec une facilité incroyable, toutes les distances de l'espace et du temps. Que dis-je l'elle s'élève jusqu'à Dieu et plonge avec assurance dans les abimes de l'éternité. Aussi exerce-t-elle sur le corps un empire absolu. « Fais ceci! » lui dit-elle, et le corps obeit.« Le danger est grand, ajoute-t-elle, quelquefois; mais peu importe. Si tu succombes, je monte au ciel, où je t'appellerai apres moi. » Et le corps obéit avec confiance, malgré le danger qui lui a été signalé. Or, je vous le demande encore, qui a fait ce corps si merveilleux? Qui a créé cette âme plus étonnante encore? Qui les a étroitement unis l'un à l'autre, par des liens mystérieux, malgré la différence, j'ai presque dit l'incompatibilité de leur nature? Dieu, vous ai-je déjà répondu, et Dieu seul, parce qu'aucune créature n'est capable de le faire. Donc, il est un Dieu.

Après avoir considéré l'homme, ce roi de la création terrestre, désirez-vous que nous abaissions nos regards, fatigués d'admiration, sur un objet plus humble, et, par conséquent, plus en rapport avec les simples? J'y consens volontiers : car nous n'en arriverons pas moins, je vous le déclare par avance, à la reconnaissance de Dieu en suivant toujours la même méthode.

Prenous donc, si vous le voulez, la belle sour que vous venez de cueillir, je suppose, et que je vous vois encore en main. Cette fleur si riante, j'ai presque dit si animée, d'où vient-elle? — D'une autre fleur. — Et celle-ci? - D'une autre fleur. - Et cette dernière encore? — Toujours d'une autre fleur. Tant que vous voudrez; mais, à moins d'admettre une reproduction sans commencement, c'est-à-dire une suite plus ou moins longue d'effets sans cause, il faut bien arriver à un premier producteur qui a donné l'existence à cette fleur, comme à tout le reste. Or ce premier producteur est Dieu.

Donc il est un Dieu.

Et ce n'est pas tout encore que l'existence de cette fleur; et les beautés qu'elle renferme? Voyez-vous l'élégance de sa forme, la richesse de ses couleurs? Sentez-vous le parfum exquis qu'elle exhale? Et puis, quand on pense que tout cela était contenu dans une graine imperceptible, cette graine dans une autre, cette seconde graine dans une troisième, et ainsi à l'infini. Quand on pense encore qu'il n'y a partout dans le monde que prodiges semblables, et même plus surprenants, s'il est possible, on ne peut s'empêcher d'élever les yeux au ciel, et de s'écrier: « Vous existez, Seigneur? et il est bien aveugle ou bien fou celui qui ne sait pas lire votre nom, car vous l'avez inscrit dans chaque partie de vos œuvres, aussi bien que dans leur ensemble! »

En supposant que Dieu existe, avez-vous dit, il ne s'occupe point de nous : il est trop grand et l'homme trop petit, pour qu'il y ait

entre eux aucuns rapports.

Il y a dans ce que nous avons dit plus haut une réponse suffisante à votre objection.

Si l'homme existe, avons-nous dil, c'est perce que Dieu l'a créé. Sans cet Etre éternel, infini, tout-puissant, ayant en soi l'existence, et la communiquant jusqu'à un cer-tain point à ses créatures, ni l'homme ni rien de re que nous voyons n'aurait jamais commencé. Or, Dieu ne peut être le créateur de l'homme, et l'homme la créature de Dieu, sans que Dieu se soit occupé de l'homme, sans qu'il y ait eu, et qu'il y ait même encore des rapports nécessaires entre eux.

Si l'homme existe, ce n'est pas seulement parce que Dieu l'a créé, c'est aussi parce qu'il le conserve. Qui ne le voit partout! qui ne le comprend! qui ne le sent en soi l Estce que l'existence est à nous, alors même

qu'elle nous a été donnée? Que sommesnous de notre propre fonds? Rien. Si nous continuons d'être ce que nous sommes, c'est ' parce que Dieu continue à le vouloir, c'est parce que sa puissance et sa bonté retiennent en nous l'existence qui naturellement nous échappe. Sans lui, sans sa bienveillante pro-vidence, nous retomberions aussitôt dans l'abime du néant, d'où nous avons été tirés, et au-dessus duquel l'univers entier reste comme suspendu à sa volonté, si je puis m'exprimer de la sorte. Or, Dieu ne peut vouloir notre conservation, ainsi que la conservation de tout ce qui existe, il ne peut continuer à être ainsi, en quelque sorte, le créateur de l'homme, sans s'occuper de lui, sans qu'il y ait entre eux des rapports nécessaires.

Et comment pourrait-il en être autrement? Est-ce que Dieu voudrait abandonner son œuvre, ses propres enfants? Quoi! vous vous imaginez que, comme l'ouvrier inhabile, ou le père dénaturé, il nous a repoussés loin de lui, immédiatement après nons avoir créés, en nous disant : « Loin de moi, créatures indignes l je ne pourrais m'occuper de vous, sans me rabaisser. » Mais ce serait s'accuser lui-même; ce serait faire preuve d'inconstance, d'incapacité et de dureté, toutes choses qu'on ne peut supposer de la part de Dieu.

Il est trop grand, dites-vous, et l'homme est trop petit pour qu'il y ait entre eux au-

ouns rapports.

Non, l'homme n'est pas si petit que vous vous l'imaginez, puisqu'il est la créature de Dieu, et j'ajouterai même sa créature privilégiée, ainsi que la foi et la raison nous l'enseignent! Non, l'homme n'est pas si petit que vous l'assirmez, puisque, plus nous l'étudions, et plus nous trouvons, dans l'ensemble de sa personne, comme dans toutes les parties qui la composent, de quoi nous étonner et nous confondre! Il est petit sans doute de son propre fonds. Je le disais tout à l'heure, sous ce rapport, il n'est rien. Mais, par les dons qu'il a reçus de Dieu et qu'il reçoit encore tous les jours, il est à la tête de toutes ses créatures, qui elles-mê-mes ne sont que merveilles. Il est petit encore sans aucun doute, de quelque manière qu'on l'envisage, si on le compare à Dieu. Mais qui ne voit que, sous ce rapport, il sera toujours petit, à quelque élévation que vous le placiez, parce qu'il y aura toujours de l'Etre infini à l'être fini ou imparfait, c'est-àdire du Créateur à la créature, une distance que rien ne pourra franchir, ni même abréger, en un sens; d'où il faudrait conclure qu'il est indigne de Dieu de s'occuper d'aucune créature, et, par une conséquence nécessaire. de lui avoir donné l'existence. Ce qu'aucun homme de bon sens ne saurait admettre

Je vous entends me dire ici : Il serait indigne d'un grand roi d'entrer dans tous les détails de la vie privée de ses sujets, pour assurer leur bonneur. Et pourtant la grandeur des plus grands rois de la terre n'est rien comparativement à celle de Dieu.

Ce qui vous induit ici en erreur, c'est précisément de vouloir établir une comparaison là où il ne saurait y en avoir. Vous avez raison de dire qu'il serait indigne d'un grand roi d'entrer dans tous les détails de la vie privée de ses sujets, pour assurer leur hon-heur. Tout le monde, là-dessus, sera de votre avis. Savez-vous bien pourquoi ce grand roi serait censé s'abaisser, et s'abaisserait même réellement, s'il s'occupait d'affaires qui ne regardent que les particuliers, lors même qu'il le ferait par bonté de cœur? Je vais vous le dire. C'est parce que, ses facultés étant nécessairement bornées, il doit les appliquer à ce qu'il y a de plus important dans l'administration de son royaume. Si, au lieu de rester à la place qu'il doit occuper pour surveiller cette administration et lui donner la haute impulsion, il descend à ces mille rousges inférieurs, qui n'ont qu'une importance tout à fait secondaire, évidemment il s'abaisse, et fait des choses indignes de lui. Mais supposons qu'il puisse s'occuper de tout lui-même, sans aucun in-convénient; supposons qu'il lui soit donné d'entrer dans les plus petits détails, sans né-gliger les choses les plus importantes, supposons que, doué d'une puissance infiniment plus grande que celle qu'il a naturellement, il mette tout en mouvement par une seule impulsion, par une parole, par un souffie, par un acte de sa volonté, oh l'alors, cela est évident, bien loin qu'il soit indigne de lui de le faire, ce sera, au contraire, son bonheur et sa gloire. Or telle est l'action de Dieu dans la direction des choses de ce monde. S'occuper de tous les hommes, entrer dans tous les détails de leur conduite, même privée, surveiller leurs pansées, leurs moindres désirs, tout cela ne saurait être pour lui l'occasion de négliger des choses plus importantes, tout cela ne lui procure ni peines, ni fatigues; parce que, comme sa puissance est infinie, il n'y a pour elle ni plus ni moins de difficulté. Par une seule parole, par un seul acte de sa volonté, avec plus de promptitude et de facilité que nous ne pouvons le dire et le penser, tout est créé immédiatement, tout conserve l'existence au degré où il veut que chaque créature la possède, tout marche seion les décrets éternels de sa pro-

Reconnaissez toutefois que, quand vous soutenez qu'il est indigne du grand Roi qui est dans les cieux de s'occuper des hommes si petits qui sont sur la terre, ce n'est point par intérêt pour sa gloire. C'est uniquement dans l'intérêt de vos passions, c'est afin que, débarrassé ou vous croyant débarrassé du moins d'une surveillance incommode, vous vous abandonniez plus tranquillement à vos satisfactions sensuelles.

Recoutons, à ce sujet, le pieux et docte Fénelon:

« L'homme, en se rabaissant, ne cherche que l'indépendance; c'est une humilité trompeuse et hypocrite. On veut s'exagérer àsoi-même sa bessesse, son néant, et la dis-

proportion si infinie qui est entre Dieu et soi. pour secouer le joug de Dieu, et pour dere nir une espèce de petite divinité à sa mode, en contentant toutes ses passions déréglées, et se faisant le centre de tout ce qui est autour de soi. On est ravi de mettre Dieu dans une supériorité infinie, où il ne daigne ni nous observer, ni nous rapporter à sa gloire, ni s'intéresser à nous, ni nous redresser, ni nous perfectionner, ni nous récompenser, ni nous punir. Mais ne voit-on pas que la distance infinie qui ost entre Dieu et nous, ne l'empêche point d'être sans cesse tout auprès et au dedans de nous, et que c'est même cette perfection infiniment supérieurs à la nôtre, qui le met en état de faire toutes choses en nous, et d'être plus près de nous que nous-mêmes? Comment veut-on que celui qui fait que nos yeux voient, que nos oreilles entendent, que notre esprit comali. que notre volonté aime, ne soit pas attentifà tout ce qu'il opère au dedans de nous-mêmes? Comment peut-il ne s'intéresser pes à ce qu'il prend soin d'y faire à tout mo-ment? Cette attention ne coûte rien à une intelligence et à une bonté infinies; enelles tout est action et tout est repos. Nous rosdrions imaginer un Dieu si éloigné de mes. si hautain, et si indifférent dans sa hauten. qu'il ne daigne pas veiller sur les homes, et que chacun, sans être gêné par ses regards. puisse vivre sans règle, au gré de son or gueil et de ses passions. En faisant semblant d'élever Dieu de la sorte, on le dégrade; œ on en fait un Dieu indolent sur le bien etser le mai, sur le vice et sur la verta de se créatures, sur l'ordre et sur le désordre et monde qu'il a formé. En faisant semblant # s'abaisser soi-même, on s'érige en diviait. on renverse toute subordination, on # donne toute licence, on se promet toute inpunité, on veut se mettre au-dessus de sa raison même. » (Lettres sur la religion.)

Inutile tentative! Vous avez fait comme l'enfant qui, fermant les yeux à la lumière du jour, s'est écrié : « Je n'ai plus rien à craindre désormais, personne ne me voit! • Vous vous trompez, quoi que vous paissir dire ou faire, Dieu vous voit toujons. Son regard attentif vous suit partout. Il pénère jusqu'au mouvement le plus secret de voire cœur, sans qu'il lui en coûte rien, parce qu'il est la souveraine intelligence; et, parce qu'il est aussi la souveraine justice et la souveraine puissance, il vous demanders, us jour, un compte rigoureux de votre conduite, comme il le fera pour tous les hommes.

Si Dieu gouvernait le monde, ce mode irait beaucoup mieux qu'il ne va, avez-vous ajouté.

Qu'entendez-vous par là? Que si la volonié divine était toujours accomplie sur la terre, on n'y verrait point le désordre qui n'y rè, ne que trop souvent? Vous avez raison: car la volonie divine est en tout conforme à l'undre, et elle ne peut engendrer le désordre. Voulez-vous dire que e'est une preuve que Dieu ne s'occupe point, comme il le doit, du gouvernement de ce monde, et qu'il nous abandanse

DIE

sinon totalement du moins en grande partie à nous-mêmes? Votre conséquence alors est complétement fausse, car Dieu s'occupe réellement du gouvernement de ce monde qu'il a créé; il s'en occupe en Dieu, comme il seit toute chose, il est même impossible qu'il ne s'en occupe point, et qu'il ne s'en occupe pas de la sorte, ainsi que nous l'arons montré plus haut.

Comment donc expliquer cette difficulté?

allez-vous me demander.

Il n'y aici aucune difficulté sérieuse, pour qui sait considérer attentivement toutes choses. Rappelons-nous donc bien les rapports qui existent entre le Créateur et ses créatures, rapports que personne ne devrait ignorer ni perdre de vue un seul instant.

C'est de Dieu, être infini, que procède tout ce qui a l'existence. Nous l'avons montré précédemment, et cela d'ailleurs n'a pas besoin de preuves, puisque rien ne vient de rien, puisque rien ne peut être dans un effet qui ne se trouve, d'une manière quelconque, dans sa cause. Ce second axiome n'est que le développement du premier, puisque, si quelquechose se trouvait dans un effet qui ne fût, d'une manière quelconque, dans sa cause, il suivrait de la que quelque chose serait venu de rien. Tout ce qui existe vient donc de Dien, qui a la plenitude de l'être, avonsnous dit avec raison. En créant le monde. il a soumis ses créatures dépourvues d'intelligence, à des lois admirables, auxquelles elles obéissent aveuglément et nécessairement. Voyez les astres qui brillent au sirmament. Comme ils suivent, sans s'en écarter jamais, la marche qui leur a été tracée dès le commencement! Voyez la terre et tout ce qu'elle renferme. Comme chaque chose obeit inévitablement aux lois qui la régissent! Aux tièdes ondées du printemps, tonte germe s'a mollit et se développe; tout pousse et grandit avec la chaleur croissante de soleil pendant l'été; les fruits arrivent à eur maturité, pendant l'automne; et, pendant l'hiver, tout se repose, pour recom-mencer le même travail, au retour de la helle saison. Que cela est beau! dites-vous Inelquefois. Sans doute, mais il n'y a aucun mérile de la part de ces créatures inintelligentes, qui obéissent avenglément et nécesseirement, ainsi que nous l'avons dit et qu'il est facile d'ailleurs de le voir, aux lois qui leur ont été tracées par le Créateur.

Mais, au milieu de ces créatures dépour-ros de raison, il en est une que Dieu a créée à sa ressemblance, et qu'il a fait participer, jusqu'à un certain point, à sa puissance, à son intelligence et à son amour, c'est l'homme. A cette créature privilégiée, composée d'un corps et d'une âme, il a donné, comme aux autres, des lois nécessaires, conquelles elle obéit inévitablement; mais il lui a donné aussi d'autres lois, concernant suriont sa nature morale, qui lui sont par-liculières, et auxquelles il l'a laissée libre d'obeirou de ne pasobeir. Il lui a commandé, Per exemple, d'aimer son Créateur, de l'ho-

norer et de lui obéir en toutes choses; il lui a commandé également d'honorer ses supérieurs, et de leur obéir dans tout ce qu'ils peuvent lui commander de juste et raisonnable, d'aimer tous les hommes comme ses frères, d'assister les plus indigents et les plus faibles, de se sacrifier même pour eux. si cela est nécessaire, afin que d'autres le fassent aussi à son égard, quand cela sera également nécessaire. Qui ne sait que cea lois et toutes celles qui leur ressemblent ont été imposées à l'homme par Dieu lui-même? Lois admirables, lois sublimes, mais que l'homme est pourtant toujours libre d'observer ou de transgresser.

Non pas que Dieureste indifférent sur leur observance ou leur transgression. Bien au contraire. Que n'a-t-il pas fait? que ne faitil pas encore, chaque jour, pour nous les faire observer? Il a mis en nous une intelligence remarquable, pour nous en faire com-prendre la beauté; un sentiment exquis, pour pous les faire goûter; une conscience incorruptible, pour nous approuver ou nous blamer, quand nous faisons bien ou mal. 11 promet des récompenses infinies à ceux qui les auront observées, comme il menace de châtiments épouvantables ceux qui les auront transgressées. Que dis-jel de peur que les hommes ne répondissent pas à ces sollicitations de son amour, il a envoyé son Fila unique les chercher sur la terre. Ce Fils, égol en tout à son Père, s'est revêtu cependant de notre humanité. Pour nous, il a souffert; pour nous, il est mort; pour nous, il se rend continuellement présent au sacrement de nos autels. Et non-seulement il emploie les moyens les plus propres à les porter à l'ac-complissement de leurs devoirs, mais il les observe avec eux, en quelque sorte, par l'assistance de sa grace, et surtout en se donnant lui-même pour servir d'aliment à leurs âmes. De là de grandes vertus qui résultent de l'union de nos âmes avec Dieu; mais aussi d'immenses désordres, qui sont la conséquence inévitable de l'éloignement, je dirai plus, de la révolte de ces âmes, malgré tout ce que Dieu fait pour se les attacher.

Vous me direz peut-être : Dieu ne pourrait-il pas arrêter ces désordres s'il le vou-

lait absolument?

Oui, sans doute; mais il ne le pourrait qu'en détruisant notre liberté. Or comme il ne veut point la détruire, et cela dans nos intérêts, puisque c'est le seul moyen que nous syons d'acquérir des mérites, il suit de là que ces désordres sont inévitables. Ce que Dieu peut faire alors, cependant, c'est de tirer le bien du mal, en faisant sortir de ces désordres les plus éclatantes vertus. Et c'est ce qu'il fait en réalité. Voyez, par exemple, ce qui se passe dans une guerre, ce mal affreux, le plus grand, sans comparaison. qui puisse nous arriver, puisque c'est celui que nous nous faisons le plus directement à nous-mêmes. Que de dévastations! que de ruines l que de sang versé! que de crimes commis! Mais, en même temps, du sein de ces dévastations et de ces ruines, au milieu K55

de ce sang qui leur sert comme de rosée pour les féconder, que de vertus je vois surgir l c'est la patience, l'obéissance, le courage, l'abnégation, l'immolation de soi-même, les plus grandes vertus de l'homme, les vertus mêmes de Dieu.

Ainsi tout le bien qui est dans le monde vient de Dieu, tout le mal qui s'y trouve vient de nous. Et nous voudrions le faire retomber sur lui? et nous nous en servirions comme d'un prétexte pour nier ou révoquer en doute du moins son existence ou sa providence? Oh! ce serait le comble de l'impiété et de l'absurdité.

Où est-il, en réalité, ce Dieu que vous annoncez? avez-vous ajouté encore. Qui l'a jamais vu? qui peut le comprendre? Et si nous ne pouvous le comprendre, à quoi sert d'assirmer qu'il existe?

Dieu est en lui-même, ou plutôt il est l'être infini, sans limites de temps et de lieu, comme en ont les créatures. Dieu est partout, par conséquent, ou plutôt toutest en Dieu, parce que, sans lui, rien ne saurait exister. Et, quand je dis que Dieu est partout, et mieux encore, que tout est en Dieu, il ne faut pas entendre que Dieu remplisse tout, comme nous remplissons nous-mêmes la place que nous occupons, ni que tout se trouve en lui, comme différents objets se trouvent dans un lieu quelconque, dans une chambre, parexemple. Ce serait se faire de Dieu une idée matérielle bien éloignée de la vérité. Dieu est partout, mais spirituellement, puisque c'est un pur esprit. Tout est en Dieu ou par Dieu, mais spirituellement de la part de Dieu, si je puis m'exprimer de la sorte, je veux dire que c'est de lui, de sa volonté toute-puissante que toute créature tire son existence. Dieu est l'être infini, je le répète. Comme tel, il exclut toute limite, parce que, s'il admettait la moindre restriction, il ne serait pas l'être infini ou parfait. Comment cela se fait-il? Je n'en sais rien. Malgré cela, je ne doute ni de son existence ni de ses rapports avec les créatures corporelles ou spirituelles. C'est ainsi que je ne doute ni de l'existence de mon âme ni de ses rapports avec mon corps, quoique je ne puisse comprendre quels liens les unissent l'un à l'autre.

Par cela même que Dieu est un pur esprit, personne ne l'a jamais vu ni ne le verra jamais. Il n'en existe pas moins cependant. Avez-vous vu votre esprit, votre pensée?-Je les ai vus en moi-même et dans leurs actes. me répondrez-vous.—Sans doute, mais il en est ainsi de Dieu. Avez-vous jamais vu la vertu?-J'ai vu des actes de vertu, me répondrezvous encore. Oui, des actes de verlu; mais la vertu elle-même, ce divin exemplaire sur lequeldoit se régler notre conduite, vous ne l'avez vue qu'en vous-même et dans ses actes, comme vous le disiez tout à l'heure. Et c'est ce que nous disons par rapport à Dieu. Il existe certainement, puisque nous l'apercevons en nous, aussi bien que nous y apercevons notre propre raison. Il existe certainement, puisque nous le reconnaissons, par ses œuvres, aussi bien que nous pouvons reconnaître

les hommes dont les œuvres sont également sous nos yeux.

« Sans doute, » dit à ce sujet l'abbé de Frayssinous (Examen des principaux arguments de l'athéisme), « si l'Auteur de la nature n'avait pas marqué son ouvrage d'un sceau divin, s'il ne s'était pas rendu témoignage à lui-même par une manifestation de ses attributs, capable d'entraîner tout esprit raisonnable, nous pourrions en être réduits à de vagues conjectures, et rester flottants dans l'incertitude et le choc des systèmes de l'esprit humain. Mais si tout nous retrace cette haute majesté, si c'est le cri de la raison, du genre hamain, de la nature entière, qu'il est un Dieu auteur de toutes choses, digne de nos adorations et de notre amour, que sommes-nous pour oser lui de-mander pourquoi il me se manifeste pas davantage, et pour exiger de lui de plus grandes lumières, au lieu de recevoir avec reconnaissance celles qu'il nous donne? Vous voudriez que Dieu se manifestat davantage: mais jusqu'à quel point voudriez-vous qu'il portat cette manifestation de lui-même? Vous ne prétendez pas sans doute que l'Etre infini soit obligé de se découvrir à un être aussi faible que vous, dans l'état infini dess grandeur et de sa gloire. Cela n'est pas possible. Voudriez-vous que son existence sul pour vous un fait aussi sensible que celle du soleil et de votre propre corps? Mais alors où serait le mérite de croire en lui? Quel mérite avez-vous de croire à l'existence du soleil que vous voyez de vos yeux? Juste et bon, mais indépendant, maître et roi de ses créatures, jaloux des hommages d'un cœur droit et sincère, Dieu se présente à nous sous un jour assez frappant pour qu'on puisse l'apercevoir, et sous un voile assez épais pour que nous ayons le mérite de croire à sa présence. Vous pensez que le Dieu bon le serail bien davantage, s'il se rendait plus sensible à vous: mais le Dieu qui est la bonté même est aussi la souveraine sagesse; et que savezvous si, dans ses conseils éternels, il n'a pas fait sagement de ne pas se manifester davantage? Vous le croiriez encore meilleur, s'il était plus visible; et un autre le croireit meilleur, s'il lui donnait plus de santé, plus d'esprit, plus de puissance. Ainsi la Divinité serait assujettie aux vains caprices deshommes, et il faudrait que leurs idées arbitraires devinssent la règle de celui qui est la suprême raison. Je conçois très-bien comment Dieu est tout à la fois visible et caché: visible dans ses œuvres, qui sont commeautant de miroirs où se réfléchissent ses perfections adorables, et caché, à cause des ombres qui enveloppent son infinie majesté: c'est le soleil caché derrière un nuage. Plus loin de nous, la Divinité pourrait échapper à nos regards; plus rapprochée, elle nous entraînerait avec une impétuosité qui ôterait à l'homme sa liberté, et toute l'économie du monde actuel se trouverait renversée. C'est par la droiture du cœur, par la bonne foi, par le désir sincère de connaître la vérité, que nous sommes estimables aux yeux du juste

apprécitient des choses : qui le cherche avec des intentions pures le trouvera. Il est une pense de saint Augustin, souvent répétée, meis qu'il faut rappeler toujours, parce que tonjours on l'oublie, et que nous allons reproduire dans les expressions mêmes de Pascal: Il y a asses de lumière pour ceux qui makirmi que de voir, et assez d'obscurité pour caz qui ont une disposition contraire. (Pemies, chap. 18, n. 2.)

· ici, comme en tout le reste, le christianiscane se montre éminemment raisonnable; el mous pouvons remarquer combien la rérélamition confirme, en l'épurant, en le perfectionnant, tout co qu'inspire une saine rais-on. Elle nous apprend que c'est ici le temmes des ombres et des obscurités, et non cei de la pleine et parfaite lumière; qu'il commencer par croire, pour mériter de commencer par croire, pour moissire, qu'il sera déchiré, le voile qui nous déreste la Divinité, et que, semblable au cré poscule qui aunonce le soleil, le temps Zai n'esi que l'aurore du jour de l'éter-Dil -

Par chamene que personne ne voit Dieu plainement, personne aussi ne peut le compremdre. Nous ne devons point en être surpres, motre faible esprit étant bien éloigné de posser l'Etre infini dans toute som dendue. Que comprend-il d'ailleurs cet esperi messivement borné? Se comprend-il leniment Sail-il comment sa mémoire read présent ce qui n'est plus, comment pensée s'élance dans tous les mondes à la fois, comment son imagination met sous ses year a qui n'a jamais existé? Sait-il par quels liens mystérieux il est uni au corps? Com mell-il bien ce corps auquel il est si întime comprend-il uni? Que dis-je! comprend-il un grande sable, un atome? hélas! il ne voit le soul de rien : comment voudrait-il voir le tora & de l'Infini ?

mais quoique nous ne puissions comprendre Dieu, cela ne nous empêche point de le con maltre suffisamment pour l'aimer, l'ado-rer, obéir à sa voix. Ecoutons encore, ici, les sages raisonnements de l'abbé de Frayssincous, dans la conférence que nous citions tout à l'heure:

· Comprendre Dieu, » dit-il, « ce serait en avoir une idée complète, en pénétrer la na-ture, en sonder toutes les profondeurs; ce serait voir parfaitement la beauté et l'harmonie de toutes ses perfections, et c'est la sans donte ce qui surpasse la capacité d'un spritaible et borné comme celui de l'hom-De Connaître Dieu, c'est savoir qu'il existe, Maroir des idées non complètes sous tous is apports, mais assez nettes, assez déveoppées, pour voir suffisamment ce qu'il est priapport à nous, et ce que nous sommes Propport à lui ; pour en parler d'une maaiere sage et raisonnable, pour avoit la couretion intime et profunde de son existence, puissance, de sa sagesse, de sa bonté, iustice, encore que nous ne puissions les embrasser dans toute leur étendue. telle est notre situation sur la terre. Eh 1 lorsque le grand nom de Dieu relen-

tit à nos oreilles, n'est-ce là qu'un vain son qui se dissipe? Ne sentons-nous s'éveiller aucune pensée, aucun sentiment dans nos ames? Quoi! si nous parlons de l'Etre éternel, sans commencement et sans tin, dont la nature est d'exister, à qui l'être est aussi essentiel que la rondeur l'est au cercle; qui, indépendant de toute cause étrangère, n'a rien reçu, comme il ne peut rien perdre; qui demeure toujours inaltérable, toujours le même, tandis que, dans ce monde, tout passe, tout s'use comme un vêtement; qui seul est véritablement, parce que tout le reste des êtres tient de lui une existence empruntée; devant qui l'univers est comme un néant, toutes les nations comme si elles n'étaient pas, et qui peut dire de soi cette parole de nos Livres saints : Je suis celui qui suis (Exod. 111, 14); si nous parlons d'un Etre tout-puissant qui a communiqué à tout ce qui compose cet univers l'être, le mouvement et la vie; qui peut créer des soleils avec la même facilité que des insectes; qui a semé les étoiles dans le firmament comme la poussière dans nos campagnes; qui n'a besoin que de sa volonté pour produire, et qui au commencement dit : Que la lumière soit, et la lumière fut (Gen. 1, 3); si nous parlons d'un Etre souverainement sage qui. par des lois également simples et fécondes, gouverne ce monde visible; dont la Providence embrasse tout sans effort, les mondes étoilés comme l'herbe des champs, les vastes empires comme l'individu le plus obscur. conduit les créatures intelligentes à ses fins toujours adorables avec force, mais aussi avec douceur, et se joue ainsi dans cet immense univers; si nous parlons enfin de ce Dieu juste, qui suit en tout les règles de sa souveraine et infaillible raison; de ce Dieu saint, dont l'infinie pureté le tient à une distance infinie de tout ce qui est mal; de ce Dieu bon qui, heureux de lui-même, aime à épancher sur ses créatures quelque chose de sa suprême félicité; si nous tenons de-vant vous un semblable discours, sommesnous aussi inintelligibles que si nous parlions une langue étrangère et qui vous fût inconnue? Toutes ces pensées n'ont-elles plus aucun rapport avec votre manière de sentir et de juger? Tout cela est-il aussi barbare, aussi absurde, que si nous venions vous entretenir d'un cercle qui fût carré, ou d'un carré qui fût circulaire? Ou plutôt l'idée de Dieu n'est-elle pas si raisonnable qu'elle entre naturellement dans tous les esprits, qu'elle est plus ou moins développée chez tous les peuples de la terre; que son nom se trouve dans toutes les langues, dans les ouvrages des plus beaux génies que le monde ait produits, dans les institutions de tous les grands législateurs, dans les chants religieux de toutes les nations et de tous les ages; que le souvenir en est ineffaçable; que la connaissance, sans être parfaite, en est distincte, pour devenir la règle plus ou moins sentie des actions humaines? Je vous le demande, parler de la cause intelligente ou du hasard; d'un être puissant et sage,

qui opère avec choix et raison, ou d'une aveugle nécessité; d'un Dieu, auteur de l'ordre et des beautés de cet univers, ou de cet univers, résultat du concours fortuit des parties de la matière en mouvement : est-ce donc la même doctrine? L'énoncé de l'une et de l'autre fait-il naître les mêmes idées? Ou plutôt n'avez-vous pas sur toutes deux des notions assez justes, pour sentir qu'elles sont en opposition entre elles? Quand je vois un tableau d'un effet admirable, ne puisje pas me faire une idée, au moins impar-faite, du talent du peintre, de son intelli-gence, de sa merveilleuse industrie, encore que je ne puisse apprécier exactement les qualités de son esprit, ni la manière dont il a su animer la toile, et faire, pour ainsi dire, revivre sous nos yeux ce qui n'est déjà plus? Je vois une vaste cité où tout est en paix, où les personnes et les propriétés sont en sûreté sous la sauvegarde des lois, où la liberté ne dégénère pas en licence : ne puis-je pas me tormer une idée raisonnable de l'agent invisible qui tient les ressorts de cette sage administration, tencore que j'ignore comment il les met en jeu et les fait concourir au bien de tous? Et s'il est vrai que ce monde n'est qu'un enchaînement de causes secondes et de leurs effets, ne puis-je pas avoir l'idée de la cause première, de l'Etre auteur et ordonnateur suprême de toutes choses, encore que, dans sa manière d'exister et d'agir, il échappe à mes pensées? On peut donc avoir l'idée de Dieu, tout incompréhensible qu'il est; et n'est-ce pas en avoir une idée que de savoir qu'il est incompréhensible? »

Je vous entends me dire ici: Mieux vaut ne pas connaître une personne que d'en

avoir une fausse idée.

Oui, surtout quand cette idée est à son désavantage; mais non pas une idée incomplète, ce qui n'est pas la même chose, tant s'en faut. Pourquoi vaut-il mieux ne pas connaître une personne que de s'en faire une fausse idée, surtout quand cette idée est à son désavantage? Parce que cette idée l'abaisse, la dégrade à nos yeux, et nous la représente sous des couleurs telles qu'il vaudrait mieux pour elle n'avoir jamais existé que d'être ainsi. Vous êtes un parfait honnête homme, je suppose. Je me fais de vous l'idée d'un scélérat. N'est-il pas clair qu'il vaudrait mieux pour vous que je ne vous counusse pas du tout que d'avoir de vous une telle idée, puisqu'il est moins désavantageux de ne pas être que d'être un scélérat? Il n'en est point ainsi de l'idée incomplète. Comme cette idée est conforme à la vérité, quoiqu'elle ne vous la fasse pas connaître parfaitement, ce qui est très-difficile, sinon même complétement impossible, il est plus avantageux, sous tous les rapports, de l'avoir que de ne pas l'avoir.

Rendons cela sensible par un exemple. Vous avez une mère dont le cœur est pour vous plein de teudresse. Vous connaisser bien ce cœur; on peut dire même qu'il y a peu d'objets que vous connaissiez aussi bien, puisque c'est sur lui et en lui, si je puis m'exprimer de la sorte, que vous avez en partie vécu. Le connaissez-vous perfaitement? Non. Il y a plus, c'est que quelque soin que vous ayez d'étudier, d'approfondre toutes ses qualités, vous ne parviendrez pemais, vous, fils, à savoir, bien au juste, tout ce qu'il y a de tendresse, de sollicitude, de dévouement, dans ce cœur maternel. Est-ce à dire pour cela qu'il vaudrait mieux ne par le connaître du tout que de le connaître ainsi ? Evidemment non ; car l'idée que vous en avez, quelque incomplète qu'elle soit, est noble et juste en soi, et elle peut avoir, elle a même les plus grands avantages.

On peut en dire autant, à plus forteraisea, de ce père souverainement puissant et bon que nous appelons Dieu. Nous le connaissons certainement ; nous devrions même le conneître beaucoup mieux que n'importe quelle créature, puisque c'est en lui que chacun de nous a l'être, le mouvement et n vie, suivant le langage de l'Apôtre. Le ocnaissons-nous parfaitement? Nul de nous t parviendra jamais, puisque, quelque proque nous ayons fait dans cette connaissan. nous avons toujours devant nous l'inaz. qui est le propre de toute la nature di vine Faut-il en conclure qu'il vaudrait mieux te pas le connaître du tout que d'avoir de la une telle idée? Nullement : car cette idee. tout incomplète qu'elle est, est juste et sair 💌 en soi, elle a toujours été et sera toujours, pour tous les hommes qui s'en pénètrer une source inépuisable de paix, de comtion, de lumière, de force, en un mot. M tout ce qui nous est nécessaire pour achers heureusement la difficile carrière que mon avons à parcourir ici-bas.

## DIMANCHE.

Objections.— Le dimanche est un jour comme un autre. — Pourquoi aller à la Messe, ce jour-là surtout? — Pourquoi interrompre les œuvres serviles? — On mange ce jour-là comme les autres jours; il faut bien travailler aussi ce jour-là comme les autres jours. — Dieu l'a dit formellement à notre premier père : Vous vivrez du travail de la terre tous les jours de votre vie: « In laboribus comedes ex ea cunctis diebus vitæ tuæ. » (Gen. 111, 17.) — Le travail est une chose sainte d'ailleurs. On le reconnaît généralement, quand on dit : Qui

travaille prie. — En tout cas, il vant lece coup mieux travailler que de mal parier. d'aller au cabaret. — Si on ne travaille pas dimanche, tout reste en arrière. — Les mattres le veulent la plupart du temps, et i frabien leur obéir, comme vous nous l'ense gnez vous-même. — Les quitter pour alt ailleurs, ce serait souvent quitter une pation passable, pour en prendre une antole dimanche, et c'est précisément ce jour qu'il travaille le plus lui-même. — Comt a d'œuvres profanes il se permet, et parmet au

riches également, qui ne vont pas plus à la sancification du dimanche que les travaux serviles, comme on les appelle.

Réponse. — Le jour consacré au repos et à la prère était, chez les Juifs, 1e sabbat, qui répond à notre samedi. C'était leur saint jour. Dieu leur avait ordonné de l'observer comme tel, en mémoire du repos dans lequel il était entré après avoir achevé l'œuvre de la création. Chez les Chrétiens, c'est le dimanche, le jour du Seigneur. L'Eglise l'a substitué au smedi, en mémoire de ce que, ce jour-là, sprès avoirachevé l'œuvre de la Rédemption, lèsus-Christ est entré dans le rapos de sa gloire. Mais, comme le sabbat a cessé, par cela même, d'être observé, la célébration du dimanche nous rappelle tout à la fois et le repos de Dieu, après la création, et celui de lésus-Christ, après la Rédemption.

Que la substitution du dimanche au samedi, comme jour de repos et de prière, ait été hite dès le commencement du christianisme, c'est ce dont il n'est pas permis de douter. Il est fait mention du dimanche dans les érrits des apôtres et de leurs disciples. (1 Cor. xvi, 2; Apoc. 1, 10; Epist. Barnaba, n'15.) « Le jour qu'on appelle du solcil, » ditsaint Justin dans son Apologie pour les Chrétiens, « tous ceux qui demeurent à la ville ou à la campagne, s'assemblent en un même lieu, et là on lit les écrits des apôtres el des prophètes, autant que l'on a detemps.» Il fait ensuite la description de la liturgie. Elle consistait des lors en ce qu'après la lecture des Livres saints le pasteur, dans une espèce de prône ou d'homélie, expliquait les vérités qu'on venait d'entendre, et exhortait le peuple à les mettre en pratique. Puis on récitait les prières qui se faisaient encomun, et qui étaient suivies de la consécration du pain et du vin, que l'on distribuit ensuite à tous les fidèles. Enfin, on recevait les aumônes volontaires des assistants, lesquelles étaient employées, par le pasteur, à soulager les pauvres, les orphe-ins, les veuves, les malades, les prison-niers, etc. C'est à peu près, comme on le voit, ce qui se fait encore aujourd'hui.

L'homme, d'un côté, ayant besoin d'un jour de repos, par semaine, comme être corporel, et, comme être spirituel, d'un jour lout particulièrement consacré aux œuvres saintes; le dimanche, d'un autre côté, étant re jour, jour de repos et de bonnes œuvres unanimement reconnu par nos pères, depuis plus de dix-huit siècles, on ne comprend pas comment ce jour est sur le point de ne plus être reconnu comme tel aujourd'hui, on comprend encore moins toutes les objections et quelquefois toutes les absurdités élevées contre l'observance de ce jour par ceux mêmes qui ont le plus grand intérêt à le maintenir. Ecoutons plutôt:

Le dimanche est un jour comme un autre, nous dit-on.

Physiquement parlant, peut-être, et encore Newton, qui pourtant n'était point un petit esprit, prétend qu'il est plus ordinairement doté des faveurs du soleil qu'un autre. (Trailé de la lumière.) Spirituellement et moralement parlant, non assurément! Non, sous ce rapport, ce n'est point un jour comme un autre : car il n'est regardé comme tel ni par les individus ni par les peuples.

Et, en effet, c'est tout particulièrement le jour du Seigneur. Son nom seul le dit : car le mot Dimanche, en latin Dies Dominica, veut dire jour du Seigneur. De là la raison première, fondamentale de son observance.

« On conuaît le commandement formel que le Très-Haut fit à son peuple, » dit à ce sujet un écrivain profondément religieux (Le Dimanche, ou bonheur que procure la sanctification de ce saint jour), dont nous citerons quelques passages : «Souvenez-vous de sanctifier le jour du Sabbat. Vous travaillerez pendant six jours, et vous ferez ce que vous aurez à faire, mais le septième jour est le jour du Seigneur votre Dieu. Vous ne ferez, ce jour-là, aucun ouvrage, ni vous, ni votre fils, ni votre fille, ni votre serviteur, ni votre servante, ni vos bêtes de service, ni l'étranger qui demeure chez vous: car le Seigneur a fait en six jours le ciel et la terre et tout ce qu'ils contiennent, et il s'est reposé le septième; c'est pourquoi il a béni le septième jour, l'a fait saint, et l'a consacré à son service. (Exod. xx, 8 seq.) Or ce précepte divin s'applique actuellement au dimanche, puisque ce jour a été substitué au sabbat.

« L'Eternel a parlé : Souvenez-vous, a-t-il dit, de sanctifier le jour ou j'ai cessé de créer des merveilles, le jour que je me suis choisi. Qui donc oserait lui contester ce droit d'exiger de nous ce qui lui platt? Un roi de la terre ne rend-il pas des ordonnances, et ses sujets ne lui obeissent-ils point? Pourquoi donc le Seigneur, qui est le Roi des rois, ne nous prescrirait-il pas ses ordres à nous, qui tenons tout de lui, qui n'existons que par lui? Il ya donc obligation pour tout Chrétien, pour tout homme qui n'a pas renoncé à la raison, de sanctifier le dimanche... Une créature raisonnable, et par conséquent capable de connaître et d'aimer son Créatenr, ne peut se dispenser de lui rendre hommage comme à son souverain Seigneur, à son bienfaiteur et à sa dernière sin : cela va de soi... Et quoique ce devoir soit une dette journalière, ou plutôt de tous les moments, cependant l'homme est obligé de réserver certains jours où, libre de toute occupation temporelle, il puisse se livrer entièrement au culte qu'exigent de lui les perfections infinies et la suprême excellence de l'auteur de son être. Eh! combien de motifs se réunissent pour nous rendre cette obligation plus pressante, plus sacrée! Si nous devons de la reconnaissance à un père, à un biensaiteur; si nous rendons hommage à la puissance des rois de la terre, quelles actions de grâces, quel hommage, quelle soumission ne devons-nous pas à Dieu, le père commun de tous les hommes, le créateur et le souverain maitre de l'univers? Au reste, ne serait-ce pas une contradiction manifeste de reconnaître que Dieu nous a faits, que nous dépendons coutinuellement de lui, et de nier, en même temps, que nous soyons tenus de reconnaître sa souveraineté, et de confesser notre dépendance ?

DIM

- Mais, nous l'avons dit, il faut un jour spécial pour rendre à Dieu cet hommage; il ne faut pas seulement que nous témoignions chaque jour notre reconnaissance, nous devons encore lui payer à une époque déter-minée un tribut de louanges et de bénédictions. Quel jour sera-redonc? Ce ne peut être que celui du repos, marqué par le Très-Haut lui-même. La division de la semaine, la même chez tous les peuples, est mémorable. Les annales de Moise nous en expliquent l'origine et le sens profond. Or, en transportant au dimanche le jour du sabbat ou du Seigneur, le christianisme en a rendu le culte primitif plus solennel encore; il nous apprend à honorer à la fois, en ce jour, le souvenir de la Toute-Puissance, et celui de l'infinie Bonté, les merveilles du Seigneur au commencement et dans la durée des siècles. dans l'œuvre de la création, lorsqu'il dit : Que le monde soit, et le monde fui, et dans l'œuvre de la régénération, lorsqu'il dit : Je vous ai envoyé mon Fils bien-aimé, écoutexle. » (Luc. 1x, 35.)

Les saintes Ecritures et les saints Pères nous enseignent également que le jour du repos et de la prière est particulièrement le

jour du Seigneur:

Voici, s'écrie le Roi-Prophète, voici le jour que le Seigneur a fait, célébrons-le avec des transports de joie : « Hæc est dies quam fecit Dominus: exsultemus, et lætemur in ea.» (Psal. cxvu, 24.) Il serait trop long de citer tous les passages qui ont rapport à la célébration de ca jour.

« Nous devous, ditsaint Jean Chrysostome, observer religieusement le jour du dimanche, que l'on peut appeler le jour de la naissance de la nature humaine, parce que c'est celui où, de morts que nous étions, nous avons été ranimés à la vie; nous étions perdus, et nous avons été retrouvés; nous étions les ennemis du Seigneur, et nous sommes redevenus ses amis. Mais c'est par des hommages tout spirituels que nous devons solenniser ce saint jour, non par une joie dissolue et de profanes divertissements. Il appartient tout entier aux œuvres de la piété chrétienne. C'est celui où l'enfer a été détruit, l'arrêt de notre condamnation révoqué, le péché renversé; où les portes de l'enfer ont été brisées, où le démon a été enchaîné, où l'antique guerre qui séparait le ciel d'avec la terre a cessé, où l'homme a été réconcilié avec Dieu, la race humaine réhabilitée, ennoblie, où le soleil a éclairé le plus magnifique spectacle, où l'homme a été appelé à l'immortalité....

- Méditez donc, dit encore ce même Père. méditez, à homme, sur ce que vous êtes devenu! Si le jour où nous sommes entrés dans le monde est pour nous un jour de fête, si les esclaves rendus à la liberté célèbrent le jour de leur affranchissement par la joie des festins, par les offrandes qu'ils apportent à leurs libérateurs, que ne devons-nous pas

faire pour honorer cette solennité du dimanche, que l'on peut appeler l'émancipation et la renaissance de tout le genre ha. main! De morts que nous élions, nous avons été rappelés à la vie; frappés de l'auathème et marqués du sceau de la vengeance, nous avons obtenu grâce; enfants égarés loin de la maison paternelle, nous avons été ramenés dans les bras de notre Père. En reconssissance de tant de bienfaits, l'Apôtre nons isvite à manifester une sainte allégresse dans ce jour de notre rédemption, non pas en faisant couler des fontaines de vin, non m nous livrant à la dissolution des festins, mais en arrachant nos frères à l'indigence, en versant d'abondantes aumônes dans le sein des pauvres. Ce qu'il écrivait aux Coristhiens, c'est à chacun de nous qu'il l'adress, c'est à tous les hommes qui ne sont per encore. » (Bibliothèque choisie.)

Il est donc bien certain, par ce passage et par mille autres semblables que je pourreis citer également, que le dimanche n'est point un jour comme un autre, mais un jour de reconnaissance envers Dieu et d'œuvressurtes que nous devons rapporter à sa gloire.

Le dimanche est un jour comme un untri. Mais non, car s'il est, d'une manière wate particulière, le jour du Seigneur, il es eslement le jour de l'homme.

« Ce jour-là est pour le Chrétien un jour de résurrection, » fait observer l'écrivain que nous avons cité précédemment. « Il remit ) la pure lumière de la vérité, seule digne de captiver et d'exercer son intelligence. Il s'àfermit dans sa foi ; il se retrempe, en que que sorte, dans la célébration des augustes nur tères auxquels il est convié par l'Eglise, e enfin il élève son âme, dégagée des sous de la terre, vers l'Rternel...

« Certes, cette méditation et ces prières commandées le saint jour du dimanche, o recueillement de l'ame, le chaut des hymres la pompe des autels, sont en effet de puissants moyens de nous rapprocher de Dies, et d'élever l'intelligence de ces hommes qui-chargés du poids du jour et de la chaleur, n'auraient jamais occasion de relever les esprit courbé et appesanti ; ces saintes choes sont comme les degrés de cette échelle mer veilleuse que Jacob, endormi sur la piere de Béthel (Gen. xxviii, 12), a vue placée entre la terre et le ciel, et elles relèvent le course du fils d'Adam, qui se laisserait aisémen abattre s'il n'avait pas les occasions d'exerce les plus belles facultés de son être.

D'ailleurs, l'homme ne vit pas seulen de pain, mais de toute parole qui sort de bouche de Dieu (Deut. viii, 3); et cette set tence, développée par la Sagesse lors qu'ell dit : Ce ne sont point les fruits de la terre. Seigneur, qui nourrissent les hommes. me c'est votre purole qui conserve ceux qui crom en vous (Sap. xvi, 20), et contirmée par le se veur qui l'oppose au démon pour le contid dre, lorsqu'il l'engageait, pour le tenter-changer les pierres en pains (Matth. 17. cette sentence, disons-nous, fait assez ente dre qu'il faut à l'homme un aliment pour

MM

intelligence et pour son cœur. Or, il n'y a qu'à l'église qu'il peut prendre efficacement cette nourriture, en général du moins, C'est bien assez que six jours sur sept soient consacrés par lui à se procurer le pain, c'està-dire la nourriture du corps; il faut donc qu'un jour au moins soit employé à écouter el à méditer la parole divine, cette nourriture de l'esprit, cet aliment de l'âme, qui nous

met en communication avec le Créateur.

Pendant six jours, le corps agit; le dimanche, du moins, ce sera le tour de l'intelligence. Libre des préoccupations du monde, dégagé des soucis de l'ambition on de la fortune, l'homme se souviendra alors qu'il a un autre héritage à recueillir, et que cet héritage est au ciel; il aspirera de tout son œur, de toute son âme, à la possession de l'immortelle couronne qui l'attend : et si. dismil un moment de ces pensées sublimes, iljelle un regard sur les jours qui vont suivre, il n'en tiendra compte que comme d'un lemps de répit qui lui est accordé pour mériter de plus en plus un bonheur que la terre ne pent lui offrir... N'y a-t-il donc pas là de quoi grandir l'homme, le rappeler à sa dignité et lui apprendre à se respecter?

Deplus, l'homme qui a prié le dimanche sera heureux tout le reste de la semaine. Le travail ne lui pèsera pas tant. Il l'acceptera avec résignation ; il se souviendra qu'il doit souffrir sur cette terre d'exil, puisque telle a été la condamna tion de nos premiers parents, et il continuera avec patience et courage le chemin qui lui reste à parcourir. Ainsi, le dimanche setrouve placé sur la route de la vie pour ranimer le Chrétien, et pour lui donner les forces néces saires afin de finir sa course.

Comme un voyageur fatigué s'assied à sombre des arbres qui bordent le chemin, l'homme qui veut reprendre de la force sur la route si sou vent mauvaise et aride de la vie, ira se mettre à l'ombre de l'autel et goûler les douceurs d'un saint et digne repos. Il y serait seul qu'il y puiserait déjà beau-coup de soulagement et de quiétude; mais, ajour sixe, au jour du dimanche, il y trouvera toute la famille assemblée, et ce sera erec son père et sa mère, avec son frère et u sœur, avec sa femme et ses enfants, qu'il se délassera. Un tel repos ne vaut-il pas mieux que tous les autres?.. »

la dimanche est un jour comme un autre!.. Non, vous dirai-je encore : car, s'il est le jour de Dieu et le jour de l'homme, d'une manière spéciale, il est de la même manière, le jour de la société.

Oni, cela est évident, « si le dimanche, » dilencore l'auteur que nous citions tout à heure, « produit infailliblement, en faveur des individus, tous les bienfaits dont nous renons d'esquisser le tableau, il n'est pas tiété l'influence la plus heureuse et la plus alutaire; il moralise les hommes, surtout les classes ouvrières; leur inspire des senliments honnêtes, des habitudes d'ordre, des foots purs et simples, des vertus domestiques réelles et nombreuses; en un moi, il

les civilise : donc il est et ne peut être que très-avantageux à la société, qui n'est autre chose que la réunion des individus qu'il amène ainsi à la pratique du bien, c'est-à-dire à l'observance des devoirs religieux et moraux.

« En raisonnant ainsi du particulier au général, il est clair qu'il n'y a pas à s'étendre beaucoup sur les avantages sociaux de l'institution du dimanche, il suffit d'en appeler au bon sens de chacun, et à la bonne foi de ceux qui veulent se faire les antagonistes de ce saint jour. Néanmoins, on peut s'arrêler à quelques considérations générales, et il y a d'ailleurs, sur ce point, des avœux qui ont été faits par des hommes non suspects et dont nous ne devons pas négliger le

iemoignage.

« Tous les publicistes, exempts de passions et qui ne prennent pour guide que la raison, avouent que les jours enlevés par la religion au travail manuel pour les consacrer à des œuvres spirituelles seront toujours une institution précieuse aux yeux d'une politique éclairée. « Il est certain que ces « jours ont contribué, plus qu'on ne peut dire, à civiliser les peuples de l'Europe.
Dans les temps de l'anarchie féodale, ils
suspendaient, par des trêves fréquentes,
les guerres particulières que la puissance « civile ne pouvait réprimer. Ils rappro-« chaient, à des époques marquées, les habitants de divers cantons, divisés par des « animosités invétérées; et les rassemble-« ments qui se formaient en ces occasions « contribuaient infiniment au progrès du « commerce et à la splendeur des villes, « dont nos ancêtres dédaignaient le sé-« jour... » (Duvoisin.)

« Ce rapprochement des hommes entre eux, que procure la sanctification du dimanche, est donc un bienfait social immense. C'est le seul moyen de faire naître et d'entretenir la fraternité universelle, tant recommandée dans l'Evangile, et dont on fait beaucoup de bruit sans vouloir considéren que la religion l'a prêchée elle-même la première et qu'elle seule la met en pratique.

« Dans cetie assemblée des sidèles d'une même ville, sous le rapport purement humain, il y a en effet un grand avantage. Ces réunions apprennent à la famille à se connaître. Tels hommes qui ne se rencontreraient jamais se trouvent ensemble une fois toutes les semaines, sous les regards du Dieu qui lit dans les cœurs. S'il y a au fond de l'âme de ces Chrétiens qui doivent se voir aux pieds des autels quelques pensées de rancune ou de haine, cette haine et cette rancune, comme de mauvais esprits, abandonneront le cœur qui les avait accueillies, elles s'enfuiront pour ne pas paraître devant celui qui chasse les démons. N'en doutons pas, bien des bommes qui se seraient détestés toute leur vie apprennent à ne plus se hair en priant ensemble : appelant Dieu notre Père, ils sont forcés de prendre entre eux des sentiments fraternels.

« Ainsi, sous les seuls rapports de société et de paix, la célébration du dimanche est

mtile et désirable; et des législateurs ont dit avec beaucoup de raison que : « Si le jour du Seigneur n'était pas d'institution divine, il faudrait l'inventer, comme un des plus surs moyens d'entretenir l'ordre parmi les hommes. »

DIM

Ou'on ne nous dise donc point que le dimanche est un jour comme un autre.

Pourquoi aller à la Messe ce jour-là surtout? nous demande-t-on.

Pourquoi? mais parce que telle est la volonté du Seigneur: et nous savons que telle est, en effet, la volonté de notre Dieu, parce que l'Eglise, notre mère, cette Eglise qu'il a lui-même établie, à laquelle il a donné son Esprit, pour nous diriger dans les voies du salut, pendant notre sejour sur la terre, n'a jamais cessé et ne cessera jamais de nous rappeler cette importante obligation, comme on le voit par ces mots qu'elle met sur les lèvres de tous les fidèles, sans aucune exception, et qui passeront ainsi de génération en génération, jusqu'à la fin des siècles : Le dimanche, Messe ourras, et les settes pareillement.

Ainsi, quand nous n'aurions pas d'autre raison d'aller à la Messe le dimanche principalement, celle-ci serait bien suffisante. L'Eglise commande; enfants soumis, nous devons obéir avec empressement, convaincus que nous sommes, que l'écouter, c'est écou-ter Jésus-Christ lui-même, comme il le dit en propres termes: Qui vos audit me audit. (Luc. x, 16.) Mais, outre cette raison générale, qui embrasse toutes les autres, nous devons en remarquer un grand nombre, dont nous allons rappeler ici les principa-

Ce jour, avons-nous dit plus haut, est particulièrement le jour du Seigneur, celui qui a été consacré par les œuvres les plus surprenantes de sa puissance et de son amour, celui qu'il s'est réservé, en quelque sorie, et que nous devons employer à le servir. Or quel moyen plus propre à sanctifier ce jour, à témoigner à Dieu notre reconnaissance et notre fidélité, que l'assistance à la Messe, à cet auguste sacrifice où l'Homme-Dieu vient lui-même recueillir nos hommages et nos vœux pour les déposer au pied du trône de son Père, avec les mérites de son sacrifice propre, sacrifice offert une fois sur le Calvaire, d'une manière sanglante, et qu'il continue à offrir sur l'autel d'une manière mystérieuse.

Ce jour, avons-nous dit encore, est le jour de l'homme, celui où mettant de côté les souffrances et les peines qu'il a endurées pendent tous les autres jours de la semaine, les travaux serviles auxquels il a été obligé de se livrer, pour gagner son pain à la sueur de son front, il doit s'éclairer, se fortifier, commencer sur la terre cette vie de contemplation. d'amour et de joie sainte, qui fera son bonheur, dans le ciel, pendant l'é-ternité. Or comment obtiendra-i-il ce grand et important résultat, si ce n'est sous les yeux et avec le concours de celui qui, étant l'intelligence infinie de Dieu, son Verbe éternel, a bien voulu s'unir à la nature ha. maine, pour coopérer plus intimement à notre sanctification et à notre bonheurs

Ce jour, avons-nous dit enfin, est le jour de la société, celui où, séparés les uns des autres par l'espace et le temps, et plus encore par l'indifférence et la baine, les hommes doivent se rapprocher, se reconniltre comme frères, s'aimer et s'entrauer comme tels. Or comment le feront-ils, sice n'est par celui qui les appelle tous à venir se reposer dans son sein, qui a paru sur u terre, comme les autres hommes, et qui ne cesse d'y descendre encore, d'une manière surnaturelle, pour nous rappeler les grandes vérités qui sont le fondement même de la sociétépà savoir que Dieu est le père de los les hommes, que nous sommes tous frires, par conséquent, et qu'après cette vie d'e preuves, tous ceux qui s'en seront rendus dignes par leurs vertus, et surtout par leur charité, seront éternellement récompensé dans le ciel? Pater noster, qui es in celu (Matth. vi, 9), chante alors le sacrificateur. d'une voix solennelle, au nom de la victime sainte offerte pour nous sur l'autel.

Pourquoi aller à la Messe, ce jour-là surtout?... Mais parce que la pieuse essemblée au milieu de laquelle vous vous trotte rez, parce que les chants sacrés que vous entendrez, les cérémonies saintes qui fraperont vos regards, le salutaire enseignement qui vous sera donné, tout vous porieram recueillement, à la piété, à ces sentiment véritablement chrétiens, que vous ne pouriez trouver au milieu du monde, dans 163 maisons, ni même, à un autre moment, de

la solitude du temple.

Pourquoi aller à la Messe, ce jour-là sur tout?... Vous nous le demandez! Vous ay êtes donc jamais venu? Allez-y une fois, un fois seulement, mais une fois, non pas machinalement, non pas de corps seulemes. une fois d'esprit et de cœur, comme doi! aller une créature raisonnable, forme l'image de Dieu, un véritable discipe-Jésus-Christ; et, après cela, vous ne demanderez pas pourquoi il faut aller à la Mese. ce jour-là surtout, car vous serez en étal x le dire aux autres. Quel sacrifice, en effet, et avec quelle pompe véritablement div me il est célébré!

Voyez la peinture qu'en a faite l'aulest auquel nous avons déjà emprunté plusieurs

passages:

« Le ministre de Dieu vient de paralte. Incliné au pied de l'autel, il récite avec le servant un dialogue dont la beauté seole ment littéraire n'a rien d'égal dans toute l'antiquité; puis il fait humblement à Deu et à ses saints la confession de ses pértes. se frappe la poitrine en signe de contritue. et implore la divine miséricorde lant pui lui que pour les assistants... Alors seement il monte à l'autel, il haise avec respect la pierre qui, dans les anciens jours, reniermait les os des martyrs. C'est un souvent des catacombes. Au Kyrie, eleison, il rappei è en récitant neuf fois cette prière, les neul chœurs des anges qui bénissent sans cesse les grandeurs et les miséricordes de l'Eternel. Avec le Gloria in excelsis, il unit sa voir, lui et le peuple, aux voix des anges louant et bénissant le Très-Haut au jour de la naissance du Sauveur : Gloire à Dieu, au plus haut des cieux, et paix sur la terre aux hommes de bonne volonté! (Luc. 11, 14.) Heureux si nous pouvons être comptés parmi ces hommes de bonne volonté!...

· Après les Oraisons ou la Collecte, c'està dire la prière résumant d'une manière générale toutes les autres prières, qui contien-nent elles-mêmes l'exposé des saints mystères, de telle sorte, dit le Pape Célestin, que la loi de la foi est établie sur la loi de la prière (42), après ces oraisons, disons-nous, vient l'Epitre, ainsi appelée, parce qu'elle est tirée, généralement parlant, des Lettres on Epitres que les apôtres adressaient aux sidèles, et où nous trouvons les règles de notre croyance et de notre conduite. Voici ensuite l'Evangile: ce sont les paroles de Jésus-Christ lui-même qui retentissent dans l'assemblée. Quelle douceur! Quelle sublimité! Quelle pureté de doctrine! C'est le ublean des sollicitudes de la Providence sur les hommes; c'est le jugement de la femme adultère, ou bien le Samaritain versant le baume dans les plaies du voyageur, ou bien encore les petits enfants bénis dans jeur innocence.

« Alors le ministre du Très-Haut paraît sur une chaire élevée, annonçant les ordres du Maître de l'univers, et donnant des leçons de vertus. Il prononce le nom de celui dont il est l'amba ssadeur, et qui lui a dit: Allex, enseignez toustes les nations (Matth. xxvIII, 19), et toutes les têtes s'inclinent en signe de vénération. Bientôt les cantiques sacrés recommencent, mille voix répètent, comme pour adhérer à ce qui vient d'être dit : Nous croyons un Dieu créateur, un Dieu sauveur, un Dieu sanctificateur; nous croyons à la résurrection de la chair, et nous attendons une vie meilleure. « La philosophie, » dit un illustre écrivain, « la philosophie qui se pique d'ap-«plaudir aux grandes choses, aurait dû re-\* marquer que c'est la première sois que tout un peuple a professé publiquement le Adogme de l'unité d'un Dieu : Credo in unum Deum. » (Génie du Christianisme.)

« Le chant du Credo est suivi de l'Offertoire; c'est ici que commence le sa rifice par l'oblation que fait le prêtre du pain et du vin, qui, par la consécration, vont être changés au corps et au sang de Jésus-Christ. Le prêtre lave ses mains et récite: Je laverai mes

(42) « Ut legem credendi lex statuat supplicandi.

(43) Si un étranger, qui n'aurait aucune notion de la Divinité, assistait à ce spectacle, serait-il encore athée, ou ne saurait-il pas déjà qu'il y a un Etresupérieur, un Dieu auquel les hommes rendent hommage 3 (Christianisme et philosophie, etc., par l'abbé Pardot.)

(44) « Mon Père, » disait à saint Remi le grand Covis quand il vit la magnificence du temple le jour de son baptéme, et la pompe avec laquelle on pro-

mains avec les justes; j'environnerai votre autel, Seigneur, afin d'entendre la voix de vos louanges et de raconter toutes vos merveilles. Seigneur, j'ai aimé la beauté de votre maison et le lieu où réside votre gloire!... Et le prêtre a plus besoin encore que ses frères s'unissent à lui pour l'instant solennel qui approche... Alors ce nouveau dialogue : Per omnia sacula sæculorum, Amen. — Dominus vobiscum; et cum spiritu tuo. — Sursum corda. Habemus ad Dominum. Quelle magnificence ! Nous tenons nos cœurs élevés vers le Seigneur! Ah ! jamais nous n'avons entendu prononcer ces mots sans nous sentir ému et pénétré, et sans que notre ame s'élevat, en effet, vers sa demeure céleste !... Après cet entretien, le prêtre parle seul; dans la Préface, il rend graces à Dieu des bienfaits innombrables que nous recevons chaque jour de sa bonté paternelle, et, reconnaissant son insuffisance, il convie les anges, les archanges, les Trônes, les Dominations, et toute l'armée des cieux, à chanter avec lui l'hymne de la gloire de l'Eternel.

« Tout à coup il se fait un grand silence, au milieu duquel, en s'adoucissant, les orgues ne rendent plus que des sons mélodieux. Un signal est donné: c'est le moment de l'Elévation. Les cieux s'abaissent, une victime divine paraît sur l'autel; tout se prosterne, tout adore le front dans la poussière (43):

O moment solennel! ce peuple prosterné,
Ce temple dont la mousse a couvert les portiques,
Ses vieux murs, son jour sombre, et ses vitraux gothiCette lampe d'airain qui, dans l'antiquité, [ques;
Symbole du soleil et de l'éternité,
Luit devant le Très-Hant, jour et nuit suspendue;
La majesté d'un Dieu, parmi nous descendue,
Les pleurs, les vœux, l'encens qui monte vers l'autei,
Rt de jeunes beautés qui, sous l'œil maternel,
Adoucissent eucore par leur voix innocente
De la religion la pompe attendrissante;
Cet orgue qui se tait, ce silence pieux,
L'invisible union de la terre et des cieux,
Tout enflamme, agrandit, émeut l'homme sensible:
Il croit avoir franchi ce monde inaccessible,
Où, sur des harpes d'or l'immortel séraphin
Aux pieds de Jéhova chante l'hymne sans fin (44).
Alors de toutes parts un Dieu se fait entendre;
Il se cache au savant, se révèle au cœur tendre:
Il doit moins se prouver qu'il ne doit se sentir (45).

« La victime est immolée... Elle est là sur cet autel. C'est le moment de tout obtenir. Ah l redoublons nos prières. Aussi, comme l'Eglise est admirable l'Elle a placé là l'exposé de nos plus pressants besoins; c'est le Memento des Morts: Souvenez-vous aussi, Seigneur, de vos serviteurs et de vos servantes,

cédait à cette cérémonie, « mon Père, est-ce là le ciel que vous m'avez promis? — Non, » répondit le saint, « ce n'est qu'une faible image d'une réalité au-des-sus de toutes nos conceptions. »

(45) Le jour des Morts, par M. DE FONTANNES. Laharpe a dit que ce sont là des vingt plus beaux vers de la langue française. « Nous ajouterons, » dit Chateaubriand, qui les cite aussi (Génie du Christ.). « qu'ils peignent avec la dernière exactitude le sacrifice chrétien. »

qui, marqués du sceau de la foi, ont fini leur vie mortelle avant nous pour s'endormir du sommeil de la paix; et qui n'a à prier pour un père, pour une mère, pour un époux, pour une épouse? La religion est donc bien tendre d'associer ainsi à nos émotions le souvenir de nos parents qui ne sont plus! C'est ensuite le Pater, prière divine apportée par Jésus-Christ lui-même aux hommes qui n'auraient pas su comment demander à Dieu le règne de sa volonté sur la terre et dans le ciel, leur pain de chaque jour, le pardon de leurs offenses, le secours nécessaire contre. ies tentations.

« On chante à trois diverses reprises : Agnus Dei, qui tollis peccata mundi; le prêtre soupire après le Dieu qui réjouit son ame; il récite trois oraisons qui fourniraient matière au plus riche et au plus onctueux commentaire : il s'écrie du fond de son cœur : Panem cælestem accipiam, et nomen Domini invocabo, il se frappe la poitrine et recoitson Sauveur. . . Alors, plein d'une sainte allé-gresse: Que rendrai-je au Seigneur, demonde-2-il, pour toutes les grâces qu'il m'a faites? Et il se répond à lui-même: Je prendrai le catice du salut, et j'invoquerai le nom du Seigneur; je l'invoquerai en chantant ses louan-ges, et je serai delivré de mes ennemis. Engagement solennel que le prêtre renouvelle tous les jours, et qu'il doit accomplir pour

lui et pour le peuple qui lui est confié!
« Autrefois les assistants communiaient avec le prêtre, et ce serait encore l'intention de l'Eglise que cela se fit, comme elle s'en est formellement expliquée (Conc. Trid., cess. 22, cap. 6); mais elle ne laisse pas d'offrir à Dieu son sacrifice, et de célébrer le banquet sacré, encore que tous les fidèles n'y participent pas en effet; l'Eglise les y invite, et il faut du moins y participer en esprit.

« Ensin, l'auguste sacrifice est terminé; l'Ite Missa est a été pronoucé, et la pieuse assemblée se retire comblée de grâces et de bénédictions. »

Vous allez me dire peut-être que je vous parle de beauté littéraire, de musique et de poésie qu'on ne counaît guère dans les campagnes, ni même dans la plupart des églises.

Le nom, oui; mais la chose s'y retrouve comme partout ailleurs. Le sacrifice de la Messe est célébré, la plupart du temps, avec une simplicité touchante qui parle moins à l'intelligence, mais beaucoup plus au cœur. Or, c'est là l'essentiel, surtout en reli-

Pourquoi interrompre les œuvres serviles, avez-vous dit?

Parce que c'est le jour consacré au Seigneur, jour qu'il a béni et sanctifié (Gen. 11, 3), et que nous devons bénir et sancli-fier autant qu'il dépend de nous, en imitant le repos dans lequel il est entré. Il l'a, d'ailleurs, formellement commandé au genre humain, comme la tradition s'en est conservée par toute la terre, et particulièrement chez les Juifs, à qui il a rappelé ce précepte en

leur donnant sa Loi sur le mont Sinai : Souvenez-vous, leur dit-il, de sanctifier le jour du sabbat ... Vous cesserez vos travaux ce jour. là... « Memento tu ut diem sabbati sanctifces... Non facies omne opus in co... (Exod. xx, 8, 10.) Ce n'est donc point un commandement nouveau qu'il leur donne: mais l'ancien qu'il renouvelle, et qu'il veul leur voir observer avec une rigneur que demande la position dans laquelle ils se trouvent.

Pourquoi?... Mais parce que, depuis l'étahlissement du christianisme, l'Eglise n'a jamais cessé et ne cesse encore, en aucua lieu de la terre, de le rappeler à ses enfants. Lisez les Mandements de nos évêques, de puis quelques années principalement, et vous verrez qu'il n'y en a pas qui ne s'élvent de temps en temps, avec la plus grande énergie, contre la violation, par les travaux serviles, du jour que le Seigneur s'est ré-

« A la vue de ces calamités, » a dit Son Eminence le cardinal-archevêque de Lyon, dans son admirable Lettre pastorale au sujet des inondations du Rhône en 1840, « à la rede ces calamités et en présence de ces eut débordées qui fermaient violemment et les lieux de travail et les lieux de plaisir, qui condamnaient à l'inaction le négociant ellovrier, non pas un jour sur la semaine, mais des semaines entières, nous nous demandinas si ce n'était pas la justice de Dien qui passait dans nos rues et sur nos places pour venger la violation du jour que le Seigneur s'est consacré, en forçant au repos des contrées industrielles, parce que l'ouvrier qui travaille et le mattre qui l'emploie ne venlent pas un moment quitter l'atelier et abandonner le comptoir pour s'occuper de l'affaire seule importante et seule négligée... »

Deux ans plus tard, le même prélat renouvelait les mêmes doléances dans son Mas-

dement pour l'année 1842.

« Déjà, dit-il, nous vous l'avions annonce dans ces jours de douloureuse mémoire: il nous avait semblé voir le doigt de Dieu écrvant sur la porte de vos magasins fermés une parole de courroux contre la violation scandaleuse du jour que le Seigneur s'es consacré. Déjà nous n'avions pu vous mire que ce flux et ce reflux des ondes entreinant vos biens et vos espérances, étaient pour nous le cri d'un Dieu qui se plaint que son repos n'est pas observé, et qu'on lui ravit des heures qu'il s'est réservées. A vions-nous sa lire ces pages terribles que le ciel avait de roulées devant nous? avions-nous su interpréter le langage effrayant qu'il nous faiseit entendre? Nous n'avons pas reçu lumière d'en haut pour l'affirmer. Mais ce que nous savons, ce que nous ne devons cesser de redire, c'est qu'après avoir investi l'homme d'une sorte de royauté sur la nature, Dieu ne s'est pas tellement retiré dans les profondeurs de son éternité qu'il soit resté indiférent aux événements de ce monde visible. et qu'il considère avec une égale insouciano

ic bien et le mal, l'observation ou l'infraction de ses lois, la désobéissance ou la soumission à sa volonté suprême. Mais ce que nous ont appris les oracles divins, c'est que le Fils de l'homme n'a pas promis d'enchatner la puissance de son bras vengeur jusqu'à ce que l'ange réveille les morts, et que plus d'une fois il a fait ici-bas, sur les nations coupubles, l'essai de cette justice qu'il déploiera au dernier jour dans toute sa rigueur. Mais re que nous apprennent les annales des sièdes, c'est que les eaux du ciel, le feu, l'aquilon glace, ont été tour à tour les ministres qu'il a députés pour punir les crimes de la terre et ramener les hommes de leurs égarements; que son bras s'est appesanti avec d'autant plus de force, l'éclair de sa vengeance a été d'autant plus rapide, que sa loi méconnue était destinée à rattacher d'un lien plus étroit l'homme à la Divinité, le ciel à la terre, la sociélé à son Auteur... »

En 1846, Mgr l'évêque d'Orléans vit égament dans les inondations de la Loire une punition de Dieu à cause de la violation de

« Servez-vous de cette cruelle lecon, écrivit le prélat à son clergé, servez-vous surtont de cette cruelle leçon que vient de nous donner une sévère Providence pour la con-version de vos paroissiens; qu'ils tremblent. ous la main du Dien des justices, s'ils veulent fermer l'Oreille à la voix du Dieu des miséricordes. Le calice de sa colère n'est pas puisé, et, un peu plus tôt, un peu plus tard. leurs lèvres, s'ils ne se convertissaient pas. (lss. u., 17; Psal. v., 1 seq.) Votre zèle, voire piété, votre charité feront le reste; Posterné au pied des autels du Dieu vivant, vous n'aurez pas à dire avec le prophète: Sameur, vous les avez frappés, et ils n'ont pasenti de douleurs; vous les avez brisés, il ils n'unt pas voulu se convertir, ils ont murci leur cœur comme le rocher, (Jerem. 17, 19.) Non, il n'en sera pas ainsi : ils ont senti la main de Dieu sur eux ou sur leurs frères, ils voudront apaiser sa colère par la Pénilence; ils reconnaîtront que c'est de la corruption de nos cœurs que sortent toujours les fléaux qui viennent nous accabler, et que nos offenses empoisonnent la racine de nus prospérités. Insistez souvent, dans vos insfructions, sur l'accomplissement des préceptes religieux qui sont le plus ouverte-ment violés dans votre paroisse, et, en particulier, sur le mépris scandaleux qu'on feit presque partout du précepte du diman-che. Faites-lour bien comprendre que Dieu se lasse de bénir un travail qui l'offense, et que, souvent, il rend stérile pour un siècle la terre que nous prétendons rendre féconde lous les jours sans lui et contre lui. Ap-puyée sur des malheurs lamentables, votre perole se fera jour à travers les plus aveugles réjugés; elle éclairera les esprits, elle touthera les âmes, et elle finira par porter des fruits de grâce et de salut qui vous conso-front de la stérilité à laquelle votre zèle Pastoral parut jusqu'ici condamné... »

Inutiles leçons? La violation du repos dominical semble aller toujours croissent; et voilà qu'en 1856 des inondations telles qu'on n'en avait peut-être pas vu de semblables en France, sont venues effrayer les hommes. De là de nouvelles lamentations de la part de nos évêques, de là de nouveaux avertissements de mieux observer les saints préceptes, celui du dimanche principalement.

Pourquoi s'abstenir des œuvres serviles ce jour-là? avez-vous demandé.... Mais parce que, sans cela, il ne serait plus qu'un jour absolument comme un autre, et ne pourrait plus être regardé, ce qu'il doit être pourtant, ainsi que nous l'avons montré plus haut, comme le jour de Dieu, le jour de l'homme, le jour de la société

comme le jour de Dieu, le jour de l'homme, le jour de la société.

Vous allez me dire que peut-être, les devoirs de la piété et de la charité accomplis, l'homme pourrait reprendre ses travaux ordinaires.

Non, car Dieu le défend absolument: Non facies omne opus in eo. (Exod. xx, 10.) Non, car l'Eglise ne cesse de nous le défendre aussi absolument de la part de Dieu. Non, car ce serait ôter à ce saint jour le caractère de spiritualité qu'il doit avoir, comme étant le jour du Seigneur et celui des bonnes œuvres! Non, enfin, car le travail, une fois commencé, continuera probablement. Vous ne travaillerez qu'une heure d'abord, je suppose; ensuite, vous travaillerez deux heures; puis, trois: et à la fin. toutes les heures du jour.

trois; et à la fin, toutes les heures du jour.

Qui ne sait d'ailleurs que le repos nous est commandé en ce jour, non-seulement dans l'intérêt de notre âme, afin que cette substance créée à l'image de Dieu, se repliant en elle-même, s'occupe, sans aucune distraction du dehors, des œuvres saintes qu'elle doit accomplir, mais aussi dans l'intérêt de notre corps, afin que ce pauvre serviteur, épuisé par les pénibles travaux de la semaine, se délasse et se mette en état de reprendre ces mêmes travaux, le lendemain, avec une vigueur toute nouvelle?

une vigueur toute nouvelle?

« L'homme, créé pour connaître, aimer et servir son Créateur, et pour gagner son pain à la sueur de son front, » dit encore ici notre zélé défenseur de la sanctification du dimanche, « l'homme a besoin de repos. Dieu, qui l'a fait, le savait, et il n'a pas voulu seulement que le saint jour du dimanche lui fût consacré; mais il a senti qu'il était nécessaire pour l'homme de faire une halte, au milieu de ses occupations, et de prendre un peu de repos. C'est en vain, dit le Prophète, que vous vous levez avant le jour : levez-vous après que vous vous serez reposés, vous qui mangez un pain de douleur (Psal. CXXVI, 2), voulant faire entendre par là que le repos est nécessaire à l'homme, et que c'est en vain qu'il voudrait travailler sans relâche, car il ne ti-rerait aucun avantage d'un travail continu.

« Qui ne sait, en effet, que nos forces et celles des êtres sans raison, qui nous servent, s'usent par le travail et ne se renouvellent que par le repos? Tous les auteurs anciens et modernes qui ont écrit sur notre constitution physique s'accordent à déclarer

qu'une fatigue prolongée entraîne après elle les maladies, une décrépitude avancée, les douleurs et la mort. Cette remarque s'étend aux animaux. Or, que faut-il en conclure, et ce n'est que ces travaux continus auxquels on se livre au mépris de la loi de Dieu, ne peuvent être qu'une invention de celui qui a été homicide dès le commencement? C'est un dérangement insensé des habitudes commandées à l'homme par le sentiment de sa faiblesse et par les ménagements dus à ses fragiles organes; c'est enfin un excès que nos sens eux-mêmes abhorrent, et un combat de

l'impiété contre la nature.

« La religion, avecson repos hebdomadaire, est donc plus compatissante à nos faiblesses et plus en harmonie avec notre nature que l'impiété ou l'irréligion, qui impose un joug de fer à ses avengles esclaves. Celle-là dit aux hommes: Cessez, pendant un jour sur sept, de travailler, non-seulement pour honorer la Divinité, car c'est un devoir de re--connaissance, mais aussi parce que le repos vous est nécessaire; votre organisation l'exige, et c'est d'ailleurs une règle d'hygiène qu'il est hon d'observer afin de conserver votre santé et d'acquérir de nouvelles forces... Celle-ci, au contraire, leur crie: Marchez, point de repos, ne respectez rien, creusez, déchirez, tourmentez sans cesse la terre, et, s'il le faut, tombez à demi morts de lassitude sur son sein pour lui ravir ses trésors. Aussi quel mal cette impiété et ce dur égoïsme font à l'ouvrier et au cultivateur, en les aitachant, sans relâche et sans distinction de jours, à leur métier ou à leur charrue! Quelle dépravation ce système odieux opère sur les classes laborieuses! La loi du Seigneur n'est plus leur tumière (46); elles ne savent plus ce qu'elle ordonne ou ce qu'elle défend. C'est un abrutissement complet. »

N'allez pas croire que ce soient les théologiens seulement qui raisonnent ainsi. Tous ceux qui s'intéressent au bien-être de l'homme tiennent le même langage. Nous pourrions citer ici un grand nombre de témoignages; nous nous contenterons de celui du docteur Farr, que nous trouvons dans son rapport adressé au parlement anglais, en 1837. Après avoir exposé d'une manière générale les raisons physiologiques qui lui semblent les plus propres à justifier le choix de ce jour sacré pour le repos commun, le

célèbre docteur continue ainsi :

▼ Faites travailler un cheval tous les jours de la semaine autant que le permettent ses forces, ou accordez-lui un jour de repos sur sept, vous verrez bientôt, par la vigueur plus grande avec laquelle il accomplira son travail pendant les six autres jours, que le repos du septième lui est absolument nécessaire. L'hommeétant doué d'une nature supérieure, il oppose à l'excès de la fatigue la vigueur de son âme, et le dommage que produit une surexcitation continue sur son système animal, ne se manifeste pas aussi vite que chez la brute, mais il succombe enfin d'une manière

plus soudaine; il diminue la longueur de sa vie et prive sa vieillesse de cette vigueur qu'il devait conserver avec le plus grand soin.

soin.

« L'observation du dimanche doit être seceptée, non-seulement parmi les devoirs religieux, mais parmi les devoirs naturels si la conservation de la vie est un devoir, et si l'on est coupable de suicide, en la détruisset prématurément. Je ne parle ici que comme médecin, et sans m'occuper d'aucune manière de la question théologique. Mais si l'on envisage de plus l'effet du véritable christianisme, c'est-à-dire la paix de l'âme, la confince en Dieu, les sentiments intérieurs de bienveillance, on ne tardera pas à se conveince que c'est là une nouvelle source de vigueur pour l'esprit, et, par l'intermédiaire de l'esprit, un moyen d'augmentation de forces pour le corps.

« Le saint repos du dimanche met dans l'homme un nouveau principe de vie. L'exercice laborieux du corps et de l'esprit, de mème que la dissipation des plaisirs sensuels, sont les ennemis de l'homme, aussi bien qu'une profanation du sabbat, landis que la jouissance du repos dans le sein de la famile, jouissance unie aux études et aux deron qu'impose le jour du Seigneur, tend à qu'impose le jour du Seigneur, tend à profosite science qui rend le présent plus certain et assure le honheur de l'avenir... En résemé, l'homme a besoin que son corps se livre au changement d'idées qu'amène le jour intitué par une inessable sagesse... »

Rien n'est plus simple que cela. Il n'est pas nécessaire d'être théologien ou médect pour le comprendre, et même pour l'estremer. L'ignorant villageois le fera aussi birque le plus grand docteur du monde. La ne, en effet, est un long et pénible volax. L'homme qui le fera le plus heareusement n'est pas celui qui marchera toujours sen s'arrêter jamais; mais bien celui qui prendra, de temps en temps, le repos prescriter la sagesse. Que dis-je? C'est le seul qui pour le faire. L'autre tombera de fatigue, as milieu de sa course, si ce n'est même dès a commencement.

On mange ce jour-là comme les autres jours, disent quelques-uns : il faut bientre vailler aussi ce jour-là, comme les autres

jours.

Qui que vous soyez qui tenez un partilangage, vous n'êtes pas sans avoir vos purs de fête, et, par conséquent, vos jours de repos, ceux où vous interrompez vos travais ordinaires. Si, sans rester parfaitement Chretiens, vous conservez quelques sentimers religieux, ces jours seront, je suppose. A principales fêtes de notre sainte religion. Par exemple, Noël, Pâques, la Pentecôte. Toussaint, etc. Si vous ne conservez aurai sentiment religieux, vous avez au moins is sentiment patriotique; et, en ce cas, vos fêtes seront celles de la nation à laquelle vous apartenez. Si le sentiment patriotique est

aussi éloigné de votre cœur que le sentiment religieux, vous avez du moins vos fêtes de famille. Dans le cas contraire encore, c'est-àdire en cas que vous ne chômiez aucune fête commandée ou seulement permise, vous de-veren chômer de condamnées : car, nous l'avogs montré, il faut absolument à l'homme da repos, celui du dimanche ou un repos equivalent; autrement, voulant trop avancer, il reculerait, comme on dit communément; autrement, il aurait bientôt succombé à la Migne. Vous avez donc nécessairement vos jours de sêtes, permises ou non, bonnes ou manvaises, avons-nous dit, ne fût-ce que le ssiat lundi, comme on dit par dérision. Or, res jours-là, vous mangez comme les autres jours, pour me servir de vos expressions, j'ojouterai, s'il s'agit de ces fêtes qui se célèbreat an cabaret, que vous buvez surtout mane les autres jours, et même beaucoup plus que les antres jonrs. Comment faites-vous donc pour subvenir à vos dépenses aussi grandes, si ce n'est même plus grandes res jours-là que les autres jours, sans tra-reiller comme à l'ordinaire, et quelquefois en vous mettant, par les excès auxquels vous mus livrez, dans l'impossibilité de travailler le jours suivants? Je vous entends me répondre que vous prenez sur le vieux gagné, comme on dit. ou que, si vous n'en avez point, vous vous trouvez dans l'obligation de faire des dettes. En l pourquoi ne feriezvous dont point pour le bien ce que vous faites pour le mal? Pour Dieu, ce que vous faites pour le diable? Pour vous et pour vos fries, co que vous faites contre eux et contre vous-mêmes? Car tout excès est nuisible à soi et aux autres; tandis que le repos dominical n'est pas moins établi pour le bonheur des hommes que pour la gloire de Dieu, comme nous l'avons montré plus haut. Je ne voes dirai point de faire des dettes, c'est un mauvais procédé sousitous les rapports. Faisons plutôt quelques économies par avance, s'il est possible. C'est ce que Dieu nous donne à entendre, quand, dans le désert, il commande à son peuple de recueillir la veille la manne dont il aura besoin pour vivre le jour consacré à son cuite.

On mange ce jour-là comme les autres jours, avez-vous dit.... Sans doute, et c'est une des raisons pour lesquelles vous devez prendre le repos commandé: car, si vous ne le faites pas, vous ne pourrez pas travailler longtemps, même les autres jours, et gagner, par conséquent, le pain dont vous avez besoin pour vivre: car, si vous vous obstinez à travailler sans aucune interruption, vous mourrez de bonne heure, et laisserez pent-être votra famille sans aucune ressource, ou du moins dans une position fort précaire.

da moins dans une position fort précaire.
On mange ce jour-là comme les autres....
Oui; mais vous n'ignorez point ce que nous dit Notre-Seigneur Jésus-Christ: L'homme ne vit pas seulement de pain; il vit encore de toute parole qui sort de la bouche de Dieu:

Non in solo pane vivit homo, sed in omni verbo quod procedit de ore Dei.» (Matth. IV, b.)
l'ejouterai même que cet aliment spirituel,

dont notre âme a besoin, doit être a'autant moins négligé que l'âme a sur le corps une supériorité incontestable. Ah I du moins, puisque, les autres jours, nous nous trouvons presque exclusivement absorbés dans nos occupations matérielles, faisons trêve, le dimanche, à ces occupations, et ayons bien soin de donner à notre ame l'aliment dont elle a besoin pour vivre, d'autant plus que sa courte vie sur la terre doit avoir pour conséquence la vie éternelle dans le ciel. tandis que notre vie matérielle doit s'arrêter au tombeau. Voilà pourquoi Notre-Seigneur nous dit: Il n'y a qu'une seule chose de né-cessaire. (Luc. x, 42.) Et encore: Que sert à l'homme de gagner le monde entier, s'il vient à perdre son ame! par quel échange la pourra-t-il racheter? (Matth. xv1, 26.)
Dieu l'a dit formellement à notre premier

Dieu l'a dit formellement à notre premier père, ajoutez-vous: «Vous vivrez du travail de la terre, tous les jours de votre vie. In laboribus comedes ex ea, cunctis diebus vitæ tuæ.

(Gen.111,17.)

Oui, sans doute, l'homme est obligé de vivre, et vit, en effet, tous les jours, sans aucune exception, des fruits du travail de la terre, travail peu fructueux, puisque la terre, bien cultivée, produit encore des épines et des ronces, Spinas et tribulos germinabit tibi (Ibid., 18), travail pénible, in sudore vultus tui (Ibid., 19), travail auquel nous devons tous participer plus ou moins d'une manière plus ou moins immédiate et directe. C'est une vérité malheureusement trop palpable pour qu'il soit possible de la contester. Est-ce à dire pour cela que, tous les jours, sans aucune exception absolument, même ceux où il nous est commandé de travailler à la gloire de Dieu et à la sanctification de nos frères, tous les hommes, sans aucune exception d'âge ou de condition, soient obligés de travailler réellement la terre, sous peine de se mettre en opposition avec la volonté du Seigneur? C'est ce que personne ne saurait admettre, c'est ce que vous ne nouvez dire vous-même: car ce serait trop évidemment en opposition avec la religion, la raison, les intérêts de la société, ce serait par trop absurde. Ce n'est donc point là une objection sérieuse, à laquelle nous devions nous arrêter.

Le travail est une chose sainte d'ailleurs, objectent quelques personnes. On le reconnaît généralement, quand on dit : « Qui travaille

prie.

Oui, sans doute, le travail est une chose sainte, puisque c'est l'accomplissement de la volonté du Seigneur, une pénitence, un sacrifice, l'immolation d'une partie de nousmèmes; oui, sans doute, le travail est une prière, puisque ce n'est pas seulement demander que la volonté de Dieu se fasse, mais l'accomplir réellement, avec les circonstances les plus propres à rendre cet accomplissement méritoire. Mais, quand le travail est-il une chose sainte, une prière, ainsi que nous venons de le dire? Est-ce toujours? Non, évidemment. Il faut que le travail ait lieu en son temps, etavec toutes les conditions que de-

mande sa nature; c'est-à-dire ponr la gloire de Diou et le bonheur de l'homme. Cela reconnu, que penser du travail du dimanche. de ce travail qui nous empêche de nous occuper de Dieu, de chanter ses louanges, de nous livrer à l'accomplissement de ces œuvres spirituelles qu'il est en droit d'attendre de nous, que nous devons d'ailleurs à notre propre dignité et à l'amour de nos frères? Ah! bien loin d'être une chose sainte, c'est une profanation, une œuvre diabolique; bien loin d'être une prière, c'est un éloignement de Dieu, une révolte contre sa vo-lonté, tout l'opposé de la prière, une œuvre qui, au lieu d'appeler sur nous les grâces du ciel, en satisfaisant à la justice divine, ne peut qu'appeler ses malédictions, en irritant davantage encore cette justice offensée déjà par tant d'autres péchés.

En tout cas, nous disent d'autres personnes, il vaut beaucoup mieux travailler que de mai parler ou d'aller au cabaret.

Pour être dans le vrai, dites que ce serait

peut-être moins mal.

Je mets peut-être, parce que le travail du dimanche est quelquesois une faute si grave, à cause du scandale qui l'accompagne, à cause de l'ignorance et de l'abrutissement qu'il engendre, qu'on ne peut guère en supposer de plus grandes. Mais enfin passons là-dessus; admettons, si vous voulez, que ce soit une moindre faute de travailler le dimanche que de mal parler ou d'aller au cabaret. Est-ce qu'il n'y a pas de milieu entre ces choses mauvaises? Est-ce que, cessant vos travaux ordinaires, le dimanche, vous êtes obligé par hasard de mai parler ou d'aller au cabaret? Ah! plutôt, pratiquez, comme vous le devez, cette helle vertu de charité, dont vous semblez faire quelque cas, non pas négativement, c'est-à-dire en ne faisent rien de ce qu'elle vous défend, mais positivement, c'est-à-dire en accomplissant, non-seulement par parole, mais encore par action, tout ce qu'elle vous commande. Fréquentez la maison du Seigneur, où, bien loin d'être entraîné à aucun excès, vous apprendrez, au contraire, à pratiquer la sobriété et toutes les vertus chrétiennes. J'ai fait cela, allez-vous me dire peutêtre, et actuellement, je ne sais plus que devenir. - Vous ne savez plus que devenir! Mais n'avez-vous pas vos parents, vos amis à visiter? N'avez-vous pas votre maison où le temps ne peut vous paraître trop long dans la société de tout ce que vous avez de plus cher au monde? Quoi! vous avez vécu, pendant six jours, sans yous ennuyer un instant, de la vie matérielle, j'ai presque dit de la vie animale, et vous ne sauriez comment passer un seul jour dans les exercices, je ne dirai pas de la vie spirituelle, mais raisonnable, de la vie d'homme, à proprement parler? Alors, vous seriez bien peu Chrétien, bien peu homme; la raison ne ferait pas moins défaut chez vous que la foi.

Si on ne travaille pas le dimanche, tout reste en arrière, disent guelques-uns.

C'est le contraire qu'il faut dire. Oui, c'est

quand on travaille le dimanche que tont reste réellement en arrière, le service de Dieu , la sanctification de l'âme , les derois à l'égard du prochain, tout, vous dis-je. Je sais bien que vous comptez cela pour rien, ou, du moins, pour peu de chose; mans Jésus-Christ le compte pour l'essentiel. Qui a raison de vous ou de lui ?

Entrons, si vous le voulez, dans vos propres sentiments; admettons, pour un instant, que la terre soit réellement la chose la plus importante, la seule véritablement importante ; est-ce à dire, même à ce point de vue, que, quand on ne travaille pas lediminche, tout reste en arrière? Non, assurément

Il y en a qui ne travaillent jamais le di-manche, qui laissent de côté ce jour-la toute œuvre servile, se donnent entièrement à l'accomplissement de leurs devoirs religieux. Est-ce que leurs travaux sont plus en arrière que coux des autres? Je ne l'al jamais remarqué, ni n'en ai entendu faire la remarque par personne. Il y a plus que cela, c'est que j'ai vu souvent tout l'opposé. J'ai passé par le champ et la vigne de l'homme religieux, et, comme la foi combat en la la paresse et la déraison, j'ai trouvé la terre qu'il avait à cultiver dans un état loui diffrent de celui où le Sage avait trouvé le champ du paresseux et la vigne de l'insesse: Per agrum hominis pigri transivi, et per me neam viri stulti : et ecce totum replement urticæ, et operuerant superficiem ejus spine. et maceria lapidum destructa erat. Proc. xxiv, 30, 31.) Il y a un vieux proverbe qui dit que le travail du dimanche n'enrichi personne. Ne peut-on pas dire également, et c'est absolument la même idée, que le travail du dimanche n'avance point. Ron, il n'avance point, et ne saurait avancer personne: car, sans parler des malédictions de ciel qui lui sont assurées par avance, comme à la violation du jour que Dieu lui-nême s'est réservé, malédictions dont il faut bien tenir compte, quelque peu religieux que nous soyons, n'est-il pas évident, comme nous l'avons dit déjà, que quand on vent trop avancer, on recule, et que quand os control de la compensation de la compens veut toujours marcher sans se reposer jamais. on est obligé de s'arrêter, quelquefois même de honne heure et pour toujours?Le travail du dimanche n'avance donc point, si même il ne fait reculer. Il est donc faux de dire. à plus forte raison, que quand on ne tra-vaille pas le dimanche, tout reste en arrière.

Ce sont les maîtres qui le veulent la plupert du temps, nous disent d'autres personnes, et il faut bien leur obéir, comme vous nous

l'enseignez vous-mêmes.

Nous vous disons qu'il fant obéir à ses maîtres quand ils commandent quelque chose de juste et de raisonnable, mais non quand ils commandent quelque chose contre la loi de Dieu. En ce cas, au contraire, vons devez répondre comme Pierre et les autres apôtres au prince des prêtres qui leur dé-fendait d'enseigner au nom de Jésus-Chris: Il faut obeir à Dieu plutôt qu'aux hommes: « Obedire oportet Deo magis quam hominibus »

(Act. v. 29.) En parlant ainsi, du reste, ce n'est point à la désobéissance que nous vous portons, mais à l'obéissance, au contraire. Quel est votre premier mattre? Dieu. On pent dire que c'est votre seul maître, à vous comme à toutes les créatures, les autres n'ayant d'autorité que celle qu'il leur concède un instant. Donc, tout ce qui vous est commandé contre la volonté de Dieu est nul de soi, et vous pouvez le regarier comme DOD avenu.

Cesont les maîtres qui le veulent, la plupart do temps.... Est-ce bien vrai? Ne cherchezvous pas à rejeter sur eux une faute qui n'est imputable qu'à vous? Il y a tout lieu de le croire : car les plus mauvais mattres, ceux qui ne tiennent point du tout, pour ce qui les concerne eux-mêmes, à l'accomplis-sement de leurs devoirs religieux, ceux-là encore ne sont pas fâchés d'avoir des serviteurs qui y tiennent, convaincus qu'ils sont que celui qui est fidèle à son Dieu, le sera également à ceux que ce Dieu leur nura

donnés pour maîtres sur la terre.

Ce sont les maîtres qui le veulent... Mais vous, demandez-vous à ne point travailler ce jour-la? Vos mattres sont-ils bien convaincus que c'est par conviction religieuse qu'il rous répugne de le faire? Ne craignent-ils pas, et peut-être avec raison, que vous ne demandiez à interrompre vos travaux pour aller dans des lieux de libertinage perdre voire argent, user voire santé, dissiper ce qui vous reste encore de bons sentiments? Méritez-vous, par votre ardeur au travail dans le cours de la semaine, par votre ré-gularité à remplir tous vos devoirs, qu'on vous donne tous les moyens de consacrer le dimanche au service de Dien? Quand vous avez envie d'obtenir quelque permission, celle, par exemple, d'assister à une partie de plaisir à laquelle vous avez été invité, vous redoublez d'exactitude et de zèle dans votre service, et vos maîtres alors ne font aucune difficulté de vous accorder la permission que vous leur demandez; voyant en cela un moyen et de vous récompenser pour le passé et de vous encourager pour avenir. Pourquoi n'en serait-il donc pas ainsi de la permission que vous leur demanderiez de remplir vos devoirs religieux? Si, faisant ce que je viens de dire, et d'autres choses encore que je ne puis prévoir, mais que les circonstances particulières dans lesquelles yous yous trouverez ne manqueront Pas de vous suggérer, vos maîtres conti-nuent cependant à se montrer intraitables à votre égard sur ce point essentiel, s'ils vous font violer ainsi, habituellement et en chose grave, la loi divine, vous ne sauriez trop vons empresser de leur dire : Je quitte votre service pour rester sidèle à celui du Seigneur: Obedire oportet Deo, magis quam hominibus. (Act. v. 29.) Qu'ai-je dit: Il vaut mieux obéir à Dieu qu'aux hommes? Ce ne sont pas même des hommes : ils n'en sont que la figure. Ils n'ont point ce qui fait l'homme essentiellement, le cœur; puisqu'ils vous refusent un repos que d'autres ont bien

soin de faire prendre à leurs animaux. Les quitter pour aller ailleurs, nous direzvous peut-être ici, ce serait quitter une position passable pour en prendre une intolérable.

DIM

Non; car celle que nous vous avons fait un devoir de conscience de changer était intolérable, au point de vue religieux, qui est l'essentiel. Vous ne sauriez donc être pis. H n'est même guère supposable que vous soyez aussi mal, puisque vous ne vous serez point placé au hasard et sans choix. Admettons cependant que vous vous soyez trompé, et que vous vous trouviez aussi mal que précédemment; vous changerez encore, et vous ne tarderez pas à vous trouver beaucoup mieux. Si les bonnes places sont rares, les bons serviteurs le sont davantage encore. Il vous sera donc facile de vous placer, et même de vous bien placer, puisque, tenant à remplir vos devoirs envers Dieu, vous tiendrez à les remplir également à l'égard de ceux qui le représentent icibas, quelque indignes qu'ils en soient peut-être personnellement. On aimera votre service; on le recherchera. Et ce ne sont pas seulement les hommes religieux qui l'aimeront et le rechercheront; mais ceux qui ne le sont pas le feront peut-être avec plus d'empressement encore que les autres, convaincus, comme je l'ai dit plus haut, que notre fidélité envers Dieu est le plus sur garant de notre fidélité à l'égard des hommes. Et vous, de votre côté, vous n'aurez aucune répugnance personnelle à les servir, parce que la piété est douce, patiente, charitable, qu'elle espère toujours le salut des pécheurs. Vous entrerez donc sans difficulté à leur service, si cela se rencontre. Et qui peut savoir si, allant régulièrement prier pour eux tous les dimanches, vous n'aurez pas la consolation de les attirer après vous dans cette assemblée de fidèles, où tous, grands et petits, riches et pauvres, maîtres et serviteurs, chantent en chœur avec le Psalmiste : Qu'il est bon, qu'il est doux pour des frères d'habiter ensemble dans une même demeure! La paix fraternelle est comme le parfum qui, répandu sur la tête d'Aaron, descend sur son visage et jusqu'aux bords de ses vétements; elle est comme la rosée d'Hermon, qui descend sur la montagne de Sion. C'est à cette paix que le Seigneur attache la bénédiction et la vie de l'éternité. (Psal. CXXXII, 1 seq.) Ou bien encore avec l'Edlise: Mon Dieu, qu'il est doux, pour des frères, dont Jésus-Christ est le seul chef, et qui recoivent de lui une même vie, de n'être ainsi animés que d'un même esprit! Qu'il leur est doux de chanter vos louinges dans une même demeure, et de s'urmer pour ainsi dire des mêmes prières pour vous faire une violence que vous aimez! Que chacun de vous choisisse cette demeure commune, et qu'il y entretienne les douceurs de la paix... O Trinité bienheureuse, faites que, par une charité mutuelle, nous nous servions tous les uns les autres sur la terre, afin de régner en-semble dans le cicl! (Hymne du mardi à Vépres.)

Le prêtre nous défend de travailler le dimanche, représentent certaines personnes, et c'est précisément ce jour-là qu'il travaille

DIM

le plus lui-même.

Il vous défend de travailler servilement? Oui. Autrement? Non. Et encore n'est-ce pas lui qui vous défend de travailler servilement le dimanche; c'est la religion, c'est Dien, c'est la raison, ce sont vos propres intérêts: les intérêts si sacrés de votre âme, et ceux non moins pressants de votre corps.

C'est ce jour-là qu'il travaille le plus lui-

même, dites-vous.

Vous vous trompez, ou du moins vous vous exprimez mal. C'est ce jour-là que le prêtre prie le plus, qu'il chante le plus les louanges du Seigneur, qu'il instruit le plus les fidèles, qu'il offre avec le plus de solennitélesaint sacrifice, qu'il s'immole le plus luimême, à l'exemple de son divin Mattre, pour le bonheur et la sanctification de ses frères, dans l'exercice de toutes les œuvres de la charité... Est-ce là ce que vous voulez dire? Alors yous ne vous trompez pas; mais vous vous exprimez mal : car ce n'est point un travail à proprement parler, ou ce n'est pas du moins un travail à comparer à celui que défend l'Eglise. Travail précioux, en effet, pouvons-nous nous écrier ici; saint travail, qui, au lieu d'empêcher la sanctification du dimanche, la constitue, au contraire, au suprême degré !

Les observations que vous adressez au prêtre à cause des travaux auxquels il se livre dans l'exercice du saint ministère sont absolument les mêmes, quoique présentées à un point de vue tout différent, que celles qui étaient adressées à Jésus-Christ, quand il guérissait le jour du sabbat. Vous savez

ce qu'il répondait.

Il serencontra un homme qui avait une main desséchée: sur quoi les pharisiens demandaient à Jésus, à dessein de l'accuser, s'il était permis de faire des guérisons le jour du sabbat. Mais il leur répondit: Quel sera celui d'entre vous qui ayant une brebis tombée dans une fosse le jour du sabbat, ne la prenne pour la retirer? Combien un homme est-il plus excelent qu'une brebis? Il est donc permis de faire le bien le jour du sabbat. Alors il dit à cet homme: Etendez votre main. Il l'étendit, et elle redevint aussi saine que l'autre... (Matth. XII, 10-13.)

Il se présenta à lui une femme possédée d'un esprit impur, qui la rendait malade depuis dix-huit ans, et qui était si courbée qu'elle ne pouvait point du tout regarder en haut. Jésus la voyant, l'appela, et lui dit: Femme, vous êtes délivrée de votre infirmité; et il lui imposa les mains. Elle fut redressée au même instant, et elle en rendait gloire à Dieu. Mais un chef de Synagogue, indigné de ce que Jésus l'avait guérie un jour de sabbat, dit au peuple: Il y a des jours destinés pour travailler; venez en ces jours-là pour être guéris, et non pas le jour du sabbat. Le Seigneur lui répondit: Hypocrite, y a-t-il quelqu'un de vous qui ne délie son bœuf ou son ûne le jour du sabbat, et qui ne les tire de l'étable pour les

mener boire? Ne fallait-il donc pas délivrer de ces liens, en un jour de sabbat, cette fille d'Abraham, que Satan avait tenue ainsi liés durant dix-huit ans. (Luc. XIII, 11-16.)

Et voilà aussi ce que répond le prêtré, ou ce qu'on peut vous répondre en son nom ; Le bien est-il défendu en aucun temps? Ne fallait-il pas guérir, le plus promptement possible, cette main paralysée pour la vertu; délivrer des liens dans lesquels Satan la tenait depuis longtemps enchaînée, cette âme si profondément courbée vers la terre, qu'elle ne pouvait même regarder en haut? De telles œuvres sont permises; elles sont même spécialement commandées le dimanche.

Combien d'œuvres profanes il se permet, et permet aux riches également, qui ne vont pas plus à la sanctification du dimanche que les travaux serviles, comme on les ap-

pelle 1

Ce n'est pas lui, je vous le répète, qui a réglé ce qu'il était permis ou ce qu'il n'était pas permis de faire ce jour-là; c'est l'Eglise, et ce qui a été ainsi diversement réglé, il est obligé de l'observer lui-même le premier, parce qu'il doit à tous le bon exemple, et de le faire observer aux autres, quels qu'ils soient, aux riches comme aux pauvres et plus rigoureusement encore, parce que les riches doivent aux pauvres le hon exemple, et qu'ils ont moins de causes d'exemption. Ce que fait le prêtre, ce que font les riches ce jour-là, avec approbation du prêtre, faites-le vous-même, si vous en avez la facilité, et vous verrez que personne ne vous blamera. N'y a-t-il pas des choses que vous faites comme eux: la promenade, par exemple, la conversation, la lecture, peut-être encore, de quelques livres d'histoire, ou autres également permis, quoique profanes, etc. Qui condamne ces choses comme contraires à la sanctification du dimanche, pas plus de votre part que de la part de tout autre?

Combien d'œuvres profanes il se permet, et permet aux riches également l'avez-vous di

Mais, ou ces œuvres sont un obstacle à la sanctification du dimanche, ou non.

Si oui, le prêtre ne peut ni se les permettre à lui-même, ni les permettre aux autres, quels qu'ils soient. Si non, pourquoi ne se les permettrait-il pas ? pourquoi ne les permettrait-il pas aux autres également? Qui êtes-vous pour vouloir imposer à quelquesuns de vos frères, à ceux dont vous envier sans doute la position, quoiqu'elle ait aussi ses inconvénients, et peut-être plus d'inconvénients que la vôtre, un joug que Dieu ne leur a point imposé? Ce sont des œuvres profanes, remarquez-vous. Oui, mais non défendues. Elles ne vont pas plus que les œuvres serviles à la sanctification du dimanche, remarquez-vous encore. C'est possible, mais elles ne s'y opposent point; et elles ne s'y opposent point précisément, parce qu'elles ne sont point défendues; et elles ne sont point défendues, parce qu'elles ne sont point serviles, qu'elles tiennent moins à la

nature corporelle, qu'elles matérialisent moins l'ême, qu'elles la dégagent des sens, au contraire, généralement parlant, et qu'elles la disposent plus ou moins prochainement à ces œuvres toutes spirituelles qui sanctifient positivement le dimanche; et elles ne sont point défendues encore, comme on a dû le conclure de ce que nous avons dit plus haut, parce qu'elles nous fatiguent moins communément que ces travaux servites qui auraient bientôt épuisé l'homme, si Dieu, qui l'a condanné à gagner son pain à la sueur de son front, ne lui ordonnait de s'arrêter le dimanche et les autres jours particulièrement consacrés au service de Dieu et à la sanctification de l'âme.

Ces œuvres profanes d'ailleurs, que le prêtre se permet et qu'il permet aux riches,

dites-vous, ne pouvez-vous pas vous les permettre également, comme nous vous l'avons déjà fait remarquer? Si vous ne le pouvez jamais vous-même, les vôtres ne le pourront-ils pas un jour?

D'où nous conclurons que bien loin d'être en droit de vous plaindre de ce que la religion n'interdit point, le dimanche et les jours de fête, certaines œuvres purement profanes, comme elle fait les œuvres serviles, vous n'avez que des actions de grâces à lui rendre, au contraire, de la sollicitude véritablement maternelle qu'elle montre par là, à votre égard, comme à l'égard des autres hommes sous tous les rapports sans exception, pour le corps aussi bien que pour l'âme, pour le temps comme pour l'éter-

#### DIME

Objection. — Le clergé pense toujours à la dîme. Il ne désespère pas de la voir revenir.

Réponse. — Pourquoi parler de la dime, quand personne n'en parle? Ne voyez-vous pas d'ailteurs que c'est rappeler l'un des plus mauvais traits des ennemis du clergé, à savoir un acte d'impiété, d'injustice et de dépouillement, en même temps qu'un des plus beaux traits de celui-ci, à savoir un acte de résignation dans le dépouillement, d'oubli de l'injustice et de l'injure, de pardon desse ennemis?..

« Quand là révolution commença, disonsnous dans un autre ouvrage (Modèle de la vie chrétienne et sacerdotale), on était génitalement persuadé qu'elle ne pouvait attaquer la monarchie sans attaquer l'Eglise. Tous les amis de la religion, les membres du clergé principalement, voyaient donc avec une peine infinie, et même avec frayeur, les empiétements continuels de l'assemblée nationale sur la royauté. Leurs craintes ne urdérent pas à se réaliser : l'Eglise fut ellemême attaquée directement. Les députés décrétèrent que les biens du clergé seraient mis à la disposition de la nation. On comprend facilement quelle douleur éprouva le clergé de France, si riche et si puissant jusqu'alors, en se voyant dépouiller dans un jour de ses grands biens qu'il tenait de la libéralité des fidèles et des travaux de ses prédécesseurs, et qui, depuis tant de siècles, non-seulement avaient fourni à ses besoins, mais lui avaient donné de plus la facilité de célébrer le culte avec pompe, de soulager toute espèce de misères, de cultiver les sciences et les arts, de couvrir le sol de la retrie des monuments les plus remarqua-bles. Cependant, on doit en convenir aussi, il se résigna avec une grandeur d'âme admirable. Quelques évêques ont fait entendre, ce sujet, des paroles qui passeront à la postérité : « Que l'Evangile soit annoncé, » s'écris le pieux archevêque de Paris, « que le culte divin soit célébré avec décence, que les églises soient pourvues de pasteurs zélés et vertueux, que les pauvres soient secourus, voilà la fin de notre ministère et de nos vœux! Nous nous confions dans l'assemblée nationale. » Il est à remarquer que ce fut un des plus zélés partisans des idées dominantes à cette époque qui attaqua cette mesure avec le plus d'aigreur : « Vous voulez être libres, » dit alors Sieyès à ses collègues, « et vous ne savez pas être justes! »

C'était, en effet, une grande injustice ; la violation publique d'un droit acquis, exercé depuis longtemps, d'un droit incontesté jusqu'alors, et incontestable à quelque point de vue qu'on le considère en soi ou dans l'histoire, dans le présent ou dans le passé, puisque un tel droit ou l'équivalent de ce droit a toujours été reconnu et l'est encore aujourd'hui chez bien des peuples; d'un droit sa-cré, fondé sur les bases de la plus seine équité, et non d'un faux droit, fondé sur la spoliation, comme celui de la riche Eglise anglicane dans la pauvre et catholique Ir-lande... Quoi qu'il en soit, cette grande in-justice, avons-nous dit, est depuis longtemps consommée. Le Souverain Pontife, celui que Jésus-Christ lui-même a chargé de diriger son Eglise, a déclaré qu'on n'y revien-drait plus. D'ailleurs, il ne serait pas possible de le faire, sans occasionner de grands bouleversements, que le clergé, essentiellement ami de l'ordre, doit par-dessus tout éviter. Dans l'état présent des choses, et avec les dispositions actuelles des esprits, ce serait infiniment plus funeste qu'utile à la religion, et, par conséquent, au clergé, chargé de l'enseigner aux hommes. Il n'y a donc plus à en parler, ni même à y pen-

Le clergé pense toujours à la dime, objectez-vous, et il ne désespère pas de la voir revenir.

Qui vous a dit cela? A quoi le voyezvous? Vous parlez de pensées et de désirs : mais qui peut les connaître, si ce n'est Dieu? Ou plutôt, je me trompe : les pensées les plus secrètes de l'esprit, les désirs les plus cachés du cœur se manifestent toujours par quelque endroit, surtout quand il s'agit de pensées et

de désirs appartenant à tout un corps. Or, dans aucun des livres du clergé, les plus nombreux et les plus répandus qu'il y ait au monde, dans aucun de leurs discours, les plus frequents et les plus écoutés de tous également, je vous le demande de bonne foi, avez-vous remarqué une phrase, un mot, une syllabe qui ait frait sérieusement à l'espérance, ou seulement au désir de voir revenir la dîme? Non, jamais. Dans la con-versation même, où il est question de tout, un tel désir a-t-il jamais été manifesté? Non, jamais encore, à moins que ce ne soit peutêtre à Charenton. Il est donc souverainement faux et injuste d'assurer que le clergé pense encore à la dime et ne désespère pas de la voir revenir. Ce n'est plus, du reste, nous le pensons du moins, qu'un épouvantail usé, qui ne saurait faire de peur à personne, pas même aux enfants, et qui finira par attirer la risée générale sur ceux qui, en quelques endroits encore, cherchent à l'étaler aux yeux du peuple.

**NIM** 

En faisant l'éloge de la conduite du clergé de France quand on supprima la dime, nous avons rappelé la conduite du clergé anglican, qui forme une partie notable de cette Eglise protestante, que tant de personnes affectent de louer quelquefois, à cause de sa simplicité. Qu'on nous permette de transcrire ici les réflexions d'un voyageur qui nous semblent parfaitement fondées :

« Il n'y a vraiment qu'un seul être humain, » dit-il, « qui jouisse de la vie à Ca-shel. C'est Sa Grâce l'archevêque protes-

« Quand on a traversé les tristes rues de Cashel et les faubourgs, plus tristes encore, à l'endroit où la campagne commence, au pied de ce roc fameux dans toute l'Irlande, et couronné, comme l'acropole du Nord, par les ruines superbes des palais et des temples du passé, on trouve une villa charmante. L'opulence intelligente a réuni et concentré là tout ce qui peut charmer et plaire; les arbres rares y versent leur ombrage; toutes les fleurs y donnent leurs parfums; mille plantes ingénieusement disposées brodent de festons et d'arabesques le velours vert des gazons. Des rochers groupés à souhait, pour le plaisir des yeux, ferment l'horizon par un décor d'opéra, à demi voilé sous un rideau flottant et fleuri de lauriers, dacacias, de lilas et d'ébéniers. Une voie secrète conduit des jardins aux rochers. C'est par là que, se dérobant aux yeux de son troupeau, le saint pasteur peut se retirer dans ce lieu solennel, où il médite en paix sur l'insuffisance des biens de ce monde. Je prends ce dernier trait dans le carquois d'un écrivain protestant.

« Cette délicieuse résidence est celle de l'archevêque protestant.

« Je ne lui fais point un crime d'être si bien logé, au contraire. Seulement il y a des

(47) Sur la spoliation de l'Eglise catholique, bien

(48) L'ela cat conséquent, puisqu'elle a en vue

contrastes qui obligent et des anomalies qui choquent. « Voyez plutôt.

« Les chiffres officiels des dernières statistiques établissent que sur 8,888 habitants de Cashel, 7,850 sont catholiques, et 150 protestants... Mais, comme l'Eglise établie (47), forte de son droit de religion d'Etat, ne tient compte que des divisions territoriales (48), et nullement du nombre d'âmes qu'elle ré-git, on a fait de Cashel le siège d'un archevêché protestant, et tandis que les prêtres de 8,000 catholiques ne recoivent pas un centime de l'Etat, qui ne paye que sa religion, le pasteur, dis-je, des 150 brebis protestantes touche, pour ne rien faire, une somme ronde de 200,000 livres de rentes! N'y a-til point là une de ces injustices violentes qui crient et appellent une revanche?

« Ce que je vous signale ici à propos de Cashel. je l'ai rencontré vingt fois, cent fois en Irlande! J'ai vu dans des paroisses rurales le curé catholique de sept à huit cents âmes, réduit à vivre des dons volontaires d'un troupeau plus panvre que lui, tandis qu'à côté, dans un cottage élégant, au milieu d'un beau parc, en face de quelque paysage enchanteur, le clergyman, en habit noir, de l'Eglise établie, mangeait avec sa femme une prébende de 25 à 30,000 fr., pour prendre soin de trois ou quatre âmes, en comptant

celle de Madame!... Dans un pays catholique jusqu'à la mort, il l'a bien prouvé, l'Eglise anglicane nous présente un réseau administratif formidable, provinces, 32 diocèses, 1,387 bénéfices, 2,450 paroisses, tout l'état major d'une armée sans soldats, et qui se fait solder par ceux dont elle usurpe la place. Si on n'a pas les Irlandais, on a l'Irlande, et on tarit jusqu'au sang sa mamelle féconde. La archeve-ques, 48 évêques, 326 dignitaires, doyens, chanoines, chanceliers, trésoriers, archidiacres, prébendiers et prévôts, suivis d'une nuée de bénéficiers inférieurs, se partageant chaque année le revenu de 670,000 acres de terre confisqués, et près de 23 millions prélevés par ladime sur le nécessaire strictd'un peuple en haillons qui meurt de faim! Je prends mes mots dans les enquêtes parlementaires. Si encore cette dime odieuse était payée aux ministres de sa religion, le peuple alors pourrait espérer la voir revent à lui dans les mains bénies de la charité; elle rehausserait la splendeur de ses temples et l'éclat de son culte: en un mot, il ne la perdrait point tout à fait. Mais quand il se dit que le morceau de pain arraché à la faim de ses enfants, va tomber dans le trésor déjà rempli de son ennemi le plus cruel, du lion dévorant qui rôde-autour de son ame pour le perdre :

Ouærens leo quem devoret!

il ressent dans son cœur une indignation

moins le ciel que la terre. Où prendrait-elle d'ailleurs un centre sérieux de protestants dans cette l'elande, à peu près toute catholique?

amère. Longtemps il la comprime; mais perfois elle éclate, comme aujourd'hui, en révoltes partielles sur divers points du ter-

Voilà la dime odieuse, la dime injuste, criante...! Et copendant c'est à peine si vous

criez contre elle, tandis que vous ne cessez de le faire contre celle qui est morte et hien morte, que personne ne pense à ressusciter et dont nul ne parlerait, si ce n'était vous-

## DIOCÈSE.

Objections. - Est-ce que la religion n'est pas la même partout? Pourquoi donc tant de différence d'un diocèse à un autre.? - lci, c'est sête; là, c'est jeûne au contraire.-- Ici, on nous permet de manger de la viande tous les samedis: là que loues samedis seulement; ailleurs, jamais. Dans certains diocèses, il est permis de manger de la viande une partie du Carême : dans d'autres, quelques jours seulement; dans les autres, jamais.

Réponse. — Cette objection se trouve présentée à nos articles : Abstinence et Unité, et nous y répondons. Nous ailons le faire encore ici, tant on nous la fait souvent, et sous mille formes différentes.

Est-ce que la religion n'est pas la même partout? nous dit-on quelquefois. Pourquoi donc lant de différence d'un diocèse à un autre?

Quoil c'est vous qui nous faites cette objection! Vous qui nous avez dit mille fois, qui ne cessez de nous répéter que toutes les religions sont bonnes, qu'il importe peu d'être catholique ou protestant, voire même peut-être juif et mahométan, pourvu qu'on soit honnête homme. Nous soutenons le contraire. Nous disons, et avec raison, qu'il doit y avoir unité dans la religion, puisque le oui et le non sur le même objet, le pour et le contre ne penvent être également vrais, également venus de Dieu, également obli-

gatoires pour les hommes.

Pour que la religion conserve par tout le monde cette unité nécessaire, nous disons encore, et avec raison, qu'il faut nous soumettre à un chef unique, qui est le Pape, comme l'a commandé le divin fondateur de la religion, et comme cela a toujours été pratiqué au sein de la véritable Eglise. Nous allons plus loin encore et nous disons que, pour mieux conserver cette unité, il faut, autant que possible, que la langue de l'Eglise, c'est-à-dire celle dans laquelle elle exi⊀ime ses dogmes et ses prières, soit une; que la liturgie, c'est-à-dire l'ensemble de ses prières et de ses cérémonies, soit une également. Vous na cessez de combattre ces idées. Mais voilà que vos dispositions changent; ou plutôt ce sont toujours les mêmes dispositions d'hostilité à la religion catholique. Vous apercevez de légères différences u'un diocèse à un autre; et vous vous écriez: Es'-ce que la religion n'est pas la même partout? Sans doute, elle est la même partont. Voyez son Symbole, sa morale, et, en général même, sa discipline: pouvez-vous de-irer une plus grande uniformité? — Je la voudrais plus grande encore, avez-vous dit. - Li nous aussi nous la voudrions plus grande encore, si c'était possible; nous faisons même tous nos efforts, sinon pour arriver à une uniformité parfaite, ce qui est impossible, du moins pour nous en appro-cher de plus en plus. Vous ne l'ignorez pas; et je ne sais même si, comme je le remerquais tout à l'heure, vous n'agissez pas dans un sens opposé. Mais quoi que nous fassions, quand bien même nous réunirions tous nos efforts pour arriver au même but, il y aura toujours, plus ou moins, de ces légères différences qui n'atteignent point le fond des choses, et tiennent aux lieux, aux usages, aux mœurs... Quoi! vons voudriez que tout fût absolument semblable dans tout l'univers catholique I qu'on allât partout à la même heure à l'église, je suppose; qu'on y restat le même temps, qu'on y dit les mêmes choses, sans aucune différence...! c'est tout à fait impossible.

Ici, c'est fête, avez-vous dit; là, c'est jeû-

ne au contraire.

Qu'y a-t-il d'étonnant? Cette différence provient sans doute d'une fête locale qu'on célèbre dans un lieu et non ailleurs où il y a peut-être obligation de jeûne, pour une cause générale ou particulière. Ne retrou-vez-vous pas des différences semblables ou équivalentes en tout et partout? Dans tel collège, c'est la fête du supériour; dans les autres, on travaille avec ardeur. Il en est de même dans les familles, dans les armées, dans toutes les sociétés civiles. C'est bien partout la même autorité qui s'exerce; mais elle s'exerce diversement quelquesois, à cause de la diversité des temps, des lieux, des personnes. Voyez si ceux qui nous blâment le plus ne sont pas obligés de nous imiter quelquefois: vous n'avez point oublié ce jour d'humiliation et de jeune commandé à lous ses sujets par la reine Victoria. Ce jour était pour les protestants des autres pays un jour ordinaire, si ce n'est même un jour d'allégresse. Je sais bien que ce n'est point chez les protestants, non plus que chez vous, qu'il faut alter chercher un nodèle d'uniformité, mais je cite ce fait pour montrer que ce qu'on nous reproche existe réellement partout, comme nous venons de le dire, tant il est conforme à la nature.

Jei, remarquez-vous, on nous permet de manger de la viande tous les samedis; là. quelques samedis seulement; ailleurs, ja-mais. Dans certains diocèses, il est permis de manger de la viande une partie du carôme; dans d'autres, quelques jours seule-

ment; dans les autres, jamais.

Tout cela s'explique encore sans difficulté. En thèse générale, il est défendu de manger de la viande le samedi. On le permet, le

temps consacré à honorer la Mère de Dieu, c'est-à-dire depuis Noël jusqu'à la Purification, dans certains diocèses placés sous son patronage. On a fini par le permettre toujours dans quelques diocèses où, comme celui de Paris, l'observance était à peu près tombée en désuétude. Règle générale encore, il est défendu de manger de la viande pendant le carême. On le permet plus ou moins dans certains diocèses, vu la difficulté des temps, selon que l'ordinaire le juge plus à propos pour la sanctification des âmes. Comme vous le voyez, ce n'est point la religion qui change d'un diocèse à un autre, ce sont les hommes au contraire; et cette divine mère est obligée de se faire toute à tous, autant que le lui permet la mission sainte qu'elle a reque de son fondateur, pour les gagner tous

à Jésus-Christ. Est-ce qu'une mère bonné et sage n'agit pas de même à l'égard de ses enfants? Est-ce qu'elle n'use pas, malgré elle, la plupart du temps à l'égard de quelques-uns, d'une condescendance qu'elle n'est point obligée d'avoir à l'égard des aures...?

Une mère ordinaire n'est point à compa-

rer à la religion, me direz-vous.

Sans doule; mais l'autorité qu'elle exerce à l'égard de ses enfants n'est pas moins sacrée que celle qu'exerce la religion à l'égard des fidèles. Or, si une mère ordinaire n'en est pas moins respectée et obéie, et n'en est même que plus aimée, pour user en certains cas, pour de bonnes raisons, d'une condescendance particulière à l'égard de quelquesuns de ses enfants, il doit en être de même de la religion.

# DISPENSES.

Objections.—Ondispense pourtant de tout, dans la religion, pour de l'argent. — Vous dites que j'ai besoin d'une dispense, je suppose, pour épouser une cousine à tel ou tel degré: est-ce que nous ne serons plus parents, quand j'aurai donné mon argent et qu'il nous sera venu de Rome ou d'ailleurs, je ne sais quel écrit? — Vous dites que cela vient de Rome quelquefois; est-ce bien sûr? Pourquoi notre curé ou notre évêque du moins n'aurait-il pas le droit d'accorder cette dispense? Ce serait plus simple, plus court et moins dispendieux; et puis, notre argent n'irait point en pays étranger.

Réponse. -- C'est bien là assurément une des plus grandes difficultés du ministère sacerdotal, aujourd'hui. Ce siècle d'or et d'ar-. gent, comme on pourrait l'appeler, non point à cause de sa valeur intrinsèque, mais parce qu'on ne parle que de cela, on ne voit, un ne veut que cela; ce siècle d'or et d'argent, ai-je dit avec raison, n'en veut point donner aux autres. Lui en demander, c'est vouloir lui arracher le cœur, comme on dit communément. Bien plus, il reproche ses propres convoitises à ceux qui sont bien éloignés de les partager. C'est toujours la réalisation de cette parole de Notre-Sei-gueur: Hypocrita, ejice primum trabem de oculo tuo, et tunc videbis ejicere festucam de oculo fratris tui. (Matth. VII, 5.) Ce que ju puis traduire ainsi : « Hypocrite, repousse d'abord de ton cœur cette masse d'or qui l'étouffe, et alors tu penseras à retirer de celui de ton frère les quelques pièces dont il ne fait point un mauvais usage. » Mais rétorquer n'est point répondre. Revenons donc à nos objections.

On dispense pourtant de tout, avez-vous dit, dans la religion, pour de l'argent.

Non pas de tout, mais de ce dont il est possible de dispenser; non pas pour de l'argent, mais pour des raisons, et de bonnes raisons : ce qui n'est pas la même chose.

Demandez à l'Eglise, par exemple, la permission d'épouser votre mère ou votre fille, ce qui est contre la loi naturelle; d'épouser

votre sœur ou d'avoir plusieurs femmes, ce qui est contraire aux habitudes et à la na-ture même de la société présente; et vous verrez ce qu'on vous répondra, quelque somme d'argent que vous offriez. Vous ne trouverez dans aucun Pontife la complaisance d'un Luther, si fougueux contre les faibles, si faible avec les forts. Ne savezvous pas d'où sont venues les grandes querelles des Souverains Pontifes avec quelques-uns de nos rois, celles de Pie VII avec le tout-puissant restaurateur du culte? De ce que ces hommes, emportés par la passion, voulaient ce qu'il n'était pas possible de leur accorder. Aussi le chef de l'Eglise répondait toujours, avec une inébranlable fermeté, le fameux : Non licet. (Marc. vi, 18.) Il avait pourtant tout à espérer et tout à craindre de ces grands solliciteurs; mais c'était le devoir, et il ne voulait pas le transgresser pour quelque motif que ce fût. Tant il avait profondément gravée dans le cœut cette parole de Jésus-Christ : Quid enimprodest homini si mundum universum lucretur. animæ vero suæ detrimentum patiatur? (Matth. xvi, 26.) Ce que nous pouvons ici traduire de la sorte : « Que sert à l'homme de ga-gner le monde entier, s'il perd par là une seule ame? »

Quant à ce dont l'Eglise a le pouvoir de dispenser, elle en dispense toujours, en effet, non pas pour de l'argent, mais pour des raisons, et de bonnes raisons : ce qui n'est pas la même chose, avons-nous dit déjà. En voulez-vous la preuve? Lorsque nous écrivons en cour de Rome, pour une dispense de parenté, par exemple, cette dispense ne nous est accordée qu'autant que nous avons donné des raisons canoniques, c'est-à-dire des raisons reconnues valables par les règles de l'Eglise, à l'appui de notre demande. Vous voyez donc bien que les choses ne se passent pas comme vous vous l'imaginez, ou comme vous feignez du moins de vous l'imaginer.

Toujours est-il, répondez-vous, qu'il faut donner de l'argent, et même beaucoup d'ar-

DIS

C'est selon. Quand on est pauvre, on ne donne rien, ou on donne du moins peu de chose. Quand on ne l'est pas, on donne à proportion de ses facultés, sans dépasser toutefois un taux toujours restreint. Qu'y at-il à blamer en cela? L'administration ecclésiastique a, comme toute autre, des dépenses à faire, et il importe que ceux qui ont recours à cette administration subviennent à ces dépenses. L'excédant est employé en bonnes œuvres. Ce qui est excellent pour tous, et principalement pour celui de qui vient l'argent, 'puisque s'il a obtenu, d'une part, un allégement au joug ordinaire de la loi, il compense, d'une autre part, cet allégement par des actes extraordinaires de charité. L'administration civile vous donne aussi des dispenses, en certains cas. Est-ce qu'elle ne vous demande pas de l'argent, quoiqu'elle n'emploie pas en bonnes œuvres l'excédant de ses frais, s'il y en a? Celle demande d'argent a encore un autre avantage qu'il ne faut point oublier. C'est qu'elle rend moins fréquentes ces dispenses qui, renouvelées à chaque instant, auraient bientôt détruit la loi, fondée cependant sur de graves raisous.

Vous dites, objectez-vous, que j'ai besoin d'une dispense, je suppose, pour épouser une cousine à tel ou tel degré : est-ce que nous ne serons plus parents, quand j'aurai donné mon argent et qu'il nous sera vend d'unité par en d'ailleure : en estis quel évaité

de Rome, ou d'ailleurs, je ne sais quel écrit? Si, vraiment, vous serez toujours parents; mais l'empêchement, qui était l'obstacle au mariage, aura été levé par l'autorité compé-tente, celle qui l'a établi, et vous pourrez dès lors contracter le mariage que vous ne pouviez contracter auparavant. Cela est clair el n'a guère besoin d'explication. Les empêchements au mariage, établis par l'Eglise, sont légitimes et salutaires, puisqu'ils vienvent de l'autorité compétente, et qu'ils ont pour but le bien matériel et moral des familles. Qui ne comprend, en effet, que c'est un moyen de croiser les races, d'étendre les relations, d'éloigner cette corruption qui ne larderait pas à s'introduire dans les meilleures maisons, si le mariage entre proches parents était ordinaire? L'autorité qui a établi ces empêchements pourrait les abolir complétement; mais elle ne le fait pas, pour les raisons que je viens de dire. Cependant il peut arriver des cas où il importe que l'obstacle au mariage soit levé. De là les dispenses. En nierez-vous l'utilité? Vous ne le pouvez, puisque, comme je viens de le dire, elles ne sont données que pour de bonnes raisons. En nierez-vous la légitimilé? Vous ne le pouvez davantage, puisqu'elles ne sont accordées que par l'autorité compétente, celle qui a établi les empêchements et qui pourrait les faire disparaître entièrement. Qui peut plus peut moins : c'est un principe d'éternelle vérité. Donc, quoique vous restiez toujours parents, vous pouvez parfaitement, la dispense obtenue, contracter le mariage qui vous était interdit au-Pravant.

N'est-ce pas la même chose pour les dispenses civiles?

Vous ne pouviez épouser votre belle-sœur ou votre nièce. La loi vous le permet, la dispense obtenue. En sommes-nous moins parents? demandez-vous. Non, sans doute, mais la défense qui vous était faite au nom de la loi est levée; et rien ne vous arrête plus, de ce côté-là du moins.

N'est-ce pas le fond de ce qui se retrouve

un peu partout?

Vous êtes militaire, je suppose; et, en cette qualité, vous êtes obligé de rester sous les drapeaux. Une autorisation vous arrive du ministère, et, en vertu de cette autorisation, vous allez passer plusieurs mois dans votre famille. En suis - je moins soldat, pourriez-vous dire également, parce que je ne sais quel écrit est venu de Paris? Non, sans doute; mais par cet écrit. l'interdiction qui vous était faite est levée, et votre position dès lors n'est plus la même.

Vous dites, objectez-vous encore, que cela vient de Rome quelquefois: est-ce bien sûr? Pourquoi notre curé ou notre évêque du moins n'aurait-il pas le droit d'accorder cette dispense? Ce serait plus simple, plus court et moins dispendieux; et puis, notre argent

n'irait point en pays étranger.

Oui, nous disons que les dispenses viennent de Rome quelquefois. Ce sont les plus importantes. Est-ce que les dispenses civiles en fait de parenté, est-ce que toutes les permissions un peu importantes accordées par notre gouvernement ne viennent pas de Paris, la capitale de la France? Pourquoi les principales dispenses en fait de parenté, pourquoi toutes les permissions un peu importantes accordées par l'Eglise ne viendraient-elles donc pas également de Rome, la capitale du monde chrétien?

Est-ce bien sûr? demandez-vous.

Sans doute, puisque vos prêtres vous l'assurent. Pouvez-vous douter de leur parole? Qui donc croirez-vous, si vous ne les croyez pas? Quel avantage d'ailleurs auraient-ils à vous tromper? Si vous en doutez encore, après tout ce que nous pouvons vous dire, allez à l'évêché de votre diocèse, et l'on vous répétera la même chose, et l'on vous montrera les pièces mêmes, avec toutes les marques authentiques qui prouvent, de la manière la plus incontestable, de quel lieu elles émanent.

Pourquoi donc, demandez-vous encore, notre curé, ou notre évêque du moins, n'aurait-il pas le droit d'accorder cette dispense?

C'est comme si vous demandiez pourquoi le maire de votre commune, pourquoi du moins le préfet de votre département n'a pas le droit d'accorder la dispense civile en fait de parenté, toutes les permissions qui ne s'accordent qu'au ministère.

La dispense à tout ce qui a été établi par l'autorité souveraine ne peut être accordée que par cette autorité, ou en son nom Or les empêchements de mariage ont été établis par l'autorité souveraine, la dispense doit donc en être accordée par le Souverain Pontife, on en son nom.

Alors, me direz-vous, pourquoi ne délègue-t-il pas, pour ces empêchements, nos curés, ou du moins nos évêques, comme il le fait pour quelques-uns?

Pourquoi? mais pour montrer toute l'importance de ceux dont il se réserve la dispense; pour que cette dispense ne s'accorde jamais qu'avec maturité et régularité; pour rendre plus fréquents, entre tous les rangs de la hiérarchie, ces rapports qui en font la force et la vie. Sont-ce d'assez bonnes raisons?

Ce serait plus simple, plus court et moins

dispendieux, remarquez-vous.

Tout ce que vous voudrez; mais cela ne saurait détruire la valeur des raisons dont je viens de parler. Qui ne voit, d'ailleurs, que cette complication de rouages, cette lenteur, ce coût même, entrent aussi dans les vues du législateur, qui ne veut pas que la dispense soit trop facilement et trop promptement accordée, de peur que l'empêchement, si sagement établi, ne devienne illu-

Et puis, avez-vous ajouté, notre argent n'irait point en pays étranger.

Est-ce que la capitale du monde chrétien doit être regardée comme un pays étranger pour aucun peuple chrétien, et surtont pour la France, cette fille aînée de l'Eglise?

pour la France, cette fille ainée de l'Eglise?

La cour de Rome, dont la conduite est toujours sage, et qui a soin, antant que possible, de prévenir toute difficulté, emploie ordinairement à des œuvres qui intéressent le monde entier, l'argent qu'elle reçoit des différents peuples, rendant ainsi à chacun, en quelque sorte, ce qu'elle en a reço.

Ajoutons encore à cela qu'il ne s'agit point ici de commerce ou de politique, mais de la religion, qui a pour patrie le monde entier, mais d'actes de charité, de vertu, par conséquent, de cette vertu céleste qui ne reconnaît aucune patrie ici-bas, comme disait l'orateur romain lui-même, et qui, en quelque lieu qu'elle soit pratiquée par nous ou en notre nom, monte pour nous jusqu'à Dieu, et fait descendre sur nous et sur les nôtres ses plus abondantes bénédictions,

### DOGME.

Objections. — Le dogme n'est guère nécessaire. — On peut croire d'ailleurs les vérités les plus importantes sans l'enseignement de la religion catholique. — Voyez les philosophes et surtout les protestants.

Réponse. — Dogme veut dire doctrine. Dans sa plus grande extension, c'est donc tout ce qui nous est enseigné: ce que nous avons à faire aussi bien que ce que nous avons à croire. Nul n'oserait contester la nécessité du dogme ainsi entendu. Mais on le prend plus communément pour l'ensemble des vérités que nous avons à croire, et c'est alors que quelques-uns nous disent:

Le dogme n'est guère nécessaire. Le dogme n'est guère nécessaire! ditesvous. Quoi donc! l'existence de Dieu, l'immortalité de l'âme, ce sont là des bagatelles sans importance qu'on peut admettre ou rejeter indifféremment! y pensez-vous?

Le dogme n'est guère nécessaire! Mais ne voyez-vous pas que si vous rejetez le législateur, vous rejetez la loi? Nulle règle dès lors, nul frein, l'anarchie et la discorde partout, et, tôt ou tard, la destruction de toutes choses.

Le dogme n'est guère nécessaire! Mais ne remarquez-vous pas que le dogme et la morale forment un tout qu'on ne peut diviser sans détruire les deux parties? La morale sans le dogme, c'est un corps que vous avez désossé, si je puis me servir de cette énergique et pittoresque expression que d'autres ont employée avant moi, et qui tombe à plat nécessairement, parce qu'il n'a plus rien pour le soutenir et lui donner la vie.

« La morale évangélique contient en elle le dogme chrétien, » a dit l'un des plus éloquents apologistes des temps modernes (Etudes philosophiques sur le christianisme), « et le dogme chrétien soutient la morale évangélique. Il y a entre eux un rapport de nécessité aussi étroit qu'il peut y en avoir entre la chair, les muscles et les os dans la composition du corps humain.

α Ce rapport est plus intime encore, car la morale est au dogme ce que l'effet est à la cause, ce que la volonté est au motif; c'est le dogme en action, la foi pratique.

- « Il est d'une évidence vulgaire, en effet, que nos actions prennent leur ressort et leur mobile dans l'idée préconçue de leur molif, de leur nécessité. Nous ne faisons jamais une chose sans nous déterminer à l'avance par l'appréciation vraie ou fausse de son utilité, de sa bonté. En ce sens, il n'y a pas d'action, quelle qu'elle soit, qui n'ait son dogme, sa foi; nous disons sa foi, parce que, à regarder de près, il y en a très-peu, s'il y en a, qui soient le résultat d'une evidence absolue de leur raison d'être. - Eh! pourquoi vous obstiner à ne pas croire? dit un grand philosophe chrétien. Vous ne prenez pas garde que la foi dirige et précède nécessairement toutes vos actions. Quel est le laboureur qui pourrait moissonner, s'il ne confiait sa semence à la terre? Qui passeroit la mer, s'il ne se fiait et au vaisseau et au pilote? Quel malade pourrait se faire guérir par le médecin, s'il ne lui donnait d'abord sa confiance? Quel art, quelle science apprendrez-vous, si vous ne commencez par croire le maltre qui doit vous l'enseigner? Puis donc que tout roule dans la vie sur la soi humaine, sous quel prétexte oserait-on critiquer la foi divine? (Théophile, Apologie, n. 8; Origene, Contr. Cels. lib.i.n. il.)
- « En vérité, il y a plus de déraison qu'on ne pense dans l'incrédulité.
  - « Les moins déraisonnables toutefois soul

ceux qui rejettent le christianisme en entier. Mais quant à ceux qui prétendent retenir sa morale sans ses dogmes, ou c'est qu'au fond ils ne veulent point de cette morale, on bien, pour rappeler une expression de Malebranche, ce sont des esprits nés pour chercher dans l'idée du cercle toutes les

propriétés des triangles.

· Pour nous qui ne voulons point rompre arec le sens commun, nous professons cette vérité, que, pour porter l'homme à recevoir et à pratiquer une morale grandement sé-vère et pénible à la nature, il faut leur imprimer des raisons de s'y livrer grandes et positives, et que si la morale est surhumaine, les raisons de la pratiquer doivent l'être aussi; qu'en un mot, pour avoir des vertus il faut avoir des croyances, et que bien croire, comme l'a dit Bossuet, est la racine

et le fondement de bien vivre...

« Aussi, chose bien digne de remarque! celle distinction chimérique entre la morale et le dogme n'est jamais faite qu'en spéculation et par ces rêveurs de morale qui ne sent jamais descendus de leurs flottants nuages sur le terrain scabreux de la pratique. Quant à ceux qui ont réellement mis la main à la charruede l'Evangile, ne craignez pas que ceux-là secouent le joug du dogme! la raison pour eux en est claire, c'est que c'est ce joug qui les fait avancer. »

Les faux sages du siècle dernier ont essayé d'arracher des esprits les vérités profondément enracinées de la foi, avons-nous dit silleurs. Quelques-uns ont poussé la folie jusqu'à faire des catéchismes de morale unicerselle où il n'y avait pas même le nom de Dieu. Leur doctrine, aussi funeste que ridicule, pouvait se résumer dans ce vers qui ne manque pas d'une certaine énergie :

Soyez juste, il suffit ; le reste est arbitraire.

La Providence se hâta de réfuter aux yeux des peuples ce dangereux sophisme. Il fut donné à l'incrédulité de prévaloir un instant dans l'opinion. Les dogmes les plus sacrés furent en effet regardés comme arbitraires; mais, au lieu de la justice, on vit, dans un coin de l'Europe, des iniquités telles que le monde entier en parut ébranlé. Malgré ce terrible enseignement, il se rencontre encore parmi nous des adeptes arriérés de cette philosophie anti-religieuse qui, répétant la doctrine de leurs maîtres, nous disent avec une incompréhensible assurance : « La morale est tout, le dogme n'est rien. » Quoi donc! n'est-ce rien que ce dogme de la vie future qui cause à l'homme de si délicieuses jouissances? L'espérance seule le ravit ici-bas. Fermez le ciel à ses yeux avides d'en contempler la magnificence, et il tombe à terre, abattu sous le poids de toutes les misères. N'est-ce rien que cette croyance à l'existence d'un être bon, puissant, infini, dont la vision à travers les sens apaise un peu cette soif de vérité que rien ne peut satisfaire pleinement en ce monde? Effacez dans l'esprit de l'homme l'idée du Dieu véritable, et il

croira à la divinité de son semblable, et quelquefois même de la brute. Dites-lui qu'il est trop grand pour s'incliner en présence . du Roi des rois, et il se prosternera devant des idoles de bois ou de pierre. Les plus célèbres incrédules se font quelquesois remarquer par les plus absurdes préjugés. Nous nous en étonnons, et cependant rien n'est plus naturel. Il faut, de toute nécessité, un aliment à l'esprit, et quand nous ne le prenons plus dans les cieux, nous devons en rampant le chercher sur la terre. Le dogme n'est rien, avez-vous dit. Mais ne serait-il pas plus vrai de dire que le dogme est tout, puisque c'est la source d'où découle tout ce qu'il y a de beau et de bon dans les pensées et les actions des hommes? Le dogme est à la morale ce que la racine est au fruit. Ce qui frappe avant tout nos regards, c'est le fruit délicieux exposé sur l'arbre aux rayons colorants du soleil. Cependant, que la racine de la foi se dessèche au fond des âmes, aussitôt la séve vivifiante cesse de mon-

DOG

ter, et la vertu périt.

Si ce que je viens de dire ne sussit pas pour porter la conviction dans les esprits, je puis arporter le témoignage de ceux mêmes qui, en d'autres circonstances, ont ébranlé, avec le plus d'acharnement, cette base sacrée de la morale : « Sans l'espérance des biens à venir,» dit Bayle, « on pourrait mettre la vertu et l'innocence au nombre des choses sur lesquelles Salomon a prononcé son arrêt définitif: Vanité des vanités, tout est vanité. (Eccle. 1, 2.) S'appuyer sur son innocence, sorait s'appuyer sur le roseau cassé qui perce la main de celui qui veut s'en servir. » Personne ne connut mieux que Voltaire l'état des âmes où toute croyance a disparu. Or, voici ce que, dans un moment d'humeur sans doute, il écrivit contre ses amis, ses adeptes, contre lui-même peut-être : « Otez aux hommes l'opinion d'un Dieu rémunérateur et vengeur, Sylla et Marius se baignent alors avec délices dans le sang de leurs concitoyens; Auguste, Antoine et Lépide sur-passent les fureurs de Sylla; Néron ordonne de sang-froid le meurtre de sa mère. Il est certain que la doctrine d'un Dieu vengeur était alors éteinte chez les Romains. L'athée fourbe, ingrat, calomniateur, brigand, sanguinaire, raisonne et agit conséquemment, s'il est sûr de l'impunité parmi les hommes. Car, s'il n'y a point de Dieu, ce monstre est son dieu à lui-même. Il s'immole tout ce qu'il désire, ou tout ce qui lui fait obsta-cle... Si le monde était gouverné par des athées, il vaudrait autant être sous l'empire immédiat de ces êtres informes qu'on nous peint acharnés contre leurs victimes. » Ainsi parle celui qu'on nous représente comme l'apôtre le plus zélé de la tolérance. Il n'est guère possible, ce semble, de stigmatiser plus fortement le rejet de tout dogme religieux.

Je ne crois pas cependant qu'aucun se soit élevé aussi souvent et avec autant d'énergie que Rousseau contre ceux qui sèment dans les âmes de désolantes doctrines : « Que tous

les hommes fassent mon bonheuraux dépens du leur; que tout se rapporte à moi seul; que le genre humain meure, s'il le faut, dans la faim et dans la misère, pour m'épargner un instant de douleur ou de peine : tel est le langage intérieur de tout incrédule qui raisonne. Oui, je le soutiendrai toute ma vie, quironque a dit dans son cœur : il n'y apoint de Dieu, et parle autrement, n'est qu'un menteur ou un insensé. » Et encore : « On a beau vouloir établir la vertu par la raison seule quelle solide base peut-on lui donner? La verlu, disent-ils, est l'amour de l'ordre; mais cet amour peut-il donc et doit-il l'emporter en moi sur celui de mon bien-être? Qu'ils me donnent une raison claire et suffisante pour le préférer? Dans le fond, leur prétendu principe est un pur jeu de mots; car jedisaussi, moi, que le vice est l'amourde l'ordrepris dans un sens différent. Il y a quelque ordre moral partout où il ya sentiment et intelligence. La différence est que le bon s'ordonne par rapport au tout, et que le méchant ordonne le tout par rapport à lui. Celui-ci sefait lecentre de toutes choses. l'autre mesure le rayon et se tient à la circonférence. Alors, il est ordonné par rapport au centre commun, qui est Dieu, et par rapport à tous les cercles concentriques, qui sont les créatures. Si la Divinité n'est pas, il n'y a que le méchant qui raisonne, le bon n'est qu'un insensé.

Ainsi, de l'aveu de tous, comme d'après la témoignage de notre propre raison, le dogme est la base même de la morale. Il serait donc absurde de soutenir qu'elle n'est guère nécessaire.

On peut croire d'ailleurs les vérités les plus importantes sans l'enseignement de la religion catholique, nous a-t-on dit encore.

Nous venons de montrer que le dogme religieux est pour nous le principe de la vertu, du bonheur, de la vie. Oui, nous ne craignons pas de le répéter ici, de la vie elle-même, puisque, sans la crainte de Dieu, les hommes, emportés par les passions, s'entre-déchireraient comme des loups affamés. Or, il est facile de montrer l'importance, la nécessité même de l'enseignement catholique, pour affermir dans les âmes et propager partout ce dogme salutaire.

Environnée de lumières, la religion se présente à la raison humaine avec les preuves incontestables de sa divine autorité. Ces preuves sont, en grande partie, des faits éclatants et sensibles dont elle s'est comme enveloppée tout entière, afin de frapper également les esprits simples et élevés. C'est le nombre incalculable de ses miracles opérés par toute la terre, à la lumière des cieux; vest l'admirable accomplissement de ses prophéties; c'est la multitude infinie de ses martyrs; c'est le prodige de son établissement, et le prodige encore plus grand peutêtre de sa conservation au milieu des ruines amoncelées partout sur son passage; c'est la pureté et la sublimité de sa doctrine; c'est la vie céleste de ceux qui la suivent dans la

sincérité du cour... « Voilà, » nous dit à tous intérieurement la voix de la grâce, « voilà les fondements de la religion. Creusez donc autour, essayez de les ébranler, descendez, avec le flambeau de la raison, jusqu'à cette pierre antique tant de fois rejelée par les incrédules, et qui les a tous écrasés. Mais, lorsque, arrivés à une certaine prolondeur, vous aurez trouvé la main du Tout-Puissant, qui soutient, depuis l'origine du monde, ca grand et majestueux édifice, toujours affermi par les orages mêmes et le torrent des années, arrêtez-vous et ne creusez pas jusqu'aux enfers. La raison ne saurait vousmener plus loin sans vous égarer. Vous entrez dans les abimes de l'infini; elle doit ici se voiler les yeux, et remettre l'homme avec confiance entre les mains de la foi... Laissez donc à Dieu cette nuit prosonde, où il lui platt de se retirer avec sa foudre et ses mys-

tères. » ((iuénard.)

Sentant, d'un côté, sa propre insuffisance, et reconnaissant, d'un autre côté, les titres irrécusables de la religion que Dieu lui donne, pour suppléer à sa faiblesse, pendant son séjour sur la terre, la raison se jette avec confiance dans les bras de cette puissante protectrice, comme un faible enfant dans les bras de sa mère. Parlez-moi, lui dit-elle, de la céleste patrie, dont je suis exilér, et après laquelle je soupire continuellement. La mère des âmes, la divine reine des intelligences, rassemble autour d'elle les créatures confiées à sa direction; puis, tenant d'une main les Ecritures sacrées, et, de l'autre, le céleste dépôt des traditions, elle nous dit à tous avec autant de douceur que de fermelé: « J'ai, en effet, à vous annoncer de salutaires vérités que vous ne pourriez connaître, si elles ne vous étaient révélées. Ecoutez donc avec docilité: — Il y a un Dieu éternel, tout-puissant, possédant la plénitude de l'être. En lui sont trois personnes distinctes l'une de l'autre, et possédant néanmoins la même nature qui se communique à chacune sans sediviser ni s'altérer. Elles se nomment Père, Fils, Esprit. Le Père est le principe de la Trinité, comme son nom même l'indique. Le Filsest engendré par le Père ; il estla connaissance que le Père a de lui-même, son intelligence, sa lumière, son Verbe intérieur. L'Esprit procède du Père et du Fils; il est l'amour intini que le Père porte au Fils et le Fils au Père; il est leur union réciproque, leur commune effusion, leur vie. — Au commencement, Dieu tira du néant le ciel et la terre, les créatures visibles et invisibles. Il dit, et tout a été fait. Vous êtes du nombre de ces créatures qui ont reçu de Dieu l'existence, et qui renouvellent. à chaqueinstant, dans son sein, comme à une source inépuisable, leur vie sans cesse défaillante. Il ne vous est accordé qu'une partie pour ainsi dire imperceptible de l'espace et du temps. Ceendant, vous êtes appelés grands, et vous l'étes réellement parce que vous avezéiécrées à l'image de Dieu, et qu'au sortir de ce monde la vie vous sera continuée dans l'éternité. - Les choses ne sont point aujourd'hui co

qu'elles étaient au commencement; et il estacile de le reconnaître. Dieu ne créa que pour manifester sa gloire : comme il exisuitseul dans l'éternité, il ne pouvait puiser hors de lui un motif d'agir. Doué, comme Diea Ini-même, de puissance, d'intelligence et d'amour, l'homme devait plus spécialement au Créateur l'emploi de ses facultés. Mais, au lieu d'obéir, il s'est révolté. A cet effort de l'humanité pour se détacher du sein bors lequel il n'y a pour elle que la mort, d'immenses bouleversements se sont manisestés dans la nature entière. Le châtiment du péché est particulièrement retombé sur celui qui l'avait commis. Il avait refusé de se soumettre à l'autorité légitime du Créateur; el bientôt il devint l'esclave infortuné de loutes les créatures formées pour le servir, l'esclave de ses propres passions. Ne le voyez-vous pas à chaque instant? Ne sentezvous pas en vous-même le continuel combat de la chair contre l'esprit? N'entendezvous pas, de tous côtés, les longs gémissements de ce roi de la création terrestre, précipité de son trône et chargé de chaînes per ses propres sujets? — Le bonheur était à jamais exilé de la terre, si la bonté de Dieu n'eût été supérieure à la malice de l'homme. Son propre Fils, son Verbe intérieur s'est incarné, il a habité parmi vous. Après s'être chargé de vos iniquités, il est mort comme homme, il a donné, comme Dieu, un prix infini à ses souffrances, et, ce que ne pouvait aucune créature, il a satisfait pleinement à la justice divine. Aux cris de la haine et du désespoir ont succédé tout à coup des chants d'espérance et d'amour. Le monde a tressailli d'allégresse : la vertu et le bonheur, retirés dans 'e ciel, étaient redescendus sur la terre, à la suite d'un Dieu. - Il ne faudrait pas s'y tromper néanmoins, le bonheur dont l'homme peut encore jouir sur la terre n'est pas le seul que Dieu promette à son repentir : il ne peut y avoir de félicité véritable sur cette terre souillée par le péché. C'est donc dans l'autre vie que seront données les récompenses: tous ceux qui mourront dans la foi et dans l'amour du Rédempteur auront au ciel un éternel bonheur. »

A cet enseignement de la religion, la raison sent en elle comme l'effusion d'une nouvelle vie. Elle s'attache de plus en plus à sa céleste nourricière. Elle y tient comme le rameau au tronc qui le porte, comme l'arbrisseau à la terre dans le sein de laquelle il élend de tous côtés ses racines. Peu lui importe de ne point puiser en elle-même la séve qui la vivisie. Cette séve déborde de toutes parts; elle la pénètre en tous sens; elle reeve vers le ciel satête inclinée jusqu'à terre, et elle lui fait produire des fruits abondants de justice et de charité. Du reste, la raison L'a point abdiqué pour cela l'activité qui lui est propre, et dont elle a fait un si bon usage déjà en sondant les fondements inébraniabies sur lesquels repose la religion. Elle coule avec soumission, mais aussi avec inles dogmes qui lui sont proposés. Elie les médite, les approfondit, les développe en tous sens. Elle en reconnaît la justesse, la saintefé, la sublimité, l'importance pour notre consolation dès cette vie. Elle contemple avec délices l'abondante lumière que le ciel, en s'ouvrant, verse sur les mystères de re monde, sans cela inexplicables. Après avoir considéré mûrement ces vérités en elles-mêmes et dans leurs développements. elle les rapproche, les combine, en tire des conséquences qui, ado tées par quelques autres d'abord, ensuite généralement, deviennent de nouvelles vérités, et augmentent incessamment le domaine de l'intelligence. Si, dans son enseignement, ou seulement dans sa croyance, elle se reconnaît en opposition avec l'enseignement de l'Eglise, fondée par Jésus-Christ, dirigée par l'Esprit-Saint, elle s'arrête aussitôt, et avoue humblement son erreur, pour ne point être rejetée de cette Eglise sainte sans laquelle il n'y a nulle vérité chrétienne, inébranlablement assise, et, par conséquent, nulle

Sortons de là; proclamons l'indépendance absolue de la raison humaine en matière de religion, ou du moins disons-lui qu'ayant sous les yeux le livre des Ecritures elle peut former seule sa foi religieuse et se sustire à elle-même : je ne vois plus dès lors qu'irrésolution, doute, incrédulité, anarchie des intelligences. Vous ne le croyez pas?

Voyez, avez-vous ajouté, voyez les philo-

sophes, et surtout les protestants. En bien 1 soit; voyons les philosophes. Mais de quels philosophes parlez-vous? Des anciens? Hélas! le plus célèbre de tous nous assure qu'il n'y a point d'absurdité qui n'ait été dite par quelqu'un de ses confrères. Des nouveaux? Leur doctrine ne vaut guère mieux que celle des anciens. Ecoutez, du reste, cè qu'en a dit celui qui, tout en les décriant, n'en a pas moins le triste honneur d'être regardé comme un de leurs cheis :

« Je consultai les philosophes, je feuilletai leurs livres, j'examinai leurs diverses oninions. Je les trouvai tous tiers, affirmatifs, dogmatiques, même dans leur scepticismo prétendu, n'ignorant rien, ne prouvant rien, se moquant les uns des autres; et ce point commun à tous me parut le seul sur lequel ils ont tous raison. Triomphants quand ils attaquent, ils sont sans vigueur en se défendant. Si vous pesez leurs raisons, ils n'en ont que pour détruire; si vous comptez les voix, chacun est réduit à la sienne. Ils ne s'accordent que pour disputer : les écouter n'était pas le moyen de sortir de mon incertitude. Je conçus que l'insuffisance de l'esprit humain est la première cause de cette prodigieuse diversité de sentiments, et que l'orgueil est la seconde. » (Emile.)

Voulez-vous savoir actuellement ce qu'il faut penser de ces doctrines si diverses?

Ecoutez encore.

· Fuyez, » s'écrie le même philosophe, « fuyez ceux qui, sous prétexte d'expliquer la nature, sement dans les cœurs des hommes de désolantes doctrines, et dont le scepticisme apparent est cent fois plus affirmatif

et plus dogmatique que le lon décidé de leurs adversaires. Sous le hautain prétexte qu'eux seuls sont éclairés, vrais, de bonne foi, ils nous soumettent impérieusement à leurs décisions tranchantes, et prétendent nous donner, pour les vrais principes des choses, les inintelligibles systèmes qu'ils ont bâtis dans leur imagination : du reste, renver-sant, détruisant, foulant aux pieds tout ce que les hommes respectent, ils ôtent aux affligés la dernière consolation de leur misère; aux puissants et aux riches, le seul frein de leurs passions; ils arrachent du fund des cœurs les remords du crime, l'espoir de la vertu, et se vantent encore d'être les bienfaiteurs du genre humain. Jamais, disent-ils, la vérité n'est nuisible aux hommes : je le cross comme eux, et c'est, à mon avis, une preuve que ce qu'ils enseignent n'est pas la vérité. » (Ibid.)

Voulez-vous voir actuellement si les protestants seront plus heureux que les philosophes dans la recherche de la vérité? Il n' a qu'à jeter les yeux sur ce qu'ils ont fait dès le commencement, et sur ce qu'ils font encore aujourd'hui. Au xvi siècle, un moine sortit tout à coup de la solitude du cloître. Orgueilleux et indépendant, il s'était lassé de porter le joug salutaire qui assujettissait sa raison à la foi : « Rejetons, » s'écria-t-il, «toute autorité humaine, en chose religieuse, pour nous soumettre à l'autorité immédiale de Dieu. Sa parole est dans les Livres saints : méditon - la nous-mêmes; nous serons plus surs d'avoir la vérité. » Ce cri de révolte eut de l'écho en Europe. Luther se fit de nombreux sectateurs; mais, hélas ! un siècle s'était à peine écoulé que l'immortel Bossuet avail pu faire une histoire considérable rien que de leurs plus notables varia-

Effrayés cependant du principe qu'ils avaient proclamé, les chefs du protestantisme se sont efforcés d'en arrêter les suites funestes. Ils ont donc substitué, ou à peu près, leur propre autorité à l'imposante autorité

de l'Eglise universelle, afin de conservar du moins les principaux articles du symbole chrétien qu'ils voyaient s'en aller entièrement par lambeaux. Voilà pourquoi leur Eglise a prolongé sa durée beaucoup plus qu'on ne se l'était imaginé d'abord. Mais il se rencontre tôt ou tard des esprits assez hardis pour tirer les conséquences devant lesquelles d'autres avaient reculé. Voyez on qui se passe partout où le protestantisme s'est établi, en Allemagne principalement. Nulle part la souveraineté de la raison ne s'est exercée plus librement que dans celle dernière contrée. Aussi, dans quels etch n'est-elle pas tombée? Pour quelques houmes, qui se disent encore chrétiens, qu'es-ce que l'inspiration des saintes Ecritures? La mythe, ou, pour parler plus clairement, une fable; la divinité de Jésus-Christ? la nême chose; son ascension? la même chose; sa résurrection? la même chose; sa naissance! lamme chose encore; le christianisme entier? la même chose, un rêve sublime de la raison hymaine, occasionné sans doute par quelques faits réellement accomplis, à peu près comme ces rêves merveilleux dont notre esprit est le jouet pendant la nuit et anxquels out donne lieu quelques faits accomplis les jours précédents. Encore un pas, et, aux yeux de ces novateurs impies, après avoir dirigé œ monde pendant dix-huit siècles, élevé la rason humaine à la hauteur des cieux, donné à ses ennemis eux-mêmes une forre de disl'ectique inconnue aux âges précédents, mtre sainte religion ne sera plus que la seconde partie de cette mythologie païennequi, aujourd'hui, fait sourire de pitié les pas petits enfants. Pour arrêter ceux qui s'esrent à ce point, que peuvent leurs prétendus coreligionnaires? Opposer à de tels écars les interprétations de leur propre raison t laquelle personne n'est obligé de se soumettre? Digue impuissante évidemment et qu'entratures bientes la la terre de la company de la com qu'entraînera bientôt le torrent grossi 🚧 passions déchainées l

### DUEL.

Objections. — Vous aurez beau faire, vous n'empêcherez jamais le duel complétement. — Je veux bien que ce soit une faute aux yeux de la morale, mais c'est une faute que tout le monde absout, et c'est le cas de dire : quand tout le monde a tort, tout le monde a raison. — C'est une affaire d'honneur qu'on ne peut refuser du moins, dans certaines positions principalement. — On ne se bat, du reste, qu'au premier sang, si on veut. — N'avons-nous pas le combat de David et de Goliath; celui des Horaces et des Curiaces, qui ne sont blâmés ni par les moralistes ni par les théologiens?

Réponse. — On entend généralement par duel le combat de deux ou de quelques personnes qui sont convenues d'un temps et d'un lieu pour se battre avec des armes capsbles de donner la mort.

On pense généralement aussi qu'un tel combat n'est jamais permis. Quelques personnes, capables de faire autorité, comme saint Liguori, disent pourtant qu'il est permis en certains cas; mais, quand on yregarde de près, il est aisé de voir que, dans ces cas-là, il ne s'agit plus de duel, à proprement parler, ou bien c'est pour sa propredéfense, comme celui qui est attaqué contre son gré; ou bien c'est pour la défense lectime de la patrie, comme nous l'explique rons un peu plus tard.

Que tous les théologiens, que tous les moralistes, véritablement dignes de ce non-réprouvent énergiquemnt le duel, je n'en suis point surpris. N'est-il pas condanné par toutes les lois divines et humaines n'est-il pas en opposition directe avec la raison, le sentiment, avec tout l'homme et un mot? N'est-il pas contraire aux intérêts

de la patrie, qu'il prive quelquesois de ses plus braves défenseurs, de ceux qui, dans un cas donné, pourraient la tirer de l'abime? contraire au bonheur des familles, qu'il plonge souvent dans une douleur éternelle? Ne brise-t-il pas, la plupart du temps, les liens les plus sacrés de l'amitié, et ne les remplace-t-il pas par le plus fort dissolvant de la haine? Pour tout aire en quelques mots, n'est-ce pas la contradiction la plus formelle, la plus audacieuse, à cette intime union, à cette divine charité qui veut que tous les Chrétiens n'aient qu'un cœuret qu'une âme? De là ces remarquables paroles du saint concile de Trente, qu'on ne saurait trop approsondir: Detestabilis duellorum usus, fabricante diabolo introductus, ut, cruenta corporum morte, animarum etiam perniciem lucretur, ex Christiano orbe penilus exterminetur. (Sess. 25, De Refor., c. 19.)

Cette mode affreuse et sanguinaire doit sa paissance aux nations féroces du Nord, disent la plupart des moralistes; c'est dans les sombres forêts, dans les montagnes inaccessibles de l'ancienne Germanie, au milieu d'un peuple farouche, qu'il faut placer son

Non, son origine est plus détestable encore, affirme le concile de Trente : cette mode nous vient de l'enser, elle a été introduite au milieu de nous par le démon luimême : Fabricante diabolo introductus.

On peut la tolérer, en certains cas du moins, disent encore quelques moralistes. Non, ajoute le même concile, qu'elle disparaisse de tout l'univers chrétien de manière orbe penitus exterminetur. Est-co clair et positif?

Vous aurez beau faire, nous disent certaines personnes, vous n'empêcherez jamais

le duel comp'étement.

Nous ne pouvons, non plus, empêcher complétement le mensonge, l'impudicité, le vol. l'assassinat même. Est-ce à dire pour ceia qu'il ne faille pas faire tout ce qui dépend de nous pour combattre ces crimes? Au contraire, plus ils sont profondément enracinés au cœur de l'homme, et plus nous devons redoubler d'efforts pour les déraciner complétement, autant qu'il dépendra de DOUS.

le veux bien que ce soit une faute aux veux de la morale, nous dit-on encore, mais c'est une faute que tout le monde absout, et c'est le cas de dire : quand tout le monde a tort, tont le monde a raison.

C'est beaucoup plus qu'une faute, c'est un crime; et quel crime ll'accouplement infame de l'homicide et du suicide : de l'homicide, par la mort du prochain que l'on procure ou que du moins l'on désire; du suicide, par le consentement que l'on donne à sa propre mort.

Vous devez voir par là si tout le monde absout le duel ou a raison du moins de l'absoudre. Dites donc plutôt que personne ne l'alsout. Non, personne, pas même celui qui se le permet le plus fréquemment, et qui reconnaît, quand il est caline, qu'il n'agit ainsi que par entraînement. Mais, quand bien même on aurait pour le duel toute l'indulgence que vous dites, en serait-il moins condamnable pour cela? Que d'approhateurs, non-seulement en parole mais en action, du mensonge, de l'impudicité, du vol, et même de l'assassinat! Tout cela en est-il moins condamnable?

C'est une affaire d'honneur qu'on ne peut refuser du moins, ajoute-t-on, dans certaines

positions principalement.

Dites plutôt que c'est de la sauvagerie ! Que si tel est le duel, il doit être défendu non-seulement de le proposer, mais encore de l'accepter. — Vous êtes dans une position exceptionnelle, remarquez-vous. — Raison de plus de donner l'exemple de la soumission aux lois .- Vous êtes militaire, peut-être .-Vous n'en devez que micux savoir que les armes vous ont été données pour défendre Vous êtes noble, peut-être aussi. — Vous devez donc bien prendre garde de ne pas souiller votre blason, par la plus apparente de toutes les taches surtout, par celle du

Ecoutons Rousseau répondant à cette objection avec sa verve habituelle : « Gardezvous,» dit-il, «de confondre le nom sacré de l'honneur evec ce préjugé féroce qui met toutes les vertus à la pointe d'une épée, et n'est propre qu'à faire de braves scélérats... Vit-on un seul appel sur la terre quand elle était couverte de héros? Les plus vaillants hommes de l'antiquité songèrent-ils jamais à venger leurs injures personnelles par des combats particuliers? César envoya-t-il un cartel à Caton, ou Pompée à César pour tant d'affronts réciproques? et le plus grand ca-pitaine de la Grèce fut-il déshonoré pour s'être laissé menacer du bâton?... Si les peuples les plus éclairés, les plus braves, les plus vertueux de la terre, n'ont point connu le duel, je dis qu'il n'est point une institution de l'homme civilisé, mais une mode affreuse et barbare, digne de sa féroce origine. Reste à savoir si, quand il s'agit de sa vie ou de celle d'autrui, l'honnête homme se règle sur la mode, et s'il n'y a pas alors plus de vrai courage à la braver qu'à la suivre... Rentrez en vous-même, et considérez s'il vous est permis d'attaquer de propos délibéré la vie d'un homme et d'exposer la vôtre pour satisfaire une barbare et dangereuse fantaisie, qui n'a nul fondement raisonna-ble; et si le triste souvenir du sang versé dans une pareille occasion peut cesser de crier vengeance au fond du cœur de celui qui l'a fait couler. Connaissez-vous aucun crime égal à l'homicide volontaire? et si la base de toutes les vertus est l'humanité, que penserons-nous de l'homme sanguinaire et dépravé qui l'ose attaquer dans la vie de son semblable? Souvenez-vous que le citoyen doit sa vie à sa patrie, et n'a pas le droit d'en disposer sans le congé des lois, à plus forte raison contre leur défense. O mon ami l si vous aimez sincèrement la vertu, appreRAU

nez à la servir à sa mode, et non à la mode des hommes. Je veux qu'il en puisse résulter quelque inconvénient : ce mot de vertu n'est-il donc pour vous qu'un vain nom? et ne serez-vous vertueux que quand il n'en coûte rien de l'être? Mais quels sont au fond ces inconvénients? Les murmures des gens oisifs, des méchants, qui cherchent à s'amuser des malheurs d'autrui: voilà vraiment un grand motif pour s'entr'égorger ! Quel mépris est donc plus à craindre, celui des autres en faisant bien, ou le sien propre en fai-ant mal? Croyez-moi, celui qui s'estime véritablement lui-même est peu sensible à l'injuste mépris d'autrui, et ne craint pas d'en être digne, car le bon et l'honnête ne dépendent point du jugement des hommes, mais de la nature des choses, et quand tout le monde approuverait votre prétendue bravoure, elle n'en serait pas moins honteuse. Il est faux d'ailleurs qu'à s'abstenir d'un duel par vertu, l'on se fasse mépriser. L'homme droit, dont toute la vie est sans tache, et qui ne donna jamais aucun signe de lacheté, refusera de souiller sa main d'un homicide, et n'en sera que plus honoré. Toujours prêt à servir la patrie, à protéger le faible, à remplir les devoirs les plus dangereux, et à défendre en toute rencontre juste et honnête ce qui lui est cher au prix de son sang, il met dans ses démarches cette inébranlable fermeté qu'on n'a point sans le vrai courage. On voit aisément qu'il craint moins de mourir que de mal faire, et qu'il redoute le crime et non le péril. Si les vils préjugés s'élèvent un instant contre lui, tous les jours de son honorable vie sont autant de témoins qui les récusent, et dans une conduite si bien liée on juge d'une action sur toutes les autres.... L'honneur d'un homme qui pense noblement n'est point au pouvoir d'antrui; il est en lui-même, et non dans l'opinion du peuple : il ne se défend ni par l'épée ni par le bouclier, mais par une vie intègre et irréprochable, et ce combat vaut bien l'autre en fait de courage. En un mot, l'homme de courage dédaigne le duel, et l'homme de bien l'abhorre. Je regarde les duels comme le dernier degré de brutalité où les hommes puissent descendre. »

Le mot n'est pas trop fort, comme quelques-uns pourraient le penser; car, n'est-ce pas ainsi que procèdent les chiens, par exemple? Voyez-en deux qui viennent de se rencontrer au coin d'un bois, au milieu d'un chemin, dans un carrefour. Je ne sais quel objet sordide a excité leur fureur. Ils se jettent l'un sur l'autre avec un acharnement incroyable : ils se mordent, se déchirent, se renversent, se relèvent, pour se renverser encore, et la lutte bestiale ne cesse que quand l'un des deux a succombé, qu'on les a forcés de se séparer, ou qu'ils se sentent eux-mêmes épuisés de fatikue. C'est là l'image du duel, avec cette différence que l'animal sans raison se sert de ses dents, tandis que celui qu'on appelle raisonnable, mais qui ne l'est guère en cette circonstance, so sert d'un morceau d'acier, qui ne me semble pas plus honorable que la dent, quoi qu'on en puisse dire.

On nese bat, du reste, qu'au premier sang,

si on veut, dira quelqu'un.

« Au premier sang, grand Dieu!» s'écrie ici le philosophe de Genève, dontcette parole a soulevé l'indignation; « et qu'en veux-tu faire de ce sang, bête féroce? le veux-tu boire? — Non, dis-tu, j'en veux lavermon honneur. — Dis donc plutôt le souiller; car, si c'est un grand crime, un crime abominable de répandre, par violence, tout le sang de son semblable, c'en est un aussi, nécessairement, d'en répandre une partie. Sais-tu, d'ailleurs, quelles seront les suites de ce premier sang versé? Es-tu bien sûr de ton-adversaire, bien sûr de toi-même? — Nous aurons, me dis-tu, un maître d'escrime à nos côtés. — J'entends, tu dis à la mort: Frappe! et à la main de l'homme: Arrête tes coups! Comme c'est sage et prudent!»

N'avons-nous pas, diront encore quelquesuns, le combat de David et de Goliath, celui des Horaces et des Curiaces, qui ne sont blâmés ni par les moralistes, ni par les théo-

logiens?

Sans doute; mais, nous l'avons dit déjà, ce n'est point là le duel, à proprement parler, c'est la défense de la patrie faite au nom de l'autorité, défense légitime, par conséquent. C'est un diminutif, un abrégé de la guerre, que nous ne pouvons pas plus condamner que la guerre elle-même.

Reconnaissons toutefois que de tels combats ne peuvent être autorisés que par l'autorité souveraine qui seule a droit de disposer de la vie et des biens des particuliers dans l'intérêt général, et qu'ils ne doivent l'être que pour les plus graves raisons, à cause des dangers qu'ils ont en eux-mêmes

et dans leurs suites.

# E

# EAU BÉNITE.

Objection. — De toutes les bénédictions en usage dans l'Eglise catholique, la plus fréquente est sans contredit celle de l'eau. Que signifie cette bénédiction? Que signifie l'aspersion qui en est faite, à chaque instant, sur les personnes et sur les choses?

Réponse. — Vous avez raison de dire que de toutes les bénédictions en usage dans l'Eglise catholique la plus fréquente est sans contredit celle de l'eau; puisqu'elle doit servir ensuite, ou à peu près, à toutes les autres bénédictions. Mais vous vous trompez, si vous vous imaginez que ce soit un rite propre à l'Eglise catholique seulement.

l'Eglise du moins telle qu'elle est constituée depuis la venue de Jésus-Christ. Cette bénédiction si fréquente et l'aspersion sur les personnes et sur les choses, qui en est la conséquence naturelle, se retrouvent dans tous les temps et dans tous les lieux. On les voyait autrefois chez les gentils comme chez les Juis, et on les voit encore aujourd'hui, chez les mahométans et les idolâtres comme chez les Chrétiens.

Que signifie cela? demandez-vous.

EAU

Il est facile de le comprendre; car tout nous le dit. Gela signifie que tout est souillé ici-bas, et que tout a besoin de purification; que l'homme, roi de la création terrestre, aéchu par son péché, a plus particulièrementencore besoin de se purifier; que cette purification vient d'en haut; que Dieu seul peut la produire, et qu'elle n'a lieu que par l'efficacité du sang de Jésus-Christ, répandu sur la terre, pour la réconcilier avec le Ciel. Quand l'eau sainte est jetée sur nous au moment de la prière, c'est pour nous rappeler que nous ne pouvons être trop purs quand nous entrons en communication avec Dien, qui est la sainteté même....

Mais écoutons plutôt à ce sujet, le sarent P. Ventura. (Les sacrements avant Jésus-

Christ.)

«Il est impossible de supposer qu'avec le grand mystère de l'Eglise, dont, ainsi que nous l'apprennent la Genèse et saint Paul, notre premier père eut la connaissance claire et perfaite, il n'ait connu aussi non-seulement les sacrements, mais les rites principaux de la même Eglise; et en particulier le grand rile, renfermant en lui tant de mystères, et dont l'usage est si grand dans l'Eglise, le rite de la purification, de la sanctification des per-sonnes et des choses, par l'ablution ou l'aspersion de l'eau. Mais si Adam eut cette grande révélation aussi, il est certain qu'il ne l'a paseue en vain, qu'il ne l'a pas eue pour la eacher en lui-même; il est donc certain aussi qu'il la réalisa lui-même, qu'il la transmit ses enfants avec toutes les autres révélations qu'il avait reçues, et qu'il avait été chargé de l'ansmettre ; et que c'est parce moyen que s'est répandue et s'est établie dans le monde cette idée immense qu'on trouve toujours et partout parmiles hommes, et qui cependant n'a pu surgir d'elle-même dans l'esprit de l'homme: l'idée de l'efficacité de l'eau, consecrée par un rite ou par un souvenir religieux, pour effacer les taches de l'âme et pour sanctifier les personnes et les cho-

« Chez les Héhreux, où une loi positive avait régularisé le culte dans tous ses détails, et avait environné de cérémonies mystérieuses et de formes frappantes les simples rites de la révélation primitive, il y avait deux espèces d'eau bénite: l'une pour purifier l'homme de la lèpre (Levit. xiv), figure du péché originel et de tout péché grave, vraie lèpre de l'âme; l'autre pour effacer des immondices de moindre importance (Num. xix), figure des péchés véniels et ces souillures que même les choses inani-

mées contractent par le contact de l'homme ou par l'usage qu'il en fait. Pour faire l'eau bénite de la première espèce, on devait placer, sur un vase contenant de l'eau, deux moineaux; on tuait l'un d'eux et on faisait couler le sang dans le même vase, et on laissait l'autre vivant, et même on lui donnait la liberté: admirable figure des deux natures unies en Jésus-Christ, et concourant toutes les deux à donner une efficacité aivine aux eaux du baptême et aux autres sacrements: la nature humaine par la réalité de son immolation, de sa mort et de son sang; et la nature divine, ne mourant pas, restant libre et maîtresse d'elle-même, mais élevant à l'infini le prix de l'immolation, du sang et de la mort de la nature humaine, par son union intime, substantielle, bypostatique, à cette même nature.

« On obtenait l'eau bénite de la seconde espèce par l'immersion d'un peu de cendre de la vache rouge sans tache et qui n'avait jamais porté le joug (Num. xix. 2), et qu'on venait de brûler en présence du peuple, et par quelques rites ou bénédictions du prêtre: figure non moins expressive de l'eau bénite qui se fait dans l'Eglise toujours par la bénédiction du prêtre, et par l'invocation sur cette eau des mérites infinis de Jésus-Christ, dont l'humanité, rouge par le sang, mais exempte de toute tache et de tout joug du péché, a été brûlée au feu de son horrible

passion.

a Chez les Juifs, les ablutions jouaient un grand rôle: hommes et choses étaient aspergés, sanctifiés, souvent par le sang, tou-jours par l'eau. Il en a été de même chez les peuples gentils, qui, tous et toujours, ont fait usage de l'eau lustrale ou purificatoire dans ce double but. Chez les Romains, en particulier, on jetait de cette eau sur les personnes qui devaient assister à un sacrifice, pour les purifier:

Lustravitque viros...

(Vingit., Eneid. lib. vi, 229);

sur les armées, avant de livrer combat, pour leur obtenir la victoire (lustrare exercitum, Cicer. Div., 1, 45); sur les champs, pour y attirer la fertilité (lustrare agros, In., Att., v, 20); sur tous les lieux, pour en éloigner les influences funestes (lustrare loca, In., ibid.); sur toutes les personnes et sur toutes les choses, pour les sanctifier (lustrabere, res lustrata, Ovid., Fast., lib. iv, vers. 735 seq.).

Ovid., Fast., lib. iv, vers. 735 seq.).

«Encore, il ne faut pas croire que dans l'usage des ablutions et des bains, si constant et si universel chez eux, les peuples païens n'aient cherché que la propreté et la volupté du corps. Hen fut ainsi dans la suite lorsque tous les rites religieux furent corrompus, comme toutes les idées, dont ils étaient la réalisation et qui leur servaient de base. Mais il n'en fut pas ainsi dès le commencement. Les ablutions et les bains ne furent introduits, avant tout, que comme des moyens de purification de l'âme; et c'est dans ce but qu'ils sont pratiqués même aujourd'hui chez les brahmines et chez les mahométans,

Ces rites étaient, nous le répétons, hien souvent ineptes, ridicules et même obscènes; mais ils n'en étaient pas moins la foi extérieure, la confession pratique d'un grand mystère, d'une sublime idée, qu'on avait pu altérer, mais qu'on n'avait pu tout à fait détruire, comme on n'avait pu l'inventer.

«Frappés des traits de ressemblance entre ces cérémonies païennes et certaines cérémonies de l'Eglise, quelques apologistes modernes ont dit que vraiment l'Eglise a emprunté aux païens ces rites, mais en les transformant, de manière à ce que, de moyens de corruption qu'ils étaient, ils devinssent des moyens de sanctification; comme, en les purifiant, elle a consacré et fait serviran culte du vrai Dieu les temples des idoles. Certainement se l'Eglise avait fait cela par rapport au culte, elle aurait bien fait, et on n'aurait pas raison de l'en blâmer. Mais c'est tout le contraire qui est arrivé. Ce n'est pas l'Eglise qui a emprunté aux païens ces rites, qu'elle aurait ensuite sanctifiés; ce sont les païens qui les ont connus par l'Eglise, qui en ont hérité de l'Eglise, et qui ensuite les ont gâtés. Car la vraie Eg!ise n'est pas née seulement au Calvaire, du sein ouvert de Jésus-Christ, endormi du sommeil de la mort sur l'arbre de la croix; au Calvaire, elle a été, d'après saint Paul, blanchie, purifiée, ennoblie, élevée (Ephes. v); mais elle était née déjà dans la personne d'Eve, du sein d'Adam, endormi dans l'Eden, du sommeil mystérieux de l'extase, auprès de l'arbre de la vie. Aine l'Eglise est plus ancienne que le paganisme. la vraie religion a précédé la fausse, comme l'innocence a précédé le crime; c'est l'etreur qui est moderne. Née avec le monde. cette Eglise est aussi ancienne que le monde; elle n'a jamais quitté le monde, a toujours existé au milieu du monde; et dans la série des patriarches d'abord, de la synagogue ensuite, enfin dans la grande communion catholique, elle a toujours conservé, avec la vérité des dogmes et la pureté de la murale. la sainteté des rites dont elle avait recu la révélation dès l'origine du monde. C'est donc de son sein qu'a rejailli sur toute l'humanité tout ce qui s'y trouve de vrai et de saint, aussi hien que tous les riles myslé-rieux dont on chercherait en vain dans la pensée de l'homme l'origine et l'explication. Quant à l'Eglise, elle a trouvé tont cels es elle-même, ou elle l'a trouvé dans le trousseau de ses noces avec le Verbe incaraé, dont le premier homme est la personnification prophétique, le type et la figure : Adem primus qui est forma futuri (Rom. v, 14): elle a trouvé tout cela dans le trésor que Deu lui a confié dès le commencement; et d'où, d'après les manifestations dont Dien in successivement gratifiée, d'après les mon-vements du Saint-Esprit qui l'anime, elle a extrait le vieux et le nouveau (Matth. xIII, 52), selon la diversité des âges et de conditions de l'humanité, cette fille chéne que Dieu lui a donnée à soigner. »

## ÉCOLES CHRÉTIENNES.

Objections. — On sait pourquoi ces écoles qui s'établissent pariout aujourd'hui au nom de la religion. — Ce n'est point l'instruction qu'elles ont pour but de répandre, mais l'i-gnorance. — Et ce ne sont point des ignorants seulement qu'elles forment, ce sont des esclaves attachés de cœur à leurs chaînes. — Pourquoi ce costume sévère, qui n'est bon qu'à faire peur aux enfants? — Pourquoi des religieux? — Nos instituteurs laïques les valent bien, si même ils ne valent mieux. — Ils tiennent aussi bien leur école, et sur un plus haut pied. — Ce sont en outre de bons citoyens, de bons pères de famille, qui donnent précisément à leurs élèves l'exemple des vertus qu'ils devront un jour pratiquer..

Réponse. — Voilà ce qui se disait, ce qui se répétait partout à satiété, il y a un certain nombre d'années, et beaucoup d'autres choses encore se disaient également, relativement aux écoles chrétiennes, que nous ne pouvons rapporter ici. Qui ne le sait? Qui me s'en est aperçu bien des fois, pour peu que son âge lui permette de se reporter au temps dont nous parlons? A la campagne comme à la ville, l'humble frère des Ecoles chrétiennes semblait ne pouvoir faire un pas au milieu de ces populations ignorantes et grossières, à l'instruction et au bonheur

desquelles il avait promis à Dieu de conscrer sa jennesse, sa vie tout entière, san devenir l'objet de leur mépris, de leurs nsées, et quelquesois de leurs insultes les plus outrageantes. Lui cependant, toujous Chrétien, disciple véritable de celui qui est mort en obéissant et en rachetant ses bourreaux, bien loin de se refroidir à la vue de tant d'aveuglement et d'ingratitude, senual son zèle redoubler chaque jour au contraire. pour l'accomplissement de sa pénible mitsion. Il appelait à lui tous les enfants, que's qu'ils fussent. Il les accueillait avec la pus grande douceur, à l'exemple de son divin Mattre. Il les instruisait autant que le permettait leur jeune age; il combattait san cesse leurs penchants vicieux, et dirigent leurs premiers pas dans la carrière de la 1º avec une patience que rien ne pouvait isser. En conduisant ainsi à Dieu, père 💝 tous, ces chers petits enfants, il avait pour chacun, sans aucune exception, des soins véritablement fraternels, comme le raple ? son nom bien-aimé, car, s'il avait pu! avoir quelque privilége dans la tenue de 50% école, c'eût été, n'en doutons point, va 🛭 🗥 blesse de son cœur, pour ceux dont il aurail eu le plus à se plaindre.

Le temps a marché; cet arbre si faible de bord, si éprouvé, si souvent battu per la tempête, s'est développé d'une manière surprenante. Que dis-je? il a pris aujourd'hui des proportions colossales. Ses racines ont pénétré profondément dans le sol si fécond de la France, ses branches s'étendent dans toutes les parties du monde, et partout aussi, mais dans notre chère patrie principalement, les enfants du peuple s'empressent de venir se reposer à son ombre et recueillir ses fruits.

**ECO** 

Nous pourrions ne pas aller plus loin, car nous avons là une preuve de fait, d'une force incomparable, bien propre assurément à réfuter toutes les objections auxquelles nous avons entrepris de répondre, et toutes celles qu'on pourrait faire sur le même sujet. Ce-pendant, pour en mieux faire sentir à tous la valeur, nous allons développer un peu les idées sommaires que nous venons d'é-mettre. Non pas que nous regardions toutes les écoles fondées dans un esprit religieux, ni même les écoles chrétiennes, dont pous nous occupons ici particulièrement, comme tenant essentiellement à la religion catholique; mais comme elles viennent d'elle véritablement, qu'elles sont soutenues, dirigées par elle, qu'elles sont aussi son œuvre, et une œuvre de prédilection, nous désirons en montrer l'excellence, et faire voir surtout qu'elles ne méritent point les repro-ches que tant de personnes leur adressaient autrelois, et que plusieurs sans doute leur

adressent encore aujourd'hui.

Quand les écoles, communément connues sons le nom d'Ecoles chrétiennes, et toutes celles qui, sorties de la même source, out shsolument le même esprit et tendent au même but, commencèrent à se propager en France, le besoin s'en faisait vivement sentir, mais les circonstances dans lesquelles on se trouveit ne leur étaient guère favora-bles. Le vent soussait à un libéralisme impie, violent, demandant la licence pour ses partissos, le despotisme pour les autres, mélange iscohérent des idées mauvaises qui avaient en cours précédemment, et qui, tantôt sous une forme, tantôt sous une autre, avaient cansé tant de malheurs. Quand on vit la religion catholique commencer à reprendre en France sa bienfaisante influence, quand on vit surtout la génération naissante appeke dans le sein de cette divine mère, pour y apprendre, avec les premiers éléments de la science humaine, les éléments encore plus indispensables de la science divine, ce fut un cri assourdissant de réprobation, ce fut un tolle général, dont la raison la plus calme avait bien de la peine alors à prévoir le résultat. En contemplant avec douleur ces Lons frères des Ecoles chrétiennes traduits, pour ainsi dire, par leurs nombreux ennemis, devent tous les tribunaux de l'opinion publique, sous l'accusation de vouloir éloigner des idées dominantes alors, pour les rame-ner à des pratiques abolies, les enfants du peuple, vous vous rappelez nécessairement eur ban Mattre traduit lui aussi, par ses nombreux ennemis, devant les divers tribusaux de la Judée, sous l'accusation d'atuit voulu pervertir le peuple.

Du reste, à ces accusations qui se repro-

duisaient sous toutes les formes et dans tous les lieux, à la ville, à la campagne, dans les plus petits villages, et jusque dans la plus pauvre cabane, en diatribes, en chansons, en rire moqueur, en insultes directes, à ces accusations passionnées, injustes, la réponse ne manquait pas. Une défense toujours calme, toujours sage, et quelquesois éloquente ne fit point désaut au dévouement de nos frères odieusement persécutés. Estce qu'il y eut un évêque en France qui, soit à l'occasion de leur introduction dans son diocèse, ou à quelque autre occasion favorable, ne repoussât, dans un de ses Mande-ments, avec toute l'autorité due à son caractère et à sa personne, les accusations injustement lancées contre eux? Est-ce qu'il y eut un prédicateur qui n'en parlat quelquefois dans ses sermons; un sim le curé de campagne qui, prenant l'attaque où elle se trouvait, ne la combattit également dans ses instructions familières? Est-ce qu'il y eut alors une apologie, écrite ou parlée, où le défenseur de la religion catholique ne consacrât une partie plus ou moins considérable de son apologie à ces modestes apôtres de l'en-

Parmi les passages les plus saillants tirés d'un ouvrage qui eut une grande vogue en ces derniers temps, voici ce que nous trou-

« Le prêtre a deux complices de sa charité, l'un est son frère, connu sons le nom de Frère des Ecoles chrétiennes, Frère de la Croix, de Saint-Jean-de Dieu, etc.; l'autre est sa sœur la religieuse, appelée Sœur de la Charité, Sœur grise, Sœur de Saint-Joseph, de la Croix, etc. Ils sont l'un et l'autre pour le petit peuple ce que lui-même est pour toutes les classes, lumière et consolation. Eclairer et consoler! en faut-il davantage à cette pauvre humanité qui est toute ignorance et douleur?

« Suivons ces anges d'amour: où vont-ils? Ils vont s'entourer des nombreux ensants da pauvre, que la nudité encore plus que la paresse retient dans les tristes réduits où ils ont vu le jour. Ni les haillons souillés de vermine, ni l'odeur suffocante de l'humide

cabane ne les rebutent.

« Que veulent-ils leur apprendre? La doctrine qui seule empêche les grands d'être des oppresseurs, et les petits d'être de vits esclaves ou des scélérats.

« Ils'les entretiennent du Dieu né dans une étable, du Dieu suant trente ans dans un atelier pour gagner du pain, lui qui en donne aux rois eux-mêmes. Ils leur parlent du royaume éternel qu'il a promis à tous, surtout aux pauvres, si, sidèles à le suivre sans murmure sur la route des privations, ils n'attendent leur pâture de chaque jour que de leur travail et de la bonté infinie de celui qui nourrit l'énorme éléphant et l'imperceptible vermisseau.

 Confrontez cet enseignement simple et sublime avec l'enseignement mécanique que nos anglomanes voudraient lui substituer. L'ardoise lancastérienne peut bien produire des machines industrieuses capables de lire, écrire, chiffrer, et quelquefois des automates révolutionnaires qui vous jetteront un pavé à la tête en criant : Vive la liberté!

« Le claquoir du Frère et de la Sœur des Ecoles chrétiennes peut seul former des hommes qui portent noblement le poids de l'indigence, des hommes inaccessibles à l'envie et à la cupidité en face de l'opulence et de la grandeur, parce qu'ils croient au céleste séjour, où laboureurs, journaliers, mendiants, trôneront éternellement audessus des rois, s'ils ont été plus vertueux.

« Il y a pourtant des hommes qui préfèrent l'ardoise au claquoir! N'en soyons pas surpris. Il faudrait être bien fou pour ne pas voir que le monde est plein de fous. »

(Réflexions d'un solitaire.)

Plaidant la même cause, nous ne craignons pas de le dire ici, avec la même conviction, avec la même chaleur d'âme, mais sans exclusion de personnes bien intentionnées, de méthodes pouvant obtenir de bons résultats, nous disions aussi, à peu près à la

même époque:

« il est huit heures du matin. L'homme du peuple est depuis quelque temps à son travail, et la compagne de ses peines, retenue un peu plus tard à la maison, par les soins du ménage, vient de donner à ses enfants la frugale nourriture de la journée. Ces enfants ont quitté la maison paternelle, et ils se rendent avec empressement à une autre maison qui a pour eux les mêmes attraits. Des ensants du même âge et de la même condition se réunissent à cux, à leur passage, et, warchant tous en bon ordre, ils arrivent bientôt au lieu où la modeste croix de bois leur rappelle la demeure des Frères chargés de leur instruction. Entrons avec eux: Quelle réunion d'enfants! Ils sont trois cents, quatre cents peut-être, et quelques Frères suffisent pour maintenir le bon ordre et pour les instruire. La prière s'est faite avec recueillement. La classe commence, écoutons : Ici, les plus jeunes de tous s'exercent à composer et à décomposer tous les mots du langage; mécanisme ingénieux qu'ils répéteront toute leur vie sans qu'aucun d'eux en comprenne jamais le mystère; là, quelques-uns, plus avancés en âge, commencent à donner eux-mêmes un corps à cette insaisissable pensée qui est dans notre ame. D'autres apprennent la description des parties les plus connues de cette terre qu'ils doivent arroser de leur sueur et peut-être de leur sang. D'autres se livrent à l'étude encore plus importante de leurs devoirs... Quel ordre de tous côtés! Quel silence! Quelle attention! et, de la part du Frère, quelle douceur l quelle patience l Ni l'odeur infecte de ces enfants mai entretenus, ni l'insupportable monotonie de ces exercices toujours les mêmes n'ont pu lasser son courage. Il est là, depuis le matin jusqu'au soir, sans s'éloigner un instant. Savez-vous ce qui le retient ainsi comme cloué à ce poste honorable, mais dissile? L'or? - Mais il ne peut rien possédor. -

L'honneur? — Mais il vit inconnu. — La satisfaction intérieure? — Mais tout est dégoût pour lui dans ce pénible état. — Qu'est-ce donc? — Il est facile de le comprendre, c'est la conscience. Aussi, quel mattre que la conscience! C'est toujours celui à qui l'homme obéit le plus fidèlement.

«Je reconnais, direz-vous, le zèle du Frère dans l'accomplissement de ses pénibles devoirs; mais son enseignement n'est pas asser

avancé, il manque de science.

« Il manque de science! Prenez le livro qu'il tient en ce moment et qu'il explique avec tant d'intelligence; c'est le livre des prières. Lisez: — Notre Père qui étes aux cieux, que vetre nom soit sanctifié. (Matth. vi, 9.) Et un peu plus bas : Je crois en Dieu, le Père tout puissant, le créateur du ciel et de la terre!... Montrez-moi autant de science véritable dans tous les livres de la philosophie ancienne, et même dans les livres de la philosophie nouvelle. Je vous entends vous écrier : - Ce sont des prières que tous connaissent! - Dites plutôt que bien peu les connaissent; car, si on les connaissait, on prierait comme il est ordonné de le faire, et les prières seraient exancées. Lisez encore un peu plus bas : Tes père et mère honoreras, afin que su vives longuement... Le bien d'autrui tu ne prendras ni retiendras à ton escient... Voilà actuellement la science de leurs devoirs. Quelle autre espèce de science voulez-vous donc pour l'enfant, et surtout pour l'enfaut du peuple?

« Les exercices sont terminés; le frère est sur le point de renvoyer ses enfants; mais, avant de s'en séparer il leur adresse, aujourd'hui, comme chaque jour, de sages conseils: Mes enfants, servex toujours le bon Dieu, aimex vos parents, respectex ceux que la Providence a placés an-dessus de vous: supportex avoc courage le travail, les afflictions de cette vie; tendez la main de celui qui marche péniblement à vos côtés. Chacun de nous a son fardeau à porter, et celui-là est le plus heureux qui le porte avec le plus de résigna-

tion

« Je vous le demande à vous-même : concevez-vous un enseignement plus avantageux pour la société, et particulièrement pour celai qui le reçoit? » (Bienfaits du catholicisme.)

On conçoit combien cette défense unanime de la part de ceux qui ont précisément pour mission d'enseigner les peuples, a du dissiper les préjugés et calmer les passions. Reconnaissons-le cependant, ce n'est point là ce qui a le plus contribué à changer l'opinion générale relativement aux écoles catholiques. Ce qui a eu une action tout à fait décisive à cet égard, ce sont les écoles ellesmêmes, leur bonne tenne, la conduite habituelle de ceux qui ont été chargés de les diriger. Voyez-les, en effet, dans les circonstances quelquefois bien difficiles où ils se trouvent. Voyez surtout les frères des Ecoles chrétiennes, sur lesquels les yeux sont plus particulièrement fixés, parce qu'ils sont toujours à la tête de l'instruction populaire.

Quelle douceurl quel dévouement! quelle prudence! — Le sol tremble sous leurs pas; Eglise catholique à laquelle ils tiennent comme par la force de leurs entrailles est elle-mêmeattaquée. — Ils sont toujours à leur poste, et ils y sont toujours les mêmes. — Les administrations, les gouvernements changent à plusieurs reprises. - Ils ne changent jamais. - On leur retranche, en tout ou en partie, la subvention, rigoureusement nécessaire à leurs besoins, qui leur était ac-cordée précédemment. — Ils vivent de pri-vations et d'aumônes. — On leur enlève leurs écoles. — Ils s'en éloignent, puisqu'il le faut, mais ils y restent de cœur, prêts à revenir à la première demande. - Les partis se divisent, et chacun d'eux s'efforce d'at-tirer à soi les différentes classes dont se compose la société: « Venez à nous, » leur crie-t-on de toutes parts, « et amenez-nous lous ceux dont vous pouvez disposer. »— Ils ne repoussent personne, mais ils ne se lireat non plus à personne : « Quant à nous,» disent-ils, sinon par des paroles, du moins par leur conduite; « quant à nous, nous sommes à Jésus-Christ et au cher troupeau qu'il 4 bien voulu nous confier. »

line faut pas s'étonner, après cela, si les esprits même les plus indisposés sont aujourd'hui presque complétement revenus sur leur compte. Citeriez-vous nne ville un peu importante en France qui ne possède un ou plusieurs de leurs établissements? Trouveriez-vous facilement un conseil municipal un peu éclairé qui ne fasse leur éloge, s'il les possède déjà; qui ne les demande ou du moius les désire, s'il ne les a point encore? Ils ont toutes les sympathies de l'administration supérieure; et nous avons vu le chef même de l'Etat offrir la croix de la Légion d'honneur au supérieur général de la communauté. Celui-ci se montra excessivement sensible à cette marque inattendue d'une haute distinction, mais il crut devoir refuser l'offre qui lui était faite : « Dans ma position, » dit-il. « sur ma robe de bure, cela n'est pas possible. » Pour moi, ajouta tout nstarellement l'humble apôtre de l'eufance sprès le grand Apôtre des nations, à Dieu ne plaise que je me glorifie en autres choses que dans la croix de Notre-Seigneur Jésus-Christ: Mihi autem absit gloriari nisi in cruce Do-mini nostri Jesu Christi. » (Galat. v1, 14.) Conduite admirable de la part de l'un et de l'autre, et qui excita partout d'unanimes ap-**Plaudissements** 

Nous ayons dit que ce n'était pas seulement en France, mais à l'étranger et dans toutes les parties du monde que nos écoles chrétiennes prenaient aujourd'hui de rapides accroissements. Qui ne le sait? qui n'en a, chaque jour, des preuves de plus en plus convaincentes?

M. l'abbé Godard, professeur au grand séminaire de Langres, après un voyage scientifique fait en Egypte comme envoyé du gouvernement, publiait récemment des renseignements aussi édifiants que curieux sur les écoles catholiques établies dans cette contrée. En voici la partie la plus impor-

« Il y a cinq écoles françaises, trois pour les garçons et deux pour les filles. Elles sont établies à Alexandrie et au Caire.

« La première école française pour les garcons a été établie à Alexandrie en 1847. Les Lazaristes appelèrent à cette époque les frères de la Doctrine chrétienne, qui vinrent au nombre de quatre, et ouvrirent une école gratuite, soutenue par les aumônes de la propagation de la foi. En 1848, l'établissement recut des demi-pensionnaires. En 1852, les frères, se séparant des Lazaristes, transférèrent l'école dans le couvent des PP. Franciscains, dits de Terre-Sainte, qui desservent la paroisse des Catholiques latins. Les élèves étaient alors environ deux cents: cent pensionnaires ou demi-pensionnaires, et les autres externes. Aujourd'hui, en 1856, la communauté des frères se compose de 18 membres, et l'école de 350 élèves.

« Quant à l'objet de l'enseignement, c'est celui des écoles primaires de la France; mais il embrasse les cinq langues, française, ita-

lienne, arabe, anglaise et grecque.

« La seconde école française pour les garcons est née en 1852 à Alexandrie, par suite de la translation des frères de la Doctrine chrétienne au couvent des Pères de la Terre-Sainte. Les Lazaristes ont continué à recevoir des enfauts et des jeunes gens qu'ils instruisaient eux-mêmes. Ils ont, à cette heure, une soixantaine de pensionnaires et demi-pensionnaires de toutes les religions et nationalités de l'Orient.

« En face est l'école dirigée par les sœurs de Saint-Vincent de Paul, qui possèdent aussi un hôpital situé dans une autre partie de

« Le vaste établissement qui nous occupe renferme, comme la plupart des Miséricordes de la même congrégation, une école, un orphelinat, une crèche, un dispensaire où l'on distribue journellement et grandement des remèdes aux malades pauvres de toute

religion.
«Le pensionnat, l'école gratuite et l'or-phelinat renferment plus de 500 élèves. Depuis la salle de l'asile jusqu'à celles où l'on étudie le piano, le dessin et la peinture, et où l'on travaille aux broderies les plus délicates, tout, dans cette maison, rappelle les meilleurs établissements du même genre en Europe. Une société de dames de charité vient en aide aux sœurs pour l'entretien de la crèche et le placement à la nourrice des enfants trouvés.

« Les sœurs du Bon-Pasteur d'Angers sont installées au Caire depuis neuf ans. Elles comptent environ une centaine d'élèves au pensionnat, autant à l'école gratuite, et elles ont recueilli à l'orphelinat une cinquantaine de filles. Je ne pourrais que répéter sur l'organisation de cette école se que j'ai dit sur celle des religieuses d'Alexandrie.

« L'établissement des frères des Ecoles chrétiennes au Caire ne remontent qu'au 15 février 1854. Il compte une maison bâtie à l'européenne, en face du couvent des Pères de la Terre-Sainte, et donnée par eux. Mgr Gerasco, évêque de Fez, vicaire et délégué apostolique de l'Egypte, les consuls européens du Caire et en particulier le consul de France, M. de la Porte, ont concouru à la création de cette importante institution. Elle compte aujourd'hui 300 élèves environ. I'n'y a que 25 pensionnaires, parce que le local n'en peut contenir un seul de plus. Le directeur a dû refuser 36 enfants qui lui étaient offerts de la haute Egypte seulement. Que c'est doulourenx! Le nombre des Juifs, des Grecs schismatiques et des musulmans s'est notablement accru cette année.

ECO

« Les matières de l'enseignement sont, là aussi comme à Alexandrie, celles de nos écoles primaires. Il faut y ajouter la tenue des livres, les éléments d'algèbre et de géométrie, et les diverses langues du pays. dernières se classeraient ainsi, selon leur importance : l'italien, l'arabe, l'anglais, le turc. Nous ne parlons pas du français, qui est la vraie langue de l'école. Les Pères Lazaristes enseignent à Alexandrie l'histoire de France. Au Caire, où il n'y a presque pas d'élèves français et où la majorité n'est pas européenne, on se borne, à défaut d'histoire nationale, aux histoires anciennes, du moyen age et des temps modernes.

« Les Grecs catholiques avaient demandé des frères de France pour leurs enfants. Deux de ces maîtres dévoués se sont rendus à cet appel. Mais ensuite les Grecs ont eu l'idée plus heureuse encore de n'avoir pas d'école à eux et d'envoyer, en signe d'unité reli-gieuse, tous leurs enfants à l'école des Latins. Cet exemple apportera d'heureux

fruits.

« Admirons ici comment nos religieux ont su gagner l'estime et la confiance des samilles séparées à ce point par les religions et par le sang! Ce n'est point un problème difficile pour le Catholique: la charité explique tant de choses ! Les libres penseurs supposeront probablement qu'on met en pratique un des principes de leur philosophie, l'indifférence en matière de religion, pour réunir ainsi le Catholique, le musulman, le Juif, les hérétiques de toute secte, sous le niveau d'une éducation commune et de la même instruction. Il n'en est rien; l'enseignement catholique est donné à tous ces jeunes gens, de 10 à 18 ans, dans toute sa pureté, avec la divine intolérance dogmatique. Tous enteudent et apprenneut le caté-chisme romain et récitent nos prières. Les familles le savent et y consentent. Les enfants non catholiques sont entièrement li-bres de s'abstenir des signes extérieurs de notre foi, quand cette obtention ne porte aucune atteinte à l'ordre et à la règle de la maison. Mais il est de fait qu'ils ne s'abstiennent pas. Non-seulement les musulmans, les Juiss et les hérétiques sont spontanément ce que l'on fait dans une école catholique, mais souvent ils veulent assister aux offices de l'église, là même où ils en seraient dispensés. Si quelque répugnance se manifeste,

elle, ne vient pas de l'enfant, du jeune homme, mais de ses parents ou de quelques mem-bres de sa famille dont les préjugés ne son pas encore détruits.

a Cette confiance, cette sympathie se menifestent de loutes parts envers la religion. Saïd-Pacha en a donné des preuves, avantes depuis son élévation au trône. On annopoil, il y a quelque temps, que Son Altesse avant concédé aux frères du Caire un local en repport avec l'accroissement du nombre de leurs èlèves. Cette nouvelle était prématurée. Mais il est vrai qu'au mois d'octobre dernier, Seil a promis d'accorder aux frères un emplacement suffisant pour leur école et donné l'ordre d'étudier à cette fin un vaste terrainindiqué par le Frère directeur, entre la porte du Choubra et l'embarcadère du chemin de fer d'Alexandrie. Les ministres du vice-mi montreut les mêmes dispositions.

« Les schismatiques rendent aussi à nos institutions catholiques le plus éclause hommage. Les Grecs ont fait à Alexandre une école où enseignent des professeurs grecs laïques; toutes les familles grecques contribuent aux frais de cette maison, et pourtant plusieurs envoient leurs enfants aux écoles françaises ; celles-ci payent deut fois, par conséquent, à l'école grecque, ca leurs enfants ne vont pas, et à l'école ca-tholique où ils reçoivent une éducation et

une instruction préférables.

« Au Caire, les coptes schismatiques de mandent à nos frères de prendre en main la direction des évoles de leur Eglise. Il en est de même des Arméniens schismatiques. J'u accompagné un évêque arménien dans une visite qu'il faisait à l'établissement. Ce vieilard a constaté, par l'examen des enfants de sa secte qui se trouvaient dans les classes, et par une inspection générale, l'état de l'école, l'instruction des élèves, et a témogné hautement sa vive satisfaction. La demande officielle des frères catholiques pour une école arménienne schismatique dont être arrivée à Paris. Le clergé de cette secte n'ignore point cependant, car on le lui a du nettement, que les frères ne changent pust un iota à leurs règles ni à la doctrine qu'is enseignent partout. Il le sait et il y consent Cela semble étrange; mais l'épiscopat arma-nien se voit forcé d'agir de la sorte par la conduite des familles qui, au mépris de x vaines excommunications, persistent à en-

« Nos religieux doivent ces remarquaties succès à leur dévouement, à leur zèle désistéressé, à l'auréole de chasteté qui les environne; et, sous ce rapport, ils possèdes: un privilége que l'hérésie ne peut leur disputer, un secret qu'elle ne peut leur rer : une puissance qu'elle n'aura jamais.

Est-il nécessaire, après cela, d'entrer des de longues discussions pour répondre aut objections dont nous avons parlé en com-mençant, et à celles qu'on pourrait faire encore contre les écoles chrétiennes! Ne voyez-vous pas que tout est réfuté déjà? Que sont d'ailleurs ces objections mesquines

622

par rapport à des écoles si étendues, si solidement établies? Ce que sont sur nos monuments religioux des grains de poussière que le ventapporte et qu'un souffle emporte de même sans qu'il y paraisse.

Ce n'est pas l'instruction, avez-vous dit, que les écoles chrétiennes ont pour but de

répandre, mais l'ignorance.

Nous avons déjà répondu à cette objection. Voulez-vous une réponse qui fasse sur vous plus d'impression? Entrez dans une de ces écoles au moment du travail. Entrez-y surtout un de ces jours où les compositions des élèves sont exposées aux regards du public, et il ne vous faudra pas un long examen pour vous retirer convaincu que si les études pèchent, c'est plutôt par excès que jar défaut.

Et ce ne sont pas seulement des ignorants qu'elles forment, ajoutez-vous, ce sont des esclaves attachés de cœur à leurs chai-

La preuve du contraire, c'est qu'elles ont uniquement pour mission de propager la doctrine chrétienne qui seule a détruit l'esclavage sur la terre, et qui seule encore peut l'empêcher de s'y établir de nouveau.

Pourquoi ce costume sévère? demandez-

Mais pourquoi donc la soutane du prêtre, l'habit militaire, la robe du juge, de l'avocat, du professeur?... Quoi l'vous comprenez l'importance d'un costume pour faire plus d'impression sur les grandes personnes, et vous ne la comprenez pas pour faire aussi plus d'impression sur les enfants, que les choses extérieures frappent davantage?

Pourquoi des religieux?

Pour qu'ils aient plus de régularité, de dévouement, plus d'exactitude, en un mot, à remplir tous les devoirs de leur état; et qu'ils soient par cela même, aux yeux de leurs élèves, des modèles plus accomplis, sous tous les rapports. Je dis sous tous les rapports, et avec raison: car il n'est point nécessaire, comme vous semblez le croire, de vivre au milieu du monde et en famille, pour donner l'exemple des vertus qu'on doit y pratiquer. Une perfection plus haute est encore un modèle, et même un modèle meilleur qu'un autre pour une position moins élevée. Je n'en veux point d'autres preuves que Notre-Seigneur Jésus-Christ, ce modèle

accompli de tous les hommes dans quelque position qu'ils se trouvent.

Nos instituteurs laïques les valent bien, si

même ils ne valent mieux...

Mon but ici est de défendre et non d'accuser. Qu'il me soit permis de le dire cependant; ici, comme dans tout le reste, vous êtes complétement dans l'erreur. Non, vos instituteurs laïques ne valent pas mieux que nos instituteurs religieux; et tout ce que je viens de dire le prouve surabondamment! Non, ils ne valent pas mieux: car je voisbien les étrangers eux-mêmes nous demander nos instituteurs religieux, mais je ne vois personne nous demander vos instituteurs laïques! Non, ils ne valent pas mieux: car nos écoles chrétiennes n'ont jamais propagé que le bon ordre et la morale, et vos écoles laïques ont été souvent des sources de désordre, et, en certaines circonstances, un danger public! Non, je vous le répète en-core, vos instituteurs laïques ne valent pas mieux que nos instituteurs religieux : car où se trouvent les écoles chrétiennes, proprement dites, les autres ne peuvent en général soutenir la concurrence; et si quelquesunes la soutiennent, c'est ordinairement en se pénétrant du même esprit, en tendant au même but, en suivant la même marche, de telle sorte que ce ne sont guère des écoles laïques que de nom.

Ils donnent, dites-vous, l'exemple des vertus que leurs élèves doivent un jour pra-

tiquer.

Quelquesois, oui; mais non pas toujours. Or les ensants, et, en général, les hommes suivent et retiennent plutôt l'exemple

du mal que du bien.

Nos instituteurs religieux ne donnent-ils pas également, et même mieux, l'exemple de ces mêmes vertus?— Ils ne sont pas mariés, avez-vous dit. — Mais ne voyez-vous pas que dans une position plus haute et plus difficile se trouve l'exemple de toutes les vertus qui appartiennent à une position inférieure, comme nous vous le faisions remarquer tout à l'heure. C'est toujours la voie qui conduitau ciel; c'est toujours cette grande, cette sublime, cette universelle charité qui, bien entendue, embrasse la Loi et les Prophètes; c'est-à-dire tous les devoirs que chacun de nous est obligé de remplir, pour plaire à Dieu et recevoir ses récompenses.

# ÉCONOMIE POLITIQUE.

Objections. — L'esprit de la religion catholique n'est-il pas naturellement hostile à celle science communément connue aujourd'hui sous le nom d'Economie politique? — Ses apologistes ne s'en occupent guère que pour la combattre. — C'est une nouvelle preuve qu'elle ne veut point le bonheur matériel des individus et des peuples, que cette science a pour objet.

Réponse. — Il est faux de dire, d'une ma-

veut point le bonheur matériel des individus et des peuples. Elle le condamne, et elle est bien obligée de le faire, quand. soit par sa nature, soit par ses tendances, il est en opposition avec la raison ou la foi. Dans le cas contraire, elle l'approuve toujours, et quelquefois le bénit.

Ce bonheur sans doute n'est point le but principal et direct de sa mission. Messagère céleste, elle est venue sur la terre recueillir dans son sein les âmes-créées primitivement à l'image de Dieu, mais déchues par la dé-

sobéissance d'Adam, travailler à leur régénération, et les introduire au séjour des esprits célestes, pour y jouir de l'éternel bonheur. C'est là son grand but, celui auquet ie reste est subordonné. Et cependant, tout en rempli-sant avec une inflexible rigueur sette divine mission, mère dévouée de tous les hommes, elle aime à essuyer les larmes des enfants qu'elle porte avec amour dans son sein, à calmer leurs souffrances, abréger leurs épreuves, et, pour tout dire en nn mot, à les ren ire aussi heureux qu'ils peuvent l'être ici-bas. Qui ne le seit pour l'avoir éprouvé so-même, et pour l'avoir également reconnu dans les autres? Qui ne se rappelle, en effet, ces jours de bonheur passés dans la pratique du christianisme? Oui n'a lu ou entendu raconter quelqu'une de ces grandes époques de l'histoire, où, cliangés en quelque sorte, sous l'influence de la religion, les hommes paraissaient avoir été rappelés dans un nouvel Eden?

Je n'ignore point ce qu'on peut m'objecter ici. J'ai sous les yeux, en particulier, ce texte de saint Paul (I Cor. xv, 19), où il dit positivement que, si nous n'avious d'espérance en Jésus-Christ que pour cette vie, nous serions les plus malheureux de tous

les hommes.

A cela je réponds que, dans ce texte et dans tous ceux qu'on pourrait nous opposer de même, il s'agit d'une époque de lutte et d'épreuves, époque d'après laquelle on ne doit pas juger la position ordinaire que la religion fait à ses enfants sur la terre. J'ajoute que, quand saint Paul parle du malheur des Chrétiens, il n'entend point un malheur absolu, mais seulement conditionnel, c'est-àdire en cas que nous n'eussions pas l'espérance de l'autre vie. Oui, nous devons en convenir, si nous n'avions pas cetto espérance, nous serions réellement les plus maiheureux des hommes. Mais, avec cette divine espérance, c'est-à-dire avec le ciel entr'ouvert pour nous recevoir, et Jésus-Christ, dans toute sa gloire, nous appelant à lui, pour nous en rendre participants, tout change aussitôt en nous et hors de nous, tout se iransfigure réellement, comme sur le Thabor. Il n'y a plus alors pour nous, en quelque sorte, ni peines ni souffrances, dans quelques positions que nous nous trouvions, quelques combats que nous ayons à soutenir. Les épines sont devenues des roses, notre sang répandu est un manteau de pourpre, et notre dernier soupir un soupir d'amour. Tels sont les miracles que la religion opère en faveur de ses enfants, pour leur faire goûter le honheur, même dès cette vie.

Mais, me direz-vous, si la religion catholique n'est point hostile au bonheur temporel de ses enfants, si elle leur permet volontiers de rechercher ce bonheur jusque dans la jouissance des choses matérielles, pourvu qu'ils le fassent sans transgresser leurs devoirs, pourquoi ses apologistes ne s'occupent-ils guère, si ce n'es; peut-être pour la combattre, de cette science, connue aujourd'hui sous le nom d'Economie politique, qui a précisément ce bonheur pour objet?

Par cela même que la religion n'est point

Par cela même que la religion n'est point essentiellement hostile au bonheur matériel des individus et des peuples, elle ne saurant l'être, non plus, à la science qui l'a pour objet. Mais, par cela même aussi que ce honheur n'est point le but principal et direct de sa mission, qu'elle n'y conduit les honmes que secondairement, indirectement, autant qu'il se concilie avec le devoir, et ne fait qu'un, en quelque sorte, avec lui, ses apologistes ne peuvent s'occuper, non plus, de la science qui l'a pour objet que serondairement, indirectement aussi, et autant qu'elle se concilie avec l'accomplissement du devoir.

Remarquens, du reste, combien cete science doit facilement égarer ses adentes, non-seulement aux youx de la foi mais recore aux yeux de la raison, à cause des sujets dont elle les occupe sans cesse. Qui ne comprend, en effet, qu'en abaissant cotinuellement vers la terre les regents de l'honme, on lui fait perdre de vue le sel; qu'en retenant toujours sa pensée dans œ monde des corps on le dégoûte de tout idée spirituelle, pour le plonger dans on affreux matérialisme qui dégrade les individus et les peuples, les rend voluptueux sanguinaires, et finit per tarir en eux le sources mêmes de la vie?

Nous trouvons, dans l'Essai sur l'indifirence, des réflexions d'une haute portée, qui

viennent ici fort à propos :

« Il y a dans chaque homme, et, par ane liaison nécessaire, en chaque peuple, deut puissances qui se combattent : les sens et a raison; ou, pour parlor le langage profedément philosophique de nos Livres saints la chair et l'esprit (59); et, selon que l'un ma l'autre prévaut, la vérité ou l'erreur, la vers ou le crime domine dans la société et dans l'individu.

a Par'sa raison, en effet, l'homme aspre à la possession de la vérité, noble aliment es son intelligence, et tend avec une force avincible vers l'ordre conservateur des êtres De là le penchant qu'il manifeste pour les croyances généreuses, pour les doctrues étevées et sévères et les dogmes les plus qui tuels; de là encore cette insatiable actet de connaître, cette soif d'immortalité, et instinct religieux, cette foi d'autant p'il éclairée qu'elle est plus simple, à tout qui est beau, sublime, utile, et par là mè enpire qu'il exerce sur lui-même, sur se pentiments, sur ses passions, et jusque se sentiments, sur ses passions, et jusque se et des jouissances matérielles; ce dégoèt il surmoutable pour tout ce qui passe; ces élair vers un bien immuable, infini, que le cent

<sup>(49)</sup> Caro enim concupiscit adversus spiritum; spiritus autem adversus carnesa : hase enim sila = vicem adversantur. (Galsi. v, 17.)

pressent, quoique l'esprit ne le comprenne nas encore : det amour immense de la verta et ces inexprimables angoisses, lorsqu'il s'en esi écarlé; celle tendre compassion pour tous les genres de misères physiques et morales, el celle disposition constante à se sacrifier à autrui, source unique de ce qu'il y a de grand, de touchant et d'aimable dans la vie humaine.

« Par les sens, au contraire, l'homme incliné vers la terre, enseveli dans les jouissances physiques, et sans goût pour les plaisirs intellectuels, ressemble à la brute et se complait dans cette ressemblance. Son intelligence s'obscurcit, mais trop lentement à son gré: aussi, avec quelle ardeur il travaille à l'obscurcir encore l'on dirait que la vérité est son supplice, tant est vive et profonde la haine qu'elle lui inspire. Il la poursuit sans relache, l'attaque avec fureur, tantôt dans les autres, tantôt en lui-même, dans son esprit, dans son cœur, dans sa conscience. Inutiles efforts ! Au moment même où il se croit vainqueur, an moment où, plein d'orgueil, il s'applaudit d'avoir enfin terrassé, anéanti cette vérité implacable, l'imposante vision, plus menacante et plus formidable, revient de nouveau le désoler.

· Mais si l'homme, esclave des sens, est ennemide la vérité; et, par conséquent, des bautes doctrines qui émanent du ciel et qui l'y appellent, il n'est pas moius ennemi des lois éternelles de l'ordre, parce que l'ordre n'est su fond que l'ensemble des vérités qui résultent de la nature des êtres et de leurs rapports; vérités qu'on nomme devoirs, parce qu'elles ne sont pas seulement l'objet de l'intelligence, mais doivent encore influer sur la conduite qu'elles règlent, en imposant la double obligation de s'interdire certains actes et d'en produire de contraires. Or, toutes les vérités tenant l'une à l'autre, etse confondant en quelque sorte dans leur source, l'homme est contraint de les attaquer toutes, des qu'une fois l'intérêt de ses passions l'a porté à en ébranler une. Ainsi, par une liaison nécessaire, la corruption des mœurs enfante la corruption de l'esprit : le desordre dans les actions amène le désordre dans les pensées, ou l'erreur; et la dépra-vation de l'être moral, une dépravation de l'être intelligent. L'inconséquence tourmenle le cœur humain autant qu'elle révolte la raison; et de là vient qu'il suffit souvent de thanger de vie, pour croire à la vérité qu'on miail. Mais la vérité, même abstraite, devient infailliblement un objet de baine, tandis que la vertu pratique n'est point un objet demour; et comme la haine, par sa nature, est un principe de destruction, de même que l'amour est un principe de production et de conservation, l'homme abruti par les sens, et hyré aux plaisirs du corps, devient naturellement destructeur : son Ames'endurcit et re plait dans des spectacles de ruine et de ang: il contracte des goûts barbares, des bebitudes féroces: et c'est une observation singulièrement remarquable que tous les peuples impies, ou, si l'on veut, incroyants,

ont été des peuples voluptieux, et tous les peuples voluptueux, des peuples cruels. Considérez les nations païennes, quel oubli de l'humanité dans la guerre comme dans la paix, dans les lois comme dans les mœurs. dans les temples comme au théâtre, dans le cœur du maître comme dans celui du père! Mais aussi quel abject matérialisme dans la religion! Quelle aversion pour les doctrines qui tendent à élever l'homme et à spiritualiser sa pensée! La Grèce polie et savante envoie Socrate au supplice, parce qu'il an-nonçait l'unité de Dieu; et cette même Grèce, couronnée de fleurs, égorge, en chantant, des victimes humaines, el couvre son territoire d'autels infâmes. »

On essayerait en vain de se le dissimuler. l'Europe chrétienne redescend aujourd'hui, avec une rapidité estrayante, à toute la dégradation, à toute la perversité des nations païennes. Que dis-je l'Comme nous aurons abusé infiniment plus qu'elles ne l'ont jamais fait des dons du Seigneur, il est à craindre que nous ne descendions plus bas encore. Interrogez les faits. Ne parlent-ils pas, sur ce point, d'une manière plus effrayante, que ne pourrait le faire le plus sinistre prophète? Voyez, en particulier, le peuple français, ce peuple si spirituel, si généroux, si religieux même encore, parce que la masse n'est point corrompue : combien de ses enfants ont chaque jour les esprits et les cœurs tournés vers le temple, où siège le veau d'or que les Juifs adorèrent solennellement autrefois? Adoration détestable qui crusa la perte d'un grand nombre, et qui semble avoir déposé dans ce peuple une soif insatiable, que n ont pu affaiblir encore trois mille ans de soufirances l

Pour acquérir cet or avec lequel chacun peut se procurer toutes les jouissances matérielles qu'on leur vante beaucoup trop, les hommes émigrent avec autant d'empressement aujourd'hui que faisaient nos frères pour aller à la conquête des lieux saints. Ils se précipitent avec une ardeur infatigable sur la terre ou git cet or. Ils la creusent avec autant d'empressement et de soin qu'on faisait autrefois pour découvrir la croix qui avait rachelé le monde. Afin d'arriver plus promptement à leur but, ils n'épargnent ni fatigues, ni jeunes, ni veilles, ni crimes même. Avoir cet or, pour eux, c'est la vie;

ne point l'avoir, c'est la mort!

En vain la religion, reprenant une partie de ce pouvoir absolu qu'elle avait autrefois sur les populations, avertit ces hommes égarés de ne point attacher ainsi leurs cœurs à ces jouissances matérielles, dont ils doivent sentir la fausseté. Ecoutés de quelques-uns, les avis sont négligés, méprisés même par un grand nombre. En vain les hommes les plus sensés de la nation juignent leurs voix à celle de la religion, pour ramener leurs frères égarés à des sentiments plus convenables. Leurs conseils ont encore moins de succès. En vain, la divine Providence elle-même, pour les détacher de la terre et les ramener à lui, leur impose,

depuis quelques années, d'immenses privations. Ces privations les irritent au lieu de les changer, et ils se précipitent avec d'autant plus d'ardeur à la poursuite des jouissances matérielles qu'ils s'imaginent que ces jonissances, qui les préoccupent exclusivement, vont leur manquer bientôt.

Il y avait tout récemment, à cette occasion, dans un des organes les plus accrédités de l'opinion publique, un article élevé qui devait faire d'autant plus d'impression qu'il repose sur des faits dont chacun peut vérifier l'exactitude.

- « A mesure que la misère monte, dit-il, la frénésie des plaisirs sensuels suit, mais plus rapidement encore, une ascension parallèle. C'est un problème insoluble. Pour ne citer qu'un exemple entre beaucoup d'autres, ne parlons que des cafés. Pourraiton, en effet, nons expliquer comment et pourquoi, au milieu de la crise que nous subissons depuis trois ans et malgré la cherté des loyers et des subsistances, ces établissements, en se multipliant en nombre infini, voient également s'accroître leur clientèle dans des proportions qui étonnent?
- « L'avidité du public parisien est telle pour le doux far-niente de l'estaminet, que certains propriétaires de ces heureux asiles de la vogue obligent la consommation à se renouveler chaque heure, et chaque heure mille personnes attendent et font queue à la porte.
- "Un fait qui s'est passé samedi sur le boulevard du Temple est un exemple à citer entre mille, à l'appui de ce que nous avançons. Samedi donc, le Café Parisien, cet établissement gigantesque dont il a été si souvent question dans les nouvelles diverses de la presse, ouvrait ses portes à sept heures, pour le public muni de billets, et à huit heures pour le commun des curieux, dont le nombre ne s'élevait pas à moins de 60,000.
- « On entre dans ce lieu de délices par le houlevard et par une galerie longue comme le passage Delorme; on arrive à un premier grand salon, puis on passe dans la grande nef, derrière laquelle est un autre grand salon triangulaire ayant dans son angle aigu une fontaine à jet de gaz et d'eau.
- « Ce ne sont partout qu'arcades, glaces, marbres, statues, mascarons, lustres, candélabres, torchères, girandoles, embrasses, tables, buffets, comptoirs, billards, groupes, porte-queues, balustrades, vonssures, peintures, vitraux, etc., etc. Il y a des glaces plus grandes que des portes cochères. Un chronomètre monumental représente, dans ce somptueux établissement, tous les phénomènes magnétiques et astronomiques. L'édifice tout entier est de style florentin.
- « Le soir de l'ouverture, sous la protection de 200 sergents de ville, officiers de paix et gardes municipaux, 30,000 personnes sont entrées au Café Parisien, 30,000 autres ont pu y pénétrer. Bref, c'est le plus beau café du monde. On y lit sur un riche tableau

l'inscription suivante : A M. Charles Dutel, architecte, les ouvriers reconnaissants.

- « Ce café a été bâti et décoré en moins de six mois. — Il a coûté 2 millions.
- « Luxe et misère! Nous demandons maintenant la solution de ce problème; mais nous sommes sûrs d'avance qu'elle ne nous sera pas donnée.» (L'Union.)

Dans cet état de choses, et vu la peme naturelle de l'homme à ne rechercher que trop avidement les plaisirs sensuels, esil sage, est-il prudent de revenir sans cessa à des questions dont le développement porte davantage encore à la recherche de ces plaisirs? La religion catholique n'est-elle pas infiniment mieux inspirée quand elle se place sur un terrain opposé, et qu'elle dit aux hommes bien intentionnés sans donte, qui agitent les questions dont nous parloas-« Prenez garde! vous vous lancez sur une pente glissante, excessivement dangereux. Tous ceux que vous appelez après vous ne vous suivront que trop rapidement, si même ils ne vous entrainent beaucoup plus lois que vous ne voulez aller... Au bas est un abime affreux qui a déjà englouti un nombre infini de peuples, et qui engloutira de même tous ceux qui seront assez malheureux por y tomber... Il est là, à vos pieds, toujour béant, toujours menaçant. Vous y touches naguère. Vous n'en êtes revenu que pur miracle. Vous y toucherez encore demin. après-demain, et ce sera peut-être pourtesjours... Prenez donc gardet je ne sauns trop vous le répéter. Ah! du moins, venez vous retremper souvent, et amenez-y égi + ment tous ceux qui vous suivent; vent. tous, vous retremper souvent dans mesdetrines spirituelles, qui assurent à l'homme. dans le sein de Dieu, le bonheur éternel l'autre vie, et, des cette vie même, le bonhen le plus pur qu'il puisse goûter dans la sauté de ses semblables! »

C'est là le fond de toutes nos spologes chrétiennes. Elles ne sont point hostiles, comme vous voyez, au bonheur temper des individus et des peuples. Elles ne suci point hostiles, non plus, précisément. à cass science qui a pour objet de procurer un te bonheur, science connue aujourd'hui an le nom d'Economie politique; elles signate. seulement les dangers redoutables ausque : nous nous trouvons tout naturellementet. posés quand nous nous précipitons dans une telle voie, je veux dire, ce sensualisme de enerve les corps , abâtardit les âmes . ... peu à peu les individus et les peuples, « matérialisme toujours grossier, per quelque raffinements que vous le fassiez passer, qu conduit inévitablement au sensualisme. qui, oubliant le ciel, ne tarde pas à perse la terre elle-même, à laquelle pourtant is promettait de nous rattacher par toutes les puissances de notre être. D'où il suit que. bien loin d'être hostile à l'Economie politique, la religion catholique en est l'anne véritable; qu'elle seule peut l'éclairer, la guider, lui donner la cles de ces mystères quidepuis tant de siècles, tourmentent l'humanité, et qui la tourmenteront toujours. parce qu'ils n'auront leur dénoûment que dans l'éternité.

EDI

### ÉDIFICES RELIGIEUX.

Objections. — A quoi sert une église dans une commune? — Est-co que chacun ne pent pas prier Dieu chez soi, soit dans son particulier, soit en famille? — C'est une ranse de dépense pour les habitants. puis, que de luxe dont on peut à la rigueur se passer, si on veut absolument une églisel—Combien d'autres édifices religieux! C'est une partie notable de ces biens de mainmorte, comme on dit, qui ruinent le fisc, et empêchent d'importantes transactions.

Réponse. — C'est une singulière question que vous nous faites là. A quoi sert une église dans une commune? demandez-vous, A quoi servent donc toutes les autres maisons de cette même commune? A quoi servent l'école et la mairie?

Vous avez visité sans doute les grandes villes : peut-être y demeurez-vous. A quoi servent donc toutes ces grandes et belles maisons qui s'y trouvent? A quoi servent ces édifices publics, ces palais de justice, ces pénitenciers, ces casernes ou gendarmeries, ces académies, ces halles, ces observaloires, etc., etc.?

Je vous entends me répondre. — Cela est évident; et les plus petits enfants eux-mêmes penvent le remarquer. Toutes ces maisons ou constructions ont leur utilité, et quelques-unes même leur nécessité.

Les maisons particulières sont pour recueillir et abriter les familles, qui, sans cela, se disperseraient dans les déserts et au milieu des bois, à la manière des sauvages; les écoles, pour recevoir et instruire les enfants, qui, autrement, s'abandonneraient au vagabondage, croupiraient dans l'igno-rance et dans le vice; les mairies, pour traiter des intérêts publics qui auraient beaucoup à souffrir, s'ils n'étaient quelquefois l'objet d'une discussion approfondie, de la part des notabilités du pays; les palais de justice, pour entendre les accusés, absondre les uns et condamner les autres; les pénitenciers, pour réhabiliter les coupables; les casernes et gendarmeries, pour maintenir l'ordre, et assurer la stricte observance des lois; les académies, pour s'exercer à l'étude des sciences, des lettres et des arts, qui ont une influence si heureuse sur la civilisation; les belles, pour les échanges commerciaux, pour vendre et acheter les denrées, toutes les choses nécessaires à chacup de nous ; les observatoires, pour étudier de plus près et plus à loisir les phénomènes célestes si intéressants pour la terre.

J'ai donc eu raison de dire, ajoutez-vous, que toutes ces maisons ou constructions avaient leur utilité et quelques-unes leur nécessité, puisque, sans elles, nous retomberions bientôt à l'état sauvage, qui cause-rait à chacun de nous un grand nombre de privations, et la mort à plusieurs.

Et moi, je vous dis que l'église est un édifice encore plus utile, encore plus nécessaire qu'aucune des maisons et constructions dont nous venons de parler. J'irai même plus loin, et je dirai que l'utilité et la nécessité que nous reconnaissons dans chacune d'elles se retrouveront également, en un sens plus élevé, dans cette maison de Dieu et des hommes.

C'est dans cette maison en effet qu'est recueillie et abritée la famille religieuse qui, sans elle, serait obligée de se réunir à l'ombre des bois ou dans les cavernes, comme cela se pratique chez les sauvages; c'est là que les enfants de Dieu viennent apprendre à lire, à connaître et à pratiquer sa loi; c'est là que sont traitées et approfondies toutes les questions spirituelles qui intéressent la communauté; là que le pécheur vient s'accuser lui-même de ses fautes et en recevoir l'absolution, s'il veut s'en rendre digne; là qu'il trouve tous les moyens propres à sa réhabilitation, sans perdre sa liberté, ou plutôt en brisant ses chaînes; là que brille dans son incomparable éclat, le glaive de la justice divine, suspendu au-dessus de la tête des coupables qui ne veulent pas se convertir; là que se trouvent, dans toute leur vérité et toute leur pureté, l'étude et la pratique des sciences divines, des saintes lettres, des beaux-arts appliqués au service de Dieu et à la sanctification des hommes; là que se distribuent à tous, sans distinction d'âge, de condition ou de fortune, le pain si précieux de la parole divine et l'aliment plus précieux encore et plus nécessaire du corps et du sang de Notre-Seigneur Jésus-Christ; là que, dans l'éloignement de toutes choses et dans le silence le plus profond, nous sommes ravis quelquefois, comme saint Paul, jusqu'au paradis, où nous entendons des paroles secrètes, qu'il n'est pas permis à l'homme de répéter (49\*).

Si, à ces considérations et à d'autres semblables que nous pourrions présenter également, nous ajoutons que c'est au sortir de l'église que les liens de la parenté ou de l'amitié se resserrent, que les ennemis se réconcilient et s'embrassent, que se débattent, avec plus de calme et de bonne foi, les intérêts corporels et spirituels, divins et humains, il sera facile à tous de reconnaître que l'église est incontestablement la plus utile, la plus nécessaire même de toutes les

constructions.

Aussi les anciens disaient-ils qu'il serait plus facile de trouver des villes sans murs que sans temples. Sans murs, une ville était censée ne pouvoir subsister alors, puisqu'elle ne pouvait se défendre contre les ennemis du dehors. Sans temples, il lui serait bien plus difficile de subsister, aujourd'hui comme alors, puisqu'il lui serait impossible de se défendre, non-seulement contre les ennemis du dehors, mais contre les ennemis du dedans, ces ennemis, les plus redoutables de tous, que nous portons en nousmêmes, je veux dire nos passions et nos vices.

**FM** 

Un peuple sans assemblée religieuse est un peuple athée, un peuple athée est un peuple sans frein efficace, et un peuple sans frein est un peuple qui se détruit lui-même, sans qu'il soit nécessaire, pour le punir, que les ennemis du dehors viennent le détruire. Au moyen de ses temples, au contraire, un peuple, quel qu'il soit, fût-il aussi barbare qu'était le peuple franc, avant l'établissement du christianisme dans notre pays, ce peuple insensiblement devient un peuple religieux, et, par la religion, un peuple heureux et florissant.

« Supposez, » dit l'abbé de Frayssinous (Culte, en général), « des temples, des assemblées religieuses, où tout ce qu'on voit, tout ce qu'on entend, doit naturellement faire de salutaires impressions: là des chants graves et purs, des cérémonies touchantes, un auguste appareil, le recueillement et le silence pénètrent les âmes, et les invitent à la méditation. Les passions s'apaisent, la pensée de la Divinité, en devenant plus vive, fait rougir le vice, ranime la vertu, console le malheur, dispose à des affections douces, à l'oubli des injures, à l'accomplissement des devoirs ordinaires de la vie. Si la religion garde la morale, on peut dire que le culte garde la religion, lui donne un corps, le rend sensible et populaire. Le culte est l'expression visible de la croyance et des règles des mœurs; c'est une suite de tableaux exposés aux regards de tous, où tous, sans effort et sans travail, peuvent voir tracés la doctrine qu'ils doivent croire et les préceptes qu'ils doivent observer. Et pourquoi le déiste blamerait-il dans la religion ce qu'il approuve dans toutes les choses humaines? Je m'explique. Dans la société civile, s'eston contenté de porter des lois, d'en faire sentir les avantages, d'en recommander la fidèle observance? Non, sans doute; on a senti que, pour leur donner plus de force et d'empire, il fallait entourer ceux qui en sont les dépositaires et les organes de ce qui peut attirer les regards et fixer les hommages de la multitude. Si l'on dépouillait les lois et l'autorité publique de ces dehors imposants qui frappent l'imagination des peuples, semblent ajouter quelque chose à la réalité des objets, et par la même impriment plus de respect dans les âmes, qu'en résulterait-il? C'est qu'on verrait bientôt les liens de la dépendance et de la subordinatiou se relacher, les lois tomber dans le mépris, l'esprit d'audace et de révolte éclater de toutes parts. Ainsi en serait-il de la religion, si elle était dépouillée de tout culte extérieur, et abandonnée à la pensée

de chaque particulier; on la verrait s'affaibhr par degrés, perdre son ascendant sur les esprits, devenir étrangère aux habitudes, à la conduite des hommes, et s'effacer presque de leur souvenir. Voyez encore ce qui arrive dans les sciences, les lettres et les arts. Que d'efforts n'a-t-on pas faits de nos jours pour faciliter les moyens d'instruction, et rendre comme paliables les recherches et les connaissances de l'esprit humain! Non-senlement le burin a gravé la figure des plantes et des animaux dans un détail et avec une perfection qui étonnent; mais que n'a t-on pas imaginé pour donner une forme visible aux connaissances historiques, géographiques, grammaticales! Que de tableaux pour peindre aux yeux ce qui ne semblait devoir être saisi que par l'esprit! Et, quand il s'agit de la religion, on voudrait la dépouiller de tout ce qui parle aux sens et à l'imagination, de tout ce qui peut la faire pénétrer plus aisément et plus profondément dans les cœurs! Quelle inconséquence! » (Défense du christianisme.)

Ainsi, nulle vertu, nul bonheur, nulle existence même, pour un peuple, en dehors de la religion; nulle religion sans culte, et nul culte sans temple ou église. L'église est donc non-seulement utile, mais nécessaire.

Est-ce que chacun ne peut pas prier Dieu chez soi, dites-vous, soit dans son par-

ticulier, soit en famille.

Ce n'est pas seulement comme lieu de prière que l'église est nécessaire, mais pour tout le culte, dont la prière n'est qu'une partie. Elle est appelée assez communément, il est vrai, jusque dans nos Livres saints, la maison de la prière: Domus mea, domus ora-tionis vocabitur (Matth. xxi, 13), a dit Notre-Seigneur Jésus-Christ, qui ne faisait que rappeler différents passages de l'Ancien Testament; mais cette dénomination lui vient évidemment ou bien de ce que c'est la prière qui nous y occupe le plus habituellement, ou bien de ce qu'alors la partie est prise pour le tout. Toujours est-il que l'église sert réellement, comme nous l'avons dit, non-seulement à la prière, mais au culte entier; en sorte que, en supposant que vous sussiez parvenu à prouver que nous pouvons prier dans nos maisons aussi bien qu'à l'église, je serais en droit de vous répondre encore que cette église n'en est pas moins utile et mame nécessaire pour les autres parties du culte, à savoir : l'enseignement de la loi, l'offrande du sacrifice, la purification des âmes, la communion, etc., etc. Du reste, cette supposition est inadmissible; je veux dire qu'il est tout à fait impossible d'admettre que l'église soit moins indispensable à la prière qu'aux autres parties du culte.

Vous dites que chacun peut fort bien prier Dieu chez soi, soit dans son particulier, soit en famille!... Je suis tout à fait de votre avis

sur ce point.

Oui, sans doute, il le peut, et même il le doit; mais il n'en est pas moins obligé de venir prier Dieu à l'église, dans l'assemblée des fidèles, parce que c'est là seulement que se fait la prière publique, qui n'est pas meins obligatoire que la prière individuelle et en famille, parce qu'il a besoin de rallumer dans son cœur, à ce foyer sacré, le feu de l'oraison qui, abandonné à lui-même, s'éteindral infailliblement tôt ou tard. Je vais

Vous qui contestez cette vérité, écoutez mes questions et veuillez y répondre. Nest-il pas vrai que vous priez Dieu matin et soir, ou du moins très-souvent? - Oui.-N'est-il pas vrai que, vu l'indigence de votre nature, les grandes grâces que vous avez dejà reçues du Seigneur, et celles non moins grandes que vous en attendez encore, vous vous regarderiez comme un moustre d'ingratitude et de déraison, si, de temps en temps; vous n'éleviez votre esprit et votre cœur vers lui, pour le remercier de tous les bienfaits qu'il vous a déjà accordés, et lni en demander la continuation? - Oui. -N'est-il pas vrai que vous le priez quelque-his en famille, je veux dire dans la compagnied'une épouse vertueuse, d'enfants pieux, de serviteurs probes et dévoués? — N'est il pas vrai que, vu les besoins sans nombre qui assiégent cette famille, les grandes grâces qu'elle a déjà reçues de Dieu et celles non moins grandes qu'elle en attend encore, vous vous croiriez un monstre d'ingratitude et de déraison, si quelquesois vous ne vous entouriez de tous les membres qui composent cette famille, afin que, élevant ensemble vos esprits et vos coeurs vers lui, vous le remercijez de tous les bienfaits reçus et rous lui en demandiez la continuation?-Oni. - Eh bien! done, portez vos regards au delà du cercle de votre famille. Ne voyezvous pas que vous faites également partie d'une société plus nombreuse, la famille chrétienne, qui ne se maintient sur la terre que per les grands bienfaits qu'elle reçoit à chaque instant du Seigneur! Et vous ne viendriez pas vous réunir à cette famille, dans la maison de la prière, afin que, élevant tous ensemble vos esprits et vos cœurs vers Dieu, vous le remercifiez de tous ses bienfaits et vous lui en demandiez la continuation? Ah! sil en était ainsi, permettez-moi de vous le dire, vous seriez également un monstre d'ingratitude et de déraison.

Vous montreriez même d'autant plus d'ingratitude et de déraison, que les bienfaits
déà obtenus sont plus grands ou que le besoin s'en fait plus vivement sentir. Entendez-vous? Le canon tonne, les cloches ébranlent les nues, les temples s'ouvrent, les fidèles y courent de toutes parts. Qu'est-ce
donc? C'est la paix qui vient d'être rendue à
la terre, après les désettes d'une guerre
rruelle. Ou biem, au contraire, c'est un fléau
épouvantable qui s'est déclaré subitement,
et qui décime la population. Aussi que de
jabilations on de larmes, que de cris de reconnaissance ou de supplication élevés en
omanu vers le souverain Maître de toutes
caussei Et veus, vous restez insensible.

vous ne pensez pas même à quitter votre maison! Ab! je vous le déclare, il faut que ce ne soit pas un cœur d'homme qui anime votre argile.

RNI

Mais ce n'est pas seulement pour l'accomplissement du devoir de la prière publique que l'église est utile et même nécessaire. Elle ne l'est guère moins pour l'accomplissement du dévoir de la prière individuelle; parce que c'est là seulement que nous pouvons prier dans un isolement absolu des choses de la terre, sans distraction, avec un recueillement profond, ayant au cœur le souvenir de tous les bienfaits du Seigneur, et le vif sentiment de sa divine présence; parce que c'està ce soyer sacré, où le cœur de Dien et cetoi des hommes se rencontrent, sans cesse alimenté par les mystérieux effets de leur amour réciproque, que s'entretient ou se rallume, en chacun de nous, le feu de l'oraison, qui s'affaiblit et finit par s'éteindre dans l'agitation et les glaces de ce monde. Permettez-moi encore ici quelques ques-

N'est-il pas vrai qu'il est des moments malheureux où l'homme ne prie plus avec la même facilité et la même ferveur qu'il le faisait précédemment? — Oui. — N'est-il pas vrai qu'il arrive une époque plus malheureuse encore où l'homme ne sait plus prier du tout, perdant ainsi l'unique moyen qui lui ait été donné d'entretenir en lui-même la vie de la grâce? — Oui. — N'est-il pas vrai que cette funeste habitude qu'il contracte de peu et de mal prier d'abord, et ensuite de ne pas prier du tout, marche de front, généralement parlant, avec l'habitude de venir d'abord rarement et en mauvaise disposition à l'église, et ensuite de n'y pas venir du tout? — Oui. — Donc, encore une fois, l'église est indispensable à l'homme, pour la prière particulière comme pour la prière publique.

Je trouve dans le Messager de la Charité, un fait remarquable qui me semble venir ici fort à propos, et que pour cela je vais citer mot à mot, sauf ensuite à faire mes observations:

« C'était pendant le Carême 18.., la cloche du soir venait d'appeler les villageois à la modeste église du petit hameau de Saint-B.... (département de l'Aude). M... C..., digne curé du lieu, fit à ses enfants assemblés une courte exhortation. Le sujet qu'il choisit fut la prière, sujet touchant, sublime, souvent traité et toujours inépuisable! — « Prions, mes enfants,» répétait le bon prêtre, « prions souvent, surtout en ce temps de miséricorde. Dieu lui-même, avant de consommer son œuvre de rédemption, sentit le besoin de la prière, et se retira dans le désert. Répétons avec saint Pierre: — Et à qui irons-nous, Seigneur, sinon à vous? car vous avez les paroles de la viséternelle (50). Oh! qu'il serait à plaindre celui qui ne priereit pas. Dites-moi, mes enfants, en est-il parmi vous qui ne sentent

pas le besoin et le charme de la prière? » « Moi, tout le premier, monsieur le curé, je ne prie jamais! » - s'écrie tout à coup un homme se dressant de toute sa hauteur audessus de l'assemblée recueillie, et promenant ses regards autour de lui, avec un air de desi et d'audace. La soule, par un mouvement spontané, se rapprocha de la chaire, une femme pâle et amaigrie serre entre ses bras deux enfants tremblants : « Moi! moi! répète l'homme, je ne prie jamais l » — « O mon Dieu l » dit le digne pasteur, en élevant les mains au ciel, « pardonnez-lui, et nous, mes frères, mes enfants, puisque le malheureux ne prie jamais, prions pour lui la Acette voix, la foule s'agenouille, et, s'unissant au cœur du digne prêtre, récite lentement avec lui le Miserere. Toutes les poitrines in-clinées se frappent à la fois, comme si toutes étaient responsables de l'impiété commise. L'expiation enfin est si unanime que. lorsque le bon prêtre se retourne pour donner la bénédiction, toutes les têtes étaient courbées, toutes... et, lorsqu'elles se relevèrent, un homme encore était à genoux... qui priait.

«Deux mois après, M. C.... parcourant un soir le village, s'arrête devant une cabane de chélive apparence, mais propre et bien rangée. Une femme faible, au visage heureux, filait devant la porte. Deux enfants, icais et joyeux étaient auprès d'elle. « Eh bien! ma pauvre Catherine, comment va la santé?—Oh! merci, monsieur le curé, je suis mieux maintenant; Jacques se conduit si bien... — C'est que Jacques sait prier à présent, » dit un homme en sortant de sa cabane. Puis saisissant la main de M. C.... « Oh I monsieur le curé l quelle obligation je vous ai, je ne l'oublierai jamais! que Dieu vous bénisse comme vous le méritez pour le bien que vous m'avez fait !| Catherine, ma panvre Catherine, » ajouta-t-il, en attirant ses enfants dans ses bras, « je veux que mes enfants apprennent leurs prières, je veux qu'ils ne les oublient jamais. »

Nous ne savons si ce fait est vrai dans toutes ses parties, ou s'il n'a point été un peu arrangé, ou même si ce n'est point une pieuse allégorie: ce qui est incontestable, c'est qu'il ne se passe guère de cérémonie un peu importante dans une église, sans que quelque chose de semblable s'accomplisse. Tous sont là dans le plus profond recueillement. Le son des cloches, le chant des saints cantiques, la lumière vacillante des flambeaux, le parfum de l'encens, tout ce qui se voitets'entend frappe les sens et fait sur l'âme une vive impression. Cependant le ciel s'entr'ouvre aux yeux de la foi, Jésus est descendu sur l'autel : Prions, mes frères, dit le prêtre à l'assemblée si bien disposée, prions tous, ne cesse-t-il de leur répéter non-seulement par ses paroles, mais encore par ce qu'il fait, prions, c'est le précepte le plus recommandé peut-être et le plus observé dans notre sainte religion, c'est la loi la plus impérieuse de la nature l'Est-ce qu'il y en a parmi vous qui ne sentent pas le besoin et le charme de la

prière? - Moi, tout le premier, dira alors, sinon positivement, du moins par ses dispositions intérieures et peut-être aussi par son attitude, quelque impie ou quelque indifférent qui se trouvera, je ne sais pourquoi, mêlé à la réunion des sidèles, moi, je ne prie iamais ni ne veux prier avec vous. mes frères, poursuit le prêtre, de plus en plus absorbé dans ses communications avec le ciel, prions, sans qu'aucune voix, aucun exemple ne nous arrêtent: prions, car c'est le Seigneur lui-même qui est venu nous imposer ce précepte salutaire, et nous apprendre la manière de le remplir! Prions nonseulement pour nous, mais pour tous les Chrétiens, pour tous les hommes qui sont nos frères: Notre Père, qui étes aux cieux, que votre nom soit sanctifié. (Matth. vi, 9 seq.) Le prêtre continue jusqu'à la fin la divini prière. Tous les sidèles la répètent avec lai intérieurement. Les anges et les saints l'écoutent avec respect, n'ignorant point quelle bouche l'a prononcée autrefois. Que dis-jel Jésus-Christ lui-même la reçoit dans ce divin cœur d'où elle est sortie primitivement. Elle est donc portée, par tout ce qu'il y a de saint au ciel et sur la terre, au pied du trône du souverain Maître. Les vœux qu'elle renferme sont exaucés. Celui qui tout à l'heure refusait de prier est le premier à ressentir les effets prodigieux de la grâce : car, fût-il de pierre précédemment, ressemblat-il à ces statues qui ont des yeux et ne voient point, des oreilles et n'entendent point, une bouche et ne parlent point, fût-il même, comme Saul, un ardent persécuteur des Chrétiens, il est environné d'une lumière céleste, et, tombent à genoux tout ému et tremblant : Seigneur, s'écrie-t-il, lui aussi, que voulez-vous que je fasse? « Domine, quid me vis facere? » (Act.

Voilà, je le répète, des faits miraculeux qui s'accomplissent partout, et dont vous avez pu vous-même être témoin. Et, si vous n'en doutez point, comme en effet, il vous est impossible d'en douter, demanderez-vous encore à quoi sert une église dans une commune, et si les maisons particulières ne suffisent pas à l'accomplissement du devoir de la prière?

Mais, dites-vous, c'est une cause de dépense pour les habitants.

Et qu'importe la dépense si l'église est nécessaire, ainsi que nous venons de le prover? Calculez-vous de même ce que peuvent vous coûter les maisons nécessaires pour mettre votre corps plus à l'aise et le retenir un peu plus longtemps sur cette terre de misères et de larmes? Calculez-vous de même encore ce que peuvent coûter toutes ces contructions qui importent plus ou moins à vos intérêts temporels? Non, assurément; et en supposant que vous calculiez tout, jusqu'au dernier centime, cela ne vous empêche pas de faire la dépense qu'elles exigent, ou du moins de l'approuver, ne fût-ce que tacitement. Pourquoi donc condamneriez-vous la dépense que peut occasionner cette demeure de nos âmes, cet édifice sacré, qui importe

souverainement à nos intérêts éternels?

Est-il vrai d'ailleurs que l'église soit une cause de dépense pour les habitants d'une commune? Ou, si vous voulez que je parle plus rigoureusement, la dépense qu'elle occasionne à chacun vaut-elle la peine d'être comptée? et n'est-elle pas plus que compensée par un grand nombre d'avantages même temporels? Calculons un peu, puisque vous l'exigez, dans une circonstance où pourtant l'âme entraînée vers les cieux devrait bien perdre de vue ces misérables intérêts terrestres.

Il est des communes où l'on fait beaucoup de dépenses pour l'églisa, d'autres où l'on n'en fait point ou presque point. Celle où l'on fait beaucoup de dépenses sont probablement en mesure de les faire, comme aussi celles qui n'en font point ou presque point, sont probablement dans la nécessité d'agir de la sorte. Laissons de côté ces communes dont la position est exceptionnelle, pour ne nous occuper que de celles où tout est à l'état normal.

Nous sommes dans une commune où il y s, je suppose, mille habitants. Cette commune a depuis longtemps son église construite par la piété de nos pères avec une élégance et une solidité qui font chaque jour l'admiration des connaisseurs. Puisque cette église, d'après notre supposition, se trouve construite, depuis longtemps, par ceux qui n'en ont point calculer, non plus cette dépense, et ne considérer que son entretien; mais, comme ce n'est là qu'une supposition, et comme l'église ne s'est pas faite pour rien, d'ailleurs, à quelque époque que remonte se construction, calculons tout, construction et entretien, d'après la valeur actuelle de l'argent.

l'estime l'église de la commune en question 30,000 fr. Peut-être a-t-elle coûté davantage, mais peut-être apssia-t-elle coûté moins, je prends un terme moyen. Cette dépense n'a point été faite entièrement par la commune, tant s'en faut. J'estime que le gouvernement aura donné un tiers; les personnes qui sont de toutes les bonnes œuvres, un tiers; et la commune l'autre tiers, c'est-à-dire 10,000 fr. Je vous entends me dire ici: - Ce que donne le gouvernement, ce sont les contribuables qui le donnent. — Oui, mais qu'est-ce que cela fait pour chacun? -Sans doute, si nous n'étions pas obligés de laire, à notre tour, pour les autres, ce qu'ils auront commencé à faire pour nous. En définitive, c'est comme si chaque combune donnait sa part, et celle du gouvernement. — Bt, quand cela serait, la somme ne serait pas considérable. Mais, je m'en tiens à ce que j'ai dit d'abord. Car, comme le gouvernement est dans la nécessité de faire travailler, qu'il élèvera n'importe quelles constructions, s'il ne bâtit des églises, et qu'il ne manquera pas, par conséquent, de lever loujours à peu près les mêmes impôts, vous ouvez bien ne compler que votre tiers dans la construction de votre église. Or, dix mille

francs, pour mille individus, c'est juste dix francs par personne. Voilà pour la construction. Avec cinquante francs par an, vous entretenez facilement cette église. Les comptes des fabriques sont là : qu'on les consulte. 50 fr., par an, pour mille individus, c'est juste cinq centimes par personne, annuellement, ou bien 1 fr. de capital. Ainsi, 10 fr. de construction, 1 fr. d'entretien, en tout 11 fr. une fois donnés, ou bien 10 fr. de construction, une fois donnés, et 5 centimes d'entretien, annuellement, voilà ce que coûte l'église de la commune, à chaque individu.

EDI

la commune, à chaque individu.

Vous me direz peut-être que 11 fr. sont beaucoup pour certaines personnes, pour les indigents, par exemple. J'en conviens; aussi la charge n'est-elle point la même pour tons. Elle diffère en raison de la fortune; et

voici alors ce qui arrive.

L'église ne coûte rien aux indigents. Au contraire, elle n'est pour eux qu'avantage, au point de vue même purement humain.

Elle coûte un peu aux ouvriers; mais elle leur est à tous, généralement perlant, beaucoup moins à charge qu'à profit, en ne la considérant encore qu'au point de vue purement humain.

Ce sont les riches qui contribuent le plus, pour ne pas dire exclusivement ou à peu près, à sa construction et à son entretien; mais, ceux-ci encore, elle les dédommage amplement de tous leurs sacrifices, par tous les avantages, même temporels, qu'elle leur procure. Donnons quelques développements à ces idées.

Les indigents ne contribuent ni à la construction ni à l'entretien de l'église, cela est évident. Ils ne sont point au rôle des contributions; ou, s'ils y sont, ce n'est que pour un chiffre insignifiant. Quant aux quêtes, ce n'est point à eux qu'on ira s'adresser; et, lors même qu'on le ferait, que peuvent-ils donner? Rien ou tout au plus ces pièces de peu de valeur, qui, jetées à l'occasion dans le tronc, avec un désintéressement parfait, attireront sur eux infailliblement toutes les bénédictions du ciel et de la terre, comme le don de la veuve dont il est parlé dans l'Evangile. (Marc. xII, 41.) L'église ne leur est donc d'aucune charge. J'ai ajouté qu'elle était pour eux tout profit. Cela n'est pas moins évident. Les quêtes qui se font à l'église sont en général pour eux. C'est à l'église on au sortir de l'église qu'ils reçoivent les aumones les plus abondantes. Pour tout dire en un mot, c'est à l'église que se forme, se développe et s'entretient dans les cœurs. cette charité chrétienne, ce fonds sacré dont Dieu a fait, en quelque sorte, leur propriété, et sans lequel ils périraient immanquablement.

L'ouvrier est bien obligé de contribuer à la construction et à l'entretien de l'église, en raison de sa position et de sa fortune. Il est au rôle des contributions, quelquefois même pour une part assez considérable; et il ne peut se dispenser de donner un peu aux quêtes qui se font à cette occasion. Mais qui ne voit que ce qu'il donne d'une main il le reçoit

de l'autre, et que souvent il reçoit beaucoup plus qu'il n'a donné. Qui a construit cette église? — L'ouvrier. — Qui l'entretient? — L'ouvrier. — Qui y fait de temps en temps des travaux de restauration et d'embellissement? - L'ouvrier. Vous me direz peut-être que certains ouvriers n'y travaillent jamais. -Oui, n ais ils travaillent pour ceux qui y travaillent. Re voyez-vous pas que l'église occasionne les grandes réunions; que les grandes réunions fontaller le commerce et que le commerce est la fortune de l'ouvrier? Tel bras se lève furieux contre l'église, menacant de la démolir, qui, demain seraitinoccupé, si l'église était démolie. J'ai donc eu raison de dire que l'église était heaucoup moins à charge qu'à profit pour les ouvriers.

EDI

Ce sont les riches, avons-nous dit, qui contribuent le plus et quelquefois exclusivement à la construction et à l'entretien de l'église. Leur fortune, le rang qu'ils occupent dans le monde ne leur permettent guère de s'y refuser; mais ils le font, généralement parlant, de bien bon cœur, tant ils sont persuadés que l'église a pour eux, même des cette vie, d'immenses avantages, plus que suffisants pour les dédommager de tous leurs sacrifices, quels qu'ils soient. N'est-ce pas là qu'ils trouvent ce calme, cette paix, ce bonheur de l'âme, qu'ils n'ont jamais goûtés et ne goûteront jamais dans l'agitation du monde et au milieu des plaisirs? En sorte qu'ils penvent répéter avec vérité, sprès le Roi-Prophète : O Dieu! un seul jour dans votre maison vaut mieux que mille sous les tentes des péchours (51). N'estce pas là que ses enfants apprendront à lui oheir avec amour; ses domestiques, à le servir avec dévouement; ses ouvriers, à travailler pour lui consciencieusement; tous, à respecter ses propriétés et plus encore sa personne? N'est-ce pas là, enfin, que se trouve la base la plus solide du bon ordre, sans lequel la fortune la plus grande n'est qu'une plus grande cause d'inquiétude et de tourments?

Je me résume, et je dis : Quand bien même les dépenses que cause l'église se-raient considérables, nous ne detrions point nous refuser à les faire, parce que cette église est nécessaire. Mais, quand on considère que ces dépenses ne sont rien ou presque rien pour chacun de nous; quand on considère encore que nous en sommes plus que dédommayés par les avantages, même temporels, qu'elle nous procure, ce n'est plus avec résignation qu'il faut s'y prêter, mais avec le plus louable empressement.

Je vons entends me dire encore : Que de luxe dont on peut à la rigueur se passer, si on veut absolument une église!

Que de laxel dites-vous.

Mais il n'y en a même pas l'apparence, tant s'en faut, et il ne saurait y en avoir, en aucune manière.

On ce luxe vous apparaît-il donc en effet? Est-ce dans nos campagnes, où les églises sont généralement si modestes et si pauvres. qu'on les prendrait plutôt pour les toits on viennent s'abriter les animaux que pour la palais du Roi des rois?

Vous me direz peut-être que e'est précisément une étable que Jésus-Christ a choisie

quand il est venu sur la terre.

Oui, parce qu'alors il avait besoin de s'humilier et de souffrir pour accomplir l'œuvre de la Rédemption; mais actuellement que ce mystère est accompli, et que, ressuscité glorieux, Jésus est assis à la droite de son Père, nous ne saurions trop employer, pour reconnaître son élévation et sa puissance, les productions de la nature. qui viennent de lui, les œuvres de l'homme qu'il inspire. Que dis-je! Mais, dans l'étable de Bethleem elle-même, ne voyons-nons pas les bergers, avertis par le cantique céleste, lui apporter, pleins de joie, leurs modestes présents, et les mages, conduits par l'étoile miraculeuse, venir déposer à ses pieds les riches dons de l'Orient? C'est que plus il s'abaisse pour nous enseigner l'humilité, et plus nous devons le relever luimême; plus il se montre à nos yeux dé-pouillé de toutes les richesses de la terre, pour nous apprendre à en détacher nos cœurs, plus, nous détachant, en effet, de toutes ces richesses matérielles, comme il nous y invite lui-même par ses paroles comme par son exemple, nous devons nous empresser de venir les déposer à ses pieds, et en faire, en quelque sorte, pour nousmemes, comme des marchepieds pour monter vers les cieux.

Voilà pourquoi je vous disais que non-seulement il n'y avait pas de luxe, par le fait même, dans nos églises, mais qu'il ne pouvait y en avoir en aucune manière.

Le luxe suppose, en effet, une dépense excessive et désordonnée; il suppose encore un trop vif attachement de nos sœurs aux objets périssables de la terre. Or rien de semblable n'a lieu ni ne saurait avoir lieu dans nos églises. Est-ce que nous pouvons jamais en faire trop pour celui qui a tout fait pour nous? Et qu'y a-f-il de plus conforme à l'ordre que de reporter vers lui, avec les plus tendres sentiments de notre reconnaissance et de notre amour, une partie des cho-ses que nous avons reçues de l'ui? Bien loin d'attacher alors nos cœurs à ces objets périssables, nous montrons par là, au contraire, que nous en sommes détachés, puisque nous ne nous en servons que pour nous élever jusqu'à celui qui nous a faits pour lui, el auguel seul nous devons appartenir.

Voilà ce que comprensient admirablement nos pères. Aussi que ne faisaient-ils pas pour leurs églises! Quoiqu'ils fussent pauvres, comparativement à ce que nous sommes aujourd'hui; quoique les sciences, les arts et l'industrie fussent bien loin encore de cet état de développement où tout est arrivé depuis, ils nous ont laissé des édifices religieux qu'il serait difficile de surpasser, et

même d'égaler aujourd'hui. Quelle solidité! quelle élévation! que de magnificence! Rien qu'à les voir s'élevant majestueusement audessus de tout ce qui les environne, restant toujours debout, tandis que le reste s'affaisse et disparent, il est facile de comprendre que ce sont les temples de celui qui domine tous les êtres créés, et seul demeure éternellement

C'est absolument le contraire qui a lieu aujourd'hui. Nos pères faisaient tout pour leurs églises, rien ou presque rien pour ens-mêmes; nous, nous faisons tout pour nous-mêmes, rien ou presque rien pour nos églises. Aussi quelles belles églises voyez-vous, même dans nos villes? Celles qui nous ont été léguées par la piété de nos pères, restes précieux, quoique mutilés pour la plupart, échappés au génie destructeur des temps modernes. Quant aux églises nouvelles, c'est petit, mesquin, sans animation; on voit que le plan n'a été qu'un froid calcul, an lieu d'être l'inspiration du génie et de la foi. Vous parl'ez de luxe, et c'est à peine une décente simplicité, comparativement surtout à ces constructions grandioses qui se font presque partout pour des usages profanes. Sagit-il d'un embarcadère, d'un viaduc, d'un palais pour quelque grand ou quelque riche de la terre, l'or et l'argent ruissellent comme l'eau? Mais dès qu'il s'agit d'une de ces divines stations où l'âme haletante a besoin de se reposer de toutes les fatigues de la vie, d'une de ces arches saintes, d'un de ces riaducs spirituels qui sont destinés à nous faciliter le passage du temps à l'étermit, d'un de ces palais où le seul vraiment grand, le seur vramment mont des les hommages de ses créatures intelligentes, rand, le seul vraiment riche doit recevoir tool se resserre aussitôt, et il faut pressurer les cœurs pour arriver à une somme à peine suffisante.

El pourtant quel fonds solide pour recevoir lous les dons de la générosité! L'édifice
est naturellement appelé à aller à l'immortalité, sous la garde vigilante de l'impéristable foi des Chrétiens. Quel champ vaste,
immense, où peut se déployer à loisir toute
l'activité humaine! L'architecture, la sculpture, la peinture, toutes les industries, tous
les arts sont là, et au-dessus plane la Splendeur incréée, cachée sous les voiles de
l'amour, échauffant leur action de ses rayons
vivifiants, applaudissant à leurs efforts, les
élevant, par la pratique de toutes les vertus,
jusqu'à son trône, pour avoir part à son
bonheur et à sa g'oire.

bonheur et à sa gloire.

Recutons M. de Cormenin, traitant la même question au point de vue des intérêts temporels principalement. Il ne parle guère, il est vrai, que des églises de campagne. Mais n'est-ce pas à l'occasion de ces églises, sertout, que se font les objections auxquelles nous répondons? Et puis qui ne voit qu'ou peut facilement appliquer aux autres la pluyart de ses réflexions?

L'église est d'ordinaire, » dit-il, « le plus ancien édifice du village. Pour les campagnards, dont la chronologie us remonte jamais très-haut, l'église se perd dans la nuit des temps, et, se confondant avec la vague mémoire de leurs ancêtres, elle n'en est pour eux que plus sainte et plus vénérable.

EDI

« Ce qui augmente leur respect, c'est qu'ils ont vu passer sous leurs yeux bien des nouveautés, des formes, des essais, des systèmes, des administrations, des républiques, des consulats, des royautés, des empires. Ils ont oui le chantre entonner des Saleum fac pour toutes les espèces de gouvernement; ils ont vu le couvreur attacher à la pointe de leur clocher des drapeaux tour à tour bariolés et parsemés d'aigles, de lis, d'abeilles, de bonnets, et de toutes les couleurs de l'arc-en-ciel. Mais ils n'ont jamais vu que le même prêtre monter toujours au les livres consacrés, réciter le même Evangile sur les marches du sanctuaire; et, depuis tant de siècles, il n'y a pas eu une virgule de changée dans la formule du Credo, du Pater ni de l'Ave.

« Là où est l'église, là est le village ; on dirait que, comme une mère, elle rassemble autour d'elle tous ses enfants; elle est le point central où toute leur vie aboutit, elle

est le lien de la commune.

« L'institution des églises a plus fait avancer la civilisation que tout le reste. C'est là seulement que tous les membres de la corporation paroissiale, perdus, isolés, dispersés dans les hameaux, se retrouvent et se rejoignent; c'est là seulement, dans cette enceinte sacrée, que se réunissent, l'instituteur comme chantre, le curé comme pas-teur des âmes et ministre de Dieu, le maire comme chefde la commune, les notables comme fabriciens, les habitants comme ca-tholiques, Là sont tous les âges et tous les sexes, les vieillards et les enfants, les hommes d'un côté, les femmes de l'autre (52). Là, sont agenouillés devant la majesté redoutable de Dieu, et confondus tous ensemble, dans la même humilité, dans la même égalité, faibles et puissants, riches et pauvres. La, du haut de la chaire, le prêtre rappelle aux plus grands la petitesse de leur origine, et aux plus petits la grandeur de leurs desti-nées. Là, il donne à tous les hommes, dans la lecture de l'Evangile, les plus beaux modèles, en même temps que les plus beaux préceptes de la fraternité. L'orgueilleux sort de l'église plus modeste, le coupable plus repentant, le haineux plus adouci, le malheu-reux plus résigné. Là, dans l'immensité et l'élévation des arcades et des voussures, dans l'élégance des autels, dans la beauté des vases, des tableaux, des broderies, des statues, des candélabres, des croix d'argent, des lampes, des sleurs et des ornements, dans les flots de parfums et d'encens, dans les sons ra-

(32) Cet usage n'est pas général, mais il est très-bon et très-répandu dans les campagnes principa-

vissants de l'orgne et des cantiques, dans la richesse éclatante et soyeuse des aubes étalées et des longs habits flottants, les pauvres prennent une idée des pourpres et des magnificences du grand monde dont ils n'approcheront jamais, et qui sont offerts à leurs sens éblouis avec autant de profusion et de majesté que dans le palais des rois et dans les fêtes des grands de la terre.

Après tout, quel est le signe apparent, le signe oculaire de la commune? C'est l'é-glise. On demande où est la mairie, où est l'école. On ne demande pas où est l'église, on la voit. L'église pourrait contenir tous les habitants, tout le village. Mais l'église n'est pas seniement la vivante expression de la commune, le siège et le centre de son existence, son cœur et sa tête, et le rendezvous religieux; elle est encore le meilleur véhicule de la civilisation. Il ne va, les jours fériés, aucune femme à la mairie, à l'école, au caharet; elles vont toutes à l'église. C'est là que, pressées, assises sur les mêmes bancs, elles se voient, elles so rapprochent, elles se connaissent. C'est en lisant dans leurs livres de prière, qu'elles conservent la connaissance qu'elles ont acquise de la lecture, ne lisant guère que là et que cela. C'est là surtout et quelquesois uniquement qu'elles mettent leurs chapeaux de paille, ornés de frais rubans, leurs fichus de couleur, leurs bonnets de tulle, blanchis et plissés, leurs souliers de cuir, leurs croix d'or, leurs bas et tabliers de soie et leurs beaux habits des dimanches et fêtes, et, par conséquent, qu'elles usent, et, par conséquent, qu'elles font aller la fabrication et le commerce des repasseuses, des lingères, des couturières, des chapeliers, des rubaniers, des drapiers, des cordonniers, des bijoutiers, des bonnetiers et autres ouvriers, marchands et gens d'état de ville. C'est pour entrer et paraître avec plus de décence dans la maison de Dieu, qu'elles arrangent et composent leur toilette; c'est pour être plus en rapport avec ce qu'elles ont à faire, avec la position qu'elles vont prendre, qu'elles l'arrangentet la composent avec plus de soin encore lors qu'elles vont à l'offrande, lorsqu'elles portent les bannières, ou suivent seulement les processions. C'est pour que leurs filles ne rougissent pas devant leurs amies, qu'elles soignent également la mise de leurs filles. Et ce que je dis ici des jeunes filles, on peut aussi le dire, en partie, des jeunes garçons (53). C'est au sortir de l'église, et sur la place publique, que tous les habitants s'assemblent et se groupent, se melent, se retrouvent, concluent leurs marchés, font leurs échanges, se proposent des alliances de famille, et vont de là, les hommes dans les cabarets, au billard, et autres réunions, les jeunes gens aux jeux, plaisirs et délassements de leur âge. C'est avant ou après la Messe qu'on est sûr de rencontrer les officiers municipaux. C est avant on après la Messe que le maire réunit plus facilement le nombre des conseillers nécessaires pour les délibérations. C'est sur le banc de pierre du clocher que le maire monte après la Messe, pour lire les publications de l'autorité, les permissions de moissons et de vendanges, les listes des prestations en nature et les convocations de toutes espèces. C'est sous l'auvent du porche qu'il affiche les listes électorales, les annonces de biens à vendre, les affermages de prés et marais communaux.

« Je ne crois pas me tromper, en disant que tout le gouvernement moral des villages est quasi concentré dans le curé: car le mai re d'école, qui n'est pas assez salarié d'ailleurs, ne fait que de l'instruction, et n'impose pes aux villageois par son caractère, par ses habitudes et par son rang. Le maire et l'adjoint sont, d'ordinaire, absorbés par leurs travans champêtres, et ne rédigent que de loin en loin quelques actes civils et quelques actes administratifs, et ils vont boire au cabaret et s'y confondre, sans distinction, avec le reste des habitants. Le curé seul est professeur de morale; il tient ses quailles dans ses mains avec une sainte liberté, avec une incroyal e plénitude. Il ne les quitte pas un instant, depuis le berceau jusqu'à la tombe, à la Messe, en chaire, au confessionnal, au lit de mort, aux relevailles, au mariage. Il est le maître, le directeur, le possesseur de leurs secrets, de leurs joies, de leurs chagrins, de leurs incrédulités, de leurs soupirs, de leurs terreurs. Le dogme, la pénitence, l'absolution, la conduite, les bons et les mauvais désirs, les penchants, les inimitiés, les ven-geances, les chutes et les repentirs, il voit tout, il entend tout, il sait tout. Il effrave les consciences et il les rassure; il frappe et il console. Il n'y a pas pour lui ni de chau-mière trop petite, ni d'hommes trop jau-vres, ni de plaies trop infectes, ni de maladie trop contagieuse, ni de distance trop éloignée, ni de température trop froide ou trop chaude, ni d'heure indue, ni de logis fermé. ni de cœur qui ne s'ouvre, ni de sexe, d'age. ou d'état avec lesquels, à chaque instant, il ne puisse communiquer, il ne communique. Né presque tonjours dans la crèche du peu-ple, nourri, élevé comme lui, avec lui, ! connaît mieux, beaucoup mieux que les grands du monde, les besoins du peuple, ses intérêts, ses faiblesses, ses penchants, ses mœurs, ses préjugés, ses défauts, ses qualités, ses vices, ses vertus. Il sait mieux les remèdes qui lui conviennent, les paroles qu'il lui faut dire, les côtés sensibles per où il faut le prendre, les plaies de l'âme et de corps par où il faut le sonder. On a vu des pauvres mourir de faim à la porte d'un nche, jamais à la porte d'un curé, s'il ini reste la force de tirer la sonnette.

« Y a-t-il quelque discorde entre les pères

(55) Nous n'ignorons point l'abus qui peut résulter de là, à savoir le goût du luxe et les conséquences si déplorables de ce goût aujourd'hui répandu partout. Mais cela tient à la nature de l'homme qui

abuse des meilleures choses. C'est à l'église, du reste. plus que partout ailleurs, qu'on nous tignale abus, qu'on nous enseigne le moyen de le protes et de le réprimer.

et les enfants, entre frères, entre époux, entre voisins, ce n'est pas au juge de paix qu'on s'adresse, c'est au curé. Aucune œuvre charitable ne peut se fonder dans le village, ett-on les mains pleines d'or, sans que le curé ne soit consulté, sans qu'il n'y participe, sans qu'il ne la surveille, sans qu'il ne lui imprime un caractère de simplicité, de désintéressement et de durée. Si le firmament est d'eau ou de feu, il monte en chaire. Il invoque Dieu en commun pour l'éloignement du fléau et pour la prospérité des biens de la terre. Il prie en commun pour tous les trépassés. Il ouvre en commun, à tous les fidèles rassemblés sous le toit de Dieu, les rosées du ciel, les trésors de la grâce et les espérances infinies de l'immorta-lité.

«S'il prêche au peuple le respect qu'il doit aux puissances établies, il prêche aux puissances établies le respect qu'elles doivent à la justice. S'il recommande au pauvre la résignation dans le malheur, il recommande au riche la charité dans la fortune. S'il ne veut pas qu'on rompe violemment la différence des rangs, il rétablit l'égalité des conditions dans le ciel devant l'égalité des œuvres, et il est bien plus le consolateur spirituel des misérables et des infirmes, qu'il n'est le prêtre des heureux et des puissants.

On pourrait à toute force, dans un village, se passer de maire et d'instituteur, mais de curé, comment?

• En quelque lieu sauvage et retiré que soit située une commune, vous voyageur égaré, vous êtes sûr de trouver un homme plus ou moins instruit que vous, qui vous comprend et qui vous répond, et n'est-ce pas une chose merveilleuse de voir trente-six mille phares lumineux, luire en tout temps, la nuit comme le jour, au bord des rivières, sur les plaines et sur les montagnes, dans les trente-six mille communes de France?

\*Ainsi se gardent au foyer de chaque presbytére, le culte de Dieu, les devoirs de la morale et les lettres humaines. » (Entretiens de village.)

Du passage que nous venons de citer, comme de ce que nous avions dit précédemment, vous devez conclure l'utilité, la nécessité même de l'église, de l'église avec ses ornements et sa parure; afin que le continuateur de la mission civilisatrice de Jésus par toute la terre puisse y remplir ses fonctions, y exercer son action, action sans laquelle toute commune, toute aggrégation d'individus languit, dépérit, et finit par redescendre plus ou moins rapidement à l'etat sauvage, d'où peut seul nous tirer, dont peut seul nous préserver le christianisme.

Combien d'autres édifices religieux, avezvous sjouté.

Oui, sans doute, il y a le presbytère, où le gardent, comme nous le disions tout à l'heure avec M. de Cormenin, le culte de

Dieu, les devoirs de la morale et les lettres humaines.

EOI

Ce presbytère est la conséquence même de l'église : car, pour desservir cette église, il faut un prêtre; et, pour loger le prêtre, il faut un presbytère.

Il y a l'évêché qui est au diocèse ce que le presbytère est à la paroisse. Il faut une supériorité dans le corps sacerdotal, comme dans tout autre corps, pour le surveiller et diriger son action. Les Ecritures le disent expressément, et cela d'ailleurs va de soi. Mais ce surveillant spirituel, cet évêque, comme on dit communément, a besoin d'être logé. De là l'évêché.

Il y a les séminaires où sont recueillis et formés les jeunes élèves du sanctuaire. Vous nous direz peut-être: Pourquoi ne pas recruter le sacerdoce dans le monde, comme a fait Jésus-Christ? Ce qu'a fait le Sauveur exceptionnellement, l'homme ne le peut pas toujours. Il faut donc, dans l'église comme ailleurs, employer les moyens suggérés par la prudence humaine, pour ne point tenter Dieu. De là les séminaires. Par ce moyen, le sacerdoce fournit à peine à tous les besoins spirituels; que serait-ce autrement?

Il y a les hôpitaux pour recevoir les malades, les infirmes et les indigents, les écoles chrétiennes, pour recueillir une partie de l'ensance, cette première de toutes les misères humaines, et en avoir tous les soins qu'elle demande; et. comme conséquence de cela, il y a les communautés où se forment les religieuses de toute dénomi-nation et de tout ordre, qui desservent ces hôpitaux, dirigent ces écoles, vont partout avec empressement où les appelle le service de Dieu et de l'humanité, ce qui leur gagne quelquefois jusqu'aux sympathies de leurs ennemis, et les religieux de toute dénomi-nation et de tout ordre également, qui desservent certains hopitaux, dirigent certaines écoles de garçons, vont partout où les ap-pelle le service de Dieu et de l'humanilé, avec un courage aussi méritoire que celui des religieuses, quoique moins communé-ment admiré. Trouvez-vous qu'il y a trop d'hôpitaux? Mais pourquoi ne peut-on suffire à toutes les demandes qui arrivent de toutes parts? Trouvez-vous qu'il y a trop d'écoles chrétiennes? Mais pourquoi vous plaignez-vous tous les jours de la mauvaise direction donnée à l'enfance et à la jeunesse? Trouvez-vous qu'il y a trop de com-munautés? Mais il n'y a pas assez de sujets pour desservir nos hôpitaux, diriger nos écoles chrétiennes, remplir, en un mot, tous ces devoirs de charité que réclame l'humanité et que la religion seule sait bien remplir. Dans toute société, dans la nôtre si agitée, surtout, il faut des maisons qui prêchent et maintiennent l'ordre. Vous n'en voulez point qui soient marquées au signe de la croix, vous en aurez de marquées au signe de l'épée. De là toutes ces gendarmeries qu'on établit partout dans les campagnes, comme pour remplacer les maisons

647

religiouses qui s'y trouvaient autrefois. Rien

EGI.

ne gagne à cela, si ce n'est l'enfer. Ces maisons de mainmorte, comme on dit, ruinent le fisc, avez-vous ajouté encore, et empêchent d'importantes transactions.

Ces maisons de mainmorte ruinent le fisci... dites-vous. Touchante sollicitude que vous avez là! C'est peut-être la première fois qu'elle vous vient : ce qui me ferait croire qu'elle n'est guère de bonne

Est-ce que vous le trouvez ruiné, le fisc? Ne voyez-vous pas, au contraire, qu'il va toujours croissant? Ce qu'il perd d'un côté, il le retrouve de l'autre, et même avec augmentation. Vous me direz peut-être que c'est cette diminution d'un côté qui occasionne l'augmentation de l'autre; mais, de bonne foi, quand une ou deux maisons par commune rapporteraient au fisc un peu plus qu'elles ne font, y paraîtrait-il beaucoup? Je vous l'ai dit, d'ailleurs, il faut absolu-

ment dans une société des maisons de mainmorte; cela tient aux besoins de l'humanité, au maintien de l'ordre, de la tranquillité, de la sûreté, toutes choses, non-seulement importantes, mais nécessaires; de telle sorte que ce qu'on ôte d'un côté on est obligé de le reporter de l'autre, comme je viens de yous le prouver par ce qui se passe tous les jours sous nos yeux.

Quant aux transactions dont vous parlez egalement, est-ce que vous ne trouvez pas qu'il y en a assez aujourd'hui, et même que trop? De là cet oubli du toit paternel, de la famille, des ancêires; de là ces dépenses excessives, le goût du luxe, la ruine de tant de ménages... Qu'il y ait donc au moins quelques exemples d'immobilité au milieu de cet universel changement. Si les intérêts matériels en souffrent un peu, ce que je n'admets pas du tout pour les raisons que je viens de dire, nos intérêts moraux y gagneront, et c'est toujours l'essentiel.

# ÉGLISE CATHOLIQUE.

Objections. — Quelle est donc la véritable Eglise catholique? — Est-ce l'Eglise anglicane, l'Eglise russe ou l'Eglise romaine? Du reste, votre Eglise catholique a fait son temps. - A quoi sert-elle aujourd'hui? -Il faut bien qu'elle passe comme ont passé toutes les religions qui l'ont precèdee, et qu'elle fasse place à une religion nouvelle.

Réponse. — Ainsi parlent aujourd'hui un grand nombre d'incredules, qui enchent ou s'efforcent de cacher du moins sous ce calme apparent la haine qu'ils ont au fond du cœur contre tout frein religieux. Reprenons tour à tour ces trompeuses paroles par lesquelles ils cherchent à faire illusion aux autres, et peut être aussi à se faire illusion à euxmêmes, et montrons ce que chacune d'elles a de faux et même d'absurde.

Quelle est donc la véritable Eglise catholique? demandent quelques-uns. Est-ce l'E-glise anglicane, l'Eglise russe ou l'Eglise ro-

Que l'erreur cherche à se cacher sous le voile de la vérité, cela se conçoit; c'est son intérêt: sans cela, elle ne pourrait faire illusion aux hommes. Mais que les hommes aillent au-devant de cette illusion, qu'ils s'y prêtent, qu'ils confondent ou feignent de confondre l'erreur avec la vérité, quaud il est facile de distinguer l'une de l'autre, voilà ce qui ne se conçoit plus. Ainsi, que l'Eglise anglicane et l'Eglise russe se donnent pour l'Eglise catholique, rien de plus naturel; si elles ne le faisaient, ce serait avouer qu'el-les ne sont pas la véritable Eglise de Jésus-Christ. Mais que ceux qui connaissent tout ce qui leur manque pour avoir ce divin caractère, que ceux qui ont été élevés dans l'Eglise romaine, qui sont encore dans son sein, peut-être, que ceux-là demandent quelle est la véritable Eglise catholique, si c'est l'Eglise anglicane, l'Eglise russeou l'Eglise romaine, c'est ce qu'on ne peut expli-

quer: autant vaudrait-il demander d'où nous vient la lumière, si c'est du soleil ou du nuage à travers lequel elle passe aussi quelquefois, mais qui ne sert en définitive qu'à la voiler à nos yeux et à l'empêcher d'arriver toute pure jusqu'à nous.

Quelle est donc la véritable Eglise catholique? avez-vous demandé... Mais il est facile de le voir. La véritable Eglise catholique, comme son nom même le dit, est celle qui s'étend réellement à tous les temps et à tous les lieux. Cela doit être de l'Eglise de Jésus-Christ. Elle doit s'étendre à tous les temps, c'est-à-dire remonter sans interruption jusqu'à lui; autrement, ce ne serait point l'Eglise de Jésus-Christ; autrement. il yent eu un temps où elle aurait manque aux besoins des hommes; autrement, Jésus-Christ aurait faussé la parole si .formellement dounée à ses apôtres d'empêcher les puissances de l'enfer de prévaloir contre le fondement de son Eglise, et de rester toujours au milieu d'eux jusqu'à la consomnation des siècles : Tu es Petrus, et super hanc petram ædificubo Ecclesiam, meam, et porte inferi non prævalebunt adversus eam. (Matth. xvi, 18.) — Euntes ergo docete omnes gentes... Et ecce ego vobiscum sum omnibus die-bus, usque ad consummationem saculi. (Matth. xxviii, 19, 20.) Elle doit donc s'étendre à tous les temps. Elle ne doit pas moins s'étendre à tous les lieux, c'est-à-dire être prêchée par toute la terre; autrement, elle ne serait point cette montagne élevée à laquelle doivent affluer toutes les nations, suivant le prophète Isaïe : Et evit in dichu novissimis præparatus mons domus Domini in vertice montium, et elevabitur super colles, et fluent ad eum omnes gentes. (Isa. 11, 2.) Cette Jérusalem qui doit se lever toute radieuse, suivant le môme prophète, pard que sa lumière est arrivée, et que la gloin du Seigneur a paru sur elle : Surge, illumi nare, Jerusalem, quia venit lumen iuun;

gloria Domini super te orta est. (Isa. Lx, 1.) Autrement, les apôtres n'auraient point exécuté l'ordre si positivement donné par leur Maltre d'aller prêcher son Evangile à tons les peuples : Docete omnes gentes. (Matth. ххупі, 19); autrement, la mission pour la-quelle Jésus est venu sur la terre n'aurait point été remplie : toutes choses inadmissi\* bles. L'Eglise catholique doit donc s'étendre à tons les lieux comme à tous les temps. Cela admis, et tout Chrétien est bien obligé de l'admettre, il est facile de voir quelle est la

véritable Eglise catholique.

Est-ce l'Eglise anglicane, l'Eglise russe ou l'Eglise romaine? demandiez-vous. Cette question ne paraît guère sérieuse, surtout après ce que nous venons de reconnaître. Quoill'Eglise anglicane serait l'Eglise catholiquel Mais qui en avait entendu parler il y senviron trois siècles? Qui la reconnaît en dehors de l'empire britannique? Et dans cet empire même combien la méconnaissent, la repoussent, la maudissent? Que dis-je l Mais n'est-elle pas tournée elle-même con-tre elle-même, hâtant ainsi sa ruine, sulvant la prédiction de Notre-Seigneur : Domus supra domum cadet. (Luc. xi, 17.) Et sur quoi donc repose son unité, si ce n'est sur le seble mouvant de la volonté individuelle, à laquelle viennent prêter appui, de temps en temps, les décisions du Parlement, décisions formulées en ce moment, comme chacun sait, par la papesse Victoria, malgré la dé-fense si formelle du grand Apôtre : Mulieres in ecclesiis taceant... Turpe est enim mulieri loqui in ecclesia. (I Cor. xiv, 34, 35.) Quant à l'Eglise russe, elle peut faire un peu plus d'illusion, paraissant avoir une unité compacte et se vantant de remonter jusqu'aux sidires par l'Eglise grecque. Mais ou vous parlez de l'Eglise grecque, ou bien de l'Eglise russe. Si vous parlez de l'Eglise grecque, qu'était-elle avant que la puissance du czar soit venue la relever, qu'est-elle aujourd'hui en dehors de la Russie? Hélas l un corps qui commence à entrer en dissolution et qui n'a plus que quelques instants de vie, si même on peut appeler vie l'état dans lequel elle se trouve. Si vous parlez de l'Eglise russe, qui en avait entendu parler avant Pierre le Grand? Qui la reconnatt en dehors de la Russie? Et même, dans cet empire, combien la méconnaissent, la repoussent, la maudissent? Par quoi se maintient-elle elle-même a'aiffeurs, si ce n'est par le sabre du czar, qui peut à chaque instant se briser. Reste ione l'Eglise romaine, ainsi appelée parce que son ches est à Rome, quoiqu'elle-même vit répandue par toute la terre. D'elle aussi peut dire, par une métaphore souvent mptoyée mais toujours frappante : C'est un ercle dont le centre est à Rome et la cironférence nulle part. Quelques peuples ortent de temps en temps de ce cercle, ou suitôt sa divine pureté les repousse; mais autres y entrent pour les remplacer, et neignefois ils y reviennent eux-mêmes. La paroles pressantes de Jésus, qui ne ces-

sent de frapper les oreilles de Pierre et de ses coopérateurs dans la prédication de l'Evangile : « Allez donc! enseignez toutes les nations... (oui, toutes sans exception, et celles qui l'ont été déjà, et celles qui ne l'ont point encore été, et celles qui ne sont point connues, qui n'ont pas même de nom); et voilà que je suis avec vous, tous les jours, jusqu'à la consommation des siècles. » Aussi l'Eglise romaine n'est-elle pas moins étendue à tous les temps qu'à tous les lieux. De Pie IX, qui gouverne aujourd'hui cette Eglise avec autant de prudence que de zèle, au milieu des difficultés sans nombre dont elle est environnée, vous pouvez remonter jusqu'à saint Pierre par une chaîne de pontifes, qui ne souffre en aucun temps la moindre interruption. Les Eglises qui s'en séparent finissent tôt ou tard par périr, quel-que florissantes qu'elles aient été précédemment; mais elle, rien ne peut la détruire, quels que soient le nombre et les efforts de ses ennemis. Et non-seulement elle se maintient elle-même, mais elle maintient également tout ce qui lui reste fidèlement attaché. Nous l'avons dit, c'est le roc inébranlable, c'est la pierre fondamentale sur laquelle Jésus-Christ a bâti son Eglise, et contre laquelle il a promis que les puissances de 'enfer ne prévaudraient jamais: Tu es Petrus, et super hanc petram ædificabo ecclesiam meam, et portæ inferi non prævalebunt adversus eam. (Matth. xvi, 18.)

Ecoutons, à ce sujet, l'illustre auteur des

Etudes philosophiques sur le christianisme :
« Si Jésus-Christ nous apparaît comme un Dieu, » dit-il, « c'est surtout en ce qu'il est venu sauver le monde. Enlevez-lui cette qualité de Sauveur, et vous lui enlevez le caractère distinctif de sa divinité. Aussi luimême, répondant à ceux qui venaient de la part de Jean lui demander s'il était le Messie promis, disait : Rapportez-lui que les pauvres sont évangélisés (Matth. x1, 5), c'est. à-dire la généralité et le commun des hommes, et particulièrement les pauvres, les simples et les ignorants, ceux qui ne savent pas lire, aussi bien que les scribes et les

« Or, pour évangéliser ainsi la généralité et le commun des hommes de tous les lieux et de tous les temps, et comme il le dit lui-même encore, toutes les nations... jusqu'à !a consommation des siècles (Matth. xxviii, 19, 20), il a fallu qu'il se mît en rapport universel, perpétuel et vulgaire avec tout le monde, et qu'il pourvût tous les hommes d'un moyen visible et sûr d'arriver à la connaissance de la même vérité. Et maintenan, pour cela, lui-même n'ayant fait que passer comme homme, il a du nécessairement laisser après lui, quelque part, un dépôt de son pouvoir, de sa parole et de ses grâces, un organe et un interprète visible et authent-que de sa volonté, qui fût un comme lui, comme la vérité, et universel, perpétuel et oulgaire comme les générations des hommes qui devaient se succéder; qui sit chaine et continuation de lui à nous tous, et que tout le monde put facilement reconnaître et consulter comme la suite, et, si j'ose ainsi dire, comme la continuation et le prolongement de sa personne. Autrement, je le répète, Jésus-Christ est sans communication avec le monde; son passage sur la terre n'est qu'un accident historique sans suite et sans relations avec nous; il n'est pas le Sauveur du monde, il n'est pas Dieu. Il faut renoncer à la qualité de Chrétiens et passer dans les rangs des purs déistes, ou reconnaître cela.

EGL.

« Cela posé, je le demande, — et ici la question devient pressante, - y a-t-il, autre part que dans l'Eglise catholique, rien au monde qui, en parlant immédiatement de la personne de Jésus-Christ, soit arrivé sans interruption et sans variation jusqu'à nous, et présente des garanties d'avenir pour les générations futures, portant en soi ces grands caractères d'unité, d'universalité, de perpétuité, se détachant de tout le reste et se distinguant aux yeux de tous comme un centre de ralliement universel, comme une chaîne non interrompue de tradition, comme un oracle et un interprète commun de la parole de Jésus-Christ?

« La réponse ne peut être douteuse : il n'y a rien au monde, que l'Eglise catholique, qui présente ces caractères. Et cela même est remarquable, que, si en dehors du christianisme il y a eu de tout temps des religions fausses qui ont voulu se faire passer pour vraies, dans le christianisme il n'y a pas eu plusieurs Eglises qui, partant de Jésus-Christ, aient fait confusion avec la véritable. Le moindre embarras ne peut donc exister à cet égard; il n'y a qu'une seule Eglise depuis Jésus-Christ: c'est l'Eglise catholique, la grande Eglise, comme l'appe-laient les païens, ou plutôt c'est tout uniment l'Eglise qui est véritable, ou bien il n'y en a pas; ce qui faisait dire à Luther : Nul ne pourra ôter à nos adversaires ce titre d'Eglise, duquel étant armés ils nous condamneront et ils nous perdront. » (In Gen.

Ainsi, ne demandez donc point quelle est la véritable Eglise catholique. Il n'est pas possible de vous tromper là-dessus, pourvu que vous soyez de honne foi. C'est l'Eglise romaine, comme vous avez dit et comme nous disons tous, en effet, parce que son chef est à Rome, mais qui ne s'en manifeste pas moins en tout temps et en tout lieu, comme Dieu, sur la parole de qui elle repose. C'est l'Eglise par excellence, et, mieux encore, c'est l'Eglise, celle que tout bon Chrétien reconnaît comme un eufant reconnait sa mère.

Du reste, nous dit-on encore, votre Eglise catholique a fait son temps.

An lieu de dire votre Eglise, dites plutôt l'Eglise de Jésus-Christ, et vous aurez ré-pondu vous-même à votre objection; car l'Eglise venant de Jésus-Christ et lui appartenant, elle est impérissable comme sa parole.

Au lieu de dire votre Eglise, dites eucore notre Eglise, car elle est l'Eglise de tous,

comme cela se prouve non-seulement ja la foi, mais par l'expérience. Or, puisqu'e. est l'Eglise de tous, elle l'est de ceux q. existent actuellement et de ceux qui existeront à l'avenir. Donc, elle n'a passait se temps. Son temps à elle, c'est le temps; l'humanité; et aucune partie ne saurait : en être retranchée. Pourquoi n'en sensdonc pas ainsi? N'est-elle pas ce qu'e-i toujours été, et les hommes ne sont-is » toujours les mêmes? Ils ont et auront d'y toujours besoin d'elle, comme ils en out. besoin jusqu'à ce jour.

L'Eglise catholique a fait son tens. Est-ce bien sur? « Il y a dix-neul cemm bientôt qu'elle existe, » dit à ce sujet 14 de Ségur (Réponses), e et en voil 1 :. près autant qu'on dit cela d'elle.

« Chaque siècle, chaque impie, chaque: venteur de secte ou d'hérésie se cruite: arrivé à ce jour fameux de l'enterremets l'Eglise catholique; chacun d'eur x destiné à entonner le De profundisde sh pauté, du Sacerdoce catholique, de la 1et de toutes les antres croyances de l'Eur. et néanmoins cela ne vient pas.

« Ainsi, dans le premier sièle christianisme, un proconsul de l'empre Trojan lui écrivait : Avant peu de temp, ju à la persécution, cette secte sera éloufe on n'entendra plus parler de ce Directe.

« Et Trajan est mort, et le Dieu (1règne toujours dans le monde.

Ainsi, trois siècles plus tard, luir t postat se vantait de préparer le cerer's Galiléen, c'est-à-dire d'anéantir la muc et son Eglise...

« Et Julien est mort, et le Galilen de Pa Eglise vivent encore.

«Ainsi, au xvr siècle, Luther, ce man volutionnaire qui fit de l'orgueil et et révolte une révolution, parlait de a fipauté comme d'une vieillesse qui t'il tro O Pape, disait-il, o Pape! j'étais une properties de la comme d'une vieillesse qui t'il troi par l'actuelle de la comme d'une vieilles et la comme d'une vieille et la comme d'une toi pendant ma vie; après ma men, y une ta destruction!...

« Et Luther est mort, et son projecte tisme se dissout de toutes parts let la Pa : demeure toujours plus vivante, plus : sante, plus vénérée que jamais!

« C'est encore ainsi que Voltaire, l'et" personnel de Jésus-Christ, Voltaire quantité ses lettres : Voltaire, Christe ou Ecrasons l'insame, c'est-à-dire les Christ et son Eglise; c'est ainsi, dis-Voltaire écrivait à un de ses amis: le las d'entendre dire qu'il a suff de douit k mes pour fonder la religion catholique veux faire voir qu'il suffit d'un seul per détruire. — Dans vingt ans, écrivailautre, le Galiléen aura beau jeu!

« Et vingt ans après, jour pour jour, taire mourait dans un désapoir de in: appelant un prêtre que ses amis les ; sophes empéchaient de parvenir ; un

lui.. « Et l'Eglise vit toujours, travers: ages, brisant sur son faible passed ceux ani la veulent briser.

« Il en sera de même de nos grands systèmes modernes philosophiques et sociaux. qui se posent modestement en réformateurs de la religion de Jésus-Christ, en remplacants de l'Eglise catholique.

- Moins redoutables encore que leurs devanciers, ces pauvres gens ne se doutent seulement pas de leur faiblesse. Ils croient faire du nouveau, tendis qu'ils ne font que ré-chausser le vieux thème des Voltaire, des Calvin, des Luther, des Arius, etc., etc.

« Ont-ils donc oublié la parole du Sanveur au premier Pape et au premier évêque: Allex, enseignez tous les peuples; moi-même, je suis avec vous, tous les jours, jusqu'à la consommation des siècles? (Matth. xxviii, 18-20.)

· Ont-ils oublié ce qu'il a dit au Prince des apôtres : Tu es Pierre, et sur toi, pierre, je balirai mon Eglise, et les puissances de l'enfer ne prévaudront point contre elle? (Matth. xvi. 18.)

« Ce que Dieu a fondé, croient-ils pouvoir

le détruire?

 Non, l'Eglise catholique n'a pas fait son temps; elle n'aura fait son temps que lorsque le monde aura fait le sien.

· L'Eglise ne craint rien : elle sait quel est le principe divin de sa force, de sa vie; et elle enterrera ses adversaires présents, plus aisément, plus paisiblement encore qu'elle n'a enterré leurs prédécesseurs. »

Elle serait beaucoup plus heureuse assu-rément de les convertir avant leur mort, et de les ramener repentants dans son sein. Et pourquoi done n'y reviendraient-ils pas? c'est à elle qu'ils sont redevables de leurs plus grands biens. Ces idées qu'ils ont sur Dieu, sur l'âme, sur les devoirs qui unis-sent les hommes entre eux et les rattachent à Dieu, sur la vie future... cette liberté de Jeurs actions dont ils sont en possession, c'est à l'Eglise catholique, et à elle seule, qu'ils doivent tout cela, puisque c'est elle qui a éclairé et émancipé le monde, généra-lement plongé avant elle dans les ténèbres de la superstition et dans l'esclavage. Pourquoi donc s'en séparent-ils actuellement, et s'efforcent-ils d'en séparer les autres? Ne voient-ils pas que ces épreuves par les-quelles l'Eglise de Jésus-Christ passe de temps en temps font ressortir davantage enore sa divinité, en montrant la toute-puissance de la main qui vient la tirer miraculeusement de l'abline au moment où on la croyait définitivement perdue. « La faiblesse apparente de l'Eglise trompera toujours les impies et exercera toujours la foi des croyants, » nous dit le judicieux Nicolas. · Ceux-là, confiants dans le succès et le bruit passager de leurs persécutions, se flatteront toujours de l'emporter; ceux-ci, se voyant réduits sux dernières extrémités, seront soujours tentes de désespoit. Jésus-Christ dori souvent dans la barque de Pierre, etalors les courbillons fondent sur elle, et les apôtres s'écrient: Mattre, nous périssons. (Maith. van. 25.) Mais Jésus, se levant, parle hien-tot aux tempêtes, et il se fait un grand calme.

L'illusion produite par ces vicissitudes de l'Eglise n'a jamais cessé, et ne cessera jamais. A l'origine, on se fondait sur sa jeunesse, et Julien l'Apostat disait : Elle n'a que trois cents uns! (Chateaubriand, Deuxième étude histor.) De nos jours, on se fonde sur sa vieillesse, et un autre philosophe nous dit: Elle n'en a plus que pour trois cents ans / Cependant, elle continue sa carrière sans s'inquiéter de ces obscures prédictions. funestes seulement à leurs auteurs, confiante dans cette seule prédiction qui lui a promis les siècles pour durée, et qui lui tient si bien parole depuis dix-huit cents ans. »

A quoi sert-elle aujourd'hui? nous deman-

dent quelques-uns.

A quoi elle sert? enfants ingrats! Mais, quand bien même elle aurait fait son temps, comme vous dites, et ne servirait plus de rien aujourd'hui, vous devriez lui conserver encore tout votre dévouement, ne fût-ce que par reconnaissance. Est-ce que vous abandonnez jamais les vieux parents de qui vous avez recu l'existence, qui l'ont conservée et développée en vous jusqu'à ce jour? Il s'en faut bien toutefois que ce soit là la position de l'Eglise. Toujours ancienne et toujours nouvelle comme celui qui l'a établie, et du sein duquel elle émane, elle est encore et sera toujours pour les hommes ce qu'elle a été jusqu'ici, je veux dire leur bienfaitrice universelle. Voyez le soleil, cette autre image de la Divinité. Versant toujours, sans s'épuiser jamais, ses torrents de lumière du haut du firmament où il a été placé au moment de la création, il continue, et con-tinuera jusqu'à la fin, d'éclairer et de féconder la terre, comme il l'a fait depuis bientôt six mille ans. A quoi sert le soleil au-jourd'hui? dira peut-être l'insensé. Nous sommes en possession de la lumière et de la chaleur. — Oui, sans doute, nous sommes en possession de la lumière; mais c'est à cet astre bienfaisant que nous en sommes redevables; car, si malheureusement il venait à s'éteindre, les ténèbres qu'il éloigne difficilement de la terre l'environneraient immédiatement de toutes parts, et les glaces qu'il a tant de peine à fondre l'envahiraient bientôt complétement et l'empêcheraient de produire aucun fruit. - Mais, ajoutera-t-il, en croyant le voir se coucher derrière quelque montagne ou s'éteindre même dans les eaux, il a fini sa carrière. — Non, car s'il se couche pour nous, il se lève pour d'autres peuples. Ou plutôt, il reste toujours le même. C'est nous seulement qui nous éloignons ou nous rapprochons de lui. Mais, pourvu que rien n'empêche ses rayons d'arriver jusqu'à nous, nous ressentons toujours son influence salutaire.

Ce que le soleil est au monde physique, l'Eglise catholique l'est au monde moral. Versant toujours, sans s'épuiser jamais, ses torrents de lumière du haut du Siège apostolique où son centre fut établi par l'immuable parole du Verbe incarné, elle continue encore et continuers jusqu'à la fin d'éclai-rer et de féconder la terre, comme elle l'a

fait depuis bientôt deux mille ans, ou plutôt six mille ans : car l'Eglise catholique a toujours existé en réalité, ainsi que nous le montrerons plus tard. A quoi sert-elle aujourd'hui? dira aussi l'insensé, comme par rapport au soleil; nous sommes en possession de la lumière. — Oui, sans doute, pouvons-nous lui répondre encore, oui, nous sommes en possession de la lumière; mais c'est à ce flamheau divin que nous en sommes redevables; car, s'il pouvait s'éteindre un instant, les ténèbres de l'ignorance qu'il éloigne difficilement de la terre l'environneraient immédiatement de toutes parts, et les glaces de l'égoïsme qu'il a tant de peine à fondre l'envahiraient bientôt complétement, et au lieu de fruits salutaires, ne lui feraient plus produire que des fruits de mort. - Mais, ajoutera-t-il, en voyant ou en s'imaginant voir l'influence de la religion baisser en quelque contrée: elle finit sa carrière. Non, car si elle se couche pour certains peuples, elle se lève pour d'autres. Ou plutôt, elle reste toujours la même. C'est nous qui nous en éloignons et nous en rapprochons; mais pourvu que rien n'empêche ses divins rayons d'arriver jusqu'à nous, nous ne cessons jamais de ressentir son influence bienfaisante.

C'est là un fait connu de tous, un fait incontestable, qui doit frapper les yeux de l'ignorant, du petit enfant lui-même, et que l'insensé, comme nous le disions tout à l'heure, ou l'homme aveuglé par les passions

peut seul révoquer en doute.

Nous trouvons, à ce sujet, dans la presse quotidienne, où la polémique religieuse est obligée de s'établir aussi aujourd'hui pour répondre aux attaques journalières des ennemis de l'Eglise, des réflexions pleines de justesse et de force, qu'on nous permettra de citer ici.

«Supposons,» dit le Bien public, «un homme avant du cœur et du bon sens, mais qui, étranger à l'Europe, et ignorant de l'histoire, n'eût jamais entendu parler de la religion chrétienne. Nous lui dirions : Il existe une société dont les membres ont pour premier principe de s'entre-aimer comme des frères. et, pour mobile de leurs actions, l'obligation de se donner mutuellement des preuves de cette affection qu'ils appellent charité. Dans leur conviction, des récompenses au-dessus de tout ce que l'imagination peut se représenter seront le prix de l'accomplissement de cette douce obligation; des peines éternelles et effroyables seront le châtiment des méchants qui se seront soustraits à cette loi d'amour. Cette société s'appelle l'Eglise, c'est-à-dire la réunion de tous les hommes qui ont les mêmes sentiments, la même pratique, la même persuasion; et le lien qui les rassemble s'appelle la religion, car elle les lie tous ensemble et avec le Créateur de l'univers, leur Père et l'objet de leur suprême prédilection. Le Créateur, celui qui a disposé l'admirable harmonie du monde avec tant de sagesse, de prévoyance et de mesure, est l'ordre essentiel. Par amour pour cet ordre essentiel, les enfants de l'Église s'appliquent à régler toutes leurs tendances et à discipliner toutes leurs passions: ils soni sobres, tempérants, continents; ils usent des biens terrestres sans s'y attacher, également éloignés de l'avarice et de la prodigalité, repoussant l'envie, dominant la colère, fuyant

la paresse.

« Pour se maintenir dans cet équilibre moral, dans cette égalité d'âme, ils recourent à la prière, qui est une élévation de l'âme vers Dieu, et l'humble demande d'une assistance venant d'en haut. Ils appellent la hénédiction divine sur toutes leurs actions. Des actes religieux consacrent leur naissance, leurs chastes et indissolubles unions, les derniers moments de leur vie. S'ils tombent dans une fante, ils l'avouent, s'en repentent, et se relèvent vaillamment de leur chute pour l'expier par quelque bonne action réellement expiatoire. Quelques - uns d'entre eux, poussés par la charité au degré de l'héroisme, renoncent aux saintes joies de la famille pour se livrer aux joies plus saintes encore d'un dévouement absolu à l'humanité tout entière. Ils se font les pères des orphelins, les consolateurs des affligés, les soutiens des pauvres, les ministres de Dieu et de l'humanité dans la répartition des bienfaits et des bons conseils. Ils exercent ainsi sur les esprits et plus encore sur les cœurs un dout empire béni par ceux qui s'y soumettent; car cette soumission est toute volontaire, comme cet empire est tout désintéressé.

« Que répondrait cet homme de bon sens? Les membres de cette société, dirait-il, doivent être bien heureux; car, grâce à leur union en l'Eglise, grâce aux ministres de rette religion d'amour, ils doivent posséder la santé garantie par la fuite des excès, le calme de la conscience assuré par la répression des mauvaises passions, la paix dans le sage tempérament de tous leurs désirs terrestres, l'allégresse dans l'ardeur de leurs vives espérances en un avenir rémuméra-

teur.

« Oui! voilà la réponse du simple bon

« Or, nous le demandons, ont-ils l'espril sain, ne sont-ils pas plutôt dans ce délire où jettent de pernicieux abus de nos facultés. ces hommes qui se ruent sur la religion, sur l'Eglise, sur ses préceptes, sur ses institutions, sur ses ministres, et qui poussent, dans leur rage frénétique contre le Christ, le cri des Juiss aveugles : Tolle! tolle! Ecrasons l'infâme!

« Jamais ils n'en viendront à bout; car l'Eglise catholique, c'est réellement cette pierre sainte tombée du haut de la montagne, que la parole du Sauveur des hommes a affermie. et au pied de laquelle sont venus mourit tous ses ennemis. Or, comme on l'a dit en core, car nous avons beau chercher dans la nature et dans les livres, dans les ouvrages sortis de la main de Dieu et dans ceux qui sont sortis de la main des hommes, nous ne trouvons jamais assez de comparaisons pout faire bien comprendre l'inaliérable perpe né de l'Eglise au milieu des déplacements des ruines de toutes choses ici-bas; elle samble à ces antiques monuments de l'Erpte, dont l'Arabe vagabond, qui plante le nrà l'abri de leur masse immobile la tente u'il enlèvera le matin, essaye de détacher a passant quelques pierres. Fatigué bienta'un travail sans fruit, il s'ensonce et distratt dans des solitudes inconnues. » (Essai r l'indifférence.)

Mais, en supposant qu'ils pussent mettre exécution leurs pernicieux desseins, qu'auons-nous à la place de la religion détruite? er il faut à l'homme une religion. Tous le conuaissent, tous le proclament hautement. smais société ne fut fondée que la religion e lui servit de base. Jamais société ne substa ni ne subsistera jamais sans être souque par la religion. Le faible en a besoin our le désendre et le fort pour le contenir, malheureux pour le consoler, l'heureux our l'empêcher d'abuser de son bonheur. ous en ont besoin, en un mot, pour les ratcher entre eux par la charité, et au Créa-ur de toutes choses par la piété. Si donc-Eslise catholique vient à disparaître, par uoi sera-t-elle remplacée?

Il faut bien qu'elle passe, avez-vous dit, omme ont passé avant elle toutes les relirons qui l'ont précédée, pour faire place, i son tour, à une religion nouvelle.

Cette phrase qu'on entend répéter partout sujourd'hui, qu'on trouve même dans les lires des philosophes, où elle a pris naisance, et d'où elle s'est répandue dans le
ublic, cette phrase, dis-je, renferme encore
lus d'absurdités que de mots, et doit exciter
risée du plus simple villageois suffisam-

ent instruit de sa religion.

Vous annoncez une religion nouvelle; mais ourquoi faire? et que viendra-t-elle ensei-ner aux hommes que l'Eglise catholique ne fasse aussi bien, infiniment mieux qu'elle more? Ecoutez le religieux Pellico réponunt, dans le calme des passions, à cette ob-ction qui avait assailli sa foi au milieu du ionde, et qui venait l'assaillir encore au ad de sa prison. « Si Dien existe, » disait-, « une conséquence nécessaire de sa juse. c'est une autre vie pour l'homme qui ufire dans un monde si injuste. De la la ande nécessité d'aspirer aux biens de cette conde vie; de là un culte d'amour de Dieu du prochain, une aspiration perpétuelle l'ame à s'ennoblir par de généreux sacries. Et au'est-ce donc que le christianisme. re n'est cette aspiration perpétuelle à s'en-bir? Je m'étonne que l'essence du chrisuisme étant si pure, si philosophique, si staquable, il soit venu cependant une mpe où la philosophie osat dire: C'est à i disormais à remplir sa place. De quelle nière rempliras-tu sa place? En enseiantle vice? Non, certes. En enseignant la rtu? Eh bien I ce sera l'amour de Dieu et prochain; ce sera précisément ce que christianisme enseigne. » ( Mémoires de

Vius aunoncez une religion nouvelle, la

religion de l'avenir, comme vous l'appelez encore. Mais, en attendant qu'elle se soit établie, quelle est donc celle qui doit nous régir? car il nous en faut une absolument, comme nous l'avons montré plus haut, et comme chacun d'ailleurs doit le reconnaître sans qu'il soit nécessaire de le lui démontrer. Pourquoi délaisser celle qui existe et qui est si propre à faire le bonheur et la gloire des hommes? Pourquoi en détacher les autres? Pourquoi surtout diriger contre elle, à chaque instant et de toutes manières, les attaques les plus injustes et les plus violentes? Et quand elle se sera établie un instant sur la terre, je suppose, grâce à l'inconstance et à toutes les passions des hommes, quelle sera son autorité sur eux? Qu'en penseront - ils? qu'en devons - nous penser dès aujourd'hui? « Vous n'êtes que d'hier! » disait autrefois Tertullien à toutes les sectes qui pullulaient autour de l'Eglise catholique, toujours subsistante au milieu de toutes les vicissitudes de l'erreur, et cette parole foudroyante suffisait pour les terresser: « Quoi l » pourrions-nous dire à la religion de l'avenir, « quoi ! vous n'existez pas encore, et vous prétendez régir le monde l »

Vous annoncez sa prochaine arrivée; mais quelle preuve en avez-vous? D'où vient-elle? Qui l'établira? - L'homme, me direz - vous peut-être. - Quoi l l'homme! Mais c'est un être faible, sujet à l'erreur, trompeur, inconstant, sans autorité sur ses semblables. Tout ce qui vient de lui, par conséquent, est sans aucune valeur, sans autorité, sans consistance. Voilà pourquoi toutes les religions dont vous parlez, et auxquelles vous assimilez faussement l'Eglise catholique, ont passé si rapidement sur la terre, et, dans leur court passage, ont rendu l'homme encore plus faible et plus malheu-reux qu'il n'eût été, abandonné à lui-même. Et parce que l'Eglise catholique dure depuis si longtemps, malgré les combats de tout genre que lui livrent à chaque instant ses innombrables ennemis, et parce qu'elle n'a jamais cessé et qu'elle ne cesse point encore de faire notre bonheur et notre force ici-bas, c'est une preuve qu'elle ne vient point de l'homme, et parce qu'elle ne vient point de kui, elle ne doit point non plus passer comme lui, ni comme tout ce qu'il établit sur la terre.

Si vous prétendez que votre religion nouvelle doit venir de Dieu, vous ne serez pas moins embarrassé de répondre à toutes les questions que j'ai à vous adresser dans cette nouvelle hypothèse. Qui vous a annoncé son arrivée prochaine, vous demanderai-je encore, et quels motifs pouvez-vous avoir d'y croire? Quelles preuves de sa divinité donnera-t-elle, à son arrivée, que l'Eglise catholique n'ait données avant elle? Etsrelle ne peut en donner ni de plus nombreuses ni de plus convaincantes, pourquoi délaisserait-on celle qui est en possession de régir nos âmes, pour s'attacher à celle qui nous est inconnue? Pourquoi Dieu voudrait-il l'éta-blir, et pourquoi si tard? Ou elle est néces-

659

saire, ou non. Si elle n'est pas nécessaire, pourquoi l'établir? je le répète. Si elle est nécessaire, pourquoi ne l'avoir pas établie plus tôt? Pourquoi n'a-t-elle pas toujours existé, comme le christianisme, pour donner à tous les hommes sans exception, les moyens de faire leur salut? Car, lorsque vous par-lez des religions qui ont précédé la nôtre, vous faites une fausse superition, et, lorsque nous disons que l'Eglise catholique dure depuis bientôt deux mille ans, nous n'entendons que le développement, annoncé du reste dès le commencement, qui lui a été donné à la venue de Jésus-Christ sur la terre. Quant à son essence, c'est la manifestation de la vérité, et la vérité, c'est Dieu lui-même, qui a tout précédé et dure éternellement. L'Eglise catholique, voyez-vous,

c'est, comme son nom même le dit, l'assemblée de tous les sidèles, rattachés à Dieu, qui les a créés, par Jésus-Christ leur rédempteur. Ayant la rédemption, ils se rattachaient à Dieu au nom de celui qui devait les sauver; et, depuis la rédemption, ils se sont rattachés, ils se rattachent et se rattacheront toujours à Dieu par celui qui les a rachetés. C'est donc toujours le même lien sacré et par couséquent la même religion qui les unit entre eux et à Dieu. En quelques mots seulement et pour employer ici le langage des Ecritures, hier, aujourd'hui et dans tous les siècles, c'est-àdire toujours, telle est, comme celle de son divin chef, la durée incontestable, nécessaire de l'Eglise catholique. Jesus Christus heri, et hodie, ipse et in sæcula. (Hebr. xm. 8.)

#### ENCENS.

Objections. — Puisque vous dites que l'encens est un symbole de la prière, pourquoi en brûlez-vous devant les créatures? Les premiers Chrétiens regardaient cela comme un acte d'idolâtrie. — Quoi qu'il en soit, le prêtre, qui nous prêche si bien la modestie, devrait avoir quelque honte à se faire encenser après avoir encensé son Dieu.

Réponse. — C'est vrai, nous regardons généralement l'encens comme un symbole de la prière. La nature même de l'encens qui, jeté dans le feu, monte vers les cieux, comme la prière sortant d'un cœur embrasé d'amour, nous porte à penser ainsi, et nous y sommes autorisés par différents passages des livres saints, entre autres par ce passage tiré de l'Apocalypse de saint Jean: « Alors il vint un autre ange qui se tint devant l'autel, ayant un encensoir d'or, et on lui donna une grande quantité de parfums, afin qu'il offrit les prières de tous les saints sur l'autel d'or qui est devant le trône de Dieu. Et la fumée des parfums composés des prières des saints, s'élevant de la main de l'ange, monta devant Dieu; » Data sunt illi incensa multa, ut daret de orationibus sanctorum... ascendit fumus de orationibus sanctorum... coram Deo. (Apoc. viii, 3, 4.)

Mais l'encens a d'autres significations. C'est, par exemple, un témoignage de respect et d'amour, comme on le voit par l'usage qu'on en fait presque partout, et principalement en Orient. Voilà pourquoi nous en brûlons aussi devant les créatures, à qui nous n'adressons aucune prière. Du reste, alors même que, par la, nous entendrions les prières, il n'y aurait aucun mal, pourvu que nos prières ne leur fussent pas adressées comme à Dieu, premier auteur et souverain dispensateur de toutes choses.

Les premiers Chrétiens, dites-vous, regardaient cela comme un acte d'idolâtrie.

Oui, à cause des idées alors dominantes. C'était pour les païens un acte d'adoration; donc, d'idolâtrie, puisqu'ils adoraient les idoles; donc un acte tout naturellement réprouvé des Chrétiens. Voilà pourquoi les

apologistes du christianisme, comme Tertullien, Arnobe, Lactance, disaient aux paiens: Nous ne brûlons point d'encens (comme vous, c'est-à-dire, et avec les mêmes intentions que vous). Tel est évidemment le sens de leurs paroles, comme on peut le voir par leurs écrits; et cela ressort, du reste, de la na-ture même des choses. Brûler de l'encens est un de ces actes qui n'ont de valeur que par l'intention qu'on a, en les faisant. D'où il suit que c'était un acte condamnable, dont il fallait s'abstenir avec soin, quand il avait la signification d'idolatrie. D'où il suit encore que ce n'est plus un acte condamnable, mais bien un acte légitime et même louable, quand, au lieu d'avoir cette signification, il ne tend plus qu'à nous faire acquitter des devoirs que nous avons à remplir envers le Créateur comme envers les créatures.

Quoi qu'il en soit, ajoutez-vous, le prêtre qui nous prêche si bien la modestie, devrait avoir quelque honte de se faire encenser, après avoir encensé son Dieu.

Est-ce que cela vient de lui? C'est une partie du culte catholique, de ce culte si imposant, si touchant, si fécond en enseignements de tout genre

ments de tout genre.

Pourquoi d'ailleurs ne se ferait-il pas encenser? Le prêtre, à l'autel principalement, c'est le ministre de Dieu, le représentant de Jésus-Christ. D'où il suit que, dans ses idées comme dans celles des fidèles, l'encens brûlé devant lui, en apparence, est réellemen brûlé devant Notre-Seigneur Jésus-Christ devant le Très-Haut lui-même.

Nous avons reconnu, en outre, que l'en cens pouvait aussi être brûlé devant la créa ture pourvu qu'on n'eût point intention d rendre à celle-ci l'honneur qui n'est di qu'au Créateur. Nous avons dit que c'éta un témoignage de respect et d'amour qu'o pouvait donner aux hommes, en raison d'leur position et de leur mérite personne Or, qui peut être, après Dieu, plus digne d'respect et de l'amour des fidèles que le prê tre, mais surtout que le prêtre dans l'églis et à l'autel? Il est là avec son triple caraltère d'homme, de Chrétien, et eufin de pre

1

2. Comme homme, il est la créature de eu, son image et sa ressemblance; comme rétien, il est le frère et le cohéritier de sus-Christ; comme prêtre, il est son déléé, un autre lui-même. Que de titres donc notre respect et à notre amour; et, par nséquent, au témoignage public et relieux de ce respect et de cet amour!

Cet encensement, du reste, n'est pas pour un honneur seulement, c'est aussi un enignement, et quel enseignement! C'est mme pour lui dire: Charge-toi de notre ière pour l'élever ensuite plus pure vers cieux! A toi le tribut de notre respect et notre amour, pour que de ton cœur il onte ensuite plus digne jusqu'à Dieu! De ême que cet encens, brûlé par le feu, onte en haut au lieu de descendre vers la rre, et se dérobe ainsi aux regards des ortels: de même tes pensées, tes sentients, tout ton être, consumé par l'amour, it s'élever en haut, au lieu de s'attacher à terre, et retourner ainsi à sa source, qui it Dieu.

Voilà pourquoi cet encencement (qu'on ne omprend pas toujours), devant les em-loyés inférieurs de l'Eglise. C'est sans doute,

jusqu'à un certain point, un honneur rendu à la place qu'ils occupent et aux fonctions qu'ils remplissent, mais c'est bien plutôt aussi un enseignement. C'est pour leur dire de se détacher de plus en plus des sens, dans lesquels ils ne demeurent habituellement que trop ensevelis, pour se rapprocher de la nature des esprits avec lesquels ils rendent gloire à Dieu et chantent ses louanges.

ENF

dent gloire à Dieu et chantent ses louanges.
Voilà pourquoi encore cet encensement jusque devant les corps de ceux que nous avons perdus. C'est pour dire à toute l'assemblée des fidèles: Ces corps ont été, de leur vivant, les temples du Saint-Esprit: donc, nous ne devons point cesser de les honorer. Il y a en chacun d'eux une semence d'immortalité. Donc, par nos prières, dont cet encens est le symbole, donc, par toutes les bonnes œuvres que la religion nous donne la facilité de faire à leur intention, nous devons les embaumer, en quelque sorte, pour les préserver d'une entière corruption, féconder cette divine semence, pour qu'elle les fasse, un jour, sortir de terre, et les conduise glorieux devant le tribunal du souverain juge.

#### ENFER.

Objections.— Il n'y a pas d'enfer. — C'est encore une invention des prêtres. — Où sereit-il, d'ailleurs, cet enfer? Les uns disent dans l'intériour de la terre; mais on en aumit quelques preuves; et puis, quand le monde sera détruit, comme ils l'assurent, 'eur enfer le serait donc également?' - Personne n'est revenu de par là pour nous dire re qui s'y passe. — L'enfer, c'est quand il ny a pas d'argent à la maison. — J'admettrais encore volontiers certaines expiations pour punir le crime; mais l'enfer tel qu'on nous le peint est inadmissible. — Qui pourail tenir dans cette fournaise? Est-ce que e feu ne consumerait pas tout prompte-nent? Est-ce qu'il ne finirait pas par se consumer lui-même? - L'éternité des peines principalement incroyable. Comment roire, en effet, que Dieu, qui est la bonté bème, veuille nous damner éternellement our une faute qui n'aura duré peut-être u'un instant?

Réponse.—Vous dites qu'il n'y a pas d'enr. En êtes-vous bien sûr? Non, certainerent. Quelque effort que vous fassiez, vous
re sauriez aller au delà du doute sur ce
oint. Vous trouvez, en vous et hors de
ous, trop de preuves de l'existence de l'enr. pour demeurer convaincu qu'il n'y en a
oint. Ainsi, quand vous dites: Il n'y a
re d'enfer, cela veut dire simplement, n'estpas, — Je désire qu'il n'y ait point d'enr. je voudrais bien qu'il n'y eût pas d'enr. je voudrais bien qu'il n'y eût pas d'enr. je voudrais bien qu'il n'y eût pas sûr;
l. si vous vous êtes trompé, comme vous
evez le craindre, quelque assurance que
ous affectiez, puisque tout est contre vous
cela, ainsi que je le disais tout à l'heure,

et que je vous le prouverai bientôt, à quel épouvantable avenir vous vous exposez. Vous n'y pensez donc point? Vous pouvez donc reposer tranquille un jour, une heure, une minute seulement, dans la position où vous vous trouvez? Ah! si vous étiez, en ce moment, sur le penchant d'une haute montagne, où vous ne tiendriez que par un fil, lequel fil même menacerait à chaque instant de se rompre, quelle ne serait pas votre inquiétude ! Vous regarderiez attentivement à vos pieds, et si ce que vous auriez découvert vous-même, si ce qui vous aurait été rapporté par d'autres mieux à portée que vous de connaître l'état des choses, si tout vous donnait à penser qu'à vos pieds est un abime sans fond comme sans rivages, vous vous garderiez bien de vous endormir, vous vous garderiez bien surtout de vous abandonner à l'aveuglement et à l'égarement des passions; mais vous feriez, au contraire, tous vos efforts pour vous élever, quoi qu'il pût vous en coûter, au sommet de la montagne, où vous seriez assuré de votre salut.

Voilà votre situation, ou plutôt voilà l'image affaiblie de votre propre situation.
Cette montagne, c'est le monde. Vous n'y
tenez que par la vie; et cette vie n'est, en
réalité, qu'un fil qui menace à chaque instant de se rompre, mais qui se rompra certainement au moment même où vous vous
y attendrez le moins. Où irez-vous, en tombant? Regardez vous-même à vos pieds, interrogez vos semblables, ceux surtout qui
sont le mienx à portée de connaître l'état
des choses, et tous vous diront, et vous aurez bien de la peine à ne pas le penser aussi
vous-même, qu'il y a réellement à vos pieds
un abîme sans fond comme sans rivages.

Et vous vous endormiriez! et vous vous abandonneriez sans crainte à l'aveuglement et à l'égarement des plus violentes et des plus coupables passions! Et vous ne feriez pas tous vos efforts pour vous élever, quoi qu'il pût vous en coûter, au ciel, où le bonheur vous serait assuré! Mais c'est plus que de la folie; car le fou, lui aussi, s'attache, de toutes ses forces, à l'existence et au bien-être; c'est de la monstruosité, et même la plus incompréhensible de toutes les monstruosités.

Ecoutons une haute raison, stigmatisant en termes énergiques la conduite de ceux qui s'endorment ainsi dans le doute de leurs fins dernières.

« L'immortalité de l'âme est une chose qui nous importe si fort, et qui nous touche si profondément, qu'il faut avoir perdu tout sentiment pour être dans l'indifférence de savoir ce qui en est. Toutes nos actions et toutes nos pensées doivent prendre des routes si différentes selon qu'il y aura des biens éternels à espérer ou non, qu'il est impossible de faire une démarche avec ou sans jugement, qu'en la réglant par la vue de ce point qui doit être notre dernier objet.

« Ainsi, notro premier intérêt et notre premier devoir est de nous éclairer sur le sujet d'où dépend toute notre conduite. Et c'est pourquoi parmi ceux qui n'en sont pas persuadés, je fais une extrême différence entre ceux qui travaillent de toutes leurs forces à s'en instruire, et ceux qui vivent sans s'en mettre en peine et sans y penser.

« Je ne puis avoir que de la compassion pour ceux qui gémissent sincèrement dans ce doute, qui le regardent comme le dernier des malheurs, et qui n'épargnant rien pour en sortir, font de cette recherche leur principale et leur plus sérieuse occupation. Mais pour ceux qui passent leur vie sans penser à cette dernière fin de la vie, et qui, par cela même qu'ils ne trouvent pas en eux-mêmes des lumières qui les persuadent, négligent d'en chercher ailleurs, et d'examiner à fond si cette opinion est de celles que le peuple reçoit par une simplicité crédule, ou de celles qui, quoique obscures d'elles-mêmes, ont néanmoins un fondement très-solide, je les considère d'une manière toute différente. Cette négligence en une affaire où il s'agit d'eux-mêmes, de teur éternité, de leur tout, m'irrite plus qu'elle ne m'attendrit; elle m'étonne et m'épouvante; c'est un monstre pour moi. Je ne dis pas ceci par le zèle pieux d'une dévotion spirituelle. Je prétends, au contraire, que l'amour-propre, que l'intérêt humain, que la plus simple lumière de la raison nous doit donner ces sentiments. Il ne faut voir pour cela que ce que voient les personnes les moins éclairées.

a Il ne faut point avoir l'âme fort élevée pour comprendre qu'il n'y a point ici de satisfaction véritable et solide, que tous nos plaisirs ne sont que vanité, que nos maux sont infinis, et qu'enfin la mort qui nous menace à chaque instant nous doit mettre,

dans peu d'années, et peut-être même en peu de jours, dans un état éternel de bonheur, ou de malheur, ou d'anéantissement. Entre nous et le ciel et l'enfer, ou le néant, il n'y a donc que cette vie, qui est la chose du monde la plus fragile; et le ciel n'étant pas certainement pour ceux qui doutent si leur âme est immortelle, ils n'ont à attendre que l'enfer ou le néant.

« Il n'y a rien de plus réel que cela ni de plus terrible. Faisons tant que nous voudrons les braves, voilà, la fin qui attend la

plus belle vie du monde.

« C'est en vain qu'ils détournent leur pensée de cette éternité, qui les attend, comme s'ils la pouvaient anéantir en n'y pensant point. Elle subsiste malgré eux; elle s'avance, et la mort qui la doit ouvrir les mettra infailliblement dans peu de temps dans l'horrible nécessité d'être éternellement on anéantis, ou malheureux.

« Voilà un doute d'une terrible conséquence, et c'est déjà assurément un trèsgrand mal que d'être dans ce doute; mais c'est au moins un devoir indispensable de chercher quand on y est. Ainsi, celui qui doute et qui ne cherche pas, est tout ensemble et bien injuste et bien malheureux. Que s'il est avec cela tranquille et satisfait, qu'il en fasse profession, et enfin qu'il en fasse le sujet de sa joie et de sa vanité, je n'ai point de termes pour qualifier une si extravagante créature.

« Qù peut-on prendre ces sentiments? Quel sujet de joie trouve-t-on à n'attendre plus que des misères sans ressource? Quel sujet de vanité de se voir dans des obscurités impénétrables? Quelle consolation de n'attendre jamais de consolateur?

« Ce repos dans cette ignorance est une chose monstrueuse, et dont il faut faire sentir l'extravagance et la stupidité à ceux qui y passent leur vie, en leur représentant ce qui se passe en eux-mêmes, pour les confondre par la vue de leur folie. Car voici comment raisonnent les grands hommes quand ils choisissent de vivre dans cette ignorance de ce qu'ils sont et sans en recher-

cher d'éclaircissement;

« Je ne sais qui m'a mis au monde, ni ce que c'est que le monde, ni que moi-même. Je suis dans une ignorance terrible de toutes choses. Je ne sais ce que c'est que mon corps, que mes sens, que mon âme; et celle partie même de moi qui pense ce que je dis, et qui fait réflexion sur tout et sur ellemême, ne se connaît non plus que le reste. Je vois ces effroyables espaces de l'univers qui m'enserment, et je me trouve attaché à un coin de cette vaste étendue, sans savoir pourquoi je suis plutôt placé à ce lieu qu'en un autre, ni pourquoi ce peu de temps qui m'est donné à vivre m'est assigné à ce point plutôt qu'à un autre de toute l'éternité qui m'a précédé, et de toute l'éternité qui me suit. Je ne vois que des infinités de toutes parts qui m'engloutissent comme un atome, et comme une ombre qui ne dure qu'un ins-

Comme je ne sais d'où je viens, aussi je tais où je vas; et je sais seulement in sortant de ce monde je tombe pour sis ou dans le néant, ou dans les mains Dieu irrité, sans savoir à laquelle de deux conditions je dois être éternelle-

- ten partage.

· Voilà mon état plein de misère, de faite et d'obscurité. Et de tout cela je conque je dois donc passer tous les jours u vie sans songer à ce qui me doit arristque je n'ai qu'à suivre mes inclinations . Milexion et sans inquiétude, en faisant se qu'il faut pour tomber dans le maléternel au cas que ce qu'on en dit soit ble. Peut-être que je pourrais trouver ue éclaircissement dans mes doutes, je n'en veux pas prendre la peine, ni un pas pour le chercher; et en traitant mépris ceux qui se travailleraient de ce e veux ailer sans prévoyance et sans 😹 **i**e lenter un si grand événement, et me 👱 🕊 mollement conduire à la mort dans rtitude de l'éternité de ma condamn future. » (Pensées de PASCAL.)

nous nous sommes arrêté à ces réons, c'est que nous sommes convaincit tel est l'état réel de ceux qui contestent Mence de l'enfer. Nul, pensons-nous, ne ait la nier absolument; mais ils la révolen doute: Est-ce bien vrai qu'il y ait ... fer? demandent-ils; et, sans attendre anse, qui ne serait peut-être pas telle la désirent, ils parlent et agissent

s'il n'y en avait pas.

y a point d'enfer, dites-vous.

pour juoi donc tous les hommes nous let ils unanimement qu'il y en a un? mi la raison nous le dit-elle également, aous la consultons dans le silence des #? pourquoi Dieu, dans sa bonté, en pour nous rappeler de temps en bette utile vérité dans le cours de le. et pour nous la rappeler surtout tent de notre mort, à cette heure dé-

le notre éternelle destinée?

Les Catholique, je suppose, du moins : vous appartenez, ou vous êtes censé nir à cette religion la plus sainte et répandue, la plus divine et la plus e. par conséquent, qu'il y ait sur la ous ne voulez pas croire à l'existence er; ou plutôt ce n'est pas vous qui cette utile et incontestable vérité, passion qui, en ce moment, vous dovous aveugle. Vous avez fait comme eureux qui veut se noyer. Vous vous ié les yeux, et vous vous êtes dit : sflect.issez pas que le danger n'existe ns. et qu'il n'est même que plus ,le, parce que vous ne l'apercevez ulez-vous savoir ce qu'il en est? Ind'abord ceux qui vous environnent,

et qui ont été, en général, élevés dans la même communion que vous. Faites-leur à tous cette question: L'ablme que je n'aper-cois point existe-t-il réellement? y a-t-il un enfer? Et tous, grands et petits, savants et ignorants, riches et pauvres, hommes et femmes, vertueux et vicieux, tous, excepté ceux qui se trouveront dans la même position que vous, c'est-à-dire qui redoutant trop l'enfer, fermeront les yeux pour ne pas l'apercevoir; tous, dis-je, vous répondront una-nimement: Oui, il y a un enfer, et il est impossible de ne pas le reconnaître. Ils ont tous été élevés de même, allez-vous

ENF

dire peut-être. Ils répètent ce qu'on leur a

enseigné.

Eh bien I consultez ceux dont la croyance diffère de la nôtre, en certains points. Interrogez, par exemple, les protestants, ces sectes innombrables qui, dans tous les temps et dans tous les lieux, se sont séparées du centre de l'unité de l'Eglise principale, et faitesleur la même question: Y a-t-il un enser?-Oui, vous répondent-ils encore unanime-ment, il y a un enfer, et il est impossible de ne pas le reconnaître. Chose singulière ! presque toutes les vérités du christianisme ont été niées tour à tour par quelque hérétique; celle-ci nous semble avoir toujours été respectée, quelque génante qu'elle soit; tant Dieu l'a solidement établie au fond de sa religion, comme sanction indispensable de sa loi.

Vous allez dire peut-être encore: Les protestants, tous les hérétiques sont aussi des Chrétiens. Il n'est donc point étonnant qu'ils parlent là-dessus comme les Catholiques. Ils répètent, eux aussi, ce qui a été dit dès le

commencement.

Oui, vous avez raison, «ce qui a été dit dès le commencement,» ce qu'a dit Jésus-Christ, Dieu, par conséquent, donc la vérité. Mais ne perdons point de vue la preuve que nous développons en ce moment, celle qui résulte du consentement unanime des hommes. Vous dites que le témoignage de tous les Chrétiens vous est encore suspect. Interrogez donc les Juiss, dépositaires de la vraie religion, avant la venue du Messie, les mahométans, qui occupent aujourd'hui la plus grande étendue de terrain, après le christianisme, les païens qui couvraient la terre autrefois, et qui en occupent encore aujourd'hui une grande partie, interrogez ceux même qui n'ont aucun culte public, mais admettent pourtant une religion qu'ils appellent naturelle; et ils vous diront tous, unanimement, comme les Chrétiens: Oui, il y a un enser;

et il est impossible de ne pas le reconnaître. Et vous osez seul soutenir que cela n'est pas? et vous ne craignez pas d'opposer à cet irrécusable témoignage de tous les peuples la parole suspecte de quelques hommes dans la même position que vous? Permettez-moi de vous le dire : C'est par trop de déraison et

d'impudence !

Mais, non, ce n'est pas vous qui niez l'existence de l'enfer. Je vous l'ai déjà dit, c'est la passion qui est en vous. Quant à vous, vous ne le pourriez pas; car la raison vous dit, comme aux autres, trop ouvertement le contraire.

Que nous dit à tous la raison? que le crime doit être puni, comme la vertu récompensée. Or le crime n'est point puni la plupart du temps sur la terre. Que dis-je! il triomphe souvent aux yeux de tous, et finit quelque-fois sa carrière au sein des plus éclatantes prospérités. Il sera donc puni nécessairement dans l'autre vie. Et c'est là précisément l'enfer.

Que nous dit encore la raison? qu'un Dieu sage doit avoir donné une sanction suffisance à sa loi, qu'un Dieu juste doit traiter chacun de nous en raison de ses œuvres, qu'un Dieu saint doit détester souverainement les fautes de ses créatures, et les punir comme elles le méritent. Or tout cela suppose l'existence de l'enfer. Donc il y a un enfer, d'après le témoignage de notre raison.

Est-ce que nous n'en avons pas tous d'ailleurs, au dedans de nous, le pressentiment secret, qui ne nous abandonne jamais, mais qui se fait sentir au moment même de la mort? Que signifient, en effet, ces terreurs profondes qui s'emparent de notre âme quand nous avons fait quelques fautes graves? Que craignons-nous? La justice des hommes? Mais elle ne nous a point vus, je suppose; et puis il s'agit de fautes qu'elle ne saurait atteindre. Que craignons-nous donc, je le répète? Ah! il est aisé de le voir, nous craignons les châtiments éternels. Aussi, quand approche le moment où le coupable doit les subir. comme ces terreurs redoublent! Vovez le mourant, mais le mourant, dans la plénitude de ses facultés intellectuelles, et avec toute la conscience de ses crimes. Entendezvous ses gémissements, ses cris? Que craintil donc? De perdre la vie? mais elle est devenue pour lui insupportable. Que craintil encore une fois? D'entrer dans le néant? Mais le néant n'est rien. Je vais vous le dire, ce qu'il craint, ou plutôt il le dit assez ouvertement lui-même: il craint les châtiments éternels. Il les avait niés cependant; ou, pour parler plus juste, il s'était efforcé de les nier, malgré les avertissements de tous, ceux de sa raison, de Dieu lui-même; mais aujourd'hui la vérité se montre; l'abîme va s'ouvrir bientôt, il est ouvert déjà, et, du fond de cet abîme, une voix s'élève pour lui dire: Descends, pécheur, je t'engloutis pour toujours!

C'est encore, avez-vous dit, une invention des prêtres.

Ils sont donc bien habiles, les prêtres, pour inventer des choses si utiles, si nécessaires! Puisqu'ils ont inventé l'enfer, ils ont inventé aussi sans doute la loi morale, dont l'enfer est la sanction inséparable, le bien et le mal qui résultent de l'observance et de la transgression de cette loi, la conscience qui nous approuve ou nous blâme selon que nous avons bien ou mai fait, observé ou transgressé la loi, et enfin Dieu lui-même, qui ne urait exister s'il n'y a en lui ni sagesse

ni justice ni sainteté, ou ce qui est la même chose, s'il n'y a point d'enfer.

Ils sont donc bien puissants, d'avoir si profondément gravé en chacun de nous cette vérité repoussée de toutes les passions, que nous ne pouvons jamais nous en défaire complétement!

Ils sont donc bien habiles et bien prissants, d'avoir persuadé de cette vérité, qui pourtan nous glace de terreur, tous les peuples. tous les individus, en quelque sorte, de tous le

temps et de tous les lieux 1...

Je n'y pensais point et probablement voe n'y pensiez pas, non plus, vous-même, en faisant votre objection. Vous dites que ce son les prêtres qui ont inventé l'enfer. Mais de quels prêtres parlez-vous donc? de ceux que vous connaissez sans doute, des prêtres cathe liques par conséquent. Mais est-ce que r sont eux qui en ont persuadé les protestastet les autres hérétiques, qui ont mienzais se donner des ministres sans mission que !venir écouter ceux de la religion catholique. Est-ce que ce sont eux qui en ont persuar les Juifs, les mahométans, les païens. relesquels ils n'ont point de rapports, e setout de rapports religieux? Que dis-e! es-ce que ce sont eux qui en ont persisté e monde avant l'établissement du carsunisme, c'est-à-dire avant leur propre cu-tence? Ce serait, comme vous le voyez, == bien grande habileté, et une bien grande, w-

Je vous entends me répondre que vaappelez prêtres ici tous ceux qui ont recr et remplissent encore les fonctions sacre chez les différents peuples de la terre.

Alors, je vous demanderai d'où vient de accord de tous les ministres de tant de regions différentes à enseigner partou: dogme estrayant de l'enser, sans avoir s'entendre, ni se parler, ni se voir, pondit plupart; je vous demanderai comment s'est qu'ils aient pu en persuader avec sur égale facilité tous les peuples confis à est direction spirituelle, malgré la répassant qu'il inspire naturellement; je vous demanderai ensin pourquoi nous le trouvous simple de la raison, conforme à la sainteté de Dieu, conforme à la versit de la lui-même une des vertés les plus essentielles à la religion et le bon ordre.

Vous dites que ce sont les prêtres qui sai inventé l'enfer.

En ce cas, je vous demanderai pour puis en sont eux-mêmes beaucoup plus effi. et que les autres.

Et si vous medites que les premiers l'avant inventé, les autres ont pu y croire cours les simples fidèles :

Je vous répondrai encore que, d'une retout cela n'est pas possible, et que, d'autre part, ce sont précisément les pardes premiers siècles, c'est-à-dire ce a l'auraient inventé ce dogme, ou se serve:

63.9

tronvés contemporains de l'inventeur ou des toventeurs, qui se sont montrés les plus e Trayés: témoin saint Jérôme qui, conduit dans la solitude par la crainte des châtiments éternels, se livrait aux œuvres de la plus sévère pénitence, pour effacer des fautes que nous regarderions, nous, comme des fautes légères, si ce n'est même comme des choses indifférentes.

Où serait d'ailleurs cet enfer, demandezvous? Les uns disent dans l'intérieur de la terre; mais on en aurait quelques preuves; et puis, quand le monde sera détruit, comme ils l'assurent, leur enfer le serait donc éga-

C'est une présomption bien condamnable de notre part, et une grande cause d'erreurs, que de prétendre tout savoir et tout approfondir. Contentons-nous de ce que Dieu a bien voulu nous apprendre, soit par la raison, soit par la lumière de la foi, et ne lui endemandons pas davantage. Il nous est bien permis sans doute d'approfondir une vérité, si nous en avons les loisirs et la faculté, mais vouloir absolument la connaître tellequ'elle est en elle-même et dans ses circonstances, menacer de la rejeter, si cette prétention n'est pas satisfaite, c'est, je le répète, une présomption bien condamnable de notre part, puisque c'est exiger ce qui ne nous est point dù et ce qui est même impossible; et c'est aussi, je le répète encore, une grande cause derreur, puisque, sans parler des ténèbres qui se font autour de nous par l'effet naturel de notre orgueil et par le retrait bien mérité de la grace, il n'y a point de vérités que nous ne devions rejeter en poussant ce principe à toutes ses conséquences. Vous me demandez: Où est l'enfer, séjour des méchants; et moi je vous demanderai: Où est le ciel, séjour des bienheureux. Pour vous ombarrasser, je n'ai pas besoin de m'élever à de si hautes questions, je n'ai qu'à vous demander soulement où est le monde, auquel vous appartenez...

Quoi! me direz-vous peut-être, ce n'est

Très-sérieux, au contraire; et il y a plus, r'est que, fussiez-vous le plus savant de tous les philosophes, je vous défie de donner une ronse parfaitement satisfaisante à cette mestion. Quoi donc l vous ne pouvez me l're où est ce monde, dont vous faites vous-tème partie, et vous voulez que je vous ex-lique où est l'enfer !

Ce que nous savons certainement, c'est pu'il y a un enfer; ce que nous savons ennre, c'est que tous ceux qui mourront en 
iché mortel iront dans cet enfer, en âme 
rulement d'abord, puis en corps et en âme, 
rès la résurrection, pour être punis en 
nson de leurs fautes; c'est que cet enfer 
it être éternel, c'est qu'il ne consiste pas 
niquement dans la privation de la vue de 
neu, mais aussi dans des peines sensibles, 
mme celle dufeu parexemple. Voilà, dis-je, 
r que nous savons certainement, parce que 
est l'enseignement de la foi, avec lequel 
oncordent parfaitement les croyances des

peuples en général. Mais ne cherchons point à pénétrer trop avant dans cet abime où l'imagination pourrait facilement s'égarer et ia penséese perdre. Gardons-nous bien surtout de vouloir trop juger de l'enfer d'après tout ce qui frappe ici-bas nos sens. Il y aura des corps dans l'enfer, et ces corps seront brûlés éternellement, avons-nous dit; mais ces corps ne seront plus comme ils sont en ce monde, autrement ils ne pourraient être brûlés éternellement; et le feu qui les brûlera n'est point non plus, sous tous les rapports, comme le feu de ce monde, autrement il ne pourrait brûler éternellement. Il ne faut donc point se représenter, par conséquent, l'enfer comme un lieu ordinaire, comme une fournaise ardente, je suppose, et se demander,

dans cette supposition, où il est.

Nous le faisons souvent, il est vrai; mais c'est dans un sens figuré, par comparaison, comme on dit. Il ne faut donc point prendre cela à la lettre. Il y aurait même de l'inconvénient à pousser trop loin la comparaison; car il en résulterait, comme on vient de le voir, des difficultés qu'il est beaucoup mieux de ne pas se créer. C'est aussi dans un sens figuré et par comparaison, comme il est aisé de le voir, que nous donnons à entendre, que les saintes Ecritures elles-mêmes donnent à entendre que l'enfer se trouve dans l'intérieur de la terre. Quand nous parlons du ciel, nous regardons en haut. Est-ce que nous voulons dire par là que le ciel, séjour des bienheureux, se trouve au-dessus des nuages, dans le soleil, par exemple, ou dans quelque autre lieu semblable? Nullement. Mais, comme nous voulons faire comprendre que le ciel est un séjour élevé moralement au-dessus de tous les séjours, pour arriver plus sûrement à l'esprit par les sens, nous montrons ce qu'il y a de plus élevé à nos veux. Il en est de même par rapport à l'enfer. Quand nous en parlons, nous regardons à nos pieds, et nous désignons l'intérieur de la terre. Est-ce que nous assirmons par là que l'enfer se trouve dans les profondeurs de la terre? Nullement encore; mais commo nous voulons faire comprendre que l'enfer est l'opposé du ciel, que c'est un lieu d'horreur et de souffrances, nous montrons le lieu qui remplit le mieux ces conditions à nos yeux. Si quelques-uns veulent absolument que l'enfer se trouve dans l'intérieur de la terre, il est évident, comme nous venons de le montrer, que ce n'est point à la manière ordinaire; en sorte que, d'une part, personne ne peut en avoir de preuves, et surtout des preuves sensibles, et que, d'une autre part, il n'est point exposé à périr dans la destruction générale, avec les autres abimes, qui, faisant réellement partie de la terre, doivent finir avec elle.

Vous allez peut-être me demander pourquoi Dieu ne nous a pas donné plus de lumières sur un sujet qui nous intéresse si fort, et qui est destiné à avoir tant d'influence sur notre conduite.

Pourquoi? mais parce qu'il ne l'a pas ngé à propos. Pourquoi? mais parce que si nous

voyions l'enfer de trop près, comme vous semblez le désirer, nous n'aurions aucun mérite à l'éviter, aucun droit, par conséquent, à recevoir les récompenses éternelles qui nous sont promises. Celui qui fuit devant la flamme qui menace de le dévorer, fait-il quelque chose de louable, et si vous le voyiez recevoir une récompense, la croix d'honneur, par exemple, pour une telle conduite, ne ririez-vous pas aux éclats? Ainsi, loin de blamer Dieu de ce qu'il tient dans une certaine obscurité, si je puis m'expri-mer de la sorte, l'enfer dont il nous menace, en cas que nous n'observions pas sa loi, nous devons trouver, là encore, sa conduite par-faitement en rapport avec les desseins qu'il a sur nous. Pourquoi? mais parce que cela est tout à fait inutile, si nous somines raisonnables. Vous êtes certain qu'il y a un enfer, et que cet enfer est tel que le demande la justice du Créateur offensée par la révolte de ses créatures. Que voulez-vous donc de plus pour l'éviter? Que l'on vous fasse connaître au juste le lieu où se trouvecet enfer? Mais c'est à n'y pas croire. Ne voyez-vous pas qu'en agissant ainsi vous ressemblez à l'homme aussi absurde que coupable qui irait trouver les juges et leur dirait: Je sais que vos lois punissent de mort tel crime que j'ai envie de commettre ; mais si vous ne me faites pas savoir au juste le lieu où je serai exécuté, je n'en ferai pas moins ce que j'ai envie de faire. - Pauvre fou, lui répondraiton. Que vous importe le lieu de l'exécution! Vous n'avez qu'une chose à craindre, c'est la peine elle-même. Nous vous conseillons fort de l'éviter; car, si vous y êtes une fois condamné, vous ne saurez que trop tôt l'endroit où vous aurez à la subir, et malheurensement vous n'en pourrez revenir. Cet insensé dont vous venez de rire peut-être, c'est vous-même. Vous dites, sinon en propres termes, du moins implicitement : J'ai envie de commettre tel péché. La justice divine menace, dit-on, de le punir éternellement dans l'enfer; mais, si on ne me dit positivement où est cet enfer, je n'y croirai point, et je n'en fersi pas moins ce que j'ai envie de faire. — Pauvre fou, peut-on vous répondre aussi, que vous importe ce lieu où vous serez puni éternellement? Vous n'avez qu'une chose à craindre, c'est la peine elle-même. Nous vous supplions de l'éviter; car, si vous y êtes condamné, vous ne saurez que trop tôt le lieu où vous aurez à la subir; et malheureusement vous n'en reviendrez jamais.

ENV

Personne n'est revenu de par là, avezvous ajouté, pour nous dire ce qui s'y passe.

Je viens de vous le dire moi-même: quand on y est, on n'en revient jamais. Voilà pourquoi nous vous avons si fortement exhorté à ne point y aller, ou, ce qui est la même chose, à n'en point prendre le chemin, parce que, quand vous y seriez une fois, vous n'en sortiriez plus. C'est la justice divine qui en tient la porte close; et lorsque Dieu ferme, comme vous savez, personne ne peut ouvrir. Nous disons bien que les démons en sortent

pour venir sur la terre tenter les hommes: mais c'est une manière de parler approunte au langage ordinaire. En réalité, les démons ne quittent point l'enfer : ou, si vous l'aimes mieux, l'enser ne les quitte point. L'enser. c'est la peine éternelle attachée à tout lem être. Voilà pourquoi j'avais raison de 1005 dire que nous ne devons point nous figure l'enfer comme un lieu matériel, comme cent du moins que nous avons ici-bas sons les

Mais, me direz-vous, ce na serait pont dans l'intérêt des réprouvés que Dien la laisserait sortir : ce serait dans l'intérêt de vivants, qui ne pourraient plus douter de

l'existence de l'enfer.

Et c'est précisément ce que Dieu ne veu pas, comme nous vous l'avons déjà fait remarquer; il veut, au contraire, que ma puissions douter, si nous le voulons absoment, afin que nous ayons le mérite de croire. Est-ce bien vrai d'ailleurs qu'in voix sortie du fond de l'enfer nous entecherait de douter de son existence? llera une qui a retenti, et qui retentit eam dans tout l'univers...

Quelle voix? me direz-vous étomé « Prenez l'Evangile de saint Luc desir xvi, vers. 24 : « Je suis tourmenté des œ « flamme, » s'écrie le mauvais riche, (main hac flamma. « Vous nous répéter was le « jours, avec un air déplorable de sécurie. disait autrefois saint Chrysostome aut grab de la cour de Constantinople, « pour vous ra-«mer sur les terreurs d'un avenir, que -« voudriez voir quelqu'un revenu de l' m. « vie, pour vous dire cequi s'y passe (S. 1 sort, conf. 3, De lape.). En bien 1 st. nuait cet éloquent évêque, «contentes 10) -« d'hui votre curiosité; écoutez cet infette « que Jésus-Christ en rappelle, et qui? « raconte le détail affreux de ses mailes? " « de sa destinée : c'est un prédicte ?' « l'enfer lui-même vous fournit. » Que ! : . vous parlons, nous, des tourments de 'r." vie, hélas l'il faut adoucir nos expression de peur de blesser votre fausse délicules une vérité qui a épouvanté les Césars. verti les tyrans, changé l'univer, 18 presque plus destinée aujourd'hui qu'il a cher les âmes simples et volgaires " images dans nos bouches sont écoufes m dédain et renvoyées au peuple. Mais in 🕶 devez en croire un infortuné qui ne re redit que sa propre infortune, et qui vozt dit plus par ses cris et ses désespoirs que 💆 ses paroles. Vous écoutez avec tant d'anez ceux qui, revenus des 11es les plus de gnées, vous racontent les mœurs et les .des pays où vous n'irez jamais; pou n'entendriez-vous pas avec plus d'intemalheureux qui vient vous apprende qui se passe dans un lieu d'où lui seu revenu, et qui sers peut-être votre deu deternelle. » (Massillon, Sermon 10 mauvais riche.)

Cette voix, me direz-vous, je ne l'a 🚆 entendue moi-même.

Ah! il faut que vous l'ayez entendue 📭 🗝

nême! C'est un peu d'exigence. Car s'il aut absolument qu'un messager revienne le l'enfer, pour vous attester son existence, es autres. n'étant pas moins que vous, murront demander la même chose. Que de nessagers donc partout et toujours l'Un par personae, car aucun ne voudra s'en rapporer aux autres, bien entendu, sur un point important. Et combien même ne voudront as s'en rapporter à eux-mêmes! N'est-ce vint une itlusion, se demandera-t-on? Aire bien vu, bien entendu? Etais-je bien reillé? N'est-ce point une farce qu'on a oulu me faire?... Oui, vous ne pouvez en outer, le témoignage des saintes Ecritures st beaucoup plus sûr pour vous que celui les autres hommes, que le vôtre propre.

C'estaussi ce que répond Abraham au mausis riche dont nous parlions tout à l'heure, uand celui-ci le supplie d'envoyer un mort révenir ses cinq frères de faire pénitence, our éviter ce lieu de tourments dans lequel est tombé lui-même: « Ils ont Moïse et s prophètes,» dit-il, « qu'ils les écoutent... 'ils ne veulent écouter ni Moïse ni les probètes, ils ne croiront point, non plus, au lort qui serait ressuscité. »

«Vous croyez,» s'écrie Massillon dans le sernon que nous citions tout à l'heure, « vous royez qu'un miracle, qu'un mort ressuscité, qu'un ange qui viendrait vous parler de la part de Dieu, vous ferait renoncer au monde et changer de vie; vous le dites tous les ours : vous vous trompez; vous trouveriez ncore des raisons de douter; votre cœur prompu trouverait encora des prétextes ur se désendre contre l'évidence de la véé. Les miraclos de Jésus-Christ ne corriaient point l'hypocrisie des pharisiens ni acrédulité des saducéens: ils en devenaient us inexcusables, mais ils n'en étaient pas 35 fidèles. Le plus grand miracle de la reion, c'est la sublimité de sa doctrine, c'est sinteté de sa morale, c'est la magnificence s divinité de ses Ecritures : si vous n'êtes touché, éclairé, changé, tout le reste til inutile : Habent Moysen et prophetas ... Voysen et prophetas non audiunt, neque, us ex mortuis resurrexerit, credent. » . zvi, **29.**)

est one grande illusion de s'imaginer nous sommes plus sûrs de ce que nous s vu ou entendu nous-mêmes que de ce ious est attesté par une autorité suffi-. Doutez-vous plus de l'existence de emague ou de César que de celle de père avec lequel vous êtes tous les je suppose, ou de voire propre exis-Non assurément. Vous me direz tre que si vous n'avez ni vu, ni ences grands personnages, vous avez, vous assurer de leur existence, la traparlée et écrite, le témoignage des es et celui des livres. Sans doute; l'avez-vous pas la même autorité, une té infiniment plus imposante par rapl'enfer? Quoi! vous ne pouvez vous her d'ajouter foi aux écrits sortis de la main des hommes, et vous ne voudriez pas ajouter foi aux saintes Ecritures! Vous croyez fermement au témoignage d'un nombre restreint de personnes, et vous ne croiriez pas au témoignage du genre humain tout entier, à celui même de Dieu! Que peut-il y avoir

de plus inconséquent?

Combien de vérités d'ailleurs que nous croyons, comme nous croyons à notre propre existence, sans que les sens y aient aucune part! Vous croyez que deux et deux font quatre, n'est-ce pas? Oui, me direz-vous, je le crois, mais je le vois en même temps. Vous le voyez, sans doute, mais non des yeux du corps. Vous le voyez des yeux de l'esprit, par l'évidence, comme on dit. Vous ajoutez l'idée de deux à elle-même, et vous trouvez que cette addition forme quatre. Et de peur que vous ne vous fassiez illusion, vous consultez les personnes avec lesquelles vous êtes en rapport, une vingtaine, je sup-puse, et, quand elles vous ont répendu qu'elles voyaient comme vous, vous dites : j'en suis aussi sûr qu'il est possible de l'être. Il en est ainsi de l'existence de l'enfer. C'est un fait, il est vrai, et un fait attesté par la plus imposante autorité qui fut jamais, mais c'est en même temps une vérité morale que nous voyons des yeux de l'esprit, et, en quelque sorte, par l'évidence. Nous prenons, d'une part, l'idée de péché mortel, et, d'une autre part, celle de justice infinie, et de la réunion de ces deux idées résulte, pour nous, celle de l'enfer. De peur que nous ne nous fassions illusion en une affaire si importante, nous consultons, non pas quelques personnes seulement, mais tous les hommes, autant que nous le pouvons; et quand ils nous ont répondu qu'ils voient absolument comme nous, nous nous disons : Nous sommes aussi sûrs de l'existence de l'enfer qu'il est possible de l'être, quoique nous ne l'ayons pas vu de nos propres yeux, ni que personne en soit sorti pour nous dire ce qui s'y passe.

L'enfer, avez-vous dit encore, c'est quand il n'y a point d'argent à la maison.

A la bonne heure, j'aime mieux ce grossier matérialisme, en un sens ; car il est plus facile d'y répondre, et quelquefois aussi de ramener à la vérité, puisque, comme on dit, les extrêmes se touchent.

Vous dites que l'enfer, c'est quand il n'y a point d'argent à la maison.

Le ciel, par conséquent, c'est quand il y en a beaucoup. Ainsi, la Californie, c'est le paradis terrestre; les maisons de banque, les comptoirs, la bourse surtout, tout cela, c'est une extension du ciel. Qu'en pensez-vous?... Ne savez-vous pas que c'est de là, au contraire, que viennent, en général, la honteuse banqueroute, la ruine et le déshonneur des familles, le vol dans toute sa nudité, la pensée du meurtre, le meurtre lui-même, le parricide, puis le dernier de tous, le seul qui ne laisse pas lieu au repentir, le lâche et cruel suicide? Témoin ce vers fait il y a longtemps, et néanmoins toujours vrai, comme ne le prouvent que trop les faits qui

s'accomplissent tous les jours sous nos yeux:

... Quid non mortalia pectora cogis, Auri sacra fames ?...

(Vingil., Eneid., lib. in, vers. 56.)

A quoi ne pousses-iu pre le cœur des mortels, Suif détestable des richesses?

Vous dites que l'enfer, c'est quand il n'y

a pas d'argent à la maison.

Mais vous n'êtes point ce stupide adorateur du veau d'or qui. désolé de ne plus voir son idole, s'imagine être dans l'enfer. C'est dans un autre sens que vous devez entendre ces singulières paroles : quand il n'y a plus d'argent à la maison. l'enfer v est. — Sans d'argent à la maison, l'enfer y est. — Sans doute, me répondrez-vous. Je dis que c'est l'enfer, quand il n'y a pas d'argent à la maison, parce que, comme il n'y a pas de pain alors, ni pour soi ni pour les autres, comme il n'y a pas de quoi satisfaire les hesoins les plus pressants de la vie, la paix s'éloi-gne, le trouble se fait, la pensée de l'improbité vient d'abord, l'improbité vient ensuite: de là, tous les maux, de là l'enfer, avonsnous dit. - La conséquence n'est pas rigoureuse, puisque nous savons que la vertu peut aussi bien subsister et souvent mieux encore, comme nous venons de le reconnattre, avec la pauvreté qu'avec les richesses. Toutefois je prends acte de vos aveux, et je dis: Vous admettez donc qu'il y a en nous des désirs immenses de bonheur, que nous cherchons partout à satisfaire, et qui ne peuvent être privés de toute satisfaction sans produire l'agitation, le trouble, l'assemblage de tous les maux, l'enfer, en un mot. Or, ce n'est que dans l'autre vie que ces désirs peuvent être satisfaits, par la possession de Dieu même, qui est le souverain bien; et c'est là aussi qu'ils seront privés de toute satisfaction, par l'éloignement définitif et absolu de ce même Dieu. Donc, c'est là qu'est l'enfer. Et quel enfer l

« Oui, » dit Massillon, en parlant de ceux qui y auront été condamnés, « du milieu des flammes, ces enfants de colère verront dans le sein d'Abraham, pendant tous les siècles, leurs frères, leurs amis, leurs proches, avec qui ils avaient vécu, jouir de la gloire des saints, heureux par la possession du Dieu qu'ils avaient servi. Ce spectacle tout seul sera la plus désespérante de leurs peines : ils sentiront qu'ils étaient nés pour le même honheur, que leur cœur était fait pour jouir du même Dieu : car la présence d'un bien auquel on n'a jamais eu de droit, ou qu'on n'aime plus, touche moins des malheureux qui en sont privés; mais ici un mouvement plus rapide que celui d'un trait décoché par une main puissante, portera leur cœur vers le Dieu pour qui seul il était créé, et une main invisible le repoussera loin de lui. Ils se sentiront éternellement déchirés, et par les efforts violents que tout leur être fera pour se réunir à ieur Créateur, à la fin, au centre de tous leurs désirs; et par les chafnes de la justice divine qui les en arrachera, et qui les liera aux flammes éternelles.

« Le Dieu de gloire même, pour augmen-

ter leur désespoir, se montrers à ect plus grand, plus magnifique, s'il est possi. ble, qu'il ne paraît à ses élus. Il étalers ; leurs yeux toute sa majesté, pour réveiller dans leurs cœurs tous les mouvements le plus vifs d'un amour inséparable de leur être; et sa clémence, sa bonte, sa magnificence, les tourmenteront plus cruellement que sa fureur et sa justice. Nous ne senlos pas ici-bas la violence de l'amour nature que notre âme a pour son Dieu; parce que les faux biens qui nous environnent, et que nons prenons pour des biens véritables, or l'occupent ou la partagent; mais l'âme une fois séparée du corps, ah! tous ces fantômes, qui l'abusaient s'évanouiront, tous ces allechements étrangers périront; elle ne poum plus aimer que son Dieu, parce qu'ele m connaîtra plus que lui d'aimable. Tous se penchants, toutes ses lumières, tous ses #sirs, tous ses mouvements, tout son the p réunira dans ce seul amour; tout l'empytera, tout la précipitera, si je l'ose dire, des le sein de son Dieu, et le poids de son me quité la fera sans cesse retomber su é e même. Eternellement forcée de presinent essor vers le ciel, éternellement mouste vers l'abime, et plus malheures & » pouvoir cesser d'aimer que de sentité des terribles de la justice et de la vengue de ce qu'elle aime. Quelle affreuse desure! le sein de la gloire sera toujour out aux yeux de ces infortunés; sans œx 3 se diront à eux-mêmes : Voilà le rous qui nous était préparé; voilà le son = nous attendait; voilà les promesse = nous étaient faites; voilà le se = seul aimable, seul puissant, seul mises dieux, seul immortel, pour qui nou be créés; nous y avons renoncé pour un sec. pour des plaisirs qui n'ont duré qu'an & tant. » (Sermon sur le mauvais riche)

Cette privation du souverain bec. avec cette privation, les châtimens mirellement mérités par le mépris que sur avons fait, pendant que nous étions se terre, voilà l'enfer, je le répète, et au privation de l'argent.

J'admettrais encore volontiers certure piations pour punir le crime, disemais l'enfer, tel qu'on nous le peut inadmissible.

C'est fort heureux que vous admicertaines expiations pour punir le Qui sait! peut-être que, sans votre prision, Dieu n'aurait osé infliger aurus timent à ses créatures révoltées! Cet du reste, n'est pas sans importance. lors que vous admettez certaines espons vous admettez un enfer. Ce n'est point core l'enfer dont nous menace la religioner tel qu'il est admis par le genne main presque entier, mais c'est un véritable, que vous n'osez appeler Cela prouve du moins que, quelque quance que l'on ait à admettre cerafrayante vérité, il est bien difficile de ter complétement : tant elle est produce de servent en accidée dans la croyance des

les, tant elle ressort, bon gré mai gré, de nature même des choses. Vous êtes donc accord avec nous pour le fond; vous ne ifférez que pour la forme. Le reste viendra lustard, il faut l'espérer; car, comme on il communément, le fond emporte la

Jamais, répondez-vous; l'enfer, tel qu'on

ous le peint, est inadmissible.

**ENF** 

Vous n'êtes point obligé de croire tout ce le vous pouvez lire ou entendre sur l'enr. Ce sont la plupart du temps des suppotions qu'on vous donne comme telles, et le vous devez prendre également comme lles. Quand bien même vous y verriez affirmation la plus positive, vous n'êtes oint encore obligé de croire, à moins que ene soit l'enseignement de la foi. La parole sule de Dieu est infaillible, et a droit, par uséquent, à notre obéissance. Celle de nomme peut toujours errer, quelle que nt d'ailleurs son autorité, et nul n'est oligé de s'y soumettre. Le prédicateur et moraliste, traitant de l'enfer, font comme ous, quand il vous arrive quelquefois de évelopper une vérité morale : le fond est rai, parce que c'est l'enseignement divin; e développement n'a pas la même certitude, arce que c'est l'enseignement de l'homme. les peintures de l'enfer, comme toutes les autres, ne sont point condamnables, pour peu qu'elles n'aient rien de contraire à la saine doctrine; elles sont même très-utiles, rénéralement parlant, puisqu'elles servent resuccup à détourner du mai, et à porter u bien; mais, je le répète, vous n'êtes. bligé d'admettre que ce qui nous est ensigné par la foi.

Et c'est précisément ce que je trouve inad-

assible, répondez-vous.

Qui éles-vous donc pour tracer des bornes la justice divine, et pour lui dire: Tu n'iras is au delà?... Que savez-vous, que compre-2-rous des choses même les plus ordinai-3 de la vie présente? Que savez-vous riout, que comprenez-vous des choses si siérieuses de l'autre vie? Pouvez-vous 'e positivement ce qu'un péché grave renme de malice, aux yeux de l'être souve-nement intelligent, qui le voit nécessai-tent tel qu'il est? Et, si vous ne le savez , comment pouvez-vous dire à quel degré Is arrêter le châtiment qui le punit? ous dites que notre enfer est inadmissi-

si-ce bien vrai? N'admettez-vous pas les jours, sans répugnance, des choses

Hue aussi extraordinaires?

n soldat, d'une conduite exemplaire u'ici, a eu le malheur de lever la main l'unde ses chess. Ce ches est un misérable i-être, il est souillé de vices, et il ne vaut sinement pas le malheureux soldat qui rappé. Celui-ci pourtant est condamné à 1. Trouvez-vous cela raisonnable? — Oui, s-vous, parce que ce n'est pas le chef isément qui se trouve attaqué, n'est torité, dont celui-ci est le représentant, se trouve attaquée dans sa personne! Oui,

mille fois oui, parce que, sans cette sévérité. il n'y aurait plus de discipline, plus d'armée, plus de société... — Arrêtez! Ne voyez-vous pas que vous prononcez votre condamnation? L'enfer, tel que nous vous le peignons. vous paraît inadmissible! Eh! ne savezvous pas que le péché qu'il doit punir n'attaque pas un homme seulement, un simple représentant de l'autorité, mais Dieu luimême, l'autorité souveraine? Ne comprenez-vous pas que, sans cette sévérité, les passions, qu'il est déjà difficile de contenir, auraient bientôt brisé tout frein, et que le monde bouleversé ne tarderait pas à périr.

ENF

Qui pourrait tenir dans cette fournaise, nous dit-on? Est-ce que le feu ne consumerait pas tout promptement? Est-ce qu'il ne finirait pas par se consumer lui-même?

Vous auriez parfaitement raison, si les damnés étaient en enfer tels qu'ils sont icibas, et s'ils y étaient brûlés par un feu absolument semblable à celui que nous avons. Mais, je vous l'ai déjà dit, ce n'est point du tout la même chose. Allumé au souffie de la justice divine, le feu de l'enfer a la propriété de toujours brûler et de brûler tout, sans se consumer jamais, et sans consumer ce qui lui est ordonné de brûler, en sorte que les corps eux-mêmes, quand ils auront été réunis aux âmes des damnés, ces corps ici-bas si fragiles, ces corps si promptement détruits dans une fournaise ardente, comme vous dites, seront là toujours les mêmes. Nous ne comprenons point cela sans doute; mais nous comprenons aussi parfaitement que rien de cela n'est impossible à Dieu

qui peut tout.

« L'erreur qui consiste à refuser à Dieu le pouvoir d'exercer sur le même sujet une vengeance éternelle, et de lui faire toujours également sentir les cruelles atteintes et les vives impressions du seu qui les brûle, cette erreur. dit Bourdaloue, « est, entre toutes les autres, la plus frivole et la plus voine pour quiconque a quelques notions d'un Dien tout-puissant. Comme si Dieu ne pouvait pas donner au feu qu'il a choisi pour être l'instrument de sa colère des qualités propres et au-dessus de l'ordre naturel; comme si Dieu, qui de rien a tout créé, et qui d'un seul acte de sa volonté soutient tout, ainsi que la foi nous le fait connaître, man quait de force et de vertu pour soutenir toute l'activité de ce feu. sans aliment et sans matière; comme s'il était difficile à Dieu, après avoir formé et le corps et l'ame, de rendre l'un incorruptible aussi bien que l'autre, sans le rendre, non plus que l'autre, impassible, et de les conserver dans les flammes pour en éprouver les plus violentes ardeurs, sans en recevoir la plus légère altération; comme si c'était là de plus grands mira-cles pour Dieu que tant de prodiges éclatants que la foi nous met sous les yeux, et où elle nous donne à entendre qu'il n'a même fallu que le doigt du Seigneur : Digitus Dei est hic. (Exod. vin, 19.) Qu'est-ce donc quand il déploie tout son bras, et qu'il l'appesantit sur de rebelles créatures frappées de sa haine? Qui le peut savoir et quelle horreur de l'apprendre par soi-même? Brachium Domini cui revelatum est? » (Isa. LIII, 1.)

(Sur l'éternité malheureuse.)

L'éternité des peines, dites-vous enfin, est principalement incroyable. Comment croire, en effet, que Dieu, qui est la bonté même, veuille nous damner éternellement pour une faute qui n'aura duré peut-être

qu'un instant?

Qui êtes-vous donc, je vous le répête, pour tracer un cercle autour de la justice divine, et pour lui dire sièrement qu'elle ne doit point en sortir. Savez-vous bien ce qu'est Dieu, ce qu'est l'homme lui-même? Non, assurément; et puisque vous ne le savez pas, vous ne pouvez pas affirmer avec certitude à quel degré s'arrête la malice du péché, ni à quel degré doit s'arrêter le châtiment. Vous ne pouvez croire principalement à l'éternité des peines. Et cependant c'est l'enseignement positif de notre foi, c'est un des articles qui se trouvent dans le symbole de presque tous les peuples; et cependant, sans cette éternité, l'enfer n'est plus un frein suffisant à la répression des passions; sans elle, parconséquent, Dieu n'a pas pourvu suffisamment aux besoins de la société, ce qui est inadmissible; et cependant la raison elle-même nous dit, autant qu'elle peut en juger, que le péché, offensant un Dieu d'une majesté infinie, mérite, de sa part, une peine infinie, et, par conséquent, une peine éternelle.

Vous vous appuyez sur la bonté de Dieu pour nier l'enser, et surtout l'enser éternel. Sans doute Dieu est bon; il est, comme vous dites, la bonté même. Mais ce n'est pas là le seul de ses attributs. On doit reconnaître également en lui, et aussi à un degré infini, la sagesse, la justice et la sainteté. Or ces derniers attributs demandent que les fautes de l'homme soient réprimées et punies comme elles le méritent. Que dis-je, sa bonté elle-même le demande, puisque autrement ce ne serait plus une bonté sage, juste et sainte, une bonté parfaite et divine, mais bien plutôt de la faiblesse, comme cela se voit chez le père, qui, toujours offensé par ses enfants, leur pardonne toujours. Vous dites que Dieu ne peut vouloir damner l'homme. Aussi n'est-ce point lui qui le veut, mais l'homme lui-même. Que ne fait pas Dieu, au contraire, pour l'empêcher de se perdre? Les secours qu'il lui accorde, soit dans l'ordre de la nature, soit dans l'ordre de la grâce, pour se sauver, surpassent tout ce qu'on peut dire et même imaginer. Aussi, celui qui a le malheur de ne pas se sauver ne peut-il, sans la plus noire ingratitude, s'en prendre au créateur. Vous dites qu'une seule faute, commise quelquefois dans un instant, ne saurait nous attirer une peine éternelle. Mais je vous ai déjà fait remarquer plusieurs fois que vous êtes incapable de juger à quel degré s'arrête la malice d'un péché grave, fût-il seul, et de dire, par conséquent, à quel degré doit s'arrêter le châtiment. Toute faute ne nous conduit pas dans l'enfer; il faut qu'elle soit grave; mais

quand elle a atteint ce degré de min, elle seule, eut-elle été commise et na tant, elle nous perd pour toujous, a nous avons le malheur de montre au avoir fait péniteuce. C'est ellime ; c'est vrai. C'est vrai, parce que u hi l'enseigne; c'est vrai, parce que na trouve dans le symbole de presque se peuples; c'est vrai, parce que, un a morale humaine manque d'une suffisante, et accuse la sagesse du Or Qui ne sait d'ailleurs que ce n'est nombre de ses fautes, ni par le temp mis à les commettre, qu'on peut p coupable, ni, par consequent, quis il mérite. Rappelez-vous le soluté vous ai parlé plus haut. Il n'arait qu'une faute, et cette faute n'arait ment duré qu'un instant, - à la pendant. C'est-à-dire au châtiment autant que l'homme peut le rendre se nous allons le dire un peu plustré juges, naturellement bons, ne pour pas apporter quelque adoucises peine? — Non, parce que la la se non, vous dis-je, parce que and la discipline, détruire l'obéine en péril l'existence même de lum voilà précisément ce que nos mal pondre à ceux qui nous disentes trop bon pour punir éternellement faute qui n'aurait duré qu'un inces.

Il y a longtemps que ces objetis l'éternité des peines de l'enfer of # pour la première fois, et il y a aussi qu'on y a répondu comme

sons en ce moment.

« Ce qui nous trompe, » dit 🕅 cette occasion, « c'est de vouloir s durée de la satisfaction que la Dieu ordonne, par la durée de minelle dont le pécheur s'est rest ble. Faux principe, dit saint Aug pour en voir sensiblement l'illus a qu'à considérer ce qui se passe jours dans la justice même des l Qu'est-ce que l'ignominie d'un sur fame, et que la tache qu'il imprime! ne s'effacera jamais? Qu'est-ce qu' servitude et qu'un esclavage | Qu'est-ce que l'ennui d'un band d'un exil, d'une captivité sussi la vie? Tout cela n'est-ce pas, and le peut être, une espèce d'éternité! voyons néanmoins que la justice emploie tout cela contre un suesta que aussitôt commis et achevé qu'es et commencé. Et quand, pour ren? tentat si peu médité quelquesois, et . I tement exécuté, elle fait servir ist nous ne trouvons rien dans la pra excède le crime. Elle va plus lui qu'est-ce que la mort, demande cari Augustin? Cette mort, de toutes iest terribles, selon la nature, la plus es cette mort qui, de tous les biens les enlève à l'homme, en le détruisse, précieux, qui est la vie; celle mon coup est irrémédiable, et dout é

même, sont comme éternelles. Touteue ce soit le châtiment de certains , quelque subits d'ailleurs et quelque ers qu'ils aient été, c'est ce que nous vons, c'est en quoi nous admirons, igesse et l'équité des lois du monde. est vrai, » continue le même Père, et diservation convient parfaitement à njet, « il est vrai que le sentiment de ort passe, mais l'effet ne passe point, surtout ce que se propose la loi. Car, garde, s'il vous plait, que la première us directe intention de la loi n'est pas menter pour quelque temps le crimiqui elle lance son arrêt; mais que, arrêt irrévocable, elle pénètre jusque ivenir, et que sa vue principale est etrancher pour jamais du commerce société des vivants, dont elle l'a jugé : Qui vero morte mulctatur, nunquid qua occiditur, quæ brevis est, suppliges æstimant; an non potius quod in rnum eum auferant de sociélate vi-1? (S. Augustin.) Ce sont les paroles sint docteur. D'où il suit que, pour r la proportion de la peine et de l'ofce n'est pas toujours une règle à pren-la durée de l'un ou de l'autre, et ans un supplice qui ne finit jamais, un peché qui finit si vite, et dont le est si court, la justice divine peut couvert de tout reproche. » (Sur l'éi malkeureuse.)

si, comme nous l'avions dit nous-mêi sévérité des jugements de Dieu ne
nous surprendre, quand on considère
rement celle des jugements de l'homulez-vous voir actuellement le même
entrer dans le fond de son sujet,
onirer que ces jugements n'ont rien
rable en eux-mêmes, à ne les consiu'aux lumières de la raison? Ecoutez

discourons point tant, » dit-il, « mais ». Ce ne sera ni notre philosophie, ni discours, qui nous garantiront de lent de Dien si formidable; mais ce s en préservera, c'est la docilité de , avec la sainteté de nos œuvres; et ns contredit, de tous les partis, le », puisque c'est évidemment le plus

ie prétends pas néanmoins que la e puisse être ici consultée, selon est soumise à la foi et qu'elle comc la soi. Je ne craindrai point même re ici parler, et de recueillir tout ce Jécouvert, pour justifier la conduite et cet arrêt irrévocable, qui, répécheur, le condamne à une ı le rnelle. Car c'est là le terrible mysde tout temps, a exercé les premmes de l'Eglise et les plus versés choses divines. Et quoique les judu Seigneur n'aient pas besoin de cation des hommes, puisqu'ils se a-sez par eux-mêmes, comme dit le: Judicia Domini vera, justificata psa /Psal. xviii, 10) : toutefois ces LTIONN DES OBJECT. POPUL.

saints docteurs ont pensé que, sur l'éternité malheureuse des réprouvés, il était bon de voir toutes les convenances qui s'y rencontrent, et, pour cela même, d'user de toutes les lumières et de toutes les raisons que l'esprit humain, tout borné qu'il est, nous fournit.

« Or, la première raison est de saint Jérôme, et de saint Augustin. Oui, dit saint Jérôme, l'homme pécheur doit éternellement satisfaire à Dieu, parce que sa volonté était de résister éternellement à Dieu. Cette pensée est solide et vroie; mais, pour y bien entrer, écoutons saint Augustin, lequel a pris soin de l'éclaireir et de la mettre dans tout son jour. Car, selon la belle remarque de ce saint docteur, dans une volonté perverse et criminelle, ce n'est point précisément l'effet qu'il faut regarder, mais encore plus la volonté, l'affection du cœur; et, quoique l'effet manque, parce qu'il ne dépend pas de l'homme, il est juste que la volonté soit punie, et qu'elle le soit d'une peine proportionnée à sa mauvaise disposition : Merito malus punitur affectus, eliam cum non succedit effectus. (S. Augustin.) Or j'en appelle au témoignage de la conscience: eh! n'est-il pas certain que ces amateurs d'eux-mêmes et du monde, que ces esclaves du plaisir et de leurs sensuelles cupidités, que tant de pécheurs vendus au péché, se trouvent devant Dieu, scrutateur des ames et de leurs plus secrètes intentions, tellement disposés qu'ils voudraient ne jamais quitter celte vie pré-sente, dont ils goûtent les faux biens, qu'ils voudraient éternellement jouir de leurs passions, et que volontiers ils renonceraient à toute autre félicité? Si donc l'acte du péché ne dure pas, l'amour du péché, l'attachement au péché est en quelque manière éternel; de sorte que, dans la disposition du pécheur est enfermée une volonté secrète, ou, pour parler avec l'Ecole, une volonté interprétative d'être à jamais pécheur, puisqu'il vou-drait toujours posséder ce qui entretient son péché. Aussi, c'est la réflexion de saint Grégoire, Pape, à bien considérer les impies, et tout ce que nous comprenons sous le nom de pécheur, ils ne cessent de pécher que parce qu'ils cessent de vivre; et ils souhaiteront de ne jameis cesser de vivre, pour ne cesser jamais de pécher, et, s'ils désirent de vivre, ce n'est point proprement pour la vie, mais pour le péché; car, sans le péché, cette vie, qui leur est si chère et si précieuse, leur deviendrait insipide et ennuyeuse. Il y a donc toute la proportion nécessaire entre l'éternité de leur peine et le malignité de leur cœur, et l'on ne doit point tant s'é-tonner que le châtiment n'ait point de fin, après que la volonté du pécheur n'a point eu de terme.

« Ce n'est pas assez; mais à cette raison saint Thomas en ajoute une seconde. C'est, dit ce Docteur angélique, qu'en quelque disposition de volonté que puisse être l'homme quand il pèche, il m'est évident que le péché qu'il commet est irréparable de sa nature, qu'étant irréparable, il est en ce sens éter-

nel, et que par là même il mérite un supplice éternel. Appliquez-vous à ceci. Tout péché mortel une fois commis ne peut être aboli qu'en l'une de ces deux manières : ou de la part du pécheur, par une satisfaction digne d'être acceptée; ou de la part de Dieu, par une cession gratuite et absolue de ses intérêts. Que le pécheur, je dis le pécheur réprouvé, satisfasse dignement à Dieu, c'est de quoi il est incapable, dès qu'il est privé de la grace. Que Dieu cède ses droits, c'est à quoi rien ne l'oblige, et ce qu'on ne peut exiger de lui. Donc, à s'en tenir aux termes de la justice, ce péché, dans toute l'éternité, ne se réparera jamais, et paraîtra toujours aux yeux de Dieu comme péché. Or, tandis que le péché demeure sans être effacé par nulle reparation, il doit avoir sa peine, conclut l'Ange de l'école, et la durée de la peine doit répondre à la durée du péché.

a Il y a plus, et c'est la troisième raison que les théologiens, après saint Augustin, tirent eucore de la nature du péché. Car qu'est-ce que le péché? C'est un éloignement volontaire de Dieu, c'est une mépris formel de Dieu, c'est un amour de la créature préférablement à Dieu, c'est une injure, et l'injure la plus atroce, faite à la majesté de Dieu. Cela posé comme une vérité universellement reconnue, mesurons, dit saint Augustin, la grièveté de cette injure par la grandeur du maître qu'elle outrage, et nous trouverons qu'elle est infinie dans son objet, puisqu'elle blesse une grandeur infinie. Or, un péché dont la malice est infinie demande une peine

infinie: et comment le sera-leen elle-même et dans son essecc: qui ne se peut, et ce que nul être .. en état de porter. Reste donc que : » peine infinie autant qu'elle le le ... veux diredans son éternité, et que de jusque dans l'immensité des nir. Voilà l'unique voie que Diena tisfaire soi-meme. Sans cette & aurait toujours une distance is l'offense et la peine; mais, par el quoique Dieu ne soit jama spie. tisfait, parce que la peine ét: n'est jamais entièrement remplie. moins entre le châtiment et le l'égalité possible. » (Sur l'éter:

Voilà, certes, de grandes et sa sées. Et cela ne doit point paral a quand on sait d'où elles vienner qui elles étaient exprimées. Le suivies, goûtées toutes dans leur ment? Nous n'osons l'affirmer dû, au moins, en adopter le fest pas autre chose que l'enseignement celtui que nous avons rappe è to et, en outre, conclure de là pri des peines fut reconnue, sans al les intelligences les plus forre plus poli qui fut jamais peutêts conforme non-seulement à l'agre de la foi, mais encore à chiat son.

### ESCLAVAGE.

Objections. — Quelle honte pour la religion catholique de n'avoir pas proclamé partout l'abolition de l'esclavage ! — On remarque même que les gouvernements protestants ont plus fait pour abolir l'esclavage, que les gouvernements catholiques, témoin l'Angleterre.

Réponse.— Quelle honte plutôt d'imputer à crime à la religion ce qui est un de ses principaux titres à la reconnaisance et à l'admiration des hommes!

En effet, sans entrer à ce sujet dans des discussions longues et approfondies que ne comporte pas le plan de cet ouvrage, sans nous arrêter à examiner s'il n'est point d'esclavage modéré, réglé, qu'on peut à la riqueur tolérer en le considérant comme une domesticité prolongée, disons tout de suite qu'il est un esclavage abominable qu'on ne peut ni approuver, ni tolérer un seul instant, parce que c'est le crime de lèse-humanité au suprême degré. Je veux parler ici de l'esclavage des païens, de ce dur et affreux esclavage établi par le paganisme chez toutes les nations où il a régné, chez les plus éclairées comme chez les autres, et encore plus que chez les autres, parce qu'il se trouvait là un raffinement plus grand d'orgueil et des moyens plus puissants de Jommation, comme on le voit par les Grecs

et par les Romains. Or, cet et qui avait enroulé l'humanike chaînes, qui l'a détruit? qui du moins fait tomber ces (22 dit à l'humanité ensevelle mille ans dans son tombesu. Chaist, les apôtres et leurs succe glise par conséquent. J'ai des de n'avoir pas proclamé parte de l'esclavage, c'est lui impere e qui est un de ses princi, da la reconnaissance et à l'acua hommes.

Elle n'a point proclamé l'ab ...

clavage, dites-vous.

Mais elle a mieux fait, ele il partout la fraternité humaine. c'el par des paroles seulement, mar rece qui est plus éloquent et l'ésus-Christ, son divin fonus forme d'un esclave, à la se principalement, et c'est sous qu'il s'est présenté aux houces qu'il s'est présenté aux houces qui fussent exclus de la grant maine, et c'est sous cette forus lu s'en faire adorer, comme put que bien loin d'être exclus.

1901

eth ce l'esclave pouvait être le premier s, s'il le méritait 'par ses vertus. Etu-1.010 ttentivement la religion catholique on dogme, dans sa morale, dans ses ants, dans toutes ses pratiques, il n'y ainsi dire, pas une seule cérémonie, mot, pas un geste qui ne rappelle aux s le grand principe de la fraternité 3.00. 2 0.

S DO puoi n'a-t-elle pas parlé plus claire-le.de: irez-vous? et pourquoi n'a-t-elle pas énergiquement?

lut i e a voulu employer ce moyen, qui

tient is pour l'en blamer?

est pas le meilleur, répondez-vous. the ous l'a dit? La douce rosée qui insensiblement la terre ne lui faitde plus de bien que le torrent dévasai la bouleverse? Si Jésus-Christ en foi: mr la terre avait dit de sa voix souiter : « Tous les hommes sont égaux destadju; esciaves, brisez vos fers la les auraient endurci leurs cœurs, les in haine. Tous auraient couru aux sons # la terre partout eût été ensanglanall religion a agi bien plus sagement, reuti **la juger mê**ine, que de cette vue ile: aux maîtres:
Lice tias de Dieu. Elle a dit aux maîtres:
Lice tias de Dieu. Elle a dit aux maîtres:
Lice tias de Dieu. Respectez vos mattres. » Et, se et les uns les autres dans les étreincharité, ils sont tombés ensemble 🛊 de la croix. Quel miracle ! qui eût vire, il y a deux mille ans?
marque même, avez-vous ajouté, puvernements protestants ont plus Fabolir l'esclavage que les gouverseatholiques, témoin l'Angleterre.

Qui remarque cela? Des gens à prévention, ceux, par conséquent, dont le jugement nous est suspect.

Vous parlez des gouvernements protestants, et vous ne nommez que l'Angleterre, est-ce bien raisonner? Et les Etals-Unis d'Amérique font-ils plus que les gouvernements catholiques pour l'abolition de l'es-

clavage ?

Les Anglais, dites-vous; mais est-ce comme protestants qu'ils font cela? N'en feraient-ils pas autant et plus peut-être, s'ils étaient restés catholiques? Ils auraient les mêmes principes relativement à l'esclavage, et de plus, ils auraient ce cœur formé par la charité auquel nul autre ne saurait être comparé. Vous me vantez le soldat anglais combattant vaillamment pour empêcher le trafic des noirs. Je ne vous dirai point que c'est plus par orgueil et par ambition que par amour qu'il fait cela; je ne vous dirai point non plus que ces chaînes qu'il hrise violemment, il les ramasse et et les tient en réserve pour d'autres qu'il est de son intérêt de garder en esclavage ; mais je vous demanderai si nos soldats ne combattent pas aussi vaillamment et avec plus de désintéressement pour la même cause; je vous demanderai si, parmi les Anglais profestants, vous trouvez rien de semblable à ce qu'ont fait nos chevaliers chrétiens et nos religieux qui se dévouaient si généreusement à la delivrance des captifs ; je vous demanderai enfin si, parmi les ministres anglicans, vous trouvez rien qui puisse approcher de ce qu'a fait notre Vincent, quand, se chargeant lui-même des chaînes de l'esclavage, il dit à celui qu'il venait de délivrer : Allez en liberté, mon frère, je reste à votre place!

### ESPRITS.

ens. — Que pensez-vous de tous ces un autre monde qui semblent avoir e irruption dans le nôtre? - C'est mbarrassant pour la religion.

eat dit que les hommes étaient dans une indifférence complète en le religion, si bien que, pour les ré-e cet assoupissement, l'écrivain le quent des temps modernes se vit lancer contre eux toutes les foudres fnie. Pour lui du moins, l'entreprise s un heureux succès, car dans cette antesque qu'il engagea contre l'in-, il tinit par se perdrelui-même. Quoi ioit, sans changer pour cela la direcurs idées et tout en restant préoccuse au paravant de leurs intéréts matéwemes hommes, si indifférents nan apparence du moins, par rapport ereligieuses, se sout enthousiasmes out pour un autre ordre de choses. it pu croire, en effet, que tous les un autre monde avaient fait irruple nôtre. Au dire, non pas de

quelques gens seulement, mais d'un nombre infini de personnes, ils nous parlèrent par le moyen des tables, des chapeaux, des assiettes, etc., etc.; ils entrèrent en rapport avec nous sans autre intermédiaire que la volonté, l'idée même...

Que pensez-vous de tous ces esprits d'un autre monde qui semblent avoir fait comme irruption dans le nôtre, nous demande-t-on?

El vous-même, qui avez vu les choses de plus près, qu'en pensez vous? — Ce n'est point à moi à répondre, quand j'interroge, répliquez-vous; mais enfin, si vous désirez mon opinion, la voici: « Je pense, moi. qu'on en dit trop pour qu'il n'y ait pas un peu de vrai, mais je pense aussi qu'on en dit trop four qu'il n'y ait pas beaucoup de faux. » Ce n'est ni long, ni explicite, comme vous voyez, mais c'est du moins réfléchi et Votre opinion ne me paconsciencieux. ratt pas mauvaise, je vous le dirai franchement ; je la partaje peut-être comme individu; mais, désenseur ici des intérêts de la religion, je no puis me prononcer, j'attends que ce bruit cosse, que ces ténèbres se dissipent pour voir plus clairement ce qui en

résultera. Car vous n'ignorez pas que si l'homme s'agite ici-bas, Dieu le mène, comme dit fort bien Fénelon, que c'est même lorsqu'il s'agite le plus que Dieu le mène le plus visiblement : quand l'animal ronge le plus son frein, c'est quand la main

ESP

ronge le plus son frein, c'est quand la main qui le guide le lui fait bien sentir. Or, tout le monde sait que le but vers lequel Dieu conduit toujours l'homme ici-bas, c'est le triomphe de la religion.

C'est un peu embarrazsant pour la reli-

gion, avez-vous dit.

ij,

1

Nullement; car, d'une part, en supposant qu'il y ait quelque chose de vrai, et même beaucoup, si l'on veut, dans tout ce qu'on nous dit, qu'est-ce que prouve tout cela? Que veulent dire ces tables tournantes, frappantes et purlantes? Que signifient ces espritiqui s'agitent et nous agitent avec eux, qui font une sorte d'invasion dans notre monde? Vous prétendez que c'est embarrassant pour la religion, mais en quoi donc, s'il vous platt? Quelle doctrine nouvelle propose-t-on qui soit en opposition avec la doctrine chré-tienne? Je ne vois même pas qu'il en soit aucunement question. Quels faits nouveaux apporte-t-on qui soient en contradiction avec les faits sur lesquels repose la religion? N'en seraient-ils pas la confirmation, au contraire, s'ils étaient vrais? L'autorité ecclésiastique est intervenue sans doute dans quelques localités, mais c'est qu'elle voyait là des pratiques diaboliques ou supersti-tienses. D'une autre part, en supposant qu'il n'y ait rien de vrai dans tout ce qu'on nous dit, quelque chose du moins résulte de là évidemment, c'est qu'il y a pour tous les hommes, pour ceux qui se disent incrédules comme pour les autres, et même encore plus que pour les autres, un besoin impérieux de croire à un monde surnaturel, à un monde peuplé d'esprits, d'esprits en rapport avec neus, et on me permettra d'ajouter, puisque cela résulte des faits, d'esprits qui en-trent en rapport avec nous par les moyens les plus extraordinaires. Ce qui résulte encore évidemment de tout cela, c'est que quand les hommes rejettent le plus généralement et avec le plus de mépris les croyances si consolantes, si raisonnables, si salutaires de la religion, c'est alors précisément que, soit naturellement, soit par permission de la divine Providence, ils admetter t les idées les plus vides, les plus absurdes, les plus sunestes quelquesois de la supersition.

Cette réflexion n'est pas de nous, et pour notre temps seulement, elle est pour tous les temps, et des esprits les plus sensés, comme on va le voir par les citations que

nous allons faire.

« Au delà de l'étroite limite de ce que la raison comprend, s'ouvre et s'étend un espace vide pour elle, où se jouent les fantô-

mes de son ignorance, où sa vue espire, a elle ne peut pas distinguer les choses, et a cependant elle soupçonne qu'il y a de em des choses... Cet espace vide que nous portons tous en nous, cet abime, est un gion du mystère.

« De là sont sorties tontes les super titions et toutes les extravagances mi gienses qui ont tour à tour régné sur ma terre, et l'ont rendue la proie et le journé tant de fanatiques et d'imposteurs...

« C'est de vaste besoin de l'ame huma que la religion de Jésus-Christ est reme tisfaire, c'est sur cet abime qu'elle estra jeter un chemin.

« Ce grand bienfait, selon l'ordinare, a fait oublier le besoin, précisément pur qu'il l'a comblé; et il n'est pas rare le ver des gens qui se flattent de pouvet passer du secours de la foi, et de seture dessus de toute crédulité sur le piet le de la raison.

a Or, c'est là une grande illusion. l's dulité, dans son sens absolu, n'es na mot : il n'a jamais existé d'incrété à

m'explique.

« Sans doute, il y a eu un trop muse bre d'incrédules, si on entend produi qui ont rejeté les dogmes de la religion tienne; et encore n'y en a-t-il par les aient complétement déraciné a esprit. Tous ceux qui paraissenté croient même incrédules, en ce serve ne le sont pas toujours. La plupartien blent à ceux qui ont peur la paraissent en marchant pour sérve quand un périt subit les saisit à par ces faux braves deviennent plus a qu'il ne faut, et on ne peut source mener du désespoir...

a Il est vrai que les incrédules portent un avantage, celui de pour les de systèmes; mais comme ils metre que changer d'absurdités, et qui sur jeter un interdit sur leur raison faille en croient quelqu'une; ils ne les de facilité de leur changement, que en toutes, et que mériter par là plus et mot de Pascal : Incrédules la plus que mot de Pascal : Incrédules la plus que ce mot de Pascal : Incrédules la plus que propose de la plus que mot de Pascal : Incrédules la plus que propose de la plus que mot de Pascal : Incrédules la plus que per la plus que mot de Pascal : Incrédules la plus que per la plus que mot de Pascal : Incrédules la plus que per l

les (54).

de quant à nous, nous n'avons par de curiosité après Jésus-Christ, pour dire avec Tertullien, nu de recherche l'Erangile. Quand nous croyons, voulons rien croire au delà; nous même qu'il n'y a plus rien à croire in scriptionibus.) Ce qui revient à compart le La religion défend de des delà de ce qu'elle enseigne (55), et à l'elà de ce qu'elle enseigne (55), et à l'

(54) Ce mot rappelle celui de Sénèque: Philosophi credula natio.

(55) Joubert, Pensées, essais et maximes. « Il y a, dit-il encore, une grande différence entre la crédulité et la foi ; l'une est un défaut, et l'autre une ver-

tu : la première vient de notre extrème (.) es seconde a pour principe une donce et leure lité, très-compatible avec la force et qui un me très-favorable.

dement plus mal. » (Portalis, Disc. sur

Mais ce n'est pas tout. Les incrédules darés ne se sont pas bornés à cette crédu-Lipour ainsi parler, nécessaire à leur indulité même; et on les a presque toun vus tomber dans des crédulités gratui-, dans des pratiques de superstition ridies ou grossières par leur objet ou par r incohérence. Il est d'expérience que rqui croient le plus aux sortiléges, à la gie, au fétichisme, sont ceux qui se sont ilus hautement prononcés contre la véde la foi. Combien d'incrédules qui ent au diable sans croire en Dieu, qui se ent superstitieusement à des observanmanutieuses et maniagnes, tandis qu'ils larguent les plus saintes et les plus nubles mques de piété (56)! Autrefois Julien, si ilisophe dans son gouvernement, ne se ntra-t-il pas le plus superstitieux des homs dans ses idées? Les incrédules du yen age ne se sont-ils pas livrés aux opins et aux pratiques les plus insensées? le xvm' siècle, ce siècle de l'incrédulité excellence, n'a-t-il pas été le jouet des ristans? Ne s'est-il pas livré à corps du aux engouements les plus fantasti-es? La maxime des temps semblait être e-ri, dit l'historien Lacretelle: Il faut il croire, excepté ce qu'ont cru nos pères. ACRETELLE, Hist. du XVIII siècle.) Si on us dévoilait tout ce qui s'est passé d'oclte et de soutermin dans ce siècle de la son et des lumières, nous serions renver-. Quelques années avant la révolution franv. dit M. Portalis, un des conservateurs la bibliothèque nationale me disait que la part de ceux qui renaient dans ce vaste st, ne demandaient, depuis quelque temps, des levres de sortilége et de cabale. — Le int Père Roubiez, de l'Oratoire, qui était iothécaire public à Lyon, me montra, jues mois avant sa mort, arrivée en 1793, roces-verbal contenant les détails et la · des mystères abominables qui se célént dans des assemblées nocturnes et pémes: mystères plus horribles que tous dont le souvenir nous a été conservé dans vire du paganisme le plus grossier et le Léhonté. (De l'usage et de l'abus de l'esprit cophique.)

ion pouvait faire une complète absun des croyances chrétiennes, on veresprit humain emporté soudain dans pertitions les plus avilissantes et les serturbatrices, sans que les plus fortes ceiles qui croient se posséder le mieux,

Jai connu un homme renommé par son inte, athée, matérialiste et beau diseur, qui ne lais jamais sans faire le signe de la croix sur rments (il avait peur de mourir d'apoplexie); ant amei à la superstition ce qu'il refusait à

Qui le sent plus évidemment que nous? dit pre ; car, encore que nous lui ayons donné acres certains et infaillibles, encore que ularions ses pas par la sainte lampe de la qu'il a plu à Dieu nous communiquer, nous

pussent s'en garantir, dès que la contagion s'en serait développée autour d'elles. Car cet espace vide dont nous avons parlé, et qui part de la horne où s'arrêtent nos connaissances naturelles, jusqu'à ce point indéfini où s'étendent nos intentions et nos instincts, et qu'on peut appeler la faculté du mystère, a besoin d'aliments : si vous lui ôtez la foi raisonnable, elle se jettera dans la superstition. C'est ce qui fait que les religions païennes, quelque fausses qu'elles fussent, valaient mieux que l'absence complète de toute religion; c'était un point d'arrêt sur la pente indéfinie de la folie et de la perversité. C'est ce qui fait que la foi chrétienne, qui non-seulement nous préserve de l'erreur. mais nous dirige dans la vérité, qui est la voie, la vérité et la vie, est le plus beau don qui ait été fait à l'intelligence, et peut être appelée le garde-fou de la raison (57).

« Nous ne croyons pas mai augurer en pensant que nos lecteurs sont frappés de l'importance de la vérité que nous cherchons à établir en ce moment. Ils nous permettront donc de l'appuyer encore de deux

fortes autorités.

« Le célèbre Burke, publiciste d'un sens si bien inspiré et si pratique, dans le livre qu'il publia sur la révolution française, au plus fort de cette révolution, pour : réserver sa patrie des globes incendiaires que lui envoyait le volcan, écrivait cette remarqua-

ble page:

« Nous savons, et nous mettons notre orgueil à le savoir, que l'homme, par sa constitution, est un animal religieux; que l'athéisme est non-seulement contraire à notre raison, mais qu'il l'est même à notre instinct, et ne saurait le surmonter longtemps. Et si dans un moment de débauche, si dans le délire d'uns ivresse causée par cet esprit de seu distillé à l'alambic de l'enser, qui est en ce moment dans une si surieuse ébullition en France, nous devions mettre à découvert notre nudité en secouant la religion chrétienne, qui a fait jusqu'à présent notre gloire et notre consolation, qui a été une grande source de civilisation parmi nous, ainsi qu'elle l'est parmi tant d'autres nations, nous craindrions (étant bien avertis que l'esprit ne supporte pas le vide) que quelque superstition grossière, pernicieuse ou dégradante, ne vint en prendre la place. (Edm. Burke, Réflex. sur la révolution de France.)

« La seconde autorité n'est pas moins remarquable, et la circonstance toute confidentielle où elle a été émise lui donne un

voyons pourtant journellement. pour peu qu'elle se desmente du sentier ordinaire, et qu'elle se des-tourne et escarte de la voye tracée et battue par l'Eglise, comme tout aussitôt elle se perd, s'embarrasse et s'entrave, tournoyant et flottant dans cette mer vaste, trouble et ondoyante, des opinions humaines, sans bride et sans but : aussitôt qu'elle perd ce grand et commun chemin, elle se va divisant et dissipant en mille routes diverses. (Essais, liv. xxxi, chap. 12.)

caractère plus philosophique. Celui qui nous la rapporte, esprit distingué lui-même, de Fontanes, le fait en termes qui témoignent tout le prix qu'il y attachait. Nous allons les conserver; ils en forment comme l'enchâssure:

« J'étais à Genève en 1787; j'eus le désir « de voir l'illustre Bonnet, disciple de Locke, précurseur de Condillac, auteur de l'Essai « analytique des facultés de l'âme et des Ob-« servations sur les corps organisés. Je le « trouvai à sa maison de Genthod, placée dans « une situation à la fois riante et magnifique, au bord du lac, entre les sommets des « Alpes et du Jura. Il me parla d'abord avec « admiration de l'abbé de l'Epée, dont M. Sicard a recueilli la gloire et perfectionné la « découverte. Il me montra ensuite quelques « fragments de correspondance avec le savant Morès, juif de Berlin, et l'un des plus « subtils métaphysiciens de ce siècle. Enfin, « la conversation tomba sur les illuminés. « Il ne me déguisa point que des hommes « illustres de la Suisse étaient atteints de « ce délire. J'osai lui en demander la cause. Voici à peu près quelle fut sa réponse :

« La philosophie moderne, me dit-il, a « ébranle les fondements de toutes les croyances religieuses. L'esprit humain, arraché imprudemment aux opinions sur lesquelles « il reposait depuis tant de siècles, ne sait plus où se prendre et où s'arrêter. L'absence de la religion laisse un vide immense « dans les pensées et dans les affections de l'homme; et celui-ci, toujours extrême, le « remplit des plus dangereux fantômes, à la place d'un merveilleux, sage et consolant, adapté à nos premiers besoins. Ainsi l'homme, en devenant incrédule, n'en sera que plus aisément précipité dans la superstition; il portera jusque dans l'athéisme même le besoin des idées religieuses, qui est une partie essentielle de son être, et qui doit tou-« jours faire son bonheur ou son tourment; il « abusera de ses propres sciences, en y mélant « les plus monstrueuses réveries; il divinisera les effets physiques et les énergies de la nature; on le verra retomber dans un absurde polythéisme; en un mot, il sera disposé à tout croire au moment où il dira fièrement qu il ne croit plus rien. Il est temps qu'une véritable philosophie se rapproche, pour son « propre intérêt, d'une religion qu'elle a trop méconnue, et qui peut seule donner un essor infini et une règle sûre à tous les mouvements < de notre cœur. Il faut laisser des aliments sains à l'imagination humaine, si on ne veut « pas qu'elle se nourrisse de poisons. (Œu-« vres de Fontanes.)

« Telles furent les réflexions de Bonnet, » continue de Fontanes. « J'avoue qu'elles me « frappèrent trop peu à l'époque où je les « entendis; mais, depuis ce temps, elles sont « revenues à mon souvenir. Je les offre aux « méditations des bons esprits. » (Ibid.)

(58) Qu'est-ce donc que ce monde, et qu'y venous-nous [faire? Si pour qu'on vive en paix, il faut voiler les cieux, Passer, comme un troupeau, les yeux fixés à terre,

« De toutes ces réflexions et de toutes ces autorités si claires, si fortes, si unanimes, et qui viennent de toute part former la conviction, il doit demeurer établi qu'outre ce que la raison seule peut saisir. il y a des choses que l'âme humaine appète invinciblement: il y a en elle une faculté spécialement religieuse, la faculté du mystère, qui est aussi naturelle, aussi essentielle à l'homme, que la mémoire, l'imagination, le jugement, le volonté. Ceux qui rejettent les crovance chrétiennes ne se dépouillent pas pour cele da cette faculté; seulement ils s'exposent i se jeter sur des aliments funestes. Que s'i en est quelques-uns qui soient parvenus l l'étouffer, et qu'ils s'en croient pour cel plus sages, ils ne sont que plus bornés: i leur manque un sens, le sens de l'infini, le sens de Dieu. Par le vague et l'infirmité na turelle de cette faculté, l'homme est au-des sous de l'ange; mais par sa privation il es au-dessous de l'homme (58). Cette vérité: pour elle ce qu'il y ajamais eu de plus uni versel et de plus constant dans la nature hu maine. Si l'homme est un animal raisonna ble. il n'est pas moins un animal religieux

« Que conclure de là, sinon que le même Dieu qui a disposé tous nos sens et toutes nos facultés en vue d'un objet, a dû donner un objet à cette faculté religieuse, la satis-faire, la régler? Lorsque nous voyons surtout que, livrée à elle-même, elle sait tom ber l'homme dans des abimes sans fond. jette la perturbation dans toute l'économie de son être moral, nous devons croire qu'i doit y avoir pour elle un état normal d'or dre, de satisfaction, de développement, qu la préserve de ces chutes et qui l'exerce s lon sa fin. Et ensuite, lorsque nous trouve dans la doctrine de Jésus-Christ, et l'adhésion de l'âme à cette doctrine, ce l sultat d'ordre, de satisfaction et de dévelo pement religieux, unique entre toutes religions; lorsque nous voyons que celles n'ont pu que pallier ou enraver le désord de cette faculté, mais que celle-là seule en procuré le bien, nous devons saluer, ng devons adorer dans un si grand hienfat même main qui a créé notre ame, p qu'il n'y a qu'elle seule qui a pu si biel diriger, à travers tant de précipices, sa fin. » (Etudes philosophiques sur le ca tianisme.)

Nous avons donc eu raison de vous té dre, et vous devez en convenir vous-mactuellement, que, au lieu d'être un en ras pour la religion, tout ce qu'on dit desprits qui se manifestent à l'homme, de quelque temps, au moyen des tahles nantes, etc., etc., toute cette phantasmatet autre merveilleux semblable ou au chant, quelque opinion que l'on s'en fe tourne au triomphe de cette religion, au traire, et doit la rappeler dans l'àme de qui l'ont abandonnée ou se montrent in

Et renier le reste, est-ce donc être heurcus? Non, c'est cesser d'être homme....

(Alfred me Musser, Espoir en I

ts à son égard, et la consolider, de plus plus, dans le cœur de ceux qui voient èlle, avec raison. l'arche sainte qui peut e nous maintenir en paix sur cette mer sans fond et sans rivages de l'infini dont nous sommes de toutes parts environnés, nous sauver sur la terre comme au ciel, pour le temps comme pour l'éternité.

FUC

#### EUCHARISTIE.

tjections. — Jésus-Christ ne peut être lement présent dans le sacrement de thanstie. — Il ne peut l'être en une ité de lieux à la fois, dans chaque hosset dans chaque partie de l'hostie, après et de le a été rompue. — Pourquoi Dieu a-t-il conné de lant de mystères un si grand fait?

ponse. — L'homme n'écoute point, et raison, les objections qu'on peut lui montre les bienfaits de Dieu dans l'ordre à nature. Par l'expérience générale, me par la sienne propre, il en reconnaît meité et il en use. Mais il n'agit plus de le parrapport aux bienfaits que Dieu lui de dans l'ordre de la grâce. Comme tle laise libre, ici-bas, de les accepter on, comme leur acceptation exige de sa une lutte contre les passions, de grands ombreux sacrifices, il écoute facilement à écardles objections de l'incrédulité, et répète lui-même volontiers:

sus-Christ, nous dit-on, ne peut être temen présent dans le sacrement de athanistie.

Annequoi done celui qui a prouvé sa diviper ses œuvres, par qui et au nom de lant de miracles ont été faits, et le sont re anjourd'hui, dont la parole n'a jaéprouvé aucun démenti, l'affirme-t-il siturement et en plusieurs circonstances? aus-Christ ne peut être réellement pré-

dans le sacrement de l'Eucharistie!

Apurquoi donc est-ce la foi de l'Eglise
tions les temps et dans tous les lieux?

Assemblée la plus nombreuse, la plus
tée, la plus sainte qui fut jamais, auelle pu croire une impossibilité, et la
de manière à régler ses mœurs d'après
teroyance, à faire pour elle tous les sales, même celui de la vie, quand cela
méces-aire ou seulement utile?

ms-Christ ne peut être réellement prémans le sacrement de l'Eucharistie! afm-vous. Mais pourquoi donc ces merme effets qu'il a produits partout, et me cesse encore de produire, effets dont l'avez été souvent témoin, probablel, si même vous ne les avez éprouvés mefois? — Vous ne voyez ni ne commème, oui; mais vous ne pouvez vous cher de la voir et de la comprendre ses effets, que tout le monde d'ailleurs atteste; et cela est bien suffisant pour ler en vous la foi la plus ferme. L'aveune voit ni ne comprend le soleil; mais

de Observez cette parole : Jésus-Christ promet un mystérieux; il ne le donne pas encore; il narra plus tard: le pain que je donnerai. Ce mone pas, comme le disent les protestants, une

il le sent, il reconnaît par lui-même ses effets, dont parle d'ailleurs tout le monde, et il y croit comme s'il le voyait de ses propres yeux. L'homme est cet aveugle qui ne voit ni ne comprend le soleil de justice caché sous le voile de l'Eucharistie : est-ce une raison pour lui de nier sa présence, qui lui est si généralement et si solidement attestée?

Jésus-Christ ne peut être réellement présent dans le sacrement de l'Eucharistie!

« Je n'ai qu'une chose à répondre, mais elle suffit, » s'écrie ici l'abhé de Ségur.

« Cela est; donc c'est possible.

« Cela est; donc vous devez le croire, bien que vous ne compreniez pas comment cela peut se faire.

est vraiment et substantiellement présent dans la sainte Eucharistie, et qu'après la consécration de la Messe, il n'y a plus de pain sur l'autel, entre les mains du prêtre, mais le corps et le sang de Notre-Seigneur Jésus-Christ vivant, voilé sous les simples apparences du pain et du vin.

« Pour vous en convaincre, je ne vous montrerai pas tons les siècles chrétiens, depuis les apôtres jusqu'à nos jours, croyant, adorant, proclamant hautement cette présence réelle de Jésus-Christ dans le sacrement d'Eucharistie. Ce serait, certes, beaucoup que de voir les plus grands génies, les plus profonds et les plus savants docteurs, adorer avec la foi la plus entière le sacré mystère de l'autel...

« Mais, outre que cela nous entraînerait à de trop longs développements, je ne veux faire de ceci qu'une affaire de honne foi; c'est à elle seule que je m'adresse, et je ne veux ici que vous citer textuellement, presque sans commentaire, les paroles mêmes de Jésus Christ, qui déclare que l'Eucharistie, c'est lui-même, son corps, sa chair, son sang.

a Il parle deux fois de l'Eucharistie dans l'Evangile: la première fois, pour la promettre (environ un an avant sa Passion); la deuxième fois (la veille de sa Passion), pour l'instituer, et accomplir ainsi sa promesse.

«1° La première parole est dans saint Jean, la voici, je la propose à votre bon sens : ha vérité, je vous le dis, celui qui croit en moi a la vie éternelle. (Joan. vi, \$7.) Il exige d'abord la foi à sa parole; car ce qu'il va dire est le mystère la plus profond de la foi. — Je suis le pain de la vie. (Ibid., 35.) — Je suis le pain descendu du ciel, si quelqu'un mange de ce pain, il vivra éternellement; et le pain que je donnerai (59), c'est ma chair

mantère figurée de parier de la doctrine qu'il prèchait, car cette doctrine il la donnait; on ne peut promettre ce qu'on a déjà donné et ce qu'on donne. pour la vie du monde. (Joan. vi, 51, 52.) « Les Juifs, à qui il parlait, se dirent alors ce que vous dites vous-même : Comment peut-il nous donner sa chair à manger? Comment cela peut-il se faire? Et ils ne voulaient pas le croire.

FUC

« Voyez comme Notre-Seigneur Jésus-Christ leur affirme de nouveau sa présence réelle dans le pain qu'il leur promet:

« En vérité, en vérité, je vous le déclare : si rous ne mangez la chair du Fils de l'homme, et si vous ne buvez son sang, vous n'aurez point la vie en vous. — Celui qui mange ma chair et qui boit mon sang a la vie éternelle; et moi je le ressusciterai au dernier jour. -Car ma chair est vraiment une nourriture, et mon sang est réritablement un breuvage. — Celui qui mange mon corps et qui boit mon sang demeure en moi, et moi je demeure en lui. Celui qui mange ce pain vivra éternellement. (Ibid., 54-59.)

« Qu'en dites-vous? Ne croyez-vous pas à la parole de Jésus-Christ lui-même, vous assirmant que l'Eucharistie est son corps et son sang, avec une clarté d'expression si désespérante, que les protestants se tournent et se retournent en vain depuis trois cents ans, et se mettent l'esprit à la torture

pour se soustraire à l'évidence?

«2º Si cette première parole de Jésus-Christ est claire comme la vérité elle-même, la deuxième, qui est la parole même de l'institution de l'Eucharistie ne l'est pas moins.

« La veille de sa Passion, Notre-Seigneur, après la cène, prit du pain entre ses mains divines et vénérables, le bénit, et le présenta à ses apôtres en disant : Prenez et mangezen tous; car ceci est mon corps. (Matth. xxvi, 26.)

« Est-ce clair? - Ceci, ce que je tiens et ce que je vous présente, est, quoi? mon

.

« Puis il donne à ses apôtres, qui furent ses premiers prêtres, l'ordre et le pouvoir de faire ce qu'il vient de faire lui-même, en ajoutant ces paroles : Et vous, toutes les fois que vous ferez ces choses, vous les ferez en mémoire de moi (Luc. XXII, 19; 1 Cor. XI, 24, 25); c'est-à-dire, comme moi-même, comme je viens de les faire.

« Homme de bonne foi, entendez et jugez:

Ceci est mon corps!

« Pour moi, je le déclare, cette seule parole me suffit; et, non-seulement elle est pour moi la preuve éclatante de la présence de Jésus-Christ dans l'Eucharistie, mais elle me prouve d'une manière non moins irré-

(60) Dites-moi d'ailleurs, comprenez-vous mieux le changement du pain et du vin en notre corps et en notre sang? Je vois bien que, dans ce dernier cas, tout se passe par des moyens naturels et ordinaires, ce qui n'a pas lieu dans l'autre cas; mais, après tout, l'un n'est pas plus impossible que l'autre; et, à vous parler franchement, s'il était permis d'admettre ici du plus ou du moins, je dirai qu'il faudrait encore plus de puissance pour opérer un changement de substances par des lois naturelles, constantes et infaillibles, lesquelles lois sont elles-mémes remplies de mysrères, que pour le faire exceptioneilement. Je vois

fragable sa divinité. Jamais homme n'a da ma pu dire une chose semblable!
« Une observation bien simple vous fic-

litera, du reste, la croyance au mystère evcharistique:

« La nature nous offre de nombreux exerples de ce changement, soi-disant impossible d'une substance en une autre.

« Le plus frappant de tous est celui de a nourriture corporelle. Le pain que je mais est changé, par l'œuvre mystérieuse de a digestion, en mon corps, en ma chair ein mon propre sang. La substance du pin s changée en celle de mon curps,

« Ce que Dieu opère tous les jours e nous-mêmes naturellement, pourque > pourrait-il pas l'opérer surnatureilener dans le mystère de l'Eucharistie?

« Vous voyez donc qu'il n'est pes impesible que, par la toute-puissance divine, a pain et le vin soient changés, sur nos sues en la substance du corps et du sang de Nobe Seigneur Jésus-Christ; et que l'Eglise a enseignant sa présence réelle dans le Nins Sacrement, ne dit point, comme le presdent des ignorants ou des étourdis, me isurdité, une chose impossible et rénduce pour la raison.

« Maintenant comment (60) ce prolize ilmirable s'opère-t-il? Je n'en san na. & les plus grands docteurs ne le smu pe plus que les autres. C'est le myster & 1 foi, le secret de Dieu. Ce que nous suix

c'est qu'il est, et cela suffit. « Par cette adorable présence, Jéss-de. le roi des âmes, la vie des Chrétiens, har de l'Eglise, le refuge des pécheurs, k# et doux Sauveur, le consolateur de m les douleurs, est sans cesse au milieu sa enfants... Dieu et homme tout ensemat est le lien vivant qui nous unit à son M et à notre Père. Il l'adore parfailement supplée à l'imperfection de nos hommes Il demande miséricorde pour les contrat péchés du monde.

a li est présent à toutes les générales humaines, qu'il aime et qu'il a sauven ? lement, pour recevoir de chacune des jusqu'à la fin du mo de, l'hommes !! foi, de son adoration, de son culte. \*#

prières.

« Si le Saint-Sacrement est le myset » la foi, il est aussi, et plus encore, le que de l'amour!

« Croyons, aimons et adorons.» (Ripert Il suit de tout cela qu'il est conina la foi, et même à la raison, d'affirmet 🚝

bien encoreque dans le changement de substance les lois naturelles, les apparences sont detruit même temps que les substances, ce qui n'a pudans la transsubstantiation eucharistique. X20 🕫 le voyez, il s'agit d'un changement surmaturd. on ne peut retrouver ce qui a lieu dans le cher ment naturel. Du reste, à considérer la cher soi, le changement de substances avec conserva des apparences ne me paraît pas plus impussit 🖊 le changement de substances avec dispantias apparences, puisqu'il y a dans ce dermer (2) al destruction de plus.

Jésus-Christ no peut être réellement présent dans le sacrement de l'Eucharistie.

Il ne peut l'être, avez-vous ajouté, en une infinité de lieux à la fois, dans chaque hostie, dans chaque partie de l'hostie, après qu'elle a été rompue.

Ecoutez la réponse que Mgr Parisis fait à rette objection. C'est celle de tous les théologiens, et même de tous les fidèles un peu élairés. Il n'a fait que la résumer en quel-

ques mots simples et précis.

« Le corps de Jésus-Christ, » dit-il, « est présent mais non visible; et il est à la fois présent en plusieurs lieux, voilà le mystère. Mais, outre que nous ne savons bien ni quelle est l'essence des corps, même dans leur condition actuelle, ni si leurs rapports avec l'espace tiennent au fond de leur nature ou simplement à une propriété accidentelle que Dieu leur aurait attribuée et qu'il pourrait leur ôter sans les détruire, nous enseignons que le corps de Jésus-Christ est ressuscité, conséquemment qu'il est glo-rieux, selon l'expression de nos dogmes. Or, qu'est-ce qu'un corps glorieux! N'est-il pas présumable que, dans l'état de gloire, les rorps tiennent beaucoup plus de l'espritque de la matière? Alors, quelle est la nature de leur visibilité, de leur étendue? Ce le simple question, bien qu'elle ne soit qu'une lueur, ne suffit-elle pas pour nous faire comprendre que la transsubstantiation eucharistique, telle que nous l'adorons, n'offre ries d'impossible? » (Impossibilités.)

Il est jaste d'observer ici que Jésus-Christ fit, pour la première fois, la cène avec ses apôtres, la veille de sa mort, et, par conséquent, avant que son corps ne fût arrivé à l'état de gloire; mais rien ne l'empêchait de prendre exceptionnellement, et par un acte de sa volonté toute-puissante, comme il l'avait déjà fait sur le Thabor, cet état gloneur dans lequel il se trouva pour tonjours apres sa résurrection. Le corps de Jésus-Christ, au sacrement de l'Eucharistie, est donc et ne peut donc être que dans l'état de gioire, dans cet état, avons-nous dit, où les corps tiennent beaucoup plus de l'esprit que de la matière. D'où il suit qu'il peut for been y être invisible, et, sans cesser d'é-tre au ciel, se trouver dans chaque hostie, et même dans chaque partie de l'hostie, après qu'elle a été rompue.

Quant à la présence de Jésus-Christ en un grand nombre de lieux à la fois, pour ervir de nourriture à nos âmes, dans le acrement de son amour, qu'on me permette remployer ici une comparaison que je s tire de saint Augustin. Après s'en être ion, il s'en est également servi, comme icous le faisons en ce moment, pour expliuer le mysière de l'Eucharistie.

· Si, au lieu de vous distribuer le pain rairituel de la parole de Dieu, » nous dit-il, Insis sa conférence de l'Incarnation, en com-Lectant les paroles de saint Augustin, « je laisuis que vous distribuer un nombre de

pains matériels, inférieur au nombre de mes auditeurs, deux choses arriveraient : d'abord plusieurs d'entre vous ne recevraient pas leur pain, tandis que d'autres le recevraient; secondement, on aurait du pain de la même masse, mais chacun n'aurait pas identiquement le même pain, ni la totalité du pain; au lieu que, en parlant ma pensée, ceux auxquels parvient ma voix recoivent tous identiquement et totalement cette pensée; et, si je parlais une langue capable d'étre comprise, si j'avais un organe assez fort pour me foire entendre par tous les huit centsmillions d'hommes qui habitent la terre. toute cette masse d'hommes recevraient ma pensée, et ils la recevraient tous identiquement, sans partage, sans division, dans sa mystérieuse et incompréhensible intégrité: Si proponerem vobis panes, si ad unum pervenirent, cæteri nihil haberent. Ecce loquor, et omnes habetis: et parum est quod omnes habelis, omnes totum habelis: pervenit ad omnes totum. O merveille! O prodige de ma pa-role! O miraculum verbi mei.» (Serm.)

Est-il possible de trouver dans la nature quelque chose qui ait plus de rapport avec la difficulté qui nous occupe? Vous dites: Jésus-Christ, le Verbe incarné, est au ciel. Comment peut-il donc, sans cesser d'être au ciel, se trouver en même temps sur la terre, y être en mille lieux, dans chaque hostie, dans chaque partie de l'hostie, après qu'elle a été rompue, venir en chacun de nons pour servir d'aliment à nos âmes, en se donnant tout entier à chacun, quelque nombreux, quelque dispersés que nous soyons! Et nous, nous vous répondons: Ma pensée unie à ma voix, mon verbe incarné aussi, en quelque sorte, ma parole est en moi. Comment donc, sans cesser d'être en moi, cette parole, corps et esprit, pour ainsi dire, se trouve-t-elle en même temps sur la terre? Comment vient-elle en chacun de vous, pour servir d'ailment à vos âmes? Comment la trouve-t-on dans une infinité de lieux à la fois, tout entière et toujours la même, quoique sous un volume différent? Comment, brisée, je ne sais par quelle cause n'en arrive-t-elle pas moins en vous tout entière encore, toujours la même, et identiquement la même, pourvu qu'une quantité suffisante de son vienne frapper vos oreilles?

Vous allez me dire peut-être que ce n'est là qu'un vain son, bien différent du corps de Jésus-Christ, substantiellement présent dans chaque hostie, quelle qu'elle soit.

Sans doute, aussi n'est-ce qu'une comparaison, nécessairement défectueuse; mais il n'en est pas moins vrai que s'il y a un mystère, et même un très-grand mystère dans l'émission et la communication de notre parole, un mysière ayant beaucoup d'analogie avec le mystère de la présence réelle de Jesus-Christ dans l'Eucharistie, se dou-nant à chacun de nous, pour servir d'aliment à nos âmes, celui-ci, plus grand encore que le premier, ne doit point nous surprendre.

C'est aussi la réflexion de saint Augustin, commentée par le R. P. Ventura :

« Nous voilà donc, « s'écrie-t-il, « toutes pauvres et chétives créatures que nous sommes, capables de donner à notre verbe une extension si grande, une si grande puissance, de le multiplier toujours le même dans l'esprit de tout le monde, d'opérer avec ce verbe tant de prodiges dans notre esprit, dans notre langue, dans notre voix et dans les oreil-les, l'esprit et le cœur des autres: Creaturæ sumus et tanta miracula fiunt de verbo meo, in corde meo, in ore meo, in voce mea, in au-

ribus vestris, in cordibus vestris.

« De ce donc qui arrive dans le petit, nous pouvons conclure ce qui peut, à plus forte raison, arriver dans le grand. De ce que l'homme le fait partout et à chaque instant, concluons que Dieu peut, à plus forte rai-son, faire, partout aussi et à chaque instant, le même prodige d'une manière plus réelle et plus parfaite. En considérant les prodiges que nous accomplissons nous-mêmes, sur la terre, nous devons admirer les prodiges du ciel, et y soumettre sans difficulté notre raison; et, en voyant de quoi est capable le verbe de l'homme, écrions-nous en disant: De quoi n'est donc pas capable le Verhe de Dieu?- De parvis magna conjicite. Considerate terrena, laudate cælestia. Quid est ergo Verbum Dei? »

Quant à la difficulté qui se trouve à ce que Jésus-Christ soit toujours le même dans chaque partie de l'hostie, après qu'elle a été rompue, qu'il me soit permis encore d'apporter une comparaison qui doit frapper les yeux du plus petit enfant comme de toute

autre personne.

Vous è es dans un riche salon, je suppose. Là se trouve une glace magnifique qui s'élève du parquet jusqu'au plafond. Regardezvous dans cette glace : vous y êtes parfaite-ment représenté. Que, par un accident quelconque ou à dessein, cette glace vienne à se briser en plusieurs morceaux, en vingt, je suppose. Si vous placez ces morceaux autour du salon, et si vous restez vous-même au milieu, vous êtes là parfaitement représenté encore, en vingt endroits différents, et dans chaque partie de la glace brisée, comme vous l'étiez dans la glace entière. C'est absolument la même représentation; vous ne pouvez le remarquer sans une certaine surprise et sans une grande admiration, quoique vous en fussiez sûr par avance et que cela vous fût arrivé déjà plusieurs fois peut-être.

Vous allez me dire sans doute que ce n'est là qu'une image, une figure, comme l'en-

tendent les protestants.

Je voulais en faire moi-même la remarque. Oui, nous n'avons là qu'une image, une figure!... Aussi n'est-ce point la présence réelle (présence dont il n'est point permis de douter, après ce que nous dit Notre-Seigneur Jésus-Christ), mais une image seulement, une figure, et même une figure trèsimparfaite de la présence réelle. Je vous en ai prévenu, c'est une comparaison; comparaison nécessairement défectueuse, avonsnous dit déjà; comparaison qui, comme loch nutre, n'est qu'une image, une foure. To: jours est-il que si nous avons là un myste et un mystère qui ne cesse de nous conta dre malgré sa répétition, un mystère qui beaucoup d'analogie avec l'un de ceut le nous présente le sacrement de l'Euchange ceux-ci, quelque nombreux et extraoruna res qu'ils soient, ne sauraient no s sr. prendre.

Ne dites donc point que Jésus-Chriq saurait se trouver dans une infinité de le à la fois, dans chaque hostie et dans rhan partie de l'hostie après qu'elle a éte rome car nous trouvons partout dans la use comme une ombre, un essai de ces musas et, n'en vissions-nous point d'aillean. à ne devraient point encore nous surpreda puisqu'ils appartiennent à un ordre sura-rel, bien élevé au-dessus de nos use conceptions. Si quelque chose derait w étonner dès lors, c'est que nous puese les comprendre.

Pourquoi donc, avez-vous demmi. im a-t-il environné de tant de mysières sa

grand bienfait?

Mais cela arrive tout naturellement. raison inême de sa grandeu. 🏗 🖻 grand, plus il est élevé au-dess : 10 faibles conceptions, plus il se war " cela même, environné de nombuste? fonds mystères.

D'où viennent ces nombreux & pt mystères? demandez - vons. De mai même que Jésus-Christ a voulu nou 🗩 gner dans cet incomparable sacremente le propre d'un cœur embrase dave faire les choses les plus extraordes en lus incomparables en lus incomparables en lus incomparables extraordes en lus incomparables en lus incompa plus incompréhensibles. Or, le == aimant de Jésus étant en même 🗪 cœur tout-puissant, il a du opén: sacrement où il s'est le plus macina prodiges qui nous surprennent, de 18 même de Dieu, et que nous res comme impossibles.

Pourquoi tous ces prodigest yn pour éprouver notre reconnaissance amour; c'est pour que nos sacrifices dent à ceux de Jésus-Christ. Il : pouillé de tout, en quelque sorte: "que nous nous dépouillions aussi 2 nous-mêmes, que nous renoncions se a gnage de nos sens et de notre raser nous en rapporter au témoignage de la à celui de Dieu, à qui, du reste, nat pre raison nous ordonne de croire plad elle-même.

Ecoutons, à cette occasion, le réflexions de l'auteur des Etudes phis ques sur le christianisme :

« J'entends qu'on dit que ce mys impossible : soit, et c'est pour ce i que j'y crois; car c'est précisément " de l'amour de tenter l'impossible l'a saye qu'à cela; ce sont ses jeus. Il 🖼 qu'il ne peut, dit l'auteur de l'Imu: ne s'inquiète pas de l'impossible, part croit tout possible et tout permi. I's

point de bornes, mais il s'emporte au delà outes bornes. (Lib. III, cap. 4.)

Si donc ce mystère est par excellence le stère de l'amour, il doit être celui de la te-puissance, et, plus que tout autre des , il doit passer de bien loin la capacité de e faible raison.

Je ne comprends pas, disent les incréducomment cela se peut faire : et voi'à e leur objection! Ils me prouvent bien, cette raison, que le seus humain ne rorde pas avec la sagesse de Dieu, j'en viens volontiers; mais je ne savais pas pre qu'il ne fallait croire que ce que l'on pavre en ouvrant les yeux ou ce que la on humaine peut comprendre.

Vous opposez les lois de la nature; mais usqu'il faut que je vous suive dans la voie r isonnement) les connaissez - vous? Et aurait-il pas folie à vous de dire qu'elles ront que jusqu'où vous allez, et qu'en vous

assant, on les dépasse?

Et quand Dien les aurait dépassées, qui it lui en demander compte, les lui oppo-, à lui qui les a établies, qui les maintient,

dont elles ne sont que la volonté?

· Ceignez vos reins, dirai-je à ces superhes mandeurs, et répondez vous-mêmes; pré-rez-rous à soutenir le terrible interrogare qu'il fit subir autrefois à Job : Où ie:-rous quand je jetais les fondements de la rre! Dites le moi, si vous avez de l'intellience. Connaissez-vous à fond toutes les proriélés des corps, et les divers états auxquels puis les réduire? Etes-vous capable de eiurer les profondeurs de ma sagesse et de vurer l'immensité de ma puissance? (Job vun, à seq.) Ne savez-vous pas que rien st impossible à celui qui en un instant a t sortir la lumnière des ténèbres, l'univers i neant; qui change les substances aussi implement qu'il les a créées; qui dit, et ut est fait. (Psal. xxxn, 9.)

, Singulière préoccupation de la raison maine! Le protestant argue de l'impossi-ilé contre la présence réelle, et déjà il croit incarnation, à la résurrection et à l'état neux du corps de Jésus-Christ; comme compréhension n'avait pas été épuisée 5 res divers sujets, et s'il lui en restait re pour mesurer le dernier qu'on lui pose! — Le déiste n'est pas moins inconuent : car enfin le mystère de la création substances surpasse de beaucoup, ce ble, celui de la transsubstantiation, et, la création, la divinité d'un Dieu s'évait avec son infinité devant la coéternité la matière. Le déiste, sans parler des es conditions de l'Etre souverain, est e obligé de dévorer, par la simple ance en Dieu, et d'un seul coup, autant lus de mystères que tout le christianisme rontient, et ne peut, par conséquent, ser de l'impossibilité de ceux-ci sans se ier lui-même. Que dirai-je de l'athée? 11-là devrait être le plus docile à tout re, habitué qu'il est à vivre de contraions: et une raison qui admet déjà me chose se fait toute seule ne doit pas

être bienvenue à s'étonner qu'une chose soit changée en une autre.

« Que de propositions, d'ailleurs, dans les sciences exactes elles-mêmes, qui paraissent absurdes, impossibles, et dont on a cependant la démonstration!

- a Que doit-il donc en être d'une science comme celle de la religion, qui se dirige uniquement vers l'infini, et en particulier du fait de la présence substantielle de l'infini lui-même? Ce fait peut-il ne pas être le plus étonnant et le plus insaisissable de tous les mystères? Que présente-t-il cependant de plus absurde que ceux dont nous venons de parler? Et que lui manque-t-il, pour forcer comme eux notre conviction, que d'être démontré? Mais ce n'est pas ici qu'il devait l'être: Nunc per speculum in ænigmate; tunc autem facie ad faciem (I Cor. x111, 12): nous en verrons les admirables raisons dans un instant.
- « Mais, s'il n'est pas démontré, il est certisié; et il l'est grandement, puisqu'il l'est en raison directe de son apparente absurdité elle-même.
- «Comment cela? Le voici: la raison en est simple et frappante pour qui ne cherche pas à s'abuser; et le seul bon sens l'a suggérée à un écrivain protestant de naissance et catholique de conviction:
- « Qu'on ne dise pas que la croyance à la présence réelle soit illusoire et fausse. Elle est assurément trop absurde en «lle-même pour qu'un homme, de son propre chef, ait osé la présenter à d'autres hommes. Si un des apôtres l'eût proposée à ses collaborateurs, ils l'auraient regardé comme frappé de démence, et en auraient fait l'objet de leur risée. Puisqu'il est impossible qu'elle vienne des hommes, il semble donc qu'elle vienne de Dieu; et comme divine elle perd toute son absurdité, quelque incompréhensible qu'on la suppose. (FITZ-VILLIAMS, Lettres à Atticus.)
- « Et qu'on remarque bien la force de l'argument : une chose que, selon toutes les apparences, il y aurait folie à concevoir, folie à proposer, folie à admettre, et qui toute seule aurait frappé à jamais de ridicule et de discrédit et l'auteur et l'entreprise d'ailleurs la mieux concertée, une telle chose s'est fait croire, elle s'est fait croire par tout l'univers : bien plus, non-seulement elle s'est fait croire, mais c'est elle qui a fait croire tout le reste, qui est devenue le véhicule de la doctrine dont elle paraissait être le plus incontestable obstacle, le foyer et l'aliment de la foi du genre humain dans la religion du Christ, elle qui a pénétré le monde de ses lumières et de ses vertus; et, après dix-huitsiècles de merveilles, c'est d'elle encore que dépend tout le catholicisme pratique, c'est-à-dire tout vrai christianisme, c'est-à-dire toute civilisation.
- « Puis donc que ce prodigieux résultat ne saurait venir des apparences de cette chose qui lui sont toutes contraires, il faut bien nécessairement qu'il vienne de la réalité, laquelle est ainsi prouvée en raison directe de l'absurdité des apparences qu'elle a eu à surmonter.

« En d'autres termes: dans le sacrement de l'Eucharistie, les apparences ne font pas illusion pour, mais contre la chose qui y est en question; le secret de cette chose, sa croyance dans le monde, n'est donc pas l'effet de l'illusion, il ne peut donc être que l'effet de la réalité, réalité d'autant plus puissante qu'elle a eu à combattre l'illusion contraire, illusion formidable, et qu'elle en a divinement triomphé.

**EUC** 

« La présence réelle est ainsi, sinon démontrée, au moins certitiée au plus haut degré, au même degré que nous avons de la répugnance à la croire; ce qui est parfaitement conforme à l'ensemble de l'économie du christianisme; qui, tout en exerçant notre foi par des mystères, nous donne cependant toujours quelque forte et décisive raison de les embrasser quand nous le voulons...» (Etudes philosophiques sur le chris-

tianisme.

Comme nous l'avons dit, du reste, l'apparente absurdité de ce mystère a sa raison d'être, raison que toute intelligence doit comprendre, et surtout que tout cœur doit sentir et goûter. S'il nous confond au dernier point, il n'en atteint que mieux le but que Jésus-Christ s'est proposé, qui est de nous amener au parlage de son amour par le partage de son triomphe et de sa félicité.

« Amour pour amour, » continue l'auteur que nous citions tout à l'heure, « sacrifice pour sacrifice : Dieu se dépouille, il faut que nous nous dépouillions ; il nous donne des gages d'amour, il faut que nous lui don-nions des gages de foi ; le Verbe éternel anéantit sa divinité, son humanité même, sous les apparences du pain et du vin; il faut anéantir notre raison et nos sens dans la foi à cet anéantissement lui-même, et nous mettre, pour être digne de le recevoir, dans la condition correspondante à celle où il s'est mis pour se donner à nous. La raison frémit, les sens se révoltent, la nature humaine se débat, mais c'est là précisément le martyre de l'amour et l'épreuve de la foi; et si celle-ci prend le dessus, elle grandit avec l'amour de tous les abaissements de la nature, se réjouit de mériter par là de Dieu de souffrir pour lui, comme lui, avec lui, et de pouvoir lui dire : J'ai tout quitté, tout sacrifié; il ne me reste plus rien; je voudrais pouvoir vous donner davantage, car je sais que celui au-quel je me fie est la vérité même, l'amour; et je le reconnais non-seulement aux sacrifices auxquels il s'est soumis lui-même, mais encore à ceux qu'il exice de moi.

«Le vrai amour (nous ne saurions trop envisager notre sujet sous ce point de vue) veut cesser de s'appartenir à soi-même pour ne dépendre que de l'objet aimé, expirer à sa propre existence pour ne respirer plus que dans celle d'autrui; toutes ses démarches, tous ses témoignages aspirent à cela; c'est son dernier période: il faut que la dualité disparaisse et que l'unité se consomme et se consomme dans tout l'être, dans le corps comme dans l'esprit et dans le cœur. Voy ez la mère, elle voudrait s'incorporer

l'enfant qu'elle nourrit, le manger, come la nature le lui fait dire vulgairement; et le baisers, et les embrassements, et les étrates d'une vive amitié, d'un ardent anex sont-ils autre chose que des mouvement de cet instinct naturel qui voudrait nouve les parois des sens pour passer à l'identation des âmes, qui voudrait possédero pa l'on aime pour s'en nourrir, pour s'y en pour en vivre, pour se le transsubstantielle que lest l'amour parfait qui ne ferait les racle de la transsubstantiation, s'il étal a son pouvoir, et qui ne dirait aussi, du dirait avec délices à l'objet aimé: Proc, mangez, ceci est mon corps? (Matth. xxxll)

"Eh bien! Dieu qui est l'amour mandont tous les amours ne sont que des sevations ou des détournements, Dieu in ce miracle, parce qu'il le pouvait, et pe c'est le propre de l'amour d'aller jusqua dernières limites du possible. S'étant la homme, s'étant fait victime pour l'homa il ne devait pas s'arrêter là, et la loi de homour devait le porter à vouloir être leur riture de l'homme et à le devenir, en rése puisqu'il le pouvait, et qu'il n'a fait d'aireur que rétablir la nature des choes, en vertu de laquelle il est déjà la viet l'aument de nos âmes, et que se redonnet hous-oui une forme adaptée à notre infirmité.

« Mais la même loi entraîne poer Pors une obligation de réciprocité, et de mes qu'il meurt à tout lui-même pour vine n nous, il nous faut mourir en nons-ner pour vivre en lui. Il faut que nous ne nions à dire avec saint Paul: Je bige dissoudre pour n'être qu'un avec Jemir (Philipp. 1, 23); il faut que cette desse se consomme en effet, autant qu'eller. afin de pouvoir dire encore avec bes apôtre: Ce n'est plus moi qui vis, c'es le Christ qui vit en moi. (Galat. 11, 20.) B ment se fera ce prodige de notre dissista correspondante à celle de Jésus-Chrs' v les épreuves de notre foi à sa présence" contre les apparences, contre la raise p turelle, contre les sens. Il faut maril toutes les choses, s'en dépouiller, leuise vivre par la foi, et ne garder plus de po même que la volonté, que l'amour. Me communier réellement, et nous confort. et aller nous perdre dans la volonté s'il raine et dans l'immense amour de Dira.

«Quelle puissance de détachemente se ment ne doit-il pas avoir sur l'ame hande par la considération de la sainteté, de grandeur, de l'amabilité du Dieu qu'ay reçoit! Quel objet au monde, quelle se tion, quel intérêt n'est pas éclipé, des chanté par ce rapprochement? et contre cette communion avec la perfection par resence ne doit-elle pas opérer notre demand d'avec tous les faux biens de cette vie!

«Le motif de l'obscurité du mystère y vient dès lors évident. C'est cette obsceré qui consomme l'opération de notre depuis lement, en nous forçant, pour la pénerar la foi, de déposer nos sens, de quite jusqu'à notre raison privée, et de ne saist

pue la volonté, et la volonté soumise. Reforés, concentrés dans la partie la plus inviible de notre être, nous espérons alors à oute vie extérieure et en quelque sorte à oute vie propre; nous sommes ensevelis, méantis à l'égal du Dien qui veut se donner nous; nous rentrons, pour ainsi dire, dans e néant d'où il nous a tirés, mais c'est pour renaître et reprendre en Dieu une nouelle vie, cette vie spirituelle qu'il répandit vec son souffle dans le premier homme, et que celui-ci ne sut pas garder.

« Voyez, en effet. le moment de la comaunion régénératrice est arrivé: tout ce qui on titue la vie ici-bas s'est évanoui; l'esace et le temps eux-mêmes ont disparu: l'âme, réduite à la seule faculté de vouloir et d'aimer, s'avance toute seule jusqu'aux derniers confins de l'existence terrestre: Si c'est uvec mon corps ou sans mon corps, pourraitelledire avec saint Paul, jene le sais(II Cor. xII, 2); quelque chose d'éternel et d'infiri se passe: l'union ineffable se consomme; et sur les trais du visage vient se refléter je ne sais quel solennel et tendre mélange de paix et de crainte, de souffrance et de volupté, de vie et de mort, comme si le regret, le dépit, dirai-je presque, de rentrer dans la vie et ses orages, inquiétait cette âme qui revient des cieux. Ma vie est Jésus-Christ, se dit-elle; et mourir serait un gain (61). »

EVA

# ÉVANGILE.

Objections.— Je ne puis croire l'Evangile, lisentles uns.—Il y en a eu de faux, pourquoi elvique vous me présentez ne le serait-il pas galement?—J'y vois des contradictions, des ratations... C'est un livre comme un autre, qui a aussi ses imperfections, et vous en faies un livre divin. — Je ne veux que le pur Evangile, disent les autres. — Votre religion n'est plus le christianisme primitif.

Réponse. — On entend par Evangile, en genéral, la doctrine même de Notre-Seigneur Jesus-Christ, Il n'est point de l'essence de rette doctrine d'être écrite : cela se conçoit facilement, et se prouve d'ailleurs par le ait, puisque celui qui l'apporta sur la terre tl'annonce le premier au monde n'a rien crit. Elle netarda guère à l'êtrecependant, a grande partie du moins; et le livre qui 1 contient s'appelle, pour cela même, l'Eancile Ce livre merveilleux, qui est, pour ous les Chrétiens, non-seulement un objet e vénération et d'amour, mais la source répuisable d'où ils tirent leur vie intellecel e et morale, a donné lieu cependant à eux sortes d'objections du genre de celles orquelles nous avons entrepris de répondre. Jene puis croire l'Evangile, disent les uns. Fourquoi donc, s'il vous plait? Est-ce que rérité de l'Evangile ne saute pas aux ar, si je puis m'exprimer de la sorte? st-ce que ce mot: vrai comme l'Evangile, est pas le cri du sens commun, cri qui a dû us échapper aussi, bien des fois sans doute, poique vous prétendiez aujourd'hui ne ravoir croire l'Evangile.

Vous ne pouvez croire l'Evangile!.. Et et livre croirez-vous donc si vous ne vez celui-ci? En est-il un seul qui prénte des caractères de vérité aussi nomeut, aussi frappants, aussi convaincants?

faits qu'il renferme sont intéressants
publics, ils sont liés avec les événements
les précèdent et ceux qui les événements
les précèdent et ceux qui les rorres sous
veux, en quelque sorte, dans leur déloppement. Les témoins qui les rappor-

tent sont en grand nombre, ils offrent tous les caractères de sincérité qu'on peut désirer, ils sont si persuadés de ce qu'ils ont vu et entendu qu'ils font à leur conviction les pius grands sacrifices, jusqu'à celui de leur propre vie. Que pouvons-nous demander de plus? Pour moi, dirai-je ici avec Pascal, je crois volontiers des témoins qui se font éaorger.

égorger.
Vous ne pouvez croire l'Evangile! .. Vous êtes bien difficile. Savez-vous qu'aucun livre n'a été cru ni ne saurait l'être par un aussi grand nombre de personnes de tous les temps et de tous les lieux? Il obtient l'adhésion des grands comme des petits, des riches comme des pauvres, des savants comme designorants... Et avec quelle conviction profonde, ou plutôt avec quel céleste amour il est cru! C'est une lumière qui éclaire, c'est un fen divin qui embrase, et conduit au ciel malgré toutes les ténèbres et toutes les difficultés de la terre.

Aussi, comme ce précieux dépôt est fidè-lement gardé entre les mains du monde entier, si je puis m'exprimer de la sorte ! « Reconnaissons, en effet, qu'à l'heure qu'il est, les Evangiles sont tellement répandus par l'usage qu'on en fait, tellement consacrés par la vénération et la foi de la société chrétienne, qu'il serait impossible d'y rien ajou-ter ni retrancher de manière à faire prévaloir ces altérations sur le véritable texte reçu, cela est incontestable. Les Evangiles jouissent même à cet égard d'un privilége de conservation unique, et dont pas un seul autre livre n'est pourvu (et ce que nous disons de l'Evangile, nous pouvons le dire du corps entier des saintes Ecritures). Ce privilège se compose de deux éléments qui se combinent d'une manière merveilleuse, pour l'élever à la plus haute puissance. Le premier est l'autorité catholique, qui, du haut de l'Eglise, veille au sacré dépôt; le second est la multitude des fidèles répandus par tout l'univers, qui, par l'usage qu'elle fait de ce dépôt, en entretient elle-même la surveillance et en atteste l'intégrité. Je fais abstraction ici de l'infaillibilité de l'Eglise, je ne la regarde

que dans son organisation humaine, et j'y vois deux puissances admirables de conservation des Ecritures: l'autorité qui empêche la multitude de tomber dans l'erreur; la maltitude qui empêche l'autorité de tomber dans l'arbitraire. L'autorité voudrait porter une main arbitraire sur le corps des Ecritures qu'elle ne le pourrait pas, empêchée qu'elle serait par les millions de regards, de voix, de plumes, qui lisent, chantent. expliquent, commentent, transcrivent les Ecritures par tout l'univers. Et, d'un autre côté, cette multitude ne peut s'égarer, se méprendre et fausser en rien les Ecritures dans l'usage qu'elle en fait, réglée qu'elle est par une autorité qui en maintient le corps et en exprime la pureté.

« Il faudrait admettre que la multitude et l'autorité s'entendissent pour commettre une falsification, ce qui est manifestement impossible, parce qu'alors il n'y aurait personne de trompé, et que la falsification serait

trahie par sa propre évidence.

« Et encore ce concert impossible, je l'admets: alors même je dis qu'il viendrait échouer contre un obstacle insurmontable, un témoin incorruptible : l'hérésie. La falsification en question, en effet, devrait avoir un but, sans quoi elle est absolument inimaginable; ce but ne pourrait être que de tromrer quelqu'un, qui devrait être autre que le falsificateur lui-même, autre que le catholi-cisme, par conséquent, qui, dans la supposition, serait ce falsificateur. Ce quelqu'un qu'on aurait en vue de tromper ainsi ne pourrait donc être que l'hérésie; or, je laisse à penser si la chose serait possible! L'hérésie, qui ne reconnaît aucune autorité que celle des Ecritures, qui concentre sur elles seules toutes ses prétentions, qui les oppose sans cesse, comment admettre qu'elle les laisserait altérer par son éternelle ennemie, l'Eglise, et altérer à son détriment? Quel beau texte de récriminations contre une Eglise qui l'accuse de variation et de nouveauté, que cette nouveauté criminelle! Evidemment, il y a là un obstacle infranchissable à la corruption des Ecritures par l'Eglise, et réciproquement par l'hérésie; car, bien que l'hérésie soit intéressée à cette corruption, à raison du besoin qu'elle a de fortifier ses nouveautés, cependant l'Eglise est trop intéressée, de son côté, à confondre ces nouveautés, pour laisser passer un pareil moyen de justification.

a Et remarquez, sous ce rapport, comme les rôles sont admirablement partagés : d'un côté, vous avez pour l'Ancien Testament les Juiss; de l'autre, vous avez pour le Nouveau Testament les hérésies chrétiennes; et au milieu l'Eglise catholique, qui est en butte à

leurs attaques et qui les surveille.

« Comment tant d'intérêts opposés pourraient-ils se prêter à une falsification du corps des Ecritures, commun à tous? Comment admettre que les Juifs aient laissé passer la supposition des Evangiles, qui les confond par leur rapport avec les prophéties? Comment admettre que les Chrétiens laisseraient passer une altération des prophéties, qui leur importe à un si haut degré par ce même rapport? Et parmi les Chrétiens, comment admettre, entre l'Eglise catholique d'un co et les hérésies de l'autre, une supposition quelconque, dont le but étant nécessairement de blesser l'une d'elles, soulèverait par cela même une éclatante réclamation?

« Eh bien! je veux cependant encore simettre ce surcroît d'impossibilité, et j'accon de qu'à un moment donné les Catholique prêtres et fidèles, les hérétiques avec leun mille sectes, et les Juiss dans leur dispersus aient fait une trêve solennelle, et cepentas. assez secrète pour que l'histoire n'en all pu gardé la moindre trace, et que l'objet de cut trève ait été de falsisier les Ecritores de concert, et dans je ne sais quel intérèt. De ce cas monstrueux d'impossibilité, il via rait eu encore un ennemi communquisrait fait avorter cette tentative inseusee. l'aurait couverte de confusion : cet entem. c'est l'incrédulité. L'incrédulité à lique! on oppose de toutes parts les Ecritures cette incrédulité à laquelle je m'adresse es re moment, a-t-elle, oui ou non, intertale discuter, à les contredire, à les contredire. À les controlles à se le dire à membre. A-t-elle usé de cet intérêt, de ce dout E. en a usé et abusé jusqu'au sel pequa sang. Comment donc aurait-on pu was tant d'acharnement, tant de haine! et qui ?: voit enfin que l'évidence de celle inpuer lité est à son plus haut point?

« Voilà ce qu'on peut dire de la size! actuelle des Ecritures. Or - notez bias. cette situation a toujours été la 📂 Toujours il y a eu des pasteurs et deise dans l'Eglise catholique; toujours 1/114 des hérétiques et des Juiss en dehors Eglise; toujours il y a eu des increises dehors des hérétiques et des Juis; # 4 jours, incrédules, juifs, hérétiques et acliques ont ou les mêmes Ecritures seu ? yeux et dans les mains; toujours enu " ont été respectivement les uns à l'eme » autres dans un état d'hostilité exclusif toute collusion ou de toute tolérance. commettre ou souffrir la plus légère sur sition dans un corps de titres qui les utes sent tous également. » (Etudes philosoph.

le christianisme.)

Vous allez me dire peut-être: J'admet lontiers que les Evangiles n'ont pu en sinés; mais les faits qu'ils rapportent sils bien vrais?

Nous avons déjà répondu à cela: comme c'est là l'essentiel, nous allors ! venir.

Remarquez que nous avons quatre Euglies au lieu d'un, ou plutôt quatre Evalles qui n'en font qu'un, puisque, differ quant au détail, ils s'accordent parfailes quant au fond des choses : ce qui and d'autant la force des témoignages. Aut tre Evangiles il faut joindre les Edures saint l'ierre, de saint Paul, de saint lact et de saint Jude, qui n'attestent pas mont les faits évangéliques que les Evangiles formatiques que les E

EVA

mêmes, et qui sont par conséquent comme autant d'Evangiles. Joignez à cela les écrivains contemporains ou presque contemporains, les saints Pères particulièrement, lesquels reconnaissent tous, d'une part, la véracité des faits évangéliques, et, d'une autre pert, relatent ces faits, et non-seulement ces hiis, mais tout ce qui se trouve dans les santes Ecritures, si fidèlement que, comme on en a fait la remarque avant nous, si les Erangiles, si la Bible même venait à se perdre. on retrouverait tout dans leurs écrits. Remarquez que, comme nous l'avons déjà dit, ces faits s'accordent parsaitement avec tout ce qui les précède et avec tout ce qui les suit; que tout ce qui frappe nos yeux en ce moment, comme nos fêtes religieuses, la dispersion des Juifs, la destruction des idoles, la conversion du monde, c'est la conséquence des faits évangéliques, ce sont ces faits euxmêmes conservés ou développés, en sorte que nier les faits évangéliques, ou le christianisme à son origine, c'est nier le lever du soleil, parce qu'on ne voit cet astre qu'à son midi. Remarquez, ainsi que nous l'avons dit encore, que ces faits sont reconnus comme incontestables, soit directement soit indirectement, par un concours de témoignages tel qu'il ne s'en est jamais rencontré ni ne s'en rencontrera jamais de plus imposant; et vous serez obligé de convenir qu'il est impossible de les nier ou de les révoquer en

à moins d'abdiquer la raison. « Mais, » ajoute ici l'auteur que nous avons cité précédemment, « quelque fortes et extraordinaires que soient ces garanties de la vérité du livre des Evangiles, il en est une qui les dépasse toutes, et qui n'a jamais eté invoquée en vain : c'est le livre luimeme; car jusqu'ici nous ne l'avons consiuéré qu'à l'extérieur, nous ne l'avons pas encore ouvert. Ouvrons-le. Quel parfum de vérité, et comment la méconnaître à cette simplicité, à cette indigence, à cette nudité, si j'ose ainsi parler, du discours? Pas le plus petit ornement, pas la plus légère émotion, pas la plus courte réflexion. C'est le fil tout seul du récit. La moin qui le déroule se dé-... be entièrement; on ne sait si elle est celle J'un ami ou d'un ennemi. Comme cela convenait bien au sujet! Comme le Dieu se reonnaît bien là à ce refus, à cette inutilité our lui-même de tout luxe d'éloquence et te poésie dont il a revêtu ses précurseurs! orume cette froide impartialité sied bien à enstatation que les évangélistes avaient foire, ainsi qu'en un sublime procès-veral, de ces grands événements sur lesquels evaient être contrôlées les prophéties! En eme temps, combien le tableau ressort par absence memede tout artifice! et que cette enuité est imposante!

doute senlement, à moins de tout rejeter,

il faut bien se rendre à de telles marues de vérité! Le moyen en effet de voir imposteurs ou des fanatiques dans les angélistes, eux qui ne sont pas même des logistes, et qui se possèdent et s'effacent point de raconter la passion et la mort horrible de Jésus-Christ, sons lui accorder même une larme, sans laisser échapper un mot d'indignation, un soupir de sympathie! eux qui s'interdisent jusqu'aux moyens les plus légitimes de persuasion, qui se bornent à raconter le fait, sans un mot de plus, qui même le racontent sans ordre, sans prélude, sans transition, sans conclusion! eux qui croient devoir garder la vérité en tout jusque dans les choses qui les déconsidèrent, en se peignant grossiers, lâches et ingrats, et qui représentent leur maître avec des traits d'autant moins inventés, que, par leur op-position avec les maux et les préjugés de ce temps-là, ils étaient inimaginables, et devaient par cela même aussi susciter plus d'incrédulité!

« Quand on se représente tout ce que les évangélistes avaient à raconter d'incroyable dans la vie de Jésus-Christ, tant de prodiges, et des prodiges si extraordinaires, des prodiges donnés comme récents, comme publics; quand on se représente tout l'aveuglement, toute la haine, toutes les mauvaises dispositions qu'ils devaient s'attendre à rencontrer, qui fermentaient autour d'eux, ou plutôt qui avaient déjà éclaté contre la personne de Jésus-Christ et contre eux-mêmes, et que d'autre part on voit le calme extra-ordinaire, la sérénité céleste qui règnent dans les Evangiles, et cette absence complète de toute précaution, de toute explication, de toute justification, on ne s'explique tant de confiance de la part des évangélistes que par la grande certifude des événements qu'ils racontent, et la profonde conviction où ils sont de la divinité de Jésus-Christ. Il faut même admettre que cette certitude règne autour d'eux, et qu'ils écrivent au sein de la notoriété publique, moins pour apprendre à leurs contemporains les faits de Jésus-Christ, que pour rectifier et fixer la connaissance que ceux-ci en ont déjà. Les Evangiles supposent évidemment cette connaissance extérieure, et la supposent au plus haut degré. C'est elle qui dispense leurs auteurs de toute précaution, et qui forme comme le cadre et l'atmosphère de leur ré-

« Une autre preuve de la parfaite vérité des faits évangéliques, c'est que les quatre évangélistes, en faisant chacun séparément une histoire de la vie de Jésus-Christ, et ayant à parler de faits si multiples et si singuliers, se soient exposés à des malentendus entre eux et à des contradictions inévitables qui pouvaient les confondre. - Dira-t-on qu'ils se sont donné le mot pour éviter ces contradictions? Mais non; car précisément ils y sont tombés. — Dira-t-on que ces contradictions alors les confondeni? Mais non; car elles ne sont qu'apparentes. - Dira-t-on enfin qu'ils se sont entendus pour tomber dans ces contradictions apparentes, et couvrir par là leur concert secret? Mais encore non; car cette apparence est tellement forte, qu'elle les confond réellement aux yeux du grand nombre des esprits incrédules et légers, et qu'il faut toute la patience de la foi

aidée de la science pour les dissiper. - Tout est donc naîf en ceci chez les évangélistes; et la vérité seule a pu les mettre d'accord. puisque leurs contradictions apparentes prouvent qu'ils ne se sont point entendus. Ce qui est même admirable et hautement persuasif, c'est que les évangélistes peignant chacun de leur côté, avec une touche différente et sous des aspects divers, la personne de Jésus-Christ, sient tous rendu identiquement la même physionomie, et une physionomie qui ne ressemble à aucune autre: à ce point qu'il n'y a qu'un Evangile, bien qu'il y ait quatre évangélistes : tant il y avait de réalité dans leur divin Modèle! tant ils en ont été les naïs reproducteurs!..

« Il est une dernière considération à laquelle il faut nous arrêter, et qui vient sceller toutes les autres : c'est la sainteté de

l'Evangile.

« La Bruyère, faisant le portrait de l'honnete homme, dit qu'on ne devrait pas lui demander le serment, mais simplement oui ou non, parce que, dit-il, son caractère jure pour lui.

« Le caractère de l'Evangile jure pour lui. On ne devrait pas en exiger d'autre preuve. Sa sainteté emporte sa vérité, et sa morale

assure ses faits.

« Quelle sainteté! quelle morale! quelle sagesse! quelle sublimité d'enseignements! quelle pureté de préceptes! quelle perfection soutenue! L'Evangile présente sous ce point de vue une élévation et une profondeur il-limitées, qui se tempèrent elles-mêmes par leur propre douceur, et qui sont à l'âme comme le bleu du ciel. C'est le sublime continu. Là-dessus, tout le monde est d'accord, et l'Evangile ne rencontre que des adorateurs.

« Et un livre si saint ne serait qu'un réceptacle d'impostures, qu'un tissu de faussetés! Non, non, cela est impossible; j'en jure par la conscience humaine! Cela n'est

« Qu'on ne dise pas que les faits évangéliques sont incroyables : l'Evangile les atteste, et l'Evangile est croyable. Cela suffit pour les admettre, parce que la sainteté du livre est à la hauteur de l'incrédibilité des faits. Si ces faits sont incroyables, il est encore bien plus incroyable que l'Evangile soit mensonger; et quand je vous accorderais qu'ils sont incroyables, je n'en assirmerais

pas moins qu'ils sont vrais.

« Remarquez que la sainteté de l'Evangile se résume dans sa véracité; car loute sa morale, quelle est-elle autre chose que l'établissement du règne de la vérilé par rapport à tout, à Dieu, à nous-mêmes et au prochain? Et son héros, qu'est-il, sinon la vérité, comme il le dit lui-même : Ego sum veritas? (Joan. xiv, 6.) Le mot de La Bruyère que nous avons dit tout à l'heure est tout évangélique; nous le trouvons dans ce passage: Vous arez appris qu'il a été dit aux anciens: Tu ne seras point parjure, mais tu tiendras devant Dieu tes serments; et moi, je vous dis: Pas de serments; mais que votre

parole soit : oui, oui; non, non; car loui qui s'ajoute vient du mal. (Matth. v. 33, 34) Et on veut qu'une morale délicale sur le 1rité au point de ne vouloir pas s'appuis du serment, soit en même temps pariurelle-même, au point de ne s'étayer que un échafaudage de mensonges? L'absur, le dispute ici à l'impiété.

« Et ce qui rend cette contradiction: choquante, c'est que, dans l'Evangile, la rale et le récit sont entrelacés d'une mit indissoluble; que le miracle y est le : a souvent l'occasion du précepte, et leprol'intention du miracle; que, pour tout .. le fait n'y est autre chose que la mora. action; qu'ils ont tous deux la mêmes eret le même but, et que la solidarité que unit est telle, qu'il faut les rejeter ou les cepter à la fois. L'Evangile est concer robe de Jésus-Christ, sans conture; w:

saurait le partager.

« Aussi, quand on le lit, quand on en: court les pages saintes, quand l'œlsait divin tissu de faits naifs, de préceptes blimes, de paraboles touchantes, de mine. bienfaisants, d'enseignements professes maximes célestes, d'exemples sints. qu'on voit le parfait accord, la figna de tont cela dans un fond commun de animité vérité, on se sent pénétré d'une pru- : irrésistible. On croit alors, on au :: On ne songe plus à rien contestet. It veut du mal et on éprouve une sel-honte d'avoir douté, d'avoir pris des contre un tel livre. Toutes les preuves avait accumulées, on les regarde co utiles et superflues; la simple affirm simple déclaration de l'Evangile sui entraîner la foi; et l'incrédule luite quand il n'a pas abjuré tout sens u? entièrement perdu le goût du vrai, et retenir alors un de ces aveux d'auux. éloquents, qu'ils ont été plus disputs ! la force de la vérité se fait d'autant pla 47

tir qu'elle y est victorieuse.
« Je vous l'avoue, dit-il, la magii m Ecritures m'étonne, la sainteté de l'impa parle à mon cœur. Voyez les livres du par sophes avec toute leur pompe: qu'ils mil tits près de celui-là! Se peut-il qu'us mil la fois si sublime et si simple soit for des hommes? Se peut-il que celui dont! l'histoire ne soit qu'un homme luibilieux sectaire? Quelle douceur! que !! reté dans ses mœurs! quelle grace lou de dans ses instructions! quelle élévativa ses maximes! quelle profonde sagesse ses discours! quelle présence despris finesse et quelle justesse dans ses 179 1 quel empire sur ses passions!... Dirms que l'histoire de l'Evangile est inventire i sir? Mon ami, ce n'est pas ainsi qu'vente; et les faits de Socrate, dont pour ne doute, sont moins attestés que ceur sus-Christ. Au fond, c'est reculer la in sans la détruire : il serait plus unc n que plusieurs hommes d'accord eun vente ce livre, qu'il ne l'est qu'un sem "

ourni le sujet. Jamais des auteurs juifs icussent trouvé ni ce ton ni cette morale; et Erangile a des caractères de vérité si grands, i froppants, si parfaitement inimitables, que surculeur en serait plus étonnant que le hé101, 2 (J.-J. ROUSSEAU, Emile, liv. 1v.)

Auprès de ces grandes preuves qui étalissent si bien aux yeux de tous la véracité le l'Evangile, que signifient ces petites obctions qu'on élève contre, le plus commulément? Ce sont des vétilles qui ne peuvent

ous arrêter sérieusement.

Il y en a eu de faux, nous dit-on : pournoi celui que vous nous présentez ne le

emit-il pas également?

C'est comme si on vous disait, quand ous présentez une pièce de monnaie excelente: Il y a de fausses pièces de monnaie, pourquoi celle que vous nous présentez ne e semit-elle pas également ? Encore devonswus reconnaître, dans ces deux cas, une ifférence immense qui est tout à l'avanme denotre thèse. Cette différence, la voici: me pièce fausse n'est bonne à rien; au muraire, elle fait tort à celui qui la reçoit, ette l'alarme dans le commerce, et expose à outes les rigueurs de la justice divine et de n justice humbine celui qui la met en cir-ulation; tandis que les Evangiles dont vous parlez nétaient sinsi appelés que parce qu'ils portaient un foux nom, ou parce qu'ils affectaient l'inspiration divine qu'ils n'avaient point réellement, puisqu'ils ont été condamnés ou mis de côté par l'Eglise; mais, au point de vue humain, ils avaient ieur valeur; relatant en général les mêmes aits qui se trouvent claus les Evangiles véstablement inspirés, ils leur venaient en ide, sans que cela fat mécessaire pourtant, u lieu d'infirmer leur divine autorité.

Il y a ca de faux Evangiles, dites-vous; ouquoi donc celui que vous me présentez

e le serait-il pas égaloment?

Mais c'est une conclusion tont opposée se nous devons tirer. Puisqu'il y a eu de ux Erangiles, c'est qu'il y en a un véritae; carle faux est toujours l'imitation plus seus imparfaite du vrai. Est-ce que la asse monnaie n'en suppose pas une bonnae s'elle cherche à imiter. Donc aussi, avonsus dit avec raison, de faux Evengiles en posent un véritable. Or, le véritable Espise ne saurait être évidemment que celle ne saurait être évidemment que celle ne saurait être évidemment que celle reconsu comme tel par une réunion atelligence si considérable qu'il est imathle d'en concevoir une plus grande en sau cas.

Ny a en de faux Evangiles !... C'est vrai; is que sent-ils devenus? Ils out été convotes ou délaissés par l'Eglise, avans-nous : et vous ne pouvez vous empêcher d'en venir vous-même, puisque vous ne rez plus personne en faire usage. Or, pour-us ent-ils été ainsi mis de oôlé, si ce un parce que leur caractère de fausseté par tardé à être reconnu. D'où il suit e celui que nous vous présentons, ou plutelui qui nous est présenté à tous par

l'Eglise, ayant toujours été reconnu comme véritable pendant plus de dix-huit cents ans, malgré les contradictions, malgré les attaques sans nombre auxquelles il n'a cessé d'être en butte, présente par cela même à nos yeux tous les caractères de vérité désirables.

EVA

J'y vois des contradictions, des variantes..., c'est un livre comme un autre, qui a aussi ses imperfections, et vous en faites un li-

vre divin, avez-vous ajouté.

Nous avons déjà répondu à la difficulté des contradictions. Nous avons dit que ces contradictions ne sont qu'apparentes, qu'en y regardant de près il est aisé de les expliquer, et que bien loin d'insirmer la véracité de l'Evangile, qu'elles n'affectent jamais du reste dans ses parties essentielles, elles la confirment, au contraire, en montrant de la manière la plus frappante que les évangélistes ne se sont point entendus dans la composition de leur récit, qui n'est chez eux que l'expression de la vérité. C'est la pensée de Pascal: « Les faiblesses les plus apparentes, »dit-il, « sont des forces à ceux qui prennent bien les choses. Par exemple les deux généalogies de saint Matthieu et de saint Luc: il est évident que cela n'a pas été fait de concert. » Ajoutons ici que cette espèce d'ombre placée au milieu des vives lumières de l'Evangile semble entrer aussi dans les desseins de la divine Providence à notre égard; puisque, si tout était lumière dans l'Evangile, nous ne pourrions nous empêcher de croire, et que la foi, dès lors, cesserait d'être méritoire. « Il y a asser defumière, » dit encore Pascal, « pour ceux qui ne désirent que de voir, et assez d'obscurité pour ceux qui ont une disposition contraire. »

Cette réflexion s'applique également aux variantes. Cela admis, à savoir que non-seulement Dieu n'était point tenu de faire un miracle perpétuel pour préserver les Evangiles de certains changements de texte saus resultat au fond, mais que cette disposition semble entrer même dans les desseins de la divine Providence à notre égard, afin de rendre notre foi méritoire, il était tout naturel qu'il survint des variantes dans les Evangiles, principalement lorsqu'ils étaient à l'état de manuscrit. La main des copistes et des traducteurs, à moins d'être dirigée extraordinairement par Dieu, devait inévitablement commettre des transpositions, des omissions, des changements de mots par d'autres à peu près semblables, toutes ces inexactitudes, en un mot, dont le grand art de l'imprimerie est venu purger en par-tie les livres. Le sort des Evangiles, sous ce rapport, a été celuide tous les autres livres qui rementent à une époque reculée. Il devait même arriver, selon l'ordre naturel des choses, que les Evangiles se chargeassent d'un plus grand nombre de variantes que tout autre livre que ce soit, parce que, depuis qu'il est des livres dans le monde, il n'en est aucun qui ait du être lu, copié, traduit, commenté aussi souvent, en autant de lieux et par autant de lecteurs, de copistes, de traducteurs et d'interprètes que celui-ci.

EVA

On ne devra donc point s'étonner que le nombre de ces variantes, d'après le calcul des plus habiles critiques, ait été de plus de trente mille. Mais ce dont on devra s'étonner, c'est que dans ces trente mille variantes, il ne s'en soit pas trouvé une seule qui affectat le fond de la pensée et

du sens de ce divin écrit.

Voilà donc la difficulté des variantes écartée aussi, ou plutôt tournée en preuve de la vérité évangélique, puisqu'elle a donné lieu à la constatation d'un résultat prodigieux d'intégrité des Evangiles, d'autant plus prodigieux qu'il est sorti des éléments en apparence les plus contraires, comme si Dieu n'avait abandonné le fondement de la religion à toutes les chances ostensibles de l'erreur que pour faire ressortir la borne secrète qu'il leura prescrite. Et il y a vraiment lieu d'admirer que cette simple foi du peuple qui croit à l'Evangile, sans se rendre compte autrement de toutes les difficultés qu'on peut lui faire, soit néanmoins si bien inspirée, si bien justifiée, qu'après avoir remué toutes ces difficultés, après s'être consumé de recherches et de travaux pour s'en rendre compte, le savant arrive, comme lui, à ce premier et dernier mot : Je crois (62).

Répétons-le donc, nous aussi, ce mot, à la vue de tant de preuves qui attestent si clairement la divinité de l'Evangile, et ne disons point: C'est un livre comme un autre. Non, cen'est point un livre comme un autre! car il contient une morale et des faits qui ne ressemblent en rien à la morale et aux faits qui se trouvent contenus dans les autres livres. Non, ce n'est point un livre comme un autre l'car il se trouve entre les mains de tous, il est l'objet de leur foi et de leur amour, il est le régulateur de leurs actions, de leurs paroles, de leurs pensées, de leurs sentiments, il a coopéré à la conversion du monde, il convertit encore chaque jour des individus, des peuples entiers... Miracles que n'a jamais faits ni ne fera jamais

aucun autre livre.

Qu'entendez-vous, d'ailleurs, quand vous dites que l'Evangile est un livre comme un autre? qu'il se sert des mêmes mots et à peu près aussi des mêmes pensées qui se trouvent dans les autres livres? Cela n'est point étonnant, et c'est même le contraire qui devrait nons surprendre. Dieu, voulant nous parler, devait prendre notre langage. Que dis-je? notre langage! Ce langage ne vientil pas de lui aussi primitivement? Les vrais savants n'en doutent point, et nous ne devons point en douter non plus, nous qui voyons Dieu s'entretenir dès le commencement avec le premier homme, et qui reconnaissons que, bien loin de pouvoir inventer le langage, nous avons une peine infinie à l'apprendre. Notre langage, celui dont on se sert dans les livres ordinaires, est donc divin

aussi, dans son origine du moins, et il er tout naturel dès lors que Dieu s'en soit sen dans son Evangile.

Il a aussi ses imperiections! avez-ros dit. Oui; mais ces imperfections viennem de l'homme, et elles entrent. comme nom l'avons montré, dans les dispositions a la divine Providence à l'égard de ses crattures.

Il a ses imperfections I que vouler-ray done dire par là? Qu'il n'est pas perfait e soi, rigoureusement parlant? Mais il m. ni ne peut l'être en ce sens. Où est la pe fection véritable, si ce n'est dans la num divine? En dehors d'elle, fût-ce même un les œuvres de Dieu, je ne vois que bont. kimite, imperfections, par conséquent. !: la création. N'a-t-elle pas aussi ses in fections, dont les unes viennent de l'ha et les autres tiennent à sa propre nature. en est de même de l'Evangile. Il a 1464. pour l'homme; il doit donc se melte portée et parler, jusqu'à un certain point, langage. De là encore des imperfections : nous choquent quelquefois, mais qui ac pervent empôcher l'homme raisonnile de 2 regarder comme un livre divin

Il y en a qui mettent ou feignetimetre en lui une confiance exclusive. ke was que le pur Evangile, disent-ils.

Eh bien I tant mieux, si vous parlet in " rement; car yous ne tarderez pis limit tholique, et même bon Catholique Quesas donc que le pur Evangile? C'est la dell' même de Notre-Seigneur Jésus-Chris: doctrine qui se trouve en partie cardans le livre que nous appelons pe l'Evangile. Je dis en partie; car toutil. été écrit ni ne le pouvait être, nous. 1 Evangile lui-même : Sunt et alia mult. fecit Jesus: quæ si scribantur per sisper ipsum arbitror mundum capere pour " qui scribendi sunt, libros. (Joan W. 2) Or, cette divine doctrine, ce pur En. préché par Jésus-Christ d'abord, punt d apôtres, suivant l'ordre qu'ils en 111-reçu de Jésus - Christ : Docete omas [\*] (Matth. xxviii, 19); puis par les sucres des apôtres, suivant l'ordre qu'ils en sus également reçu de Jésus-Christ dans se prédécesseurs; ce pur Evangile, doct sence est réellement dans le livre sand a recu son nom, cetta religion de foi. 41 rité, d'humilité, de prière, de bénebde graces... où la trouverez-vous, si re 1 dans l'Eglise catholique, uniquement de cette Eglise avec laquelle Jésus a protirester jusqu'à la consommation des sta El ecce ego vobiscum sum omnibus id usque ad consummationem seculi. N

Votre religion n'est plus le christage

primitif, me répondez-vous.

Où le trouverez-vous donc, ce chrainisme primitif, si ce n'est dans la regionatholique? Et pourtant il doit être ce quelque part sur la terre, paisque, az

us venons de le montrer, Jésus-Christ a omis qu'il subsisterait jusqu'à la consomtion des siècles.

Ce n'est plus le christianisme primitif!
ais, franchement, n'est-ce pas toujours
tte religion de foi, de charité, d'humilité,
prières, de bénédiction, de graces... ainsi
le nous le disions tout à l'heure? cette
ligion prêchée par Jésus-Christ, puis par
s apôtres, cette religion pratiquée par les
emiers Chrétians, en un moi, le christia-

sme primitif? Ce n'est plus le christianisme primitif l ui, peul-être, quant à la forme, quant à suins développements qui ne font rien à ssence des choses. Mais quant au christiaisme lui-même, quant au dogme et à la lorale, quant aux sacrements, quant au fond Amede la discipline, c'est toujours le chrisanisme primitif. Voyez, par exemple, un es points qui frappent le plus, et excitent, un certain côté, les plus vives réclamaons, la question du Souverain Pontife. Que e changement à l'extérieur! Au lieu d'un euvre pêcheur, qui ne possède rien, pas nême ses filets, qu'il a quittés pour devenir Acheur d'hommes, comme le lui avait dit son nattre (Matth. IV, 19), c'est un roi; et quel roil celui devant lequel s'inclinent les intelligences, les cours, les consciences... Mais, su fond, c'est absolument la nième chose : c'est toujours le pêcheur d'hommes, le roc inchrantable sur lequel a été bâtie l'Eglise, contre laquelle toutes les puissances de l'enfer ne sauraient prévaloir, celui pour lequel lésus-Christ a prié, afin que sa foi ne défaille es et qu'il puisse confirmer ses frères, le nuverain pasteur chargé de paître les breas comme les agneaux.... Que sa houlette ou d'or ou de bois, peu importe ici : l'efclest toujours le même, je le vois clairement dans cet Evangile dont vous reconnaisez comme moi la divinité, et non moins lairement dans les faits si frappants qui se

Vous me demanderez peut-être pourquoi surme n'est plus la même dans le chrisunisme, et pourquoi elle ne s'est pas conrié comme le fond.

ont accomplis depuis plus de dix-huit cents

La n'est pas la question. Il s'agit de savoir calement si le christianisme est toujours le ême, malgré les développements qu'il a ri et le changement de forme qui est rélité de ce développement. Je dis que oui, mime tous les bons Chrétiens, comme tous les personnes raisonnables; et vous, vous pouvez le nier sérieusement: est-ce qu'un mime cesse d'être le même, parce qu'il a angé d'habits? est-ce qu'il n'est plus le lue à soixante ans qu'à dix, parce que tout lui s'est développé avec l'âge?

Pourquoi?... Mais c'est la marche généle dans l'ordre des choses spiritueiles, mme dans l'ordre des choses matérielles. Pourquoi?... Mais ne le reconnaissez-vous a vous-même? Est-ce qu'une religion, étale sur la terre pour le bonheur et la sanchatton des hommes, ne doit pas, tout en restant la même quant au fond, parce qu'elle est l'œuvre de Dieu, prendre les développements que demande la satisfaction de tous leurs besoins? Ne voyez-vous pas qu'il est absurde de soutenir que l'Eglise, qui embrasse aujourd'hui le monde entier, doit se présenter à nos yeux absolument dans les mêmes conditions où elle se trouvait quand elle était renfermée dans la crèche, ou réunie sur le Calvaire, ou recueillie dans le cenacle, ou resserrée encore dans les étroites limites de la Judée?

Ecoutez la réponse que fait l'abbé de Ségur à la même objection.

Moi, lui dit-on, je veux le pur Evangile, le christianisme primitif.

« Et moi aussi, » répond-il, « je le veux, et n'en veux pas d'autre; et je le possède, si je suis bon Catholique; et vous, vous pouvez le possèder aux mêmes conditions.

« Si vous êtes bon Catholique, vous pratiquez l'Evangile dans toute sa pureté; vous avez le même christianisme, les mêmes croyances, la même religiou que les premiers Chrétiens.

« Le temps n'a modifié le christianisme que dans quelques-unes de ses formes extérieures; le fondest le même, absolument le même depuis qu'il existe.

« Ces modifications, ces développements, qui font croire aux gens peu réfléchis que le christianisme actuel est différent du christianisme primitif, tiennent à la nature même des choses, et se rencontrent dans toutes les œuvres de Dieu.

« Ainsi, l'homme est-il un être différent de lui-même à un au, à dix ans, à trente ans? Non, évidemment; c'est le même individu, se développant peu à peu, et acquérant la perfection de son être.

 Il en est de même des œuvres de Dieu dans l'ordre surnaturel.

« L'Eglise catholique, au temps des apôtres, était dans son germe; on ne voyait pas encore toutes ses richesses, toute sa puissance, toute sa vie; mais tout cela existait, prêt à se développer avec les siècles.

« Plus on étudie l'antiquité chrétienne, plus on reconnaît la vérité de ce que nous disons ici. Et c'est cette étude consciencieuse qui a ramené à la religion catholique un grand nombre de savants protestants ou incrédules, qui trouvèrent dans les monuments des trois premiers siècles de l'Edlise les vestiges frappants et le principe de toutes nos institutions catholiques; entre autres, la su-prématie spirituelle de l'Evêque de Rome, successeur de saint Pierre; son autorité doctrinale, ainsi que celle des évêques, successeurs des apôtres; la pompe du culte divin; le sacrilice de la Messe, avec toutes les cérémonies que nous pratiquons encore, et dont la plupart remonteut au siècle même des apôtres; le culte de la sainte Vierge. Mère de Dieu; le culte des saints, des reliques, des images; les sept sacrements, entre autres celui de la pénitence avec la confession faite au prêtre, etc., etc.

« On a découvert récemment dans les cata-

combes de Rome, principalement dans celle de Sainte-Agnès, qui date du milieu du n' siècle, des chapelles entières avec plusieurs autels où reposaient les reliques des martyrs, avec des peintures, avec des images de la sainte Vierge, avec un siège pontifical, avec des bénitiers, avec des siéges confessionnaux, etc.

EVE

 « On abuse donc grandement de la crédulité du peuple quand on lui prêche que le vrai christianisme, le christianisme des premiers temps, se trouve autre part que dans la croyance et dans la pratique de la religion

catholique.

« Dans tous les temps, Chrétien et Catho. lique ont été synonymes, et les bons Catholiques de notre temps ne diffèrent des bons Catholiques des premiers siècles que par l'habit; la foi, le cœur, les œuvres sont les

mêmes.

- « Toutes les hérésies ont eu cette prétention qu'affichent de nos jours les prétendus réformateurs de la société et de la religion. Ils répètent ce que disaient, il y a trois siècles, Luther et Calvin, leurs grandspères: Nous venons « résormer » le christianisme, en le ramenant à sa pureté primitive. Vous, Eglise cutholique; vous, prêtres catholiques, vous ny entendez rien; vous avez corrompu la vérité, la religion, la doctrine de Jesus-Christ, Nous seuls la possédons et l'apportons au monde! Que chacun donc nous Écoute : les misères humaines vont cesser: voici l'ère nouvelle qui va commencer!!...
- « Laissons-les dire, et n'en croyous pas

te premier mot. »

Et comment donc pourrions-nous ajouter You à leurs promesses trompeuses? Sans aucone sorte de règle pour se diriger, ils s'en

vont, chacun de son côté, au gré des plus violentes passions, donnant eux-mêmes, entrainant les autres dans les excès les plus déplorables. Sous prétexte de ramener la société chrétienne au pur Evangile, celui-ci estace peu à peu toutes les pratiques religieuses, tous les préceptes, tous les dogmes... Si rien ne l'arrête, il arrivera bientôt au plus pur Evangile, en effet; car il ne lui restera en main que du papier blanc. Non content d'effacer les prescriptions les plus rigoureuses et les plus saintes du christia-nisme, cet autre s'efforce de détruire les institutions les plus respectables et les plus salutaires. Pour lui, plus d'images, p'us de statues, plus de croix, plus d'antels, plus de temples; à moins qu'on n'appelle ainsi une maison nue, où rien ne nous rappelle la présence de Dieu. Si rien ne l'arrête non plus, il en arrivera bientôt également au christisnisme le plus primitif: car ce sera le Calvaire, moins la croix; l'étable, moins la crèche; la terre au moment de la création, moins Dieu parlant à l'homme, et lui donnant positivement ses préceptes.

Non, ce n'est point là le pur Evangile, le christianisme primitif. Ah! plutôt, reconnaissons-le dans l'Eglise catholique, avec laquelle Jésus-Christ a promis de se trouver, comme nous le rappelions tout à l'heure, jusqu'à la consommation des siècles : car où Jésus-Christ a établi sa demeure, là deit se trouver son Evangile tel qu'il l'a donné au monde, là doit se maintenir sa religion telle qu'il l'a établie sur la terre. Et ette ego vobiscum sum omnibus diebus usque d consummationem sæculi. (Matth. xxvill,

20.)

# ÉVÉQUE.

Objections. — A quoi sert up évêque? — Ses revenus suffiraient à vingt prêtres, qui pourraient diriger vingt paroisses. — C'est un homme de luxe. — C'est un despote. Les protestants n'ont point cet étal-major ccclésiastique, qui se compose de l'évêque et de ses employés, et on ne voit pas leurs affaires en aller plus mal.

Réponse. — A quoi sert un évêque? demandez-vous.

A quoi sert donc un général, dans l'armée? un préfet dans l'administration? un président de tribunal, dans la magistrature? un recteur dans l'Université? Dans toute réunion d'hommes tendant à un but quelconque, il faut absolument un chef, et la nécessité s'en fait d'autant plus sentir que la réunion est plus considérable, et que le but à obte-nir est plus difficile et plus élevé. Sans lui, chacun allant de son côté et à sa guise, le but recherché ne pourrait être obtenu. Que dis-je i il n'y aurait pas même de réunion véritable, puisqu'il n'y aurait pas d'union. Tout chef est pour l'assemblée qu'il dirige ce qu'est la tête par rapport au corps. Voilà pourquoi cette tête s'oppelle également chef.

Retranchez la tête, le corps tombe et périt. Il doit en être ainsi de toute assemblée qui n'a point de chef. Or, une église est une assemblée, son nom seul le dit; c'est une et de fidèles, tendant à un but dissicle et élevé, la pratique de toutes les vertus, pour le temps, la conquête du ciel, pour l'éternité. Il lui faut donc nécessairement un éveque pour la diriger.

Vous me direz qu'à défaut d'évêque un

autre la dirigera.

Alors vous jouez sur les mots. Nous vous disons qu'il faut à toute Eglise, comme à toute autre assemblée, un chef convenable, et que ce chef pour l'Eglise, s'appelle évê-que. Vous admettez la chose, et du reste, vous êtes bien obligé de le faire, mais vous refusez le mot. Ce n'est pas sérieux.

Vous me direz peut-être encore que cette direction n'est pas si nécessaire pour des âmes naturellement unies déjà et portées au bien par la toute-puissance de la foi.

Vous vous trompez. Plus la nature des êtres à diriger est élevée, plus doit être élevé, dans la même proportion, le pouvoir dirigeant. Pour la direction des corps, ou des 751

hommes considérés principalement comme êtres corporels, une main forte suffit, ou est du moins l'essentiel. Pour la direction des smes créées à l'image de Dieu, et allant à Dieu au milieu de toutes les misères et de wutes les difficultés de la terre, il faut un pouvoir formé aussi à l'image du pouvoir de Dieu, si je puis m'exprimer de la sorte, il faut le pouvoir de l'évêque.

Voilà pourquoi Iésus-Christ dit à ses apôtres, c'est-à-dire aux premiers évêques qu'il chargeait de continuer sa mission: « Tout pouvoir m'a été donné au ciel et sur la terre. Allez donc prêcher toutes les nations, les baptisant au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit, leur apprenant à observer tout ce que je vous ai commandé. Et voilà que je suis avec vous, tous les jours, jusqu'à la consommation des siècles. » (Matth. xxviii, 18.)

Forts de la parole même de Jésus-Christ qui leur avait donné pour toujours le pouvoir qu'il tenait lui-même de son Père, les apôtres établissent à leur tour d'autres évêques pour coopérer avec eux à la prédication de l'Evangile, et pour la continuer après leur mort. Ceux-ci en font autant, et il en a été ainsi depuis l'établissement du christianisme, et il en sera ainsi jusqu'à la fin, suivant la promesse du Verbe incarné.

Pouvez-vous concevoir l'Eglise en général sans le corps épiscopal? Nullement. Autant faudrait-il la concevoir sans les apôtres qui l'ont établie, sans Jésus-Christ lui-même qui l'a fondée et la dirige encore par son esprit. Pouvez-vous concevoir une église particulière sans son évêque propre? Nullement encore, Je vous l'ai dit déjà, une église sans évêque, c'est un corps sans tête, c'est-à-dire un corps mort et qui ne tardera guère à entrer en dissolution. C'est l'évêque qui fonde l'Eglise, c'est lui qui la soutient. Cette Eglise prospère ou languit avec lui, et, quand il meurt, un autre le reinplace pour continuer à lui communiquer cet Esprit de vie que Jésus-Christ adonné pour toujours à son Eglise en général, dans la personne de ses apôtres. Dans l'intervaile qui s'écoule depuis l'instant où la mort ou loute autre cause l'a fait descendre de son siège, jusqu'à celui où il est rem-placé, l'église qu'il dirigeait l'est momentanément par des prêtres exerçant, jusqu'à un certain point, ce pouvoir épiscopal qui se rouve intégralement dans l'Eglise universelle, comme nous venons de le dire. Et encore faut-il que la vacance ne se prolonge pas trop; autrement, l'église vacante soufire nécessairement et finit même par périr ou ar se rattacher à une église voisine, tant il st vrai qu'un évêque est absolument nécessaire à la direction d'une église, à sa vie mêine. C'est par lui qu'elle se rattache à Pierre, et par Pierre à Jésus-Christ, qui lui isit : Vous êtes Pierre, et sur cette pierre je Cativai mon Eglise, et les puissances de l'enfer ne prévaudront point contre elle. (Matth. ve, 18.) Et encore : Paissez mes agneaux..., parssez mes brebis. (Joan. xx1, 17.) C'est-àdire : Dirigez l'Eglise entière, pasteurs et fiséles.

Conservez-vous des doutes à ce suiet? Lisez l'histoire de l'Eglise universelle, et vous y trouverez à chaque page la preuve la plus irrécusable de ce que j'avance, la preuve par les faits de tous les temps et de tous les lieux. Voulez-vous une preuve plus rapprochée de vous, plus à la portée des simples fidèles? Jetez les yeux sur cette église par-ticulière à laquelle vous appartenez. Soit que, partant de l'époque actuelle, vous remontiez jusqu'au moment de sa fondation: soit que, prenant à cette fondation, vous descendiez jusqu'à nos jours, vous suivez une chaîne, en aucun temps brisée, d'évê-ques venus du siége apostolique, en communion avec ce même siége, puisant ainsi dans le sein de l'Eglise universelle, dans le sein de Dieu lui-même, l'esprit de vie qu'ils communiquent ensuite à l'église particulière qu'ils dirigent.

EVE

Est-ce à l'Eglise du Mans que vous appartenez? Vous remontez, comme nous venons de le dire, jusqu'à saint Julien, qui vivait dans les premiers siècles. Est-ce à l'Eglise de Tours? Vous remontez jusqu'à saint Gratien, qui vivait aussi dans les premiers siècles. Est-ce à l'Eglise de Paris? Vous remontez jusqu'à saint Denis, qui vivait à la même époque. Est-ce à l'Eglise de Lyon, toujours si féconde en apôtres et en martyrs? Vous remontez jusqu'à saint Pothin, qui

vivait dès le premier siècle.

Après les malheurs de notre révolution, à l'époque de la restauration du culte, d'anciens sièges se sont trouvés supprimés, par suite des nouvelles circonscriptions diocésaines. Plus d'évêques en ces différentes localités. partant plus d'églises, et nécessité dès lors, pour elles, de se rattacher à des églises voisines. Mais à peine un nouveau siége est-il érige, soit dans une de ces localités, soit dans une autre où il n'y en avait jamais eu, comme tout récemment à Laval, une église nouvelle est formée par cela même, laquelle puisant sans interruption désormais au cœur de l'évêque la séve vivifiante, comme le rameau récemment détaché d'un arbre, au sein de la terre, se développe quelquefois d'une manière merveilleuse.

Il est donc évident que l'évêque est la vio même de l'église qu'il dirige. Ne demandez

donc point à quoi il sert.

A quoi sert l'évêque? avez-vous demandé. Mais il n'est pas seulement le principe vital de son église, il en est encore, pour ainsi

dire. toute l'action.

Rappelons-nous ici les paroles de Notre-Seigneur à ses premiers évêques: Allez donc instruire toutes les nations, leur dit-il, les baptisant au nom du Père, du Fils et du Saint-Esprit, leur apprenant à observer tout ce que je vous ai commandé. (Matth. xxviii, 18.) Ainsi. apprendre aux hommes la doctrine chrétienne, qui embrasse toutes les vérités de la foi et de la morale, c'est-à-dire ce qu'ils ont à croire et à pratiquer, leur administrer les sacrements, c'est-à-dire leur communiquer toutes les grâces dont ils ont besoin pour pratiquer cette doctrine chrétienne,

les diriger, c'est-à-dire les conduire dans cette voie où Dieu lui-même les appelle et les soutient; voilà ce que doit faire l'évêque, d'après l'ordre formel de Jésus-Christ. Or. je vous le demande, n'est-ce pas là, à proprement parler, toute l'action de l'Eglise sur les âmes? L'évêque en est donc réellement tonte l'action.

Vous me direz, peut-être, que beaucoup d'antres que l'évêque instruisent dans son église, administrent les sacrements et sont chargés de la direction. Sans doute; mais c'est en son nom, parson autorité et sous le regard vigilant de ce divin inspecteur, comme son nom même le rappelle. De là ces remarquables paroles du grand Apôtre aux éveques : Veillez sur vous-mêmes et sur tout le troupeau au milieu duquel vous a placés le Saint-Esprit, pour régir l'Eglise de Dieu. (Act. xx. 28.)

Ecoutons, à ce sujet, les réflexions d'un solitaire, dont la parole pleine d'énergie n'est

pas moins pleine de vérité:

L'évêque est une création chrétienne qu'il faut étudier en elle-même, car l'ancien monde n'offre rien de semblable. C'est le principe générateur des merveilles que nous voyons opérer au prêtre, au frère, à la sœur. Dans le cercle de la religion et de la bienfaisance, tout ce qui se fait sans qu'il ait dit oui, est éphémère, suspect, dangereux; tout ce qui se fait quand il dit non, tourne insailliblement au mal, à moins que luimême ne soit mal avec l'évêque des évêques, à qui il a été dit : Paissez les brebis et les agneaux... (Joan. XXI. 16, 17.)

« Rien de grand comme un évêque à la tête de son diocèse, donnant des audiences à tout le monde et n'en sollicitant de personne, si ce n'est à la porte des moribonds qui ne voient pas l'enfer allumé sous leur lit, à la porte d'un hôpital où l'on pleure, d'un taudis où la faim se lamente; si ce n'est encore à la porte dorée où l'opulence oublie que Dieu réserve aux riches l'honneur de nourrir, de chauffer et de vêtir l'Homme-

Dieu dans ses pauvres.

« Il est grand, n'eût-il qu'une croix de laiton sur la poitrine et une crosse de bois à la main, l'évêque qui, après avoir employé la journée à donner des avis paternels à ses prâtres, à distribuer des secours et des consolations aux malheureux, se retire le soir au pied du même autel où il était à la naissance du jour, pour bénir encore une fois son troupeau et déposer dans le cœur du divin Pasteur tout ce que son cœur éprouve d'angoisses maternelles, à la vue de tant d'enfants qui s'égarent et s'endorment sur le bord des ablines sans fond de l'éternité, enfants dénaturés qui ne répondent aux plus touchantes sollicitations que par d'insolentes moqueries et une désolante indiffé-

« Que j'aime à le contempler dans le jardin solitaire où il se promène à pas lents, méditant les paroles de vérité et d'amour qu'il ira bientôt redire à ses ouailles dispersées sur la montagne ou paissant dans les creux

des vallées, sous la garde du prêtre! « Qu'il est grand dans ses courses apostoliques, le préfet des âmes gravissant, le baixa à la main, le sentier étroit suspendu sur la ablmes où le torrent blanchit les rochers de sa bouillonnante écume et emplit la vallée de ses longs mugissements!

« Le pasteur du hameau caché dans la nuages est accouru avec les villageois i. pied de la montague pour lui dire : Monngneur, les chemins sont impraticables, wire jeunesse descendra; n'exposez pas desjourne

précieux au diocèse.

« Mes enfants, si les chemins sont imprucables, par où étes-vous arrivés? Volre janesse descendra; mais vos vieillards, winfants, vos malades, la plus chère parie à troupeau, viendront-ils recevoir ma bénir tion et la parole qui rend l'espérance : vieillesse, éclaire l'enfonce, adoucit le mi-france et la douleur? Tirai donc: le chess me prétera ses ailes. Si je meurs de supr au sein de vos montagnes, vous grance or ma tombe l'épitaphe que le Dieu-Patri o prima de son sang sur la croix, il y s hs. huit siècles : « Le bon Pasteur domesme «pour ses brebis. » (Joan. x, 11.) Mess, ra enfants, vos apres rochers se courmitern quand on pense au Calvaire.

« Et nous, resterons-nous là? Ma: m) souvent nous avons fait cortége 14 res triomphant; suivons aujourd'hui chara vertu; melons-nous aux pompes reipses, les seules connues de nos montants

« Voyez, dans le fond de l'étroiler & cette longue file d'enfants, de jeunes a de femmes, de jeunes gens, de mer parés comme aux plus heaux jours o' précédés d'éclatantes hannières, et : " cant\_comme une guirlande mouvante les flancs noirs du rocher; plus lou. ... double haie de bouleaux et de sapins. tis de la forêt pour rendre hommage 2:: nistre de celui qui donne le suc à leun xnes, la verdure à leurs rameaux.

« Avançons, deux à deux, chapeau le " chant des saints cantiques, au son mile' . répété de la cloche lointaine; entrons le temple rustique dont les vertus du fer teur et l'innocence du troupeau sont le : bel ornement; et ne perdons pas un inste de vue le messager du ciel.

« Prosterné au pied des autels, il n' core parlé qu'au Dieu qui l'envoie, et des core larmes roulent dans tous les yeux. Il st. " il se tourne vers l'assemblée profonden recueillie. Que dira-t-il? il dira ce (2011) vénérable prêtre qui est à ses côtes n'a code dire depuis vingt ou trente ans. Il eu. quera la loi du ciel et de la terre, la la temps et de l'éternité, la loi sans laquel . autres lois ne sont que des commente. tribune, la loi qui commande toutes les retus, proscrit tous les vices, règle tous devoirs; la loi qui fait les bons rois, les sujets, les hons maris, les bonnes époise les bons maîtres, les bons serviteurs; " qui rend les magistrats incorruptibles " soldats intrépides et humains; enfin la .

qui ferait croire au bonheur dès cette vie, si elle ne nous apprenait que les joies de la vertu ne sont qu'un faible avant-goût des délices sans mesure et sans fin de la céleste patrie.

EVE

« Le catéchisme va commencer. Ecoutez les questions que l'auguste vieillard adresse à l'enfance, questions colossales qui ont fait adoter si longtemps les plus fortes têtes de fantiquité; problèmes gigantesques que nos sublimes professeurs de philosophie ne tentent jamais de résoudre en dehors de l'Evangile sans faire rire jusqu'aux larmes le gros bon sens qui les écoute.

a Dites-moi, mon enfant, qui a créé le ciel, la terre et tout ce qu'ils renferment? Comment, pourquoi existez-vous vous-même? Ou'êtes-vous? un animal, un ange, ou un mélonge de l'un et de l'autre? Qu'est-ce que la tie? Qu'est-ce que la mort? Pourquoi l'homme est-il si malheureux avec un si vif désir du bonheur, si vicieux avec tant d'estime pour la tertu, si ignorant, si rampant avec une si haute idée de ses lumières et de sa grandeur?

- · Ecoutons la réponse de ces intelligences de huit ans, élevées au milieu du bêlement des troupeaux. Jamais la raison a-t-elle fait entendre un langage aussi ferme, aussi lu-mineux, aussi élevé, aussi divin? D'où vient aux petits enfants du pâtre cette merveilleuse science refusée aux plus sublimes génies? Quel est ce petit livre que vous voyez entre leurs mains? — C'est le plus beau des livres après l'Evangile, puisqu'il n'en est que le résumé fidèle; c'est le code éternel des intelligences et des cœurs; c'est le livre dont les plus beaux ne sont que le commentaire; c'est le plus parfait des livres, puisque des milliers de critiques acharnés y cherchent vainement une erreur depuis dix-huit cents ans; c'est le catéchisme, oui, le catéchisme ! Quel livre! Lisons-le, étudions-le, méditons-le. Brilons tous nos autres livres, le mien le premier, si vous voulez, pourvu que les autres le suivent; nous en saurons bien assez, quand nous saurons notre catéchisme; nous ne serons que d'orgueilleux idiots tant que nous ne le saurons pas, fussions-nous des bibliothèques vivantes, des colonnes d'acadé-
- Assistons actuellement aux adieux du pontife au petit troupeau. Il finit, comme il a commence, par des bénédictions, par une parole d'amour. Elle est courte, mais elle est le dernier mot de l'Evangile, la plus complète formule du christianisme.

« Aimez-vous, mes enfants; aimez-vous les uns les autres. Si la terre et les intérêts vous divisent quelquefois, que le ciel et ses espérances vous unissent; aimez-vous, c'est toute la 10i, c'est le bonheur de l'homme, c'est le

bonheur des anges.

« Il part à travers la foule de ces enfants agenouillés pour recevoir sa dernière bénédiction. Il part; mais que de saintes pensées il laisse dans les esprits! que de généreuses résolutions dans les cœurs! que d'inimitiés étouflées à sa voix! que de torts réparés! que de vertus chancelantes raffermies! On

dirait une colonie de bienheureux descendus dans ces tristes montagnes où, sans la religion, on ne verrait que des sauvages et des ours.

« Eh hien! ce qu'il a fait aujourd'hui, il l'a fait hier, il le fera demain, il le fera jus-

qu'au dernier soupir.

« Quelles journées pleines que celles d'un évêque! Comparons-leur les nôtres, nous hommes d'action et de mouvement, qui croyons franchement que le soleil s'éclipsera le jour où nous fermerons la paupière, et que la société expirera de douleur sur notre cercueil. » (Réflexions d'un solitaire.)

A quoi sert un évêque, avez-vous dit?

Mais, en dehors même de son église, où il est toute vie et toute action, où du centre jusqu'aux extrémités de ce divin corps, il met tout, absolument tout en mouvement, comme nous venons de le montrer, ne savez-vous pas qu'il rend encore les plus grands services à la société, soit que, quit-tant momentanément son palais, il vienne lutter contre un danger inattendu, avec un succès que personne, excepté lui, ne pouvait obtenir, soit que, joignant à son caractère épiscopal le titre d'nomme d'Etat, il remplisse un rôle politique avec une intégrité et un dévouement qu'un autre aurait eus bien difficilement? Ecoutez ce que nous avons dit ailleurs à ce sujet:

- α La peste sévit avec fureur, je suppose. Chacun s'est empressé de fuir et de dérober au danger sa famille et ses amis. La famille, les amis de l'évêque, ce sont les victimes du fléau. Aussi le voyez-vous partout où le besoin l'appelle. Rien ne l'arrête. Et comment son courage ne serait-il pas supérieur à la fatigue, à la maladie, à la mort? Il a pour lui l'appui de la grâce, et il est soutenu par les plus hautes considérations. Si le fléau l'épargne, il aura pour lui l'approbation de sa conscience et celle des hommes, en attendant les récompenses de Dieu; s'il vient à succomber, il est aussilôt emporté par les anges pour jouir au ciel d'un bonheur infini. De tous les traits que je pourrais rapporter ici, je n'en citerai qu'un:
- « Au mois de février 1832, le fléau le plus épouvantable dont l'humanité puisse être atteinte, le choléra sévit dans la capitale. Aussitôt l'archevêque de Paris, forcé alors de se cacher pour se dérober à la persécution, reparaît tout naturellement à l'Hôtel-Dieu; il y reparaît au milieu des malailes et des mourants entassés par la contagion. Ce n'est point assez pour lui des secours si abondants que la charité chrétienne lui donne à distribuer, il y joint l'abandon de son traitement; il veut que sa maison de Consians devienne une maison de convalescence, et que le séminaire de Saint-Sulpice soit transformé en infirmerie. On le voit transporter des cholériques dans ses bras: et si l'un d'eux qu'il bénissait lui crie : Retirez-vous de moi; je suis un des pillards de l'archeveché! on l'entend lui répondre : Mon frère, c'est une raison de plus de me réconci-

lier avec vous, et de vous réconcilier avec Dieu!

La terre, je suppose actuellement, aura été frappée de stérilité, et la famine fera des ravages épouvantables. Les plus faibles succomberont promptement faute d'aliments pour entretenir en eux la source de la vie. Les plus robustes eux-mêmes, devenus bientôt pâles et décharnés, ne feront plus que trafner languissamment leur malheureuse existence. Est-ce que pour combattre ce nouveau fléau, l'évêque n'a pas encore toutes les ressources de la charité? Est-ce que son cœur n'est pas, en tout temps, comme un grenier d'abondance dont se sert la divine Providence pour accorder aux hommes les aliments qu'elle leur refuse par la voie ordinaire?

« Qui n'a entendu parler de Jean surnommé l'Aumonier? Quel glorieux surnom! Ne diriez-vous pas que son cœur produisait natu-rellement l'aumône, comme l'arbre son fruit? Il occupait le siège d'Alexandrie au commen-cement du vu siècle. Les Perses avaient pris Jérusalem et ravagé toute la Syrie. Ceux qui purent échapper au massacre se réfugièrent à Alexandrie. Le charitable évêque les accueillait avec bonté et leur procurait tontes les choses nécessaires. Quelques personnes lui reprochèrent un jour de faire des aumônes trop abondantes. Il répondit : Si ce que je donne était à moi , j'aurais quelque raison de le ménager ; mais il est à Dieu dont les trésors immenses ne seraient point épuisés quand tous les pauvres de la terre se rassembleraient à Alexandrie. Pour mettre le comble à une si grande calamité, l'année se trouva stérile. L'évêque semblait avoir épuisé toutes ses ressources. Cependant un homme vint lui offrir, pour le besoin de ses pauvres, deux cents boisseaux de blé et cent quatre-vingts livres d'or, à la condition qu'il serait élevé à la qualité de diacre, dont il se sentait luiinême indigne. Votre offrande est grande, répond l'évêque, et elle vient fort à propos; mais elle n'est pas pure. Quant à mes frères les pauvres, Dieu, qui les a nourris, avant que nous fussions nés, vous et moi, les nourrira bien encore à présent. Comme il a béni les cinq pains du désert, il peut bénir les dix boisseaux de mon grenier. Peu sprès on vint lui annoncer l'arrivée de deux grands vaisseaux de l'Eulise qu'il avait envoyés en Sicile chercher du blé. Il se prosterna et dit : Je vous remercie, Seigneur, de n'avoir pas permis à votre serviteur de vendre votre grace pour de

a Peu avant sa mort, il dicta son testament en ces termes: Jevousrends grdces, mon Dieu, de ce que vous avez exaucé ma prière. Il ne me reste qu'un tiers de sou, quoiqu'à mon ordination j'aie trouvé, dans la maison épiscopale d'Alexandrie, environ quatre mille livres d'or, et que j'aie reçu des sommes innombrables des amis de Jésus. C'est pourquoi j'ordonne que re peu qui me reste soit donné à vos serviteurs. N'est ce pas là mourir dans la charité? Et combien d'évêques ont fait et font encore sujourd'hui un testam nt tout à fait sem-

blable, sinon quant à l'expression, du monts quant au seus? Tous ou presque tous.

« Ce sont les eaux qui quelquesois of solent la terre par un déluge sinon général, du moins très-étendu. Dans une semblaté calamité, que nulle puissance ne sauraitenpêcher, l'évêque offre encore les ressources immenses de sa charité.

immenses de sa charité.

« Lors de l'inondation de Montaulan, et 1826, le vénérable de Cheverus ouvre se palais à tous les malheureux sans asile: le amis, leur dit-il, le palais épiscopal au vous, venez-y éous, je partagerai avec vous juqu'au dernier morceau de pain. Une paur femme restait à la porte de l'évêché. En n'osait entrer, parce qu'elle était protesseu. L'évêque l'apprend; il court lui-même a chercher: Venez, lui dit-il, nous somme les frères, surtout dans le malheur.

a L'inondation de Tours fut plus essence en 1856. L'archevêque avait mis, is le commencement, sou palais à la dispetion de ceux qui de la campagne s'étainte sugiés dans la ville. L'inondation ayanteus la ville elle-même, et étant parvenue popul collège, l'archevêque s'offrit encort der les élèves. Ca n'est pas possible, lumpout le proviseur, votre demeure est été plante oui, mais son cœur ne l'était pas, isabel se dilater, au contraire, avec l'étaits les besoins.

« C'est la guerre qui menace la ville recopale. Une croix de bois à la main, le lenistre de la paix ira sans crainte représe miséricordes divines au guerrier qui re à lui une épée à la main pour venger « être un affront de peu d'importance.

« Attila ravageait les Gaules. Les vis peu marquantes tremblaient à son appre Presque partout on vit l'évêque lutterne tageusement contre le barbare. Il avaiter gné Paris défendu par les prières et le orne d'une bergère, mais il vint assièger (rise Aignan, évêque de cette ville, avait persi lui-même le général Aétius. En attender et cours, les habitants étaient dans la mos tion. L'évêque seul les soutenait par ses prate et son courage. Lorsque tout semblat : péré, le secours arriva, et Attila fut reprise le se jette sur Troyes qu'il regarde com une proie facile ; mais là encore se tmant évêque courageux et dévoué. Il s'avandevant du barbare, précédé de la mu suivi d'un clergé nombreux. Il y a 🕬 pompes religieuses je ne sais quelle we secrète qui fait impression sur l'ame la M incrédule. Le barbare se sent pénéire d profond respect. L'évêque veut pris cet ascendant : Qui es-tu, dit-il, pour !! ainsi jeter le trouble et la consternation nos villes? — Je suis le fléau de Dies. bien! cède donc à l'impression de sa mais te meut et te gouverne, et épargne du ses villes fidèles. Quelque temps après. présente devant la capitale du monde tien, chargé des dépouilles d'un grand n 🕬 de nations. Les habitants de Rome sufficie leur évêque d'aller à sa rencontre. Lent aussitôt. Outre sa réputation de crusuit d unfisait pour glacer d'effroi, la figure du barpare était terrible. Léon l'aborde avec coniance. Attila eut tant de joie de voir le ministre de Dieu, qu'il écouta favorablement sa demande. Il cessa toute hostilité, et se retira de de la Danube avec promesse de faire la paix.

De toutes les guerres qui ont désolé l'humanité, la plus déplorable est sans contredit
a guerre civile, et parmi toutes les guerres
iviles, nous n'en connsissons point de plus
firayante que celle dont nous avons été témoins au mois de juin 1848. Ce ne fut point
une guerre civile ordinaire, ce fut une guerre
ciale dans toute la force de l'expression,
unerre longtemps préparée, entreprise avec
une audace extrême, poursuivie avec un
charaementincroyable, non pas par quelques
misérables esclaves, accoutumés à obéir, mais
sur des hommes libres, profondément pasmonés, capables de tout oser et de mettre à
récution les projets les plus surprenants.

· Depuis plusieurs mois dejà, la France ntière était agitée par les passions politiques es plus violentes; mais c'était de la capitale me partait l'agitation, et c'était là aussi m'elle devait aboutir. Après plusieurs tenstives promptement réprimées, l'insurrecun éclau enfin plus redoutable que jamais. Cetait à Paris même, ville de tempétes, au cein de la population la plus agitée, la plus versatile, la plus insouciante de la vie qui fût samais. Les insurgés comptaient peut-être cent mille hommes en mouvement, indépendamweut de leurs partisans secrets qui bientôt ans doute allaient so déclarer. Le pouvoir rait une armée à peu près égale en nombre, sis mieux disciplinée. On se battit, de part d'autre, pendant plusieurs jours, avec un urage et un acharnement qui ne pourraient ière être surpassés. Les uns combattaient pur la religiou. la patrie, la famille, les ilres pour la satisfaction sans frein de toutes s passions qui tourmentent le plus le cœur man. Partout et à chaque instant on endat la fusillade; le canon grondait de dis-re en distance. Tous ceux qui n'avaient at pris part au combat étaient en proie à \*inquiétude mortelle, et cette inquiétude ripandait au dehors jusqu'aux extrémités plus reculées de la France.

Au milieu de ce deuil universel. un me surtout était profondément affligé: sit l'archevêque de Paris. Ces hommes semblent vouloir combattre les uns tre les autres jusqu'à complète externime. ce sont ses diocésains, ses amis, ses uts... Que va-t-il faire, lui, ministre de uté et de paix, comment calmera-t-il tant iscussions et de haines? Quel adoucisse-t apportera-t-il aux ravages de la mort, ut elle semble vouloir étreindre sa ville re? Il s'offre lui-même pour aller faire adre aux plus endurcis des paroles de alir et de pardon. Son ministère de contion est accepté avec reconnaissance. art donc avec empressement, accomté d'un de ses prêtres, précédé d'un jeune me tenant en main le rameau de la paix.

Un si noble dévouement ajoute encore à la vénération que chacun témoigne ordinairement à sa personne et à son caractère. On s'incline. on se prosterne sur son passage, pour recevoir sa bénédiction qui sera peut-être la dernière. Il arrive au plus fort du combat. Il monte sur une barricade ensanglantée. Le bruit cesse. Tous les yeux sont fixés sur lui. Il commence à faire entendre les paroles d'un père, d'un ami, et pour tout dire, en un mot, d'un évêque. Mais, hélas! un coup parti d'une main inconnue le renverse aussitôt blessé mortellement. La consternation se répand de tous côtés. Chacun s'oublie soimême pour ne penser qu'à lui. On le transporte avec un saint respect dans un lieu où tous les secours pourront lui être prodigués. Soins inutiles : la vie s'éteint rapidement en lui; et il expire en prononçant des généreuses paroles: Puisse mon sang être le dernier versé! Les partis, si profondément divisés, se confondent ici dans un même sentiment d'admiration, et l'Assemblée constituante lui vote paracclamation une statue au pied de laquelle seront gravées ces paroles de l'Evangile: Le bon pasteur donne sa vie pour ses brebis. (Joan. x, 11.) L'annonce de cette mort s'était répandue partout avec la rapidité de l'éclair, et partout aussi elle avait fait sortir des cœurs le même cri de reconnaissance et de supplication: Sainte victime, vous avez racheté la France... Puisse votre intercession lui stre continuée dans les cieux !»

Nous venons de considérer l'évêque sortant, un instant, de sa solitude, pour se dévouer, dans des cas extraordinaires, au bonheur de la société. Voulez-vous le contempler actuellement exerçant, d'une manière durable, et quelquefois pendant sa vie entière, des fonctions politiques? Nous arriverons toujours au même résultat.

« Quelque mal disposés que vous soyez à l'égard des évêques, vous leur accorderez sans doute la même aptitude, les mêmes capacités qu'aux autres hommes; et moi j'ajouterai que les hautes fonctions auxquel-les ils s'élèvent, la plupart du temps, par eux-mêmes, montrent qu'ils sont des sujets peu ordinaires. Pour développer leurs facultés naturelles, outre l'étude des sciences auxquelles ils se livrent comme les autres hommes, ils ont encore l'étude de la théologie, cette science de Dieu, la mère, la reine de toutes les autres sciences. L'étude de la théologie donne à l'esprit une pénétration remarquable et une grande force de discussion. Qu'y a-t-il, dans les choses de ce monde, d'impénétrable à celui qui s'est élevé jusqu'au ciel, et qui a dévoilé une partie des mystères de la Divinité? L'esprit véritablement théologique, c'est l'esprit philosophique, moins son orgueil et sa mauvaise foi. Mais si, généralement parlant, il y a, chez les évêques, des idées plus grandes, plus élevées que chez les autres hommes, il y a chez eux aussi une probité plus incontestable, un détachement plus sincère des choses de ce monde. Ils se trouvent moins communément sous l'influence de

ces intérêts de famille et de colerie, presque toujours en opposition avec les intérêts de la grande communauté. Rienne leur manque donc pour devenir des hommes d'Etat remarquables. Les fonctions sacrées dont ils sont revêtus semblent communiquer encore quelque chose de divin à leurs actes politiques. Habituellement occupés des choses d'en haut, ils n'en sont que mieux placés pour connaître les choses de la terre et en juger sainement. C'est Dieu qui, du haut de son trône, gouverne le monde; et, quand un homme est appelé à conpérer, sous lui, à la direction d'une fraction quelconque de ce monde, il n'a rien de mieux à faire que de se détacher des choses de la terre et de

EVE

s'élever avec lui dans les cieux.

« Ici les faits ne parlent pas moins haut que le raisonnement. Si je voulais citer tous les évêques qui ont eu une influence remarquable sur la direction de l'Etat, la simple énumération de leurs noms me demande-rait un temps considérable. Ce sont les évêques, a dit Gibbon, qui ont fait le royaume de France, comme les abeilles font une ruche. Rien n'est plus vrai, mais je ne sais pourquoi cet écrivain a restreint son observation à la France. L'influence épiscopale s'est-elle moins fait sentir en Espagne, en Italie, en Allemagne, et même en Angleterre? Dans toutes les contrées de l'Europe, les évêques ont été les précepteurs, les con-seillers, les auxiliaires des rois. En remplissant la mission sublime que leur avait imposée Jésus-Christ d'enseigner les pen-ples, ils ont aussi instruit les gouvernements. Après leur avoir entendu annoncer la loi chrétienne et expliquer les devoirs difficiles du supérieur à l'égard de son inférieur, les rois, étonnés, leur disaient quelquefois, en remettant entre leurs mains les rênes de l'empire : Faites vous-même ce que vous enseignes si bien! Et ce sont ces éveques gouverneurs qui ont introduit dans toutes les branches de l'administration cet esprit chrétien que le philosophe Montesquieu ne pouvait se lasser d'admirer, et auquel il ne trouvait rien de comparable dans l'antiquité.

« Quelques-uns déplorent cette influence ; mais, je le demande, n'était-elle pas légi-time, avantageuse? N'était-elle pas nécessaire? Où était la science, la pensée, pendant la jeunesse des monarchies européen-nes? N'était-elle pas dans l'Eglise, uniquement dans l'Eglise? Elle s'y était réfugiée quand les barbares du Nord se répandirent, comme un torrent dévastateur, sur Rome et sur tous les pays civilisés; et ce n'est qu'a-près y avoir fait un long séjour qu'elle se répandit au dehors pour éclairer de nouveau le monde. Si le clergé s'était renfermé dans la solitude, le dépôt de la science qu'il gardait restait enfoui, et les ténèbres n'auraient point été dissipées. Si les évêques n'avaient point pris part à la direction des affaires, qui donc l'aurait fait? Etaient-ce ces serfs à demi barbares, qui ne savaient que remuer la glèbe au profit d'un maître plus fort,

mais non moins ignorant qu'eux-mêmes? Etaient-ce ces gentilshommes qui ne con-naissaient que le maniement des armes et ne savaient pas même signer, si ce n'est en faisant une croix et en appliquant le pom-

meau de leur épée?

« Le titre d'évêque n'avait point effacé en eux le titre de citoyen; au contraire, il les grandissait et les plaçait, aux yeux de tous, dans une sphère plus élevée que celle des autres hommes politiques. L'administration, remise entre leurs mains, paraissait au penple plus juste et plus paternelle, et devait inspirer moins de défiance aux étrangers. Au lieu de voir en eux des hommes uniquement occupés des intérêts temporels, et cherchant, par tous les moyens imaginables, les intérêts bien ou mal entendus de leur patrie, on ne voyait que des princes de l'Eglise universelle, cherchant avant tout le bonheur de l'humanité. Si notre imagination ne peut se représenter encore, sans en être vivement frappée, ces prêtres du paganisme allant, une branche d'olivier à la main, se placer au milieu de deux peuples irrités, pour leur parler de paix, au nom de divini-tés si souvent en querelles, quelle impression ne devaient pas faire sur des peuples profondément convaincus des vérités du christianisme les principaux ministres du Dieu de paix, portant, sur la poitrine, la croix, signe efficace de paix et de réconciliation!

« Les choses aujourd'hui ne sont plus ce qu'elles étaient autrefois. Les lumières se sont répandues dans toutes les classes de la société. Il est donc loisible à ceux qui se sont dévoués au service de Dieu de se renferms dans le sanctuaire qu'ils quittaient souves pour servir l'humanité. Aussi, remarque la conduite de l'épiscopat, toujours si sage. La croix sur laquelle le sang du Christa coulé est redevenue, comme au temps des apôtres, son unique ambition. Un de nos évêques a pris positivement pour arme celle croix entourée des remarquables paroles de saint Paul : Mihi absit gloriari nisi in cruce. (Galat. vi, 14.) C'est la devise de tous. Ils lie l'out point tous gravée sur un morceau de cuivre, il est vrai, mais, ce qui est beaucoup mieux, ils l'ont tous gravée dans le cœur.

(Bienfaits du catholicisme.)

Que vous dirai-je encore pour vous montrer de plus en plus combien l'évêque est utile? Aimez-vous mienx l'entendre luimême? C'est encore, je l'avoue, un excellent moyen de l'apprécier à sa juste valeur. Car, comme on l'a dit avec beaucoup de vérité: « Le style, c'est l'homme. » Par conséguent le style de l'évêque, c'est l'évêque. Ou bien encore: « La parole est un retentis-sement du cœur, et le cœur, c'est l'homme. Par conséquent, la parole de l'évêque, c'est le retentissement du cœur de l'évêque; et le cœur de l'évêque, c'est l'évêque lui-même. Donc, après avoir contemplé ses actions. écoutez ses paroles. Lisez, par exemple, les divines Epîtres de saint Paul. Lisez-en, du moins, les passages les plus remarquables, nm e ceux que l'Eglise offre à nos médiions le dimanche, en même temps que ran zi'e. Lisez un saint Augustin, cette nière de l'Eglise; un saint François de les, cont l'âme était toute piété; un Féne-1, dont on ne peut prononcer le nom sans nopeler les plus touchantes vertus du chrisgiscae. Lisez encore les mandements de n œue le Saint-Esprit a chargés de régir glise de Dieu, dans les temps difficiles où us mous trouvons. Le nom que je citais it à l'heure appelle tout naturellement cre attention sur celui qui, de nos jours, rait illustrer aussi le siège de Cambrai, r l'éloquence de sa parole, la douceur de sa Hé, l'ordeur de son dévouement. Ecoutonsà ce moment solennel où il entre dans le ocèse qui allait si promptement user sa

«Encouragé, dès l'entrée dans la carrière,» t-il à ses diocésains, « par les honorables moignages rendus à votre caractère, à vos incipes, à vos sentiments, nous vous proetions, de notre part, tout le dévouement une âme de pasteur et de père. Dès ce jour, ut ce qui est à nous est à vous (63). Non-ulement nous vous donnons tout ce que ous avons el tout ce que nous sommes, nos ensées, nos affections, notre temps, notre rpos, nos sueurs du jour et nos veilles de la rait, tout ce que nous possédons de forces, le santé, de vie jusqu'à son dernier souffle; mais nous nous donnons nous - même pour os ames (64), ne voulant plus nous apparenir, mais nous mettre tout entier dans la épendance de vos services et de vos usages. otre premier devoir est de connaître notre ்ப peau; nous le remplirons, en visitant une une toutes vos paroisses, même les plus olées, si le Seigneur daigne accorder cette onsolation à notre ministère. Vous nous appellerez les plus doux souvenirs de notre remière mission évangélique, courses aposliques, saintes visites pastorales que tant ræus précèdent, que tant de bénédictions compagnent. Parcourir vos villes et vos mpignes en vous annonçant la bonne nousie el vous apportant la paix, étendre nos sin vos enfants, et leur communiquer i dons du Saint-Esprit, recueillir de leur uche innocente la preuve qu'ils sont insnt dans la loi du Seigneur, bénir vos res; prier avec vous sur la tombe de vos res; veiller par nous-même à la beauté de mison de Dieu et à la dignité du culte aller à la recherche de la brebis per-'de la maison d'Israël, et lui faire enten-Dure voix pour la ramener au bercail, 'e un travail? non, c'est une douceur rui sime les âmes, ou, comme le dit Il Augustin avec autant de vérité que de s'il y a travail, ce travail n'est senti lar l'attrait qui le rend aimable (65)!

5. Omnia men tua sunt. (Joan. xvii, 10.)
6. Ego autem libentissime impendam et superimier ipse pro animabus restris. (II Cor. xii, 15.)
6. Ebi amatur, non laboratur, vel si laboratur,

« Connaître ses brebis, n'est pas le seuf devoir du hon pasteur. Il doit les nourrir du pain de la doctrine, les abreuver aux sources pures de la vérité, panser leurs plaies, les défendre de la dent meurtrière des loups affamés qui rôdent sans cesse autour d'elles pour les dévorer. Vous nous seconderez dans l'accomplissement de cette grande tâche, dans cette vigilance de tous les jours et de toutes les heures, nos très-chers coopérateurs, suppléants de notre insuffisance, dignes auxiliaires de notre apostolat! Qu'il tarde à notre impatience de vous voir, de vous presser sur notre cœur, de vous donner le doux baiser dans la charité du divin Maître, vénérables chanoines, zélés pasteurs des paroisses, pieux et habiles instituteurs de la jeunesse cléricale, aumôniers de nos prisons, de nos hospices, de nos saints monastères, vous tous qui composez cette glorieuse milice où nous devons soutenir au premier rang les combats du Seigneur! One nous serons heureux de marcher à votre tête aux conquêtes pacifiques du royaume de Dieu! Que nons serons fort au milieu de vos colonnes serrées où figurent encore de généreux confesseurs, respectables débris échappés aux tourments des persécutions, qui nous apprennent par leur exemple, comment un prêtre, dévoué à la cause de la foi, doit savoir combattre et souffrir pour elle! L'union fera notre force, comme elle sera notre consolation et notre gloire. Divisés, nous ne pourrions résister au choc des erreurs et des passions. Reliés par la volonté, par l'intelligence, par une com-mune direction, aucune violence, aucune manœuvre ennemie ne pourra rompre ce triple faisceau (66). Si, dans cette déplorable confusion de principes, dans cette anarchie d'idées, ce pêle-mêle d'opinions, qui met en question toutes les notions de pouvoir et de devoirs, et relache tous les liens de la subordination, le corps ecclésiastique est presque le seul qui soit resté debout comme un dernier rempart de la société battue en ruines; ce n'est pas à ses richesses, à son crédit, à sa puissance qu'il doit de n'avoir pas été entamé; mais à sa forte constitution, à sa discipline, à sa hiérarchie. Resserrous de plus en plus les liens de cette unité, pour notre propre sûreté, comme pour l'exemple de tous, à mesure que les passions écumantes blanchissent plus impatiemment le frein des lois, des institutions et des mœurs. Gardons que cet esprit d'innovation et d'indépendance dont on ne sait d'où il vient ni où il va, s'il est dans le sang ou dans l'air, mais qui promène partout ses tristes inquiétudes, ne pénètre, par quelque brèche, jusque dans le sanctuaire. Prêtons-nous mutuellement l'appui, nous, de notre autorité, vous, de votre fidèle coopération. Cette autorité remise en nos mains par Jésus-Christ, n'est pas plus notre prérogative que la vôtre, mais un patri-

labor amatur. > (S. Augustin.)
(66) Funiculus triplex disficile rumpitur. (Eccle. 1v, 12.)

moine commun, que nous avons tous un intérêt commun à respecter et à défendre. Séparées de nous, vos branches stériles ne pourraient porter aucun fruit; privé de votre concours, nous n'aurions ni une voix assez forte pour nous faire entendre de tout un peuple, ni des bras assez longs pour agir sur tous les points d'un vaste territoire. Joignons donc nos mains et nos volontés. Qu'une même pensée, un même sentiment nous anime; marchons comme un seul homme par un même mouvement, et que l'impulsion partie de la chaire principale se répète à tous les rayons et se prolonge du centre à toutes les extrémités.

« Ce n'est pas par la domination, mais par l'amour que nous voulons faire régner sur vous notre autorité. Notre bonheur sera d'aimer nos prêtres; notre gloire, de les honorer; notre triomphe, de nous voir entouré de leur confiance et de leur affection comme d'une couronne. Venez donc, notre cœur s'ouvre vers vous, vous n'y serez point à l'étroit; mais que le vôtre se dilate également (67), atin que notre joie soit parfaite. Ces rapports si doux d'un père avec ses enfants, nous mettrons tous nos soins à les rendre aussi fréquents que faciles. Nous les consacrerons dans nos retraites ecclésiastiques, pieuses assemblées de famille, où, tout en recueillant nos pensées dans la méditation des années étornelles, et nous retrempant dans l'esprit et la première grâce de notre vocation, nous réglerons de concert les points de discipline et d'administration qui intéressent la dignité de notre vie et le régime des Eglises, et nous nous entendrons sur les moyens à employer pour seconder notre ministère auprès des peuples. Nous les provoquerons nous-même dans nos visites pastorales, qui nous offriront à chaque pas l'occasion d'encourager vos efforts, d'admirer les œuvres de votre zèle, de recommander votre caractère et vos vertus au respect et à la reconnaissance des fidèles. Nous aimerons à les voir se multiplier dans notre propre résidence, où un libre accès vous sera toujours ouvert auprès de notre personne, où vous serez reçus comme les fils de notre maison. Là, dans les épanchements de ces entretiens intimes où la bouche parle de l'abondance du cœur (Matth. x11, 34), nous écouterons vos doléances, nous répondrons à yos difficultés, nous conseillerons vos doutes, nous compatirons à vos peines; et, si nous ne réussissons pas toujours à adoucir toutes vos amertumes, vous emporterez du moins la consolation de les avoir versées dans le sein d'un père qui les comprend et les partage. Les contradictions, vous le savez, sont un apanage inséparable de nos fonctions. Nous en écarterons cependant les plus fâcheuses de devant nos pas, si nous savons nous montrer constamment les hommes de Dieu et les hommes des peuples, des hommes de piété et de miséricorde, forts dans la foi (68), et charitables dans les œuvres: rendant l'honneur à qui l'honneur, et le tribut à qui le tribut (69), mais demeurant étrangers à ces questions irritantes qui divisent si tristement les hommes, et n'y intervenant que pour y mêler ces douces paroles qui brisent les colères (Prov. xv, 1), et ouvrant évangeliquement à tous, pour les sauver tous, nos bras et nos cœurs, comme à des frères bienaimés.

« Vous n'aurez pas une moindre partdans nos prévoyances et nos affections paternelles. préciouses pépinières lévitiques, sur qui reposent les plus chères espérances de noire Eglise, pour la perpétuité de son sacerdoceetla succession du ministère évangélique, saintes écoles desjeunes prophètes qui vous nourrissez au désert de la méditation de la loi, en allerdant que l'Esprit souffie sur vous et vous mette sa parole dans la bouche. Faire fleurir le goût des bonnes études avec l'émulation des dons plus parfaits de la piété (70); élever et fortifier l'enseignement, en compléter les cours, en élargir le cercle, en surveiller les progres, les maintenir au niveau des résultats obtenus dans les meilleures écoles ecclésiastiques, tel sera le but constant de nos efforts, s'il ne convient pas mieux de dire que nous trouverons dans cessoins nos plus doux délacsements, une agréable diversion aux sollicitudes plus pesantes de notre charge pasiorale. Non pas, à Dieu ne plaise, que nous exagérions le prix de la science en général, dont l'ambitieuse enflure ne vaut pas la moit dre fleur de la charité qui édifie (71); et mois encore de cette variété d'études, de cette de versité de connaissances qui perdent néces sairement en profondeur ce qu'elles gagnent en surface. Mais à notre époque de culture et d'activité intellectuelle, où l'instruction pénètre dans tous les rangs, où toules les intelligences veulent goûter au fruit de la science, où le talent est la première des puissances, après celle de l'or toutefois, le clergé ne saurait, à notre avis, se mellre en dehors de ce mouvement universel des 65prits, sans perdre une partie de cette influence qu'il ne peut manquer d'obtenir, en se présentant au monde avec la double recommandation du savoir et de la vertu.

a Pourrions-nous vous oublier, fervenles communautés de tous les instituts et de lous les dévouements que la bénédiction de Dieu a multipliées dans oe grand diocèse comme les étoiles du ciel; respectables frères de nos écoles chrétiennes, dont la sublime ignorance, pour n'avoir point appris les lettres humaines, n'en est entrée que plus avant dans les puissances et les profondeurs de

<sup>(67)</sup> Os nostrum patet ad vos... cor nostrum dilatatum est. Non angustiamini in nobis : ungustiamini qutem in visceribus vestris. (II Cor. vi. 11-12.)

<sup>(68)</sup> Viri misericordiarum quorum pietates non defuerunt. (Eccli. xLiv, 16.)
(69) Chi honorem, honorem; cui vectigal, vectigal.

<sup>(70)</sup> Æmulamini charismata meliora. (I Cor 111.

<sup>(71)</sup> Scientia inflat, charitas vero adificat. (1 Cor.

vieu (72), dans la science suréminente du arsière de Jésus-Christ, modestes instiluturs du peuple, qui donnez l'intelligence us petits, rendez leurs langues disertes, et arez tirer de leur bouche la plus parfaite osange que Dieu puisse recevoir des créa-nes (Matth. xxi, 16); vierges admirables, as très-chères filles en Jésus-Christ, qui, ans le clottre, hosties d'expiation, conjurez sondres allumées par les crimes de la rre, et dans le monde, servantes de tous s besoins et de toutes les douleurs, insvisez la jeunesse, consolez la veuve, acmillez l'orphelin, visitez le prisonnier, eillez au chevet du mourant, et faites triomber la vérité de l'Evangile, par les prodiges e votre charité! Que de reconnaissance ne ous devons-nous pas pour les soins génémi que vous prodiguez à la portion la plus ifressante et la plus chère de notre troueu, les pauvres, les enfants, les malades, sneillards, tout ce qui souffre et pleure dans tte valiced epreuves, dans cette terre d'exil! : ciel seul a des récompenses égales à l'héisme de vos œuvres. Si toutesois un pieux imorgaage de votre premier pasteur peut ous loucher, comptez sur son affection et ir son appni; croyez à sa gratitude pour vos errices, à son admiration pour vos vertus, d recever-en le gage dans la bénédiction que notre con vous envoie, avec l'espoir qu'elle nous reviendra riche des trésors de races puists dans la communion de vos méiles el de vos prières.

« Nous n'aurions point donné cours à tous s épanchements, si nous ne nous félicias ici des heureux rapports que nous auu à entretenir avec les dignes dépositaires l'amorité à qui sont confiés, dans les dibranches des services publics, les in-😘 de ce beau département, et qui nous sentent des noms dont s'honorent à la 1/administration, la magistrature et notre warmee. Nous nous ferons un devoir de prévenir en toutes circonstances par les impages de déférence et d'honneur, dus coractère, comme à leur position éle-Chaque forction sociale concourant au tgénéral par des voies différentes, et ser, dans sa sphère particulière, avec fibre activité, la nature toute spirituelle taêtre a des limites que nous saurons sers respecter. Si copendant, dans ces mons mixtes, qui touchent au perfecmont moral on au soulagement des es matériels des membres égarés ou frants de la grande famille humaine, recopération était jugée utile, cette coopén est acquise d'avance à toute inspiracharitable, à toute pensée généreuse, prometiant aussi de trouver bienveilet faveur dans les hautes influences le suffrage peut contribuer si efficacement au développement et à la prospérité de nos établissements diocésains.

EVE

« Mais en vain aurions-nous à notre disposition tous les éléments de succès pour la construction de l'édifice spirituel que nous devons élever dans nos âmes, si Dieu luimême ne met la main à cet ouvrage. Celui qui plante et qui arrose ne pent rien (73). eut-il à cultiver le sol le plus riche et le plus fertile. Adressons-nous donc à celui qui seul donne l'accroissement. O Dieu, qui nous avez choisi, malgré notre indignité, pour gouverner votre peuple, du haut des célestes demeures où elle habite, faites descendre sur nous votre sagesse, afin qu'elle nous assiste et nous conseille, qu'elle travaille avecnous, et nous inspire toujours le sentiment et le zèle de ce qui est agréable à vos yeux (74). Et pour que notre humble prière trouve grace devant vous, qu'elle monte jusqu'à votre trône sublime, portée par la maia des anges protecteurs de cette Eglise; par les saints évêques qui l'ont sondée, illustrée de leurs miracles et de leurs vertus, fécondée de leurs sueurs, de leurs larmes et de leur sang; par tous les martyrs, les vierges, les glorieux confesseurs que son sein généreux a enfantés dans la paix des solitudes, dans les tribulations du siècle, sous le fer des persécutions. Daignez surtout vous montrer notre médiatrice, auguste Marie, que nous avons la joie de saluer comme patronne de notre heureuse métropole! Pariez au cœur de votre Fils qui vous écoute toujours; demandez à ce prince des pasteurs de verser d'ahord sur nous-même, dans une mesure pleine et surabondante, cette bénédiction que nous apportons en son nom à ses sidèles serviteurs, ou plutôt de bénir lui-même et le pasteur et le troupeau, en sorte que, toujours unis dans la vérité, et consommés ensemble dans la charité, ils soient tous enfin couronnés dans la gloire ! »

Après avoir bien médité les actions saintes de l'évêque et recueilli ses nobles paroles. serez-vous tenté de demander encore à quoi il sert?

Ses revenus, avez-vous ajoulé, suffiraient à vingt prêtres, qui pourraient diriger vingt paroisses.

Je ne vous dis pas le contraire; mais ces prêtres, à leur tour, qui les dirigerait? qui entretiendrait en eux la foi, toutes les vertus chrétiennes et sacerdotales dont ils ont besoin pour eux comme pour le troupeau con-fié à leur sollicitude? Qui les aiderait dans leurs besoins? Qui les soutiendrait dans les difficultés de tout genre qu'ils rencontrent, à chaque instant, dans l'exercice du saint ministère. Qui les soutiendrait surtout dans ces grandes difficultés venues de haut, contre lesquelles on ne peut lutter, non plus, avec espoir de succès, sans occuper une haute position? Ainsi ces revenus, quelquelois

<sup>&#</sup>x27;Quoniam non cognori litteraturam, introibo rentia Domini. (Psat. 1.xx, 15.)

Neque qui plantat est aliquid, neque qui rised qui incrementum dat, Deus. (I Cor. 111, 7.)

<sup>(74)</sup> Da mini sedium tuarum assistricem sapientiam... ut mecum sit et mecum laboret, ut sciam quid acceptum sit apud te. (Sap. 1x, 4, 10.)

assez considérables, que vous regrettez de voir entre les mains de l'évêque, et que vous voudriez pouvoir partager entre plusieurs prêtres, servent non-seulement à l'évêque lui-même, lequel est utile à tous, mais à ses prêtres, et à l'Eglise entière, selon que le lesoin s'en fait sentir. Ce sont ces grands lacs que la Providence tient en réserve sur les montagnes, d'où ils s'écoulent peu à peu jusqu'au plus profond des vallées, portant partout la fertilité et l'abondance.

EVE

Ses revenus suffiraient à vingt prêtres, avez-vous dit.

Mais ces prêtres, ce n'est pas tout de les diriger pour utiliser leur ministère, d'où tireraient-ils donc leurs pouvoirs? qui leur donnerait ce caractère sacerdotal sans lequel ils ne sont rien? Le prêtre vient de l'évêque nécessairement. Point d'évêque, partant point de prêtres, point d'église. C'est une vérité que nous avons établie précédemment. avec cette abondance de preuves que demandait l'importance du sujet, et que chacun peut reconnaître facilement, pour peu qu'il soit de bonne foi... Vous raisonnez absolu-ment comme celui qui, voyant passer un général, dirait, dans l'aveuglement des préjugés et des passions : « Avec ces épaulettes d'or, nous achèterions vingt épaulettes de laine. » — « C'est vrai, » pourrait-on lui répondre, « mais que feraient ces vingt soldats de plus dans l'armée, en temps de guerre, et même en temps de paix, s'il n'y avait un chef pour la mener au combat, et entretenir en elle la discipline militaire? Est-ce que d'ailleurs il y aurait des soldats, et, par conséquent, une armée, s'il n'y avait un chef pour les réunir et les maintenir sous les drapeaux, en leur donnant la solde, comme le mot même le dit, et plus encore la chose?»

C'est un homme de luxe, avez-vous dit. Quoil l'évêque, un homme de luxe! Mais c'est, au contraire, le plus grand ennemi du luxe en lui-même comme dans les autres. Où donc le voyez-vous, cet homme de luxe? Est-ce dans saint Paul, qui ne voulut se glorifler que dans la croix de son Maître, quoiqu'il ect été élevé jusqu'au troisième ciel? est-ce dans tous ces évêques de la primitive Église, qui semblent n'avoir eu pour palais que des prisons, pour ornements que des chaines, pour houlette pastorale que la palme du martyre? Est-ce dans un saint Martin qui, admis auprès des empereurs disposés à se rendre en tout à ses désirs, ne s'en plait pas moins à vivre dans la solitude, et à se dépouiller de tout pour les malheureux? Est-ce dans tous les évêques que je vois, à cette époque et longtemps après, sortir, comme lui, contre leur gré, de la solitude où ils avaient cru s'ensevelir pour toujours, aller régir quelque Eglise importante, avec le même détachement de toutes choses, et revenir, à la première occasion, à cette chère solitude qu'ils auraient désiré ne jamais

Non pas alors, me répondrez-vous, mais plus tard, aujourd'hu' principalement, l'évê-

que n'est-il pas un homme de luxe? Pour. quoi ces vêtements somptueux?

Prenons l'évêque de nos jours, si rous » désirez. N'est-ce pas toujours le même cont. sous un habit quelquefois différent, et, m conséquent, le même évêque? Sonte de 1 hommes de luxe que ces nouveaux aptim que nous voyons travailler, en Chine etda. les autres pays infidèles, à la propagation at la foi, avec les mêmes privations, les me difficultés, les mêmes dangers, le même u le même courage que les premiers apolic sans avoir comme eux le pouvoir de la des miracles que Dieu avait rendu comm dès le commencement, pour le prompte blissement de son Eglise? Etait-ce un hou de luxe que cet évêque d'Alger qui, p relever plus rapidement en Afrique co blissements de charité et de piété que christianisme y avait fait fleurir aurelé mais que le mahométisme avait complé ment détruits, avait pris sur lui, aux s de dévouement que de prudence, municipal si lourd qu'il n'a pu rester sur son ség. qu'il eut même travaillé inutilement to sa vie à s'en décharger, si ses colligue et la gouvernement n'étaient venus au mai Sont-ce des hommes de luxe que we a évêques qui observent la résidence une tent de régularité, uniquement occups same tes fonctions de leur ministère? La lum de luxe sont dans les maisons de reu. Notre-Seigneur Jésus-Christ: Ecce que quentent ni les maisons des rois, nicelisat riches, qui sont aussi des roisde ce puisqu'ils se tiennent renfermés, au traire, dans le cercle de leurs occup c'est une preuve évidente qu'ils ne sont des hommes de luxe. J'irai mêmeptus et je dirai que nos évêques qui ont lie la cour et qui l'ont habitée n'ont pas in été des hommes de luxe. Etaient-ce de mes de luxe, les évêques qui se ten pour Jésus-Christ, et avec Jésus Restant toujours à l'école de la plus austérité, ils ne pouvaient devenir des mes de luxe. Etait-ce un homme de que ce grave Bossuet qui passait les l et les nuits à la méditation des grandes sées qui ont été et seront toujours nement, l'admiration, l'enseignement peuples et des rois? Etait-ce un homi luxe que ce pieux Fénelon qui, croyant travaillé au bonheur de la France enul formant son royal élève, le quitta aver de courage pour aller se dévouer luau bonheur de cette partie de la Franc avait été confiée à sa sollicitude épiscol

Mais, m'objecterez-vous ici, et ost tements somptueux! Ne voyez-vous pune preuve de luxe? Jésus-Christ lui-ul l'a dit: Qui in mollibus vestiuntur.

Oui, quand on y attache son cœur on a s'en sert sans raison. Dans le cas contra c'est-à-dire, quand on ne s'en sertque p garder son rang et commander co contra dont on a si grand hesoin, dans certe

positions principalement, non-seulement ce n'est point du luxe, mais c'est un bien. Autrement il faudrait dire que ces productions de la nature et de l'industrie, qui viennent aussi de Dieu, indirectement du moins, sont des choses manvaises en soi, ce qui serait absurde et impie. Autrement il faudraitdire que le culte catholique, qui s'en sert avec tant d'avantage pour faire plus d'impression sur les sens et rapporter nos pensées et nos cœurs vers le ciel, est aussi un culte de luxe, ce qui serait plus absurde encore et plus impie. Oui, Jésus est véritablement le rédempleur, le médiateur et le modèle des hommes à mes yeux, quand je le vois cou-ché, dans une crèche, sur un peu de paille, recevant là l'adoration de bergers aussi pauvres que lui; mais il n'en a pas moins ces glorieux titres, quand je le vois ensuite recevoir l'adoration des mages qui viennent déposer à ses pieds de riches présents. Oui, lacroix est véritablement le signe de notre salut, quand je la vois, teinte encore du sang de Jésus-Christ, recevoir dans sa simplicité primitive, les hommages des premiers Chrétiens dépourvus de tout; mais elle n'est pas moins ce même signe à mes yeux, quand je la vois, plus tard, ornée de toutes les merveilles de la nature et de l'art, recevoir, au milieu de la société devenue chrétienne, les hommages des riches comme des pauvres, des savants comme des ignorants, des rois aussi bien que du peuple. De même l'évêque est veritablement, à mes yeux, le ministre du Dieu né dans une crèche, mort sur la croix, quand je le vois aller évangéliser les peuples, revêtu en indigent, comme les apôtres anciens et modernes, ou bien se couvrir de vêtements sans valeur, comme saint Mar-tin, et les partager avec le pauvre, si l'oc-casion s'en présente; mais il n'en est pas moins le ministre de ce Dieu né dans une crèche, mort sur la croix, quand je le vois, plus tard, occupant l'un des premiers rangs de notre société devenue toute chrétienne, apparaître aux fidèles, revêtu des plus riches productions de la nature et de l'industrie.

Je ne veux pas dire qu'il n'y a jamais eu etqu'il n'y a point encore d'homme de luxe dans le corps épiscopal. Si cela était, nous devrions en être surpris, puisqu'il est naturel à l'homme, vu sa déchéance, de tourner au mal ce qui lui a été donné pour le bien. Mais c'est une exception; et j'ajouterai même une exception assez rare. Je ne veux pas dire, non plus, qu'il n'y ait pas là un danger scrieux pour le cœur : celui de s'attacher à ces choses créées, au lieu de s'en servir pour s'élever et élever les autres vers le Créaleur; mais c'est un danger que l'évêque évite facilement. Nous en avons pour garant son âge, son caractère, sa vertu longtemps âge, son caractère, sa vertu longtemps épronvée, la disposition où il est de renoncer à tout pour Dieu, à l'exemple des apotres, ses prédécesseurs. Il quittera donc, le soir venu, les riches ornements dont il aura été revêtu pendant le jour, sans plus s'en occuper que de ceux qu'il quitte après la célébration des saints mystères; et, s'il fallait s'en dépouiller pour toujours, il le ferait, je crois, avec la même facilité.

EVE

Si, par exemple, les circonstances étaient telles que le père commun des fidèles fût obligé de dire à tous les évêques de France : « Sortez de vos palais, abandonnez ce beau pays qui vous a vus naître, que vous avez évangélisé, allez, à l'étranger, chez les infidèles, reprendre la vie des premiers apôtres, comme ceux d'entre vous qui s'y trouvent déjà, » tous ou presque tous obéiraient aussitôt. Ici les faits parlent assez clairem e Quand, en effet, le Souverain Pontife demanda la démission de nos évêques, dans l'intérêt de la religion, au moment de la restauration du culte, bien peu l'ont refusée, et encore croyaient-ils, pour la plupart, Obéir à leur conscience, en la refusant. Dans le cas contraire, aucun d'eux n'eût hésité plus que les autres probablement. Voyez ce qui s'est passé au commencement de la révolution. Il arriva un moment où les évêques se virent dans la nécessité ou de manquer à leur devoir, ou de renoncer à ces grandeurs dont ils avaient joui longtemps, au milieu desquelles ils étaient nés, en général. Combien alors ont préféré le monde à Dieu, le luxe à l'austère accomplissement du devoir? Quatre seulement. C'était bien peu sur le nombre. Ce n'était pas un Judas par douze, tant s'en faut; et encore est-il juste d'ajouter qu'il n'ont pas tous persévéré dans la voie mau-vaise où ils s'étaient engagés. Il est donc faux de dire que l'évêque soit un homme de luxe.

C'est un despote, dit-on encore.

Pas davantage. Car qu'est-ce qu'un despote? C'est celui qui ne reconnaît aucune loi au-dessus de sa volonté, et ne suit en tout que ses caprices; c'est celui qui gouverne toujours avec la plus grande sévérité, ni ne pardonne jamais, ou le fait du moins bien rarement, et ne recule devant aucun sacrifice pour arriver à ses fins. Il y a bien d'autres caractères du despote. Ce sont là les principaux. Si, actuellement, nous portons nos regards sur la véritable figure de l'évêque, les reconnaissons-nous, ces caractères? Ceux que nous voyons ne sont-ils pas tout opposés, au contraire? L'évêque a continuellement sous les yeux la loi chrétienne qu'il est obligé de suivre de point en point, et à laquelle il doit se soumettre lui-même le premier. Il le fait volontiers; mais, alors même qu'il ne le voudrait pas, ce serait pour lui une nécessité. Car l'application de cette divine loi n'est point laissée à sa volonté individuelle, c'est le droit et le devoir de l'Eglise entière gouvernée par son chef su-prême. Que dis-je l pour plus de sûreté encore, ce qu'il peut et doit faire lui-même, dans son administration particulière, il ne le fait jamais, ou presque jamais, sans avoir pris l'avis des personnes les plus éclairées, les plus vertueuses, les plus expérimentées qui ordinairement forment son conseil. La base de son administration, au lieu d'être la sévérité, est ordinairement la douceur la plus

grande, une charité sans bornes. Aussi estil disposé à pardonner non pas une fois et quelques fautes seulement, mais toujours, et les fautes les plusgraves, comme le veut son divin Maître. Que le plus coupable à son égard aille se jeter à ses pieds, pour demander sa grace, il le relèvera immédiatement et le pressera sur son cœur palpitant d'amour. Enfin, au lieu de ne reculer devant aucun sacrifice pour arriver à ses fins, il agira, au contraire, avec les plus grands ménagements, n'oubliant point que les cheveux de notre tête sont comptés, et qu'il n'en doit tomber aucun sans la volonté de notre Père céleste. S'il se trouvait quelquefois dans la nécessité de faire un grand sacrifice, c'est lui-même qu'il n'hésiterait point à sacrisser, avant de songer à sacrifier les autres.

EXE

Vous me direz peut-être que l'évêque se montre souvent disposé à ne faire aucune

concession.

Oui, quand c'est Dieu qui le défend. Rien alors ne peut le faire céder; rien, absolument rien, pas même la mort, dans ses plus grands épouvantements, comme dit Bossuet. Et c'est la une preuve bien convaincante qu'il n'est point despote, puisqu'il se montre le plus soumis de tous, au contraire, à la votonté de notre commun Maître. Mais, quand il le pourra, il vous fera toutes les concessions désirables.

Vous n'apercevez donc aucun despotisme dans l'évêque, à moins que vous n'entendiez le despotisme de la vérité qui ne transige jamais avec l'erreur, le despotisme de la vertu qui ne saurait faire de concession au vice, le despotisme de la charité qui monte à l'échafaud et y entraîne les autres avec une force irrésistible plutôt que de tomber avec eux dans l'ablme du crime, et, pour tout dire en un mot, le despotisme de la volonté divine, contre laquelle nulle puissance ne doit prévaloir.

Les protestants n'ont point cet état-major ecclésiastique, qui se compose de l'évêque et de ses employés, ont dit d'autres personnes, et on ne voit pas que leurs affaires en

aillent plus mal.

De quels protestants parlez-vous? Des protestants de l'Eglise anglicane, et des autres Eglises où l'antique hiérarchie a été en partie conservée? Vous commettriez alors une bien grande erreur, car c'est là, généralement parlant, qu'il y a véritablement l'état-major ecclésiastique, le plus grassement rétribué, le plus despote, et, en même temps, le plus inutile qu'il soit possible d'imaginer. Personne n'ignore que les revenus de certains évêques anglicans s'é-

lèvent à un chiffre récilement fabuleus. Vous parlez de nourrir vingt prêtres arec le revenu d'un de nos évêques; mais là il y aurait de quoi nourrir non-seulement le clergé, mais aussi les fidèles de tout un diocèse. Et ce ne serait pas sans besoin, en lr-lande principalement. Quant au despotisme de ces évêques, il est évident, puisqu'après avoir rejeté l'enseignement de l'Eglise universelle, ils refusent à leurs coreligionnaires le droit de rejeter leur propre enseigne-ment. J'ai ajouté que ces évêques n'étaient pas d'une grande utilité. A qued servent-ils en ellet? Ou, si vous l'aimez mieux que sonils que de simples prêtres, que des laïques même ne pussent faire également? Ce sont de grands dignitaires de l'Etat, ce sont des pères de famille vivement préoccupés de l'établissement et de l'avancement de leurs enfants. Mais nous ne voyons pas que, pour ces choses et autres semblables, le caractère épiscopal soit hien nécessaire, et que la position de simples laïques ne puisse suffire

Si vous parlez de ceux qui ont rejeté toute dignité épiscopale, com me les nôtres, par exemple, je vous répendrai d'abord que œ que fait admirablement l'évêque dans une Église catholique, un dignitaire quelconque le fait chez eux, ou du moins essaye de le faire; ce qui est la même chose quant au principe précédemment établi par sous, à savoir la nécessité où est une Eglise, comme toute autre assemblée, de reconnaître us chef qui la dirige. Je vous dirai ensuite que cette direction, imprimée par un homme qu'un caractère indestructible et divin R distingue point desautres, est loin d'avoir b mêmes résultats que celle de nos évêques Comment ne le reconnaîtriez-vous pas, que d les protestants eux-mêmes sont obligés de le reconnaître? L'un d'eux vient de proclamer hautement que l'Eglise catholique est la pius grande écule de respect qu'il y ait au mer-de. Oni, sans doute, c'est la plus grande école de respect qu'il y ait au monde, et, par suite de ceia, c'est la plus grande école d'obéissance, la plus grande école de vents. Savez-vous trien pourquoi? Cela est évident c'est parce qu'il y a, dans cette Egliss, "se torité la plus haute, la plus sainte, la plus respectable et la plus respectée, l'autorité épiscopale, représentation partoutet toujour subsistante de l'autorité divine, de lesus-Christ lui-même, l'Homme-Dieu venu sur la terre pour enseigner aux hommes le chemin du ciel, et les diriger sûrement, dans celle voie disficile, par lui-môme ou par les siens.

## EXEMPLE.

Objection. — Le prédicateur nons parle sans cesse de donner le bon exemple; mais lui-même, le donne-t-il? Ne dit-il pas aux autres ou n'est-il pas du moins obligé de leur dire : faites ce que je vous recommanue, et ne remarquez pas ce que je fais.

Réponse. — Mais vous-même qui parlez si bien, vous qui dans quelque position que vous vous trouviez, rappetez ou devez rappeter ainsi aux autres la nécessité de donner le bon exemple, le donnez-vous réclement? Ne leur dites-vous pas, ou n'élevous pas du moins obligé de leur dire: Faites

e que je vous recommande, et ne remarnez pas ce que je fais?

Vous avez des frères, des sœurs, des amis ilus jeunes que vous probablement. Si vous l'avez ni frères, ni sœurs, ni amis selon la lature, vous en avez du moins selon la refijon, par ce lien sacré qui unit les âmes enr elles pour les rattacher à Dieu. Peut-être ieme étes-vous père de famille. En vertu e ce dernier titre, vous avez, je suppose, schers enfants que vous aimez autant que ous-même, pour le bonheur desquels vous es disposé à tous les sacrifices, et s'il le llait à celui de votre vie. Ce que vous aiez en eux surtout, et ce que vous désireez y conserver avec soin, c'est la beauté orale, qui résulte de l'accomplissement du voir. Vous leur rappelez donc ou vous dez leur rappeler par cela même la nécessi-de donner de bon exemple. Or, ce bon temple, que vous leur recommandez insmment de donner, part-il de vous primiti-ment, comme cela devrait être, si vous rez conséquent? Ne faites-vous pas tout le intraire? Ét ne dites-vous pas dès lors aux itres, ou n'êtes-vous pas du moins obligé leur dire : Faites ca que je vous recomande, et ne remarquez pas ce que je fais? ous y tenez même si rigoureusement que voire épouse ou voire sille se permettaient de partie seulement de ce que vous faites, us ne craindriez pas de leur donner la iort et de vous en vanter publiquement.

Vous allez me dire peut-être : Je ne suis sobligé à donner le bon exemple comme prédicateur de l'Evangile.

Pourquoi non? Vous êtes père de famille. ons-nous supposé; si vous ne l'êtes pas, as avez du moins, au-dessous de vous, inférieurs, ou, à vos côtés, des égaux lesquels vous avez une influence plus moins grande. Que devez-vous être à leur rd? Le représentant de la Divinité, la loi arnér, la morale en action. Mandavit ilunicuique de proximo suo (Eccli. XVII, lisons-nous dans les Livres saints. Vous s donc obligé aussi à donner le bon exemsinoa sous les mêmes rapports que le dicateur de l'Evangile, du moins sons qui résultent de votre position. Or, 1 loin de le faire, vous faites souvent tout ontraire, comme vous en conviendrez si s étes de bonne soi. Le reproche insulque vous faites aux autres, avec tant rimonie, la plupart du temps, retombe c sur vous avec plus de force que sur que ce soit, en sorte qu'on peut vous aiser justement ces paroles: Médecin, qui endez guérir les autres, commencez donc vous guérir vous-même! - Medice, cura rum. (Luc. IV, 23.)

uant à vous, pouvons-nous ajouter ici, jous servant des paroles du larron péni-c'est avec raison que ce reproche vous il adressé, car vous vous l'attirez natument par votre conduite; mais avez-la même raison de l'adresser au prédi-tr de l'Evangile? Et nos quidem juste,

nam digna factis recipimus : hic tero nihil mali gessit. (Luc. XXIII, 41.)

EXE

Ce n'est pas que je veuille dire que le prêtre soit exempt de tout reproche, comme Jésus-Christ : cela n'est pas possible. Jésus-Christ est Dieu: il ne pouvait donc être souillé d'aucune faute. Le prêtre est homme, et, par conséquent, pécheur. Mais je veux dire qu'avec l'assistance de la grâce, par les exemples qui lui sont donnés, par les efforts qu'il ne peut manquer de faire lui-même, il a toujours été, il est encore et il sera toujours le plus beau modèle de toutes les vertus chrétiennes que nous avous tous à observer, dans quelque position que nous nous trouvions placés.

Le prêtre dit aux autres, prétendez-vous : Faites ce que je vous recommande, et ne re-

marquez pas ce que je fais.

Qu'entendez-vous par là? que le prêtre prêche une loi plus parfaite que sa propre conduite, et que par conséquent, de peur que cette conduite, quelque louable qu'elle soit relativement à son infirme nature, ne soit défectueuse en certains points, il doit le rappeler de temps en temps à coux à qui il s'adresse, et reporter leurs yeux sur l'Evangile, qui seul est parfait? Vous avez raison : le prêtre le fait et doit le faire. C'est la vérité, c'est la modestie qui le lui commandent. Bien loin d'être blamable en cela, il en acquiert un nouveau titre à notre estime et à notre amour.

Entendez-vous par là que le prêtre se feit un jeu de l'Evangile, et qu'il ne se met aucunement en peine d'accomplir la loi chrétienne qu'il a pour mission de faire observer aux fidèles? Ce serait une infame calomnie.

Lisez le livre des Evangiles, voyez en particulier le cinquième chapitre de saint Matthieu: quelle recommandation pressante, de la part de Jésus-Christ à ses disciples. à ceux principalement qu'il destine à con-tinuer sa mission, de donner eux-mêmes l'exemple des vertus qu'ils auront à ensei-gner aux autres : « Vous êtes le sel de la terre, lour dit-il; si le sel s'affadit, avec quoi salera-t-on? Il n'y a plus qu'à le jeter de-hors, pour être foulé aux pieds par les hommes. Vous êtes la lumière du monde... Que votre lumière donc brille devant les hommes, pour qu'ils voient vos bonnes œuvres, et qu'ils glorissent votre Père, qui est dans les cieux... Car, je vous le dis, si votre justice n'est plus grande que celle des scribes et des pharisiens, vous n'entrerez point dans le royaume des cieux. Soyaz donc parfaits, comme votre Père céleste est parfait: Estote ergo vos perfecti, sicul et Pater vester colestis perfectus est. » (Matth. **▼, 48.**)

Cette perfection relative, la seule qui soit compatible avec l'infirmité humaine, les apôtres l'ont eue, dès qu'ils eurent été renouvelés par l'Esprit de Dieu, et, à l'exemple de leur divin Maître, ils l'ont recommandée, et communiquée même, autant que cela dépendait d'eux, à leurs disciples et surtout à leurs successeurs. Que personne ne vous mé-

prise à cause de votre jeunesse, dit saint Paul à son disciple Timothée; mais rendez-vous l'exemple et le modèle des fidèles dans les entretiens, dans la manière d'agir avec le prochain, dans la charité, dans la foi, dans la chasteté. (I Tim. IV. 12.) Il fait à Tite une recommandation absolument semblable: Rendez-vous vous-même un modèle de bonnes œuvres en toutes choses, lui dit-il, par la pureté de la doctrine, par l'intégrité des mœurs. par la gravité. Que vos paroles soient saines et irrépréhensibles, afin que nos adversaires rougissent, n'ayant aucun mal à dire de nous. (Tit. 11, 7, 8.)

Cette tradition de bonnes œuvres, dans le clergé, a passé ainsi de génération en génération, et est arrivée jusqu'à ce jour, pour durer jusqu'à la consommation des siècles, avec la tradition de la saine doctrine, en sorte que, suivant le désir de Jésus-Christ, son sacerdoce a toujours été, est et sera toujours, la lumière du monde, destinée à éclai-rer tous les hommes, malgré les nuages qui, de temps en temps, l'obscurcissent à leurs

yeux.

« Sans doute, » dit à ce sujet l'abbé de Frayssinous (Du sacerdoce chrétien), « nous ne prétendons ni dissimuler, ni justifier les désordres qui ont pu souiller le sanctuaire; mais il faul savoir réduire les choses à leur juste valeur, et surtout ne pas se prévaloir contre le christianisme des vices de quel-ques-uns de ses ministres. Vous reprochez au clergé des désordres et des scandales, et comment en serait-il exempt? Les prêtres ne sont pas des anges, mais des hommes. Enfants de leur siècle, placés au milieu d'un monde pervers, environnés de mauvais exemples, entrainés par les penchants d'une nature faible et corrompue, exposés aux périls inséparables de leur ministère même. est-il donc si étrange qu'ils soient atteints de la contagion commune? Vous recueillez avec complaisance, dans les fastes de l'Eglise, les traits de libertinage, d'avarice, d'igno-. rance qui en sont la honte, et vous dissimulez les graudes vertus qui en sont la gloire: vous oubliez tant de saints pontifes qui, par la pureté de leur vie, ont été le modèle de leur troupeau; lant de saints pasteurs qui se sont dévoués à l'instruction des peuples des campagnes, et qui se sont dépouillés de tout pour soulager les malheureux; tant de saints missionnaires qui, dans chaque siècle, ont hravé les périls, les tourments et la mort, pour porter aux nations infidèles l'Evangile avec les vertus qu'il inspire; tant de membres vénérables de ces corporations religieuses qui se dévouaient avec autan: de succès que de zèle à l'éducation de la jeunesse. Il faut bien l'observer : le vice est effronté, on le remarque; la vertu est modeste, elle est ignorée, et un seul prêtre vicieux rend injuste envers un grand nombre d'autres qui ne le sont pas.

« Je conviens que les vices du prêtre sont plus révoltants à cause de la sainteté même de sa vocation et de son caractère; mais enfin la vertu est faite pour tous. Or, dans la

société civile, où est la profession qui soit sans reproche? Tous les magistrats ont-ils toujours suivi, dans leurs affaires personnelles ou bien dans l'administration de la justice, cette probité, cette impartialité dont ils avaient les dehors et le langage? Tous ceux qui ont exercé l'art de guérir ont-ils gardé pour eux-mêmes la tempérance qu'ils pre haient aux autres? Tous ces philosophes réformateurs qui ont dé lamé contre les vices du clergé, étaient-ils irréprochables, ou plutôt la licence de leurs écrits n'était-elle pas trop souvent l'expression fidèle de la licence de leur conduite? Tous ces jeunes gens qui invectivent contre nous, leur langue est-elle assez pure pour donner des leçons de vertu? Croyez-moi, que chacun, loin de se flatter, ne soit que juste envers lui-même, et il sentira le besoin d'être indulgent envers les autres.

a Si nous consultons l'histoire, qu'y verrons-nous? Que même dans les âges les plus décriés par leurs désordres et leur barbarie. dans le 1x°, le x°, le x1° siècle, le clergé a fourni dans toutes les parties de l'Europe de très-saints personnages, saint Dunstan en Angleterre, saint Udalric en Allemagne. saint Adalbert en Bohême, saint Boniface martyr en Russie, saint Brunon en Prusse, saint Gérard en Hongrie, et l'on seut bien que leurs vertus ont d'a avoir beaucoup d'imitateurs dout les noms ne sont pas parvenus jusqu'à nous. (FLEURY, Mœurs des Chrétiens, n. 61.) De nos jours, malgré la décadence de la foi, l'Eglise de France n'a-t-elle pas donné au monde le speciacle des vertus portées jusqu'à l'héroïsme, et ne pouvons nous pas en appeler ici aux nations hospitalières, niême à celles d'une communion différente, au milieu desquelles tant de genéreux ministres de la religion ont été jelés par nos tempêtes politiques? Oui, l'on peut appliquer à l'Eglise gallicane cette parole des Livres saints: Elle a vu avec calme et dignité les jours de ses disgraces : « Spiritu magno vidit ultima. » (Eccli. XLVIII, 27)

« Saus cesse on revient sur les scandales et les infamies qui ont souillé quelquesors le siège de Rome; mais, pour quelques pon-tifes abominables, on a l'injustice d'ouilier le grand nombre de ceux qui se sont rendu recommandables par les plus nobles verlus. Dans les neuf premiers siècles de l'Eglise chrétienne, que trouvez-vous sur le sière apostolique, qu'une suite de Pontifes d'une éminente piété? Beaucoup ont été les mar tyrs de la foi, et dans cet espace de neuf cents ans il n'en est que trois ou quatre, comme l'observe Fleury (Mœurs des Chritiens, n. 32), qui ne soient pas en vénération par leur sainteté.

« Dans le cours des trois derniers siècles, il n'en est pas un seul qui n'ait eu des mœuis irréprochables. Trouvez-moi sur la terre un trône occupé depuis dix-huit siècles par une succession de princes, qui soit en géneral aussi imposante, aussi éclairée, aussi venerable que celle des Pontifes romains !»

Ainsi, à quelque époque, en quelque jieu,

en quelque situation que nous le considérions, que ce soit au commencement du christianisme, au moyen age ou de nos jours, en Chine on dans l'Europe, dans la solitude des campagnes ou au milieu des cours les plus brillantes, dans les chaînes on sur le trône, nons voyons toujours le sacerdoce chrétien

planant par la majorité de ses membres audessus du reste de l'humanité. Que voulezvous de plus? Qu'il soit parfait, dans le sens absolu du mot, c'est-à-dire qu'il soit Dieu? Co serait absurde évidemment, en même temps qu'impie.

#### FAINÉANTISE.

Objection. - C'est pour vivre, et bien vivre sans rien faire, que les uns se font prêtres, les autres religieux. Ce sont tous des fai-

néants. A quoi servent-ils?

Réponse. — Voilà un échantillon des discours que tiennent certaines personnes grossières, qui, ne comprenant rien à la vie spirituelle et aux exercices qu'elle prescrit, le regardent comme une vie d'oisiveté et de

C'est pour vivre et bien vivre sans rien faire, affirmez-vous, que les uns se font prê-

tres, les autres religieux.

Yous croyez! C'est pour vivre et bienvivre sans rien faire que Jésus-Christ s'est fait prêtre et le modèle des prêtres. Sa vie incomparable, qui commence à la crèche et finit sur le Calvaire, vous paraît une vie d'oisiveté et de bonne chère! C'est pour vivre el bien vivre sans rien faire que saint Pierre, saint Paul, tous les apôtres se sont chargés de continuer la mission de Jésus-Christ! Leur vie secerdotale qui, comme celle de leur Maltre, commence et finit dans les humiliations et les souffrances, vous paraît aussi sans doute une vie d'oisiveté et de bonne chère! C'est pour vivre et bien vivre sans rien saire que les Pères de l'Eglise, qui ont été et sont encore, par leurs vertus comme par leurs écrits, la continuation des apôtres, uni embrassé la carrière sacerdotale! C'est pour vivre et bien vivre sans rien faire que wint Thomas, dont les œuvres semblent pluot celles d'une communauté entière que fun seul homme, que saint Vincent qui tit ui seul plus de charité que n'en eût pu faire out un royaume, que Bossuet, qui écrivit I parla notre langue comme nul ne l'a fait ii ne le fera sans doute jamais, que tant d'aures qui ne sont point indignes d'être placés pres ceux-ci, ont embrassé la carrière saerdotale! C'est pour vivre et bien vivre sans ien faire que les courageux martyrs et conesseurs qui se sont montrés dans notre réolution, que nos missionnaires qui, pour agner des ames à Jésus-Christ, ne balancent oint à quitter leur patrie et à aller vivre vec les sauvages, que nos prêtres, nos évêues, tous si laborieux, si dévoués, et néanmins si peu récompensés ici-bas de leurs avaux et de leur dévouement, ont embrassé i même carrière...

Puisque vous avez nommé les religieux, ermettez-moi de vous le dire actuellement. C'est pour vivre et bien vivre sans rien

faire que les anachorètes et tous les moines de la primitive Eglise, dont les austérités sont à peine croyables aujourd'hui, ont embrassé la vie religieuse l C'est pour vivre et bien vivre que l'abbé de Rancé a réformé la Trappe, que Mme Louise a quitté Versailles et s'est enfermée dans la pauvre abbaye de Saint-Denis! C'est pour vivre et bien vivre que nos religieux et religieuses quittent aujourd'hui le monde et embrassent une carrière qui n'offre guère que pauvreté, priva-tion, travail et faligues de toute nature

Il y en a pourtant, me direz-vous, qui n'ont pas d'autre but.

C'est possible, mais c'est l'exception, et en ce moment surtout la très-rare excep-

Ce sont tous des fainéants, avez-vous dit

encore. A quoi servent-ils?

Non, ce ne sont point des fainéants, carils travaillent tous, et même beaucoup, pour la plupart. Ils travai lent bien plus qu'on ne le fait communément dans le monde, que ne le font surtout ceux qui les accusent de fainéantise. Les uns travaillent de corps plus particulièrement, les autres d'esprit, les uns et les autres se livrent dans l'intervalle de leurs occupations terrestres, et quelquefois même pendant ces occupations, aux exercices de la vie spirituelle, notamment de la prière. Que pouvez-vous demander de plus? A quoi servent-ils? demandez-vous.

A quoi ils servent 1 mais à l'affaire la plus importante, la seule véritablement importante qu'il y ait au monde: à l'affaire du salut. Ils travaillent à leur propre sanctification d'abord, puis à celle de leurs frères, ou plutôt ils se sanctifient en sanctifiant les au-tres, et cela par la mortification, la prière, la prédication de l'Evangile, l'exercice de toules les vertus, en tôte desquelles se trouve la charité, cette vertu du prêtre et du religieux.

A quoi ils servent! Qui? eux? le religieux et le prêtre? le prêtre principalement? Mais ils continuent la mission du Sauveur, par la sacritice et par toutes sortes de bonnes œuvres. Sans eux, le christianisme s'éteindrait, et le monde retomberait dans les ténèbres et les abominations de l'idolâtrie qui couvraient la terre, quand Jésus-Christ est venu sur la

terre.

Ecoutons l'abbé de Ségur répondant à la même objection, en ce qui concerne le prê« Les prêtres sont des fainéants: à quoi servent-ils? » s'est-il fait demander.

Et immédiatement il répond : « A sauver les âmes ! Certes voilà un emploi qui en vaut un autre !

FAI

«L'ouvrier travaille la matière; le prêtre, lui, travaille l'âme. Autant l'âme est au-dessus de la matière, autant l'œuvre du prêtre est au-dessus de tous les travaux de la terre.

«Le prêtre continue le grand travail du salut du monde. Jésus-Christ, son Dieu et son modèle, l'a commencé; ses prêtres continuent son œuvre à travers les siècles.

«A son exemple, le prêtre passe en faisant le hien. Il est l'homme de tous; son cœur, son temps, sa santà, ses soins, sa bourse, sa vie, appartiennent à tous, surtout aux petits, aux enfants, aux pauvres, aux abandonnés, à ceux qui pleurent et qui n'ont pas d'amis.

« Il n'attend rien en échange de ce dévouement; le plus souvent, il ne reçoit que des insultes, des calomnies abominables et des traitements pénibles. Véritable disciple de son divin Maître, il n'y répond qu'en continuant à faire du bien. Quelle viel quelle

abnégation surhumaine l

« Dans les calamités publiques, dans les guerres civiles, dans les maladies contagieuses, dans les choléras, quand les ministres protestants et les philanthropes se sauvent, on le voit exposer sa santé et sa vie pour soulager et sauver ses frères: tel monseigneur Abre, sur les barricades de Paris; tels Belzunce et saint Charles Borromée, dans les pestes de Marseille et de Milan; tel, dans le choléra en 1832 et en 1849, tout le clergé de Paris et de tant d'autres villes, qui s'était fait comme le serviteur public de tout le peuple.

drais bien savoir si ceux qui les attaquent servent à quelque chose de meilleur.

« Les ingrats! ils ne se lassent point d'atheeuver d'amertume celui qu'ils appellent auprès de leur chevet dans de mauvais jours, celui qui a béni leurs enfants et qui

ne cesse de prier pour eux!

- « Tous les malheurs de notre pays vienment de ce qu'on ne pratique pas ce qu'enseigne le prêtre. Et notre pauvre France,
  déchirée par les discordes civiles, par les
  bouleversements politiques, peut s'appliquer la parole qu'adressait à l'aumônier d'une des prisons de Parisun pauvre condamné
  à mort, revenu à Dieu de tout son cœur. Le
  prêtre lui avait donné un petit manuel du
  Chrétien: « Ah! mon père, » luidit-il un jour
  en lui montrant ce livre, « si j'avais connu
  « ce qu'il y a là-dedans, et si je l'avais pra« tiqué toute ma vie, je n'aurais point fait ce
  « que j'ai fait, et je ne serais point où je
  « auis! »
- « Si la France avait connu, si elle connaissait ce qu'enseigne le prêtre, si elle avait fait, ai elle faisait ce qu'il dit de faire, elle n'au-

rait pas été houleversée par trois ou quatre révolutions en cinquante ans, et elle ne serait pas à se demander aujourd'hui, dans son épuisement : Vais-je périr? Puis-je encore être sauvée?

« Oui, elle peut l'être, si elle peut redevenir catholique! Oui, elle peut l'être, si elle veut écouter les ministres de celui qui sauve le monde!

e monae i

« Les prêtres sont le salut de la France! sans les prêtres, la société est perdue.

« Plus que jamais on doit honneur, vénération, reconnaissance au prêtre. Tout homme qui le repousse n'a pas l'intelligence de notre siècle ni de notre patrie.

α Loin de nous donc tous nos vieux préjugés ! Loin de nous ces grossiers et injurieux sobriquels dont l'aveugle impiété du voltairianisme avait flétri le sacerdoce catholique!

« Respectons nos prêtres. Si nous voyons en eux des imperfections, des vices même, souvenons-nous qu'il faut faire à l'hommela

part de sa faiblesse.

a Tachons alors de 'ne pas regarder l'homme, et de ne voir que le prêtre: en tant que prêtre, il est toujours respectable, et son ministère est toujours saint; car il est le continuateur de Jésus-Christ, souverain prêtre, à travers les siècles, et c'est de hique le Sauveur a dit: Qui vous écoute, m'écoute; et qui vous méprise me méprise. » (Luc. x, 16.) (Réponses.)

Et les religieux? me direz-vous.

J'en ai parlé moi-même précédemment. Ajoutons ici que tout ce que nous venous de citer leur est également applicable, soit parce qu'un grand nombre sont réellement prêtres, soit parce que ceux qui ne le sont pas ont cependant avec le prêtre une grande ressemblance.

Je sais qu'on a comparé le prêtre, qui vit au milien du monde, tout occupé du salut de ses frères, à celui qui ne craint point de braver les dangers de la mer, pour sauver ceux qui y sont exposés, et le religieux, qui entre au couvent, à celui qui reste sur le rivage, tout occupé de sa propre conservation. Mais ce ne sont là que des comparaisons. nécessairement défectueuses comme toujours. Remarquons d'abord que ce qui a été dit du religieux ne pourrait être vrai tout au plus que de ces religieux solitaires, ou renfermés dans le cloître, qui ne sont pas en trèsgrand nombre, tant s'en faut; ajoutons ensuite que le religieux sotitaire ou enfoncé dans le cluître, ne reste pas pour cela indif-férent au salut de ses frères, qu'il le demande à Dieu, maître absolu de toutes choses, par ses prières, par ses mortifications, par les actes de vertu qu'il ne cesse de pratiquer, et que, quand cela est nécessaire, il ne craint point, soit par esprit d'obéissance, soit par dévouement propre à son contrad'affronter les mêmes dangers que le prêtre. avec une abnégation et une intrépidité semblables, sinon plus remarquables encore.

755

FAN

#### FANATISME RELIGIEUX.

Objections. — Le fanatisme religieux a fait seul plus de mal au monde que tous les fléaux réunis. — Je ne le vois nulle part autent que dans la religion catholique. — It est là, dans le religieux, dans le prêtre, dans la femme même et dans l'enfaut.

Réponse. - Le mot fanatisme est un de cens dont on s'est longtemps servi pour émuvanter les esprits faibles, et même ceux qui ne l'étaient pas, en toute autre circonstance du moins. Quand, à propos de je ne sais qui ou de je ne sais quoi, on avait dit bien haut : C'est du fanatisme! on croyait avoir tout dit; et, chose beaucoup plus surprenante! ceux à qui ces mots étaient adressés no savaient souvent que répondre. C'était comme une absence de sens, une espèce de folie, folie un peu passée aujourd'hui, nons devons en convenir, mais dont il reste némmoins quelque chose. Ce n'est point à cela que nous avons entrepris de répondre. - L'absurdité ne se réfute pas : on se contente de l'exposer froidement. - Il me semble qu'on ne doit parler de fanatisme que quand il y a emportement, violence, fureur; en sorte que, si l'on veut s'entendre, on appellera fanatisme un zèle violent et sanguinaire. Cela reconnu, qu'ave/-vous donc à nous objecter à l'occasion du fanatisme?

Le fanatisme religieux, dites-vous, à fait seul plus de mal au monde que tous les fléaux réunis.

Est-ce bien vrai? êtes - vous convaincu rous-même de ce que vous dites? en croyez-rons le premier mot?

Quoi le fanatisme religieux aurait fait ilus de mal au monde, selon vous, que la este, la famine. la guerre... que tous ces léaux réunis, dont un seul pourtant fauche ur la terre la malheureuse humanité, comme e fer l'herbe des champs?

Mais n'en cherchons passi long pour vous épondre. Il est un fanatisme qui a fait encore dus de mal au monde que le fanatisme reliieux, c'est le fanatisme irréligieux. Pour en voir la preuve, et une preuve malheureuement trop convaincante, nous n'avons pas esoin d'aller bien loin, chez un peuple barare, dans un âge reculé; je la trouve en rance, chez la nation la plus policée qui n'amais, dans le siècle qui suivit le grand lècle et qui a précédé le nôtre. Vous ne le royez pas peut-être l'Les témoins pourtent e sont pas loin; nous entendons encore ur voix; plusieurs d'entre nous peuvent ire comme eux ce qu'ils ont vu et entendu; ons pouvons tous parler, car les ruines intencore sous nos yeux, et le seront longimps sans doute.

Les faits parlent, » s'écrie Laharpe Discours prononcé à l'ouverture du Lycée, le l décembre 1795) à peine sorti de ce déle de maux où il fut sur le point d'être balcuti avec tant d'autres victimes; « les faits arient, ils sont encore tout près de nous...

La vérité vengeresse, longtemps muette sons le glaive et dans la mort, est sortie tout à coup, je ne dirai pas des tomheaux, les tombeaux mêmes manquaient aux victimes, et la nature était outragée dans l'homme, même après qu'il n'était plus : mais du fond de ces fosses immenses, comblées de cadavres mutilés et palpitants. De la pourriture des cachots et de l'infection des hospices, devenus les cimetières des captifs; du sein des rivières stagnantes de carnage; des pierres de nos places publiques, partout imprégnées de traces sanglantes; des ruines de nos cités démolles et incendiées; des débris de ces vastes destructions, où la chaumière a été éngloutie avec les châteaux; enfin de tous ces innombrables monuments d'une rage exterminatrice, dont on n'avait ni l'idée ni l'exemple, s'élève, éclate et retentit, multipliée de toutes parts en longs et lamentables échos, la voix plaintive et lerrible de l'hu-manité en souffrance et en indignation; une voix telle qu'on n'en a pas entendu de semblable depuis qu'il y a des honnes et des crimes, une voix qui serre le cœur, qui glace les veines, qui déchire les fibres, qui tor-ture l'âme; une voix qui crie incessamment vengeance au ciel, au monde, aux races futures, et laisse dans le cœur de l'homme de bien l'inconsolable douleur d'avoir vécu.

« Et pourtant ces horreurs n'ont été encore que partiellement esquissées dans les feuilles éparses; chacun a raconté ce qu'il a vu et souffert : la plainte a toujours été expres-sive, et quelquefois éloquente; mais nul n'a pu tout dire ni tout savoir. Il faudra que le génie de l'histoire se place à sa hauteur accoutumée, au-dessus des générations ense-velies, qu'il interroge toutes les tombés, qu'il entende toutes les révélations de la mort, toutes les confidences de l'infortune, toutes les abominables vanteries de la scélératesse, peut-être même (et plût au ciel!) les nveux du repentir, pour en composer le récit détaillé qui doit effrayer et instru re les âges suivants. Jusque-là on ne peut en avoir qu'une idée très-imparfaite; et qui sait encore si l'histoire la donnera tout entière, quand même elle l'aurait acquise? s'il sera toujours possible d'exprimer ce qu'il a été possible d'exécuter, et si le géniequi tiendra la plume ne s'arrêtera pas quelquefois, soit pour lui-même, soit pour les autres, et ne répugnera point à passer toutes les mesures connues de l'horreur et du déxoût ?... »

Voici ce qu'il disait encore quelques années après (Disc. sur l'état des lettres en Europe, prononcé en 1797):

« Toutes les fois que je rencontre sous ma plume quelqu'une de ces innombrables ruines dont nous sommes environnés, et que je considère d'un côté ce qu'on a détruit, et de l'autre ce qui en a pris la place, je me prosterne en idée, et je paye à ces tristes et vénérables souvenirs le tribut que leur doit tout ce qui n'a pas renoncé à la raison hu-

7

maine, tout ce qui a conservé des sentiments d'homme; car qu'y a-t-il aujourd'hui parmi nous de saint et de vénérable; si ce n'est des ruines, à commencer par les autels qui sont des ruines, par les temples où l'on adore Dieu sur des ruines, par les tombeaux où l'on pleure les morts sur des ruines, par les asiles de la vertu, de l'instruction, de l'humanité, où l'on ne marche que sur des ruines? Et je me dis en gémissant : Ici une race nouvelle et étrangère parmi les hommes, la race révolutionnaire a passé; et que peut-il rester après son passage, si ce n'est le chaos renouvelé, et le génie du mal planant encore au-dessus du chaos, et s'applaudissant d'avoir tout détruit, comme autrefois le Créateur s'applaudissait d'avoir tout fait?»

Vous allez me dire peut-être que cet homme parle au milieu des ruines dont il eut aussi à souffrir.

Sans doute, et son témoignage n'en est que plus irrécusable. Craignez-vous que sa plainte ne soit un peu exagérée? En voici un qui affecte de n'exprimer ces incroyables atrocités qu'avec le froid langage des chistres.

all n'a péri, dit-on, que six mille victimes par les tribunaux révolutionnaires. C'est peul Reprenons les choses à leur origine.

contient le décret qui institue le tribunal révolutionnaire : on maintient ce décret à la tête du recueil, non pas, je suppose, pour en faire usage en temps et lieu, mais comme une inscription redoulable gravée au fronton du temple des lois, pour épouvanter le législateur et lui inspirer l'horreur de l'injustice. Ce décret prononce que la soule peine portée par le tribunal révolutionnaire est la peine de mort. L'article 9 autorise tout citoyen à saisir et à conduire devant les magistrats, les conspirateurs et les contre-révolutionnaires; l'article 13 dispense de la preuve testimoniale; et l'art. 16 prive de défenseur les conspirateurs. Ce tribunal était sans appel.

« Voilà d'abord la grande base sur laquelle il nous faut asseoir notre admiration: honneur à l'équité révolutionnaire! honneur à la justice de la caverue! Maintenant compulsons les actes émanés de cette justice. Le républicain Prudhomme, qui ne haïssait pas la révolution et qui a écrit lorsque le sang était tout chaud, nous a laissé six volumes de détails. Deux de ces six volumes sont consacrés à un dictionnaire où chaque criminel se trouve inscrit à sa lettre alphabétique, avec ses nom, prénoms, age, lieu de naissance, qualité, domicile, profession, date et motif de la condamnation, jour et lieu de l'exécution. On y trouve parmi les guillotinés 18,613 victimes ainsi réparties:

| Ci-devant nobles,                   | 1.278  |
|-------------------------------------|--------|
| Fen:mes, idem,                      | 750    |
| Femmes de laboureurs et d'artisans, | 1,467  |
| Religieuses,                        | 350    |
| Prétres,                            | 1.135  |
| Rommes non nobles de divers états,  | 13,633 |
|                                     |        |

Total.

18,613

| Femmes mortes par suites de coucles  |          |
|--------------------------------------|----------|
| rématurées,                          | 100      |
| Femmes enceintes et en couches,      |          |
| Femmes tuées dans la Vendée.         | fi n     |
| Enfants idem idem.                   | 2.       |
| Morts dans la Vendée,                | 9.0      |
| Victimes sous le proconsulat de Car- |          |
| ier à Nantes.                        |          |
| Ainsi réparties:                     |          |
| Enfants fusillés                     | 9        |
| ld. noyés,                           | 13       |
| Fenimes fusillées.                   |          |
| Id. novées,                          | \$<br>14 |
| Prêtres fusillés,                    | 9        |
| Id. noyés,                           | -        |
| Nobles noyés.                        | - 11     |
| Artisans noyés,                      |          |
| Victimes à Lyon,                     | 21       |
|                                      |          |

« Dans ces nombres ne sont point mur; les massacrés à Versailles, aux Carpe d'Abbaye, à la Glacière d'Avignon, les facte de Toulon et de Marseille après le secte deux villes, et les égorgés de la perse ville provençale de Bédoin dont la perse tion périt tout ontière.

tion périt tout entière.

« Pour l'exécution de la loi des sur la du 21 septembre 1793, plus de cintre mille comités révolutionnaires sures plés sur la surface de la France. D'apre calculs du conventionnel Cambon, s'e taient annuellement cinq cent quatrers onze millions (assignats). Chaque and de ces comités recevait trois francs se tils étaient cinq cent quarante mille accuse ayant droit de désigner à la mort. A bra seulement, on complait soixante comme volutionnaires; chacun d'eux avait signal pour la détention des suspects.

« Vous remarquerez que ce ne sus su simplement des nobles, des prêtres, de re gieux, des gens morts dans la Vende 3 figurent dans le registre mortuaire: s'agissait que de ces gens-là, la terrerail véritablement la vertu; canaille. espèce! Mais voilà 18,933 hommes n.: bles, de divers états, 2,231 femmes : P Loureurs ou d'artisans, 2,000 enlant. lotinés, noyés, fusillés, sans compi nombre infini d'autres. A Bordeset. exécutait pour crime de négociante : Des femmes ! Mais vous savez que de cun pays, dans aucun temps, chez nation de la terre, dans aucune priser. politique, les femmes n'ont été litrebourreau, si ce n'est quelques têtes 🖰 à Rome sous les empereurs, en Ansous Henri VIII, la reine Marie et la La terreur a seule donné au monte che et impitoyable spectacle de l'assejuridique des femmes et des enfants en C1 < (CHATEAUBRIAND, Etudes historiques, Pr.: 1

Le tableau est sombre, me dir-1 mais ne serait-il pas un peu chargé !!:

pas d'une main amie.

Eh l quelle main honnête le serait x reilles atrocités? Mais remarquez que rous per vez récuser. En voulez-vous de recue: " vune main non suspecte en pareille mass."

FAN

mtez encore Thiers lui-même, dans son toire de la révolution :

Dans les principales villes de France, » il. «la terreur n'était pas moins grande à Paris. Carrier avait été envoyé à Nanpour y punir la Vendée. Carrier, jeune ore, était un de ces êtres médiocres iolents qui, dans l'entraînement de ces rres civiles, deviennent des monstres quauté et d'extravagance. Il débuta par , en arrivant à Nantes, qu'il fallait tout ger, et que, malgré la promesse de grâce aux Vendéens qui mettraient bas les es, il ne fallait accorder quartier à aud'eux. Les autorités constituées avant é de tenir la parole donnée aux rebelles: nis êtes des..., » lour dit Carrier, « vons ne rez pas votre métier, et je vous ferai tous illotiner; » et il commença par faire fur et mitrailler par troupes de cent et de cents les malheureux qui se rendaient. présentait à la société populaire le sa-à la main, l'injure à la bouche, menatonjours de la guillotine. Bientôt cette té ne lui convenant plus, il la fit dis-lre. Il intimida les autorités à un tel I qu'el'es n'osaient plus paraître devant En jour, elles voulaient lui parler des istances; il répondit aux officiers muniur que ce n'était pas son affaire, que remier... qui lui parlerait des subsis-es, il lui ferait mettre la tête à bas, et il n'avait pas le temps de s'occuper de 's sollises. Cet insensé ne croyait avoir dre mission que celle d'égorger.

Il voulait punir à la fois et les Vendéens des et les Nantais fédéralistes qui ent essayé un mouvement en faveur des adins, après le siège de leur ville. Chajour, les malheureux qui avaient échapan massacre du Mans et de Savenay aient en foule, chassés par les armées les pressaient de tous côtés. Carrier les les pressaient de près de dix mille. Il tensuite formé une compagnie d'assasqui se répandaient dans les campagnes nvirons, arrêtaient les familles nantaiel joignaient les rapines à la cruauté. ier avait d'abord institué une commis-

révolutionnaire devant laquelle il it passer les Vendéens et les Nantais. Il at fusiller les Vendéens, et guillotiner fantais suspects de royalisme ou de félisme. Bientôt il trouva la formalité trop ne, et le supplice de la fusilla de sujet à des nvénients. Ce supplice était lent ; il était i'e d'enterrer les cadavres. Souvent ils nent sur le champ du carnage, et infecul'air à tel point qu'une épidémie ré-I dans la ville. La Loire, qui traverse les, suggéra une affreuse idée à Carrier. ut de se débarrasser des prisonniers en dongeant dans le fleuve. Il fit un prer essai, chargea une gabare de quatret-dix prêtres, sous prétexte de les déer, et les tit échouer à quelque distance I ville. Ce moyen trouvé, il se décida à iser plus largement. Il n'employa plus la formalité dérisoire de faire passer les condamnés devant une commission : il les faisait prendre la nuit dans les prisons, par bandes de cent et deux cents, et conduire sur des bateaux. De ces bateaux on les transportait sur de petits bâtiments préparés pour cette horrible fin. On jetait les malheureux à fond de cale; on clouait les sabords, on fermait l'entrée des ponts avec des planches : puis les exécuteurs se retiraient dans des chaloupes, et des charpentiers placés dans des batelets ouvraient les flancs des bâtiments à coups de hache, et les faisaient couler bas. Quatre ou cinq mille individus périrent de cette manière affreuse. Carrier se réjouissait d'avoir trouvé ce moyen plus expéditif et plus salubre de délivrer la république de ses ennemis. Il noya non-seulement des hommes, mais un grand nombre de femmes et d'enfants. Lorsque les familles vendéennes s'étaient dispersées après la déroute de Savenay, une foule de Nantais avaient recueilli des enfants pour les élever: Ce sont des louveteaux, dit Carrier; et il ordonna qu'ils fussent restitués à la république. Ces malheureux enfants furent noyés pour la plupart.

« La Loire était chargée de cadavres; les vaisseaux, en jetant l'ancre, soulevaient quelquefois des bateaux remplis de noyés. Les oiseaux de proie couvraient les rivages du fleuve, et se nourrissaient de débris humains. Les poissons étaient repusd'une nourriture qui en rendait l'usage dangereux, et la municipalité avait défendu d'en pêcher. A ces horreurs se joignaient une maladie contagieuse et la disette. Au milieu de ce désastre, Carrier, toujours bouillant de colère, défendait le moindre mouvement de pitié, saisissait au collet, menaçait de son sabre ceux qui venaient lui parler, et avait fait afsicher que quiconque viendrait solliciter pour un détenu serait jeté en prison. Heureusement le comité du salut public venait de le remplacer; car il voulait bien l'extermination, mais sans extravagance.

C'est certainement le fanatisme irréligieux qui était au fond de tont cela, c'est lui qui a attiré sur notre infortunée patrie toutes ces calamités. Si vous en doutiez, tous se lèveraient pour vous donner le plus formel démenti. En bien l franchement, qu'en pensez-vous? trouvez-vous que le fanatisme religieux ait produit de plus grands maux, de semblables même, ni qu'il puisse en produire jamais?

Et quand même cela serait, que faudraitil en conclure? Que l'excès en tout ne vaut rien, comme on dit communément; que l'abus des meilleures choses est précisément cequi produit les plus mauvais effets, comme nous l'avons reconnu ailleurs, parce que la force qu'elles ont, étant touruée au mal, y produit les effets qu'elle devait naturellement produire pour le bien, et qu'il ne faut qu'en user avec plus de soin selon les intentions de la divine Providence.

Je ne le vois, avez-vous dit encore en parlant du fanatisme religieux, je ne le vois nulle part autant que dans la religion catholique.

C'est un peu fort. Quoil l'erreur, et quelle erreur! l'une des plus dangereuses qui aient aveuglé jamais l'esprit de l'homme, se trouverait précisément au sein des plus pures lumières de l'Evangile? La violence, le goût du sang, seraient venus de celui que Jésus-Christ n'a mis à la tête de tout son troupeau qu'après s'être assuré par trois fois de son amour? Ce serait bien contradictoire.

Je ne vois le fanatisme nulle part autant que dans la religion catholique, affirmez-

Bien sûr! Avez-vous mûrement résléchi à ce que vous dites? Quoi 1 les Catholiques seraient plus fanatiques que les mahométans, que les païens eux-nêmes? A qui donc persuaderez-vous cela? La religion qui remet un cimeterre entre les mains de ses sectateurs et qui leur dit : « Frappe de tous côtés, immole sans merci ces chiens de Chrétiens; plus tu enferas mourir, et plus ton bonheur sera grand dans le ciel! » cette religion de boue et de sang, qui a sali le monde entier et l'a couvert de dévastations et de ruines, qui a été sur le point d'étouffer la civilisation européenne et de la remplacer par la barbarie qu'elle traîne partout après elle, vous la préféreriez, sous corapport, à celle qui défend à ses ministres de se servir de l'épée, qui nous ordonne d'aimer tous les hommes, même nos ennemis, de pardonner, non pas une fois, sept fois, mais septante fois sept fois, c'est-à-dire toujours, de prier pour ceux qui nous persécutent, de leur faire du bien, d'être disposés à faire les uns pour les autres tous les sacrifices nécessaires?... S'il en est ainsi, que n'allez-vous en Turquie?... Hélas! ce pauvre peuple, aujourd'hui à l'agonie, ne manifeste plus aucune force que dans ses accès encore fréquents de fanatisme. Et le paganisme, qu'en dirons-nous? Cette religion, ou plutôt cette monstruosité qui reconnaît tout pour Dieu, excepté Dieu lui-même, qui commande tout au nom du ciel, excepté la vertu, ce double règne de l'erreur et du vice, qui a versé par torrents le plus pur sang du christianisme, pendant les trois premiers siècles de l'Eglise, qui ne cesse de le répandre encore partout où il se trouve, en Chine notamment.... vous préféreriez cela encoru, sous le même rapport, à notre sainte religion? Allez donc vous établir en Chine. Que si vous trouvez que c'est un peu loin, demandez-en des nouvelles à nos missionnaires, que ces barbares ne se lassent point de repousser, de traquer comme des bêtes féroces, de livrer à la mort avec un rassinement de cruauté que nul n'emploie à l'égard des animaux, et auxquels ces saints mertyrs ne se lassent point, non plus, d'adresser la mémorable réponse du duc de Guise à ce protestant qui voulut l'assassiner au siége de Rouen, réponse que l'un des vôtres a si henreusement rendue dans ces quatre vers qu'il met sur les lèvres du noble Castillan qu'un Mexicain venait de frapper trattrousement :

Bes dieux que nons servous conads la défirem: Les tiens t'out commandé le meurire et la respans. Et le mien, quand ton bras vient de m'assainet, M'ordonne de le plaindre et de le pardonne.

(VOLTAIRE, Alzère)

Et non-seulement ils leur pardoanen; ran à toute heure, au milieu des plus cueles souffrances, au moment de la mort prinche lement, ils ne cessent de crier vers le comiséricorde! En sorte que tous sont couve cus que, si ce pays, souillé de tant de mes, reçoit un jour le haptême chrétien, de au sang de nos martyrs qu'il devra celle signe faveur, si peu méritée.

signe faveur, si peu méritée. Vous allez me dire peut-être que tra n'entendez parler ici que des diféme

branches du christianisme.

On a donc tort de répéter, comme on le si souvent, que le catholicisme est le far du fanatisme. Mais n'insistons pes, et nons sur le terrain où vous vous êts a fugié.

Vous dites donc que le fanatisme ne ve paraît exister dans aucune commune chrétienne, autant que dans le cuivre

eisme.

Quoi I pas même dans le mahorites, qu'on regarde aussi assez génément comme une branche détachée du cest nisme?... Qui ne voit que parler misité encore accuser de fanatisme la vérimblemigion de Jésus-Christ, la seule qui prééllement le nom de chrétienne, puisque autres n'existent que d'hier, comme 14. Tertullien, et ne sont que des transites qui n'avaient pas plus le droit de 16.77 prier ce nom sacré de christianisme que prier ce nom sacré de christianisme que transfuges de la France ne pense emporter, non plus, ce beau nom perse donner à la terre où ils vont s'étable?

Là n'est pas la question, en ce momen. 
direz-vous. Je soutiens seulement qu'il
plus de fanatisme dans la religion delique, que dans toute autre communicate
tienne, et je la reconnais encore en a 
j'y vois plus de sévérité que partont si an
à l'égard de ceux qui ne lui appartuent
point, et surtout de ceux qui ille
donnent.

De la sévérité! dites-vous; mais et de point la même chose que le fantise

De la séwérité à l'égard de œus par lui appartiennent point, et surtoutée ra qui l'abandonnent l Pourquoi trouver-te étonnant qu'elle en montre plus que les retres communions thrétiennes? C'est a l'autorité, la mère-patrie, si je pus se primer de la sorte; elle a donc le dont c'est même un devoir pour elle, de c'est même un devoir pour elle, de c'est même de punir, quelquefois même vèrement, ceux qui l'abandonnent et la transent, comme la France, de c'est un devoir pour la France, de c'est un devoir p

Est-ce bien vrai, d'ailleurs? est-: mademandons-nous, que la religion cabo : se montre plus sévère, dans le sens dont parlons, que les schismatiques ou les ser-

ues, une sois constitués en société, et me avant qu'ils le soient? Voyez ce qui passe en Russie, en Snède, dans la plupart i élais protestants. S'y montre-t-on plus commodant, sous le rapport religieux, que isles Etats catholiques? N'est-ce pas le conire qui a lieu, généralement parlant? Et me, en Angleterre, dans cette contrée si refraiement regardée comme la terre sique de la liberté, que de lois empreintes fana isme le plus outré l Vous me direz il-être que ce sont des lois qu'on laisse mir. C'est possible; et pourtant ce sont lois, et nos Anglais si libéraux, dit-on, paraissent pas du tout décidés à les abo-Qui sait si l'houre ne viendra pointoù ils idront les mettre à exécution? Car, ce qui iori pas, soyons-en bien sûrs, c'est cette ne, ou plutôt cette frénésie, qu'ils ont lond du cœur contre ce qu'ils appellent papisme, et qui ne manque pas de se rifester à la moindre occasion; c'est cet irnement avec lequel ils poursuivent salheureuse Irlande, obligée encore aurd'hui d'envoyer une partie de ses enfants rcher en exil le pain qu'elle ne peut r sournir, pressurée qu'elle est en tous s per ses oppresseurs.

e sais bien qu'avec cela l'Anglais sait se per majestueusement aux yeux du per majestueusement aux yeux du ade sous le manteau du libéralisme. Oui, rorgueil et dans son intérêt propre. Ainsi sait lecitoyen romain qui ne parlait que liberté en chargeant de chaînes la plus inde partie du monde, et les siens qui, ame Paul, refusaient d'adorer les dieux

la patrie.

ous venons de voir, sous le rapport du disme, la conduite des schismatiques et hérétiques constitués en société. Voulez-5 la voir à l'houre de la séparation, à ce nier moment où, isolés sur la terre, ils tient si naturellement se montrer pacifi-5, ne fut-ce que par intérêt? Rappelezs ces fougueux sectaires, qui exigent ous la soumission qu'ils ne veulent avoir personne; rappelez-vous Luther et in. Quel ton! quel langage! quelle con-"! Quand le fanatisme va jusqu'à faire er son adversaire et ses œuvres, immément après avoir revendiqué pour soi-16 la liberté absolue de penser, peut-il ' plus loin?

dites donc plus que le fanatisme ne sapparatt nulle part autant que dans la jon catholique; car ou vous ne parlerlez franchement, ou vous vous tromperiez sièrement,

vez-vous bien pourquoi la chose vous It ainsi, peut-être? C'est à cause de vos usitions. Si vous voyez le catholicisme couvert de la robe sanglante du fanae, c'est qu'il y a du sang dans vos yeux. at à moi, bien hoin de juger ainsi, je ne ve inême en lui aucune espèce de fana-

n je voulais l'en accuser, » répéterai-je ici s l'abbé de Frayssinous (La religion ve du reprochede fanatisme), « je tacherais

d'en découvrir des traces ou dans les actions et les maximes de Jésus, son fondateur, ou dans l'enseignement de l'Eglise, qu'il a établie dépositaire des vérités révélées, ou dans des actes formellement approuvés par elle; car il n'est rien de plus injusté que de vouloir faire retomber les excès de quelques Chrétiens sur la religion, qui les condamne. Or, rien de semblable ne se trouve ni ne se

trouvera jamais.

« C'est bien dans l'histoire de Jésus-Christ et dans son Evangile qu'il faut, avant tout, étudi r l'esprit de la religion que nous professons. Or, ici, où sont les signes d'un zèle cruel et farouche? Que fut Jésus-Christ sur la terre? Le plus doux des enfants des hommes : il n'achève pas, comme disent les Livres saints, de briser le roseau à demi cassé, ni d'éteindre la mèche qui sume encore. Ami des pauvres, consolateur des affligés, défenseur du faible et des petits, il passe en faisant du bien à tous, et ses miracles sont des miracles de bonté. Si Pierre veut le défendre, il arrête son zèle; il embrasse le disciple qui le trahit, il souffre sans se plaindre, il prie pour ceux qui le persécutent, il meurt en pardonnant à ses bourreaux. Quel blasphémaieur insensé ne serait pas touché de l'héroïque simplicité de tant de vertus l'Que trouverez-vous dans son Evangile? Lui-même il nous apprend qu'il est venu pour servir et non pour être servi; il envoie ses disciples au milieu des nations, comme des agneaux au milieu des loups; il prédit les persécutions que va leur susciter la haine, et ne leur permet d'opposer à la fureur de leurs ennemis que la patience. S'il dit qu'il est venu apporter non la paix, mais le glaive, ce n'est pas ce glaive exterminateur qui se rassasie de sang et de carnage, mais ce glaive salutaire qui combat les passions et qui abat tous les rejetons funestes de cette tige empoisonnée. Il est bien vrai que la religion s'est propagée au milieu des persécutions, mais au milieu des persécutions qu'elle a soufiertes, et non de celles qu'elle avait allumées : ce qui faisait dire à un ancien que la loi des Chrétiens était non d'égorger, mais de se laisser égor-ger pour la vérité. Si Jésus nous dit encore qu'il est venu allumer un feu sur la terre, et que son désir est qu'il se répande au loin, ce n'est pas ce seu dévastateur qui dévore les cités et les campagnes, mais ce feu divin qui consume les vices, nourr t les vertus et enflamme les cœurs de cet amour pour les hommes qui va jusqu'à faire aimer ses ennemis. Sans doute celui qui a dit : Je suis la vérité (Joan. xiv, 6), a voulu que son Evengile fût annoncé à toutes les nations et pro-fessé par elles. Il a condamné d'avance les esprits rebelles qui résisteraient à sa lumière suffisamment manifestée, en disant : Celui qui ne croira pas sera condamné (Marr. xvi. 16); et voilà bien l'intolérance envers toutes les erreurs, qui est l'un des caracteres de la religion véritable. Mais aussi, lorsque deux de ses disciples lui demandent de faire descendre le feu du ciel sur une villo

criminelle, il répond : Vous ne savez à quel esprit vous apparlenez; je suis venu pour sauver les dmes, et non pour les perdre (Luc. 1x, 55, 56); et voilà cette tolérance chrétienne envers les personnes, qui n'est antre chose que la charité. Ainsi, dans Jésus-Christ, rien qui ne respire l'esprit de douceur, de paix, de persuasion, el, par conséquent, rien qui no soit éloigné du fana-

FAN

Ce qui continue la mission de Jésus parmi nous, depuis son ascension, c'est l'Eglise enseignante; c'est le corps des premiers pasteurs unis à leur chef, les évêques ayant à leur tête celui de Rome, qui est le pasteur universel; c'est ce divin corps que le Sauveur a promis de toujours animer de son Esprit, avec lequel il a promis de se trouver lui-même jusqu'à la consommation des siècles; ou, ce qui revient au même, c'est Pierre toujours vivant dans son impérissable successeur, confirmant toujours ses frères, comme Jésus-Christ le lui a commandé, paissant les agneaux et les brebis, se tenant immuable sur la parole divine, comme la colonne indestructible sur laquelle a été bâti l'édifice de l'Eglise, et contre laquelle toutes les puissances de l'enfer ne sauraient prévaloir. Eh bien! dirons-nous encore avec l'abbé de Frayssinous, qu'on nous cite une profession de foi, un symbole, un décret, émanant de l'Eglise universelle, ou de son chef, ajouterens-nous, enseignant cette même Eglise, suivant la mission qu'il en a reçue de Jesus-Christ, qui commande ou qui autorise le zèle plein de violence et de fureur qui caractérise le fanatisme. Si vous parcourez l'histoire des premiers ages de l'Eglise chrétienne, que trouvez-vous? Des apologistes et des docteurs tels que Tertullien, saint Cyprien, saint Chrysostome, sain! Ambroise, qui enseignent formellement que la foi doit s'établir par la persuasion et non par la violence (75-76). Si, dans les trois premiers siècles, les disciples de l'Evangile le propagent au milieu des nations idolatres, loin de l'établir le fer et la flamme à la main, ils ne savent pas même se venger de leurs ennemis; et, marchant constamment sur leurs traces, les hommes apostoliques de tous les temps n'ont pénétré au milieu des nations intidèles que par les seules armes de la patience et de la charité. Si, depuis Constantin, les empereurs ou les autres princes catholiques ont défendu l'Eglise contre les novateurs, et fait respecter ses lois; si même ils se sont armés contre eux, c'étaient des mesures de protection et de politique, et non des mesures de violence pour forcer les consciences; et souvent il a été nécessaire de déployer la force publique contre des sectaires qui étaient ennemis de l'Etat autant que de la religion, et qui établissaient leur doctrine au milieu du pillage et de l'incendie. Je sais bien que des princes ou des pasteurs, égarés par un faux zèle, peuvent avoir passé les bornes légitimes; mais ce sont là des écarts

particuliers qui ne prouvent rien conte 'esprit général de la religion. Toujous applaudira à ces paroles du Pape saint Gre goire le Grand à un évêque de Terrare qui était trop sévère envers les lus qu'il faut appeler les infidèles au chres nisme. Il ne faut pas les en éloigner par menaces ni par la terreur. » (Epist., lit. epist. 30.)

Ainsi, ni dans la conduite de Nove-Sgneur Jésus-Christ, ni dans l'enseignement de l'Eglise, nous ne trouvons rien qui myrise le reproche de fanatisme si soura adressé au catholicisme. Trouverons-pas des faits émanés de la religion catto : • ou formellement approuvés par elle! l'e

davantage.

Je n'ignore pas qu'on a heaucoupur et qu'on parle encore beaucoup de la se Barthélemy, de l'inquisition, des croiv. etc., etc. Nous répondons, ailleurs, i i cela, d'une manière particulière. D ses seulement, en général : Ce qu'on mon à ces différents sujets, est-il re lu: comme l'affirment quelques-uns? Ny 1-1 rien d'exagéré, rien de faux, dans e -nombrables déclamations de la pre- 1 ei de la haine? En tout cas, le mai qui i déplorez et que vous maudissez ici, #3 " nous déplorons et maudissons égress. autant que vous, plus que vous perte ou du moins plus sincèrement, ce mai ne il de la religion réellement? Ne vientplutôt de l'égarement et des passions hommes, égarement et passions que 1 ligion condamne et nous enseigne à pornir ou à réformer? Si ce mai venait religion, il faudrait en montrer la soundans son enseignement ou dans son mer Si dans son enseignement: Où estatent seignement condamnable aux yeux de 4' et même de la raison? Si dans son ric-Cet esprit doit se retrouver partoul. comment se fait-il que partout l'espn! notre religion, bien compris, bien ... loppé, soit un esprit de charité et de 🛷 🟲 ment? Comment se fait-il que ce soit, ?? sément cet esprit qui a délivré et deurcore, chaque jour, les hommes de 7/3 dont vous pariez, ou d'autres à peu pre blables?

Vous étes donc complétement dans le 😘 je le répète, quand vous dites que vos " voyez le fanatisme nulle part autant dans la religion catholique. Vous ne pas moins, quand vous ajoutez :

Il est, là, dans le religieux, dans le : tre, dans la femme même et dans :

fant.

Le fanalisme est dans le religieus! • " vous. Mais de qui parlez-vous, je . . prie? De tous les religieux, sans cur: de ces âmes saintes qui ne sont une que de leur sanctification, dans la cher \*\* litude qu'elles out choisie en touterd'où elles ne sortent que pour travailler e la même ardeur à la sanctification et bonheur, même temporel, des autres? us ne le croyez, ni ne pouvez le dire. mez vons parler de ces quelques cer-us malsains, comme un Jacques Clément in Luther, qui ne craignent pas de venir, duits par la passion, enfoncer le poignard, remier physiquement dans le sein de roi, le second moralement dans le sein l'Kglise sa mère? Ce n'est point l'esprit leur élat qui les fait agir de la sorte; t plutôt un esprit tout opposé.

est dans le prêtre! avez-vous dit en-. Mais de quels prêtres parlez-vous? De s sans exception? de la généralité de ces tres que vous voyez partout, à l'étranger me en France, dans les pays idolatres me dans les pays catholiques, entièreit dévoués, à l'exemple de Jésus-Christ, maltre et leur modèle, à la sanctificaet su bonheur de tons les hommes, ne de leurs persécuteurs? Ce serait une gération que personne n'oserait se pertre. Voulez-vous parler seulement de sque jenne ou vieux fou, comme un Verou un Mérino, qui vont framper, sans savoir eux-mêmes pourquoi, l'un un at évêque au pied des autels, l'autre e reine au milieu des splendeurs du ne? Mais ce ne sont point des prêtres, ils n ont que le nom et le manteau : ce sont s monstres que dirige un esprit tout op-

sé à celui de leur saint état. il est dans la femme même et dans l'enl'arez-vous ajouté. Mais, de grace en-e. de qui voulez-vous parler? De toutes semmes prosondément chrétiennes, de s ces enfants naïvement pieux, comme s en voyez tous les jours autour de vous, nedans votre famille, et peut-être même si dans votre propre maison, qui ne sont spés que de l'accomplissement de leurs oirs, et qui aimeraient mieux mourir d'en transgresser un seul volontaire-it? Ce serait un blasphème horrible conla vertu que vous n'oseriez certaineil pas vous permettre. Voulez-vous parde quelques femmes et enfants en dée, du district de Kinechma qui, tout rément, après avoir immolé, de concert sa fille, agée de onze ans, un fils, agé ing mois, pour le faire aller plus prompent au ciel, immola sa fille elle-même, r le même motif, après avoir obtenu son entement, et se disposait à faire pénie le son crime, pour aller ensuite redre ses ensants, disait-elle, si elle n'eut strêtée par la justice? Mais, je l'ai dit, llà du délire véritable. Rien de semblane saurait être attribué à la piété, dans religion catholique surtout, où le fait t nous parlons ne se serait peut-être pas mpli; car, à moins d'une folie complète, · femme n'aurait probablement pas pris telle détermination sans en parler à son cteur, lequel eût fait tout ce qui aurait endu de lui pour la détourner.

Vous allez me dire 'ici peut-être: Il y a pourtant, dans la religion catholique surtout, un feu qui n'est point naturel, et qui embrase non-seulement le religieux et le prêtre, mais la femme elle-même, et l'enfant ordinairement timide...

Non, ce feu n'est point naturel, car il est surnaturel. C'est le feu que Jésus-Christ apporta du ciel en terre, et dont son divin cœur n'a cessé de brûler; c'est le feu qui a embrasé le cœur des apôtres, puis des marlyrs, et actuellement encore de tous les Chrétiens véritablement dignes de ce nom, martyrs de la vertu, comme les premiers appelés de ce nom, le furent de la foi; feu véritablement surnaturel l avons-nous dit, il se communique de proche en proche, embrase tous les cœurs, même ceux des femmes, des jeunes tilles et des enfants; les transforme en héros dignes de fixer les regards du ciel et de la terre. Rappelons-nous ici toute l'histoire de la primitive Eglise; rappelons-nous encore cette admirable tragédie de Corneille, qui tire sa plus grande beauté de la vérité des faits et des caractères.

Voici d'abord Polyeucle, répondant à son beau-père Félix, qui veut le forcer d'adorer les faux dieux:

Je n'adore qu'un Dieu, maître de l'univers,
Sous qui tremblent le ciel, la terre et les enfers;
Un Dieu, qui nous aimant d'une amour infinie,
Voulut mourir pour nous avec ignominie,
Et qui, par un effort de cet excès d'amour,
Veut pour nous en victime être offert chaque jour.
Mais j'ai tort d'en parler à qui ne veut m'entendre.
Voyez l'aveugle erreur que vous osez défendre:
Des crimes les plus noirs vous souillez tous vos dieux;
Vous n'en punissez point qui n'ait son maître aux cieux.
La prostitution, l'adultère, l'inceste,
Le vol, l'assassinat, et tout ce qu'on déteste,
C'est l'exemple qu'à suivre offrent vos immortels.
J'ai profané leur temple, et brisé leurs autels;
Je le ferais encor, si j'avais à le faire,
Même aux yeux de Félix, même aux yeux de Sévere,
Même aux yeux du sénat, aux yeux de l'empercur...

Ensîn ma bonté cède à ma juste sureur : Adore les, ou meurs.

POLYBUCTE.

Je suis chrétien.

Féux.

FÉLIX.

Imple!

Adore-les, te dis-je, ou renonce à la vie...

Polyreucte.

Je suis chrétien.

Pélix.

Tu l'es? O cœur trop obstiné! Soldats, exécutez l'ordre que j'ai donné.

PAULINE.

Où le conduisez-vous?

Féux.

A la mort.

POLYEUCTE.

A la gloire. Chère Pauline, adieu; conservez ma mémoire.

PAULINE.

Je te sulvrai partout, et mourrai si lu meurs.

POLYEUCTE.

Ne suivez point mes pas, ou quittez vos erreurs.

Le feu céleste qui, comme nous l'avons dit, se communique de proche en proche,

nasse du cœur de Polyeucte dans celui de Pauline, en attendant qu'il gagne le persécuteur lui-mêine. Ecoutons actuellement cette femme, naguère païenne aussi bien que son père :

#### PARLINE.

Père barbare, achève, achève ton ouvrage; Cette seconde hostie est digne de la rage: Joins ta fille à tou gendre; ose l'Que tardes-ta? Tu vois le même crime ou la même vertu: Ta barbarie en elle a les mêmes matières, Mon époux en mourant m'a laissé ses lumières;
Son sang, dont les bourreaux viennent de me couvrit,
M'a dessillé les yeux, et me les vient d'ouvrir.
Je vois, je sais, je crois, je sais désabusée;
De ce bienheureux sang tu me vols baptisée;
Je suis chrétieune eafin, n'est-ce point assez dit?
Conserve en me perdant ton rang et ton crédit;
Redoute l'empereur, appréhende Sévère;
Si tu ne veux périr, ma perte est nécessaire;
Polyeucte m'appelle à cet heu-enx trépas;
Je vols Néarque et lui qui me tendent les bras.
Mêne, mène-moi voir tes dieux que je déteste;
Ils n'en ont brisé qu'un, je briserai le reste.
On m'y verra braver tout ce que vous craignez,
Ces foudres impuissants qu'en leurs mains vous pelgnez,
El, saintement rebelle aux lois le la naissance,
Une fois envers toi manquer d'obsissance.
Cé n'est point ma douleur que par là je fais voir; Mon époux en mourant m'a laissé ses lumières; Che n'est point ma douleur que par là je fais voir; C'est la grâce qui parle, et non le désespoir. Le faut-il dire encor? Félix, je suls chrétienne. Affernis par ma mort la fortune et la mienne; Le coup à l'un et l'autre en sera précieux, Puisqu'il t'assure en terre en m'élevant aux cieux.

Mais non, la hache tombe de la mapersécuteur, et, en même temps, la lumerla foi entre dans son cœur et l'éclaire. Fe est devenu Chrétien, comme son gendre. tille; et rempli du même zèle, il s'éme:

Je cède à des transports que je ne connais pa Je cede a des transports que je ne comais pa, El, par un mouvement que je ne pais en ezde, De ma fureur je passe au zèle de mon genére. C'est lui, n'en doutez point, dont le sang inner Pour son persécuteur prie un Dieu tout-passas Son amour épaudu sur toute la famille Tire après lui le père aussi bien que la fille. J'en ai fait un martyr, sa mart me fait chrèues. L'ai fait tout en beneue di serve di serve. J'ai fait tout son bouheur, il veut faire le mea.

Ne pouvant obtenir la palme du miunique objet actuellement de son an. purifiée, il veut du moins rendre à cen viennent de l'obtenir l'honneur qui et s du, comme aux athlètes courons ... maître. Aussi est-il le premier à dire:

Allons à nos martyrs donner la sépulture Raiser leurs corps sacrès, les mettre en digne in Lit faire retentir partout le nom de Dieu.

Est-ce là ce que vous appelez le firster demanderai-je encore en terminat f reuxfanatisme, répondrai-je, où s'est où s'allume chaque jour le feule: 'de la vertu, et qui, en cette circos:".1 si bien inspiré le génie !

### FÊTES.

Objections. - Le dimanche, passe encore; mais pourquoi d'autres fêtes? - il y en a heaucoup trop du moins. - Pendant ce tempslà le peuple ne travaille point, et c'est pour lui, presque toujours, une occasion de dissipation et de libertinage.

Réponse. - Nous avons répondu, à notre article sur le dimanche, aux objections qui se font le plus ordinairement contre la célébration de ce saint jour. Ce que nous avons dit alors se rapportant également à la célébration des fêtes, notre travail ici se trouve considérablement abrégé.

Le dimanche, passe encore, nous dit-on; mais pourquoi d'autres fêtes?

Pourquoi? Autant demander pourquoi la religion, puisque l'ensemble de nos fêtes n'est que l'histoire, toujours vivante, de notre religion, sa manifestation, en quelquo sorte, nécessaire. Voyez plutôt : La grande fête de Noël, dont l'approche faisait tressaillir l'Europe si profondément chrétienne, il y a quelques siècles, dont le nom seul était un cri de joie pour nos pères, c'est l'anni-versaire de la naissance de Notre-Seigneur Jésus-Christ. Puis vient la Circoncision, ce jour où Notre-Seigneur, encore tout petit enfant, a versé pour nous les premières gouttes de son sang, et a reçu, dès lors, pour cela même, le nom de Jesus, qui veut dire Sauveur. Après, vient l'Epiphanie, anniversaire de notre vocation à la foi, cette fête des rois, autrefois si populaire, par la-quelle les Chrétiens se rappelaient, avectant de réjouissances, que Jésus avait commencé à se manifester aux gentils dans la personne des mages. Nous entrons biente le Carême, ce jeûne si solennel . 420 . le commencement, par toute l'Egi-. faire imiter aux Chrétiens le jeune de veur dans le désert, et les préparer le célébrer la fête de Pâques. A la fin duire est la semaine sainte, la semaine des cuit mystères, à la fin de laquelle s'accom: plus incompréhensible de tous, la nor Sauveur. A la semaine sainte, appe de 🗝 la grande semaine, à cause des meis mystères qui s'y sont accomplis, se re l'année, la Résurrection, Pâques, ce che par excellence, que nous fetons nellement déjà chaque semaine, mais coup plus solennellement chaque anne jour de délivrance où, sous la loi liste un prisonnier voyait tomber les liens " retennient captif, et où, sous la loide et de grâce, tous les pécheurs voient > les liens qui les retiennent captifs du de Quarante jours après Pâques, est l'Asse: qui nous représente Jésus-Christ n au ciel en présence de ses apôtres, q' voie prêcher son Evangile per toute pour avoir part ensuite à ses récoment Dix jours après, le Saint-Esprit d'une manière miraculeuse, sur ces hai ignorants et faibles qu'il transforar plétement, et qu'il met en état de n' la grande et difficile mission qui lent ! imposée : c'est la Pentecôte. Quelque après vient la Fête-Dieu, je veut ur. lébration de cet ineffable mystère par \*\* quoique élevé au ciel, Jésus se palicia

se trouver au milieu des enfants des homles. Ce fut la veille de sa mort que le Saueur des hommes célébra, pour la première is, cet auguste mystère, et qu'il ordonna, on-seulement à ses apôtres, mais à leurs uccesseurs dans le sacerdoce, de le célébrer e même, en mémoire de lui. C'est donc au ilieu de la semaine sainte que se trouve inniversaire de son institution; mais, ocipée alors à des mystères de tristesse, l'Eise remit à une époque plus favorable la lébration de cette fête, où devait éclater ute la joie du peuple chrétien, toute la impe du culte catholique. Que de mouveent, en effet! Quelle sainte et touchante légresse, depuis la capitale du monde chréen, jusqu'au plus petit de nos hameaux? ous diriez que Jésus, ressuscité, a reparu nouveau, non-seulement dans la Judée. ais dans toutes les parties de la terre. Que s-je? Ce n'est point une supposition seument, c'est une réalité. Jéaus-Christ est venu véritablement, quoique caché sous s voiles eucharistiques. Il est porté en iomphe dans tous les lieux à la fois. Aussi, le répète, que de mouvement partout, selle sainte et touchante allégresse! Jaais rien de semblable ne s'était vu, n'aurait i même s'imaginer sans l'accomplissement cet inessable mystère. Les énsants, les turres, les infirmes se rangent des pre-iers sur son passage, pour recueillir en-reses inépuisables bénédictions : les sain-35 femines le suivent, non pas est pleurant, Manie autrefois, mais avec une joie incomvehle; les hommes de tous les âges, de us les états, de toutes les conditions vienul lui donner, chacun à sa manière, les euves d'une vénération profonde; et il ya pas jusqu'au guerrier lui-même qui, la vue de ce miracle perpétuel de généroé, de la part de Dieu, de soi, d'espérance d'amour, de la part de l'humanité, innant devant lui ses armes respectueuses, soit obligé de s'écrier aussi, comme le surion du Calvaire : Cet homme est réelrent le Fils de Dieu : « Vere Dei Filius erat 4. > (Matth. xxvii, 54.)

Demanderez-vous actuellement pourquoi ulres sêtes que le dimanche? C'est, je l'ai à dit, la conséquence de notre sainte re-100: ou pluto:, c'est cette divine religion tenême. Est-ce que les Chrétiens penvent rapeler les grands mystères accomplis 1 Notre-Seigneur Jésus-Christ pour leur underation, sans venir en foule dans les uples témoigner à Dieu leur reconnaiske et leur amour, prendre la résolution le servir plus fidèlement dans la suite, lui demander les graces dont ils ont besoin or cela? De là les fêtes chrétiennes. Elles at indestructibles, comme vous voyez; car es tiennent à l'essence de la religion, elles u cette essence même. Quand un grand énement s'est accompli dans la société cie, est-ce que cette société n'en fait pas favire? C'est aussi une fête pour cette soté. Pour ne point parler des autres peu-66, qui ont tous à peu près la même nature,

parce que partout l'homme est toujours l'homme, voyez le peuple français. Sous la monarchie, sous l'empire, et même sous la république, n'a-t-il pas ses fêtes, fêtes plus ou moins pures, plus ou moins multipliées. plus ou moins durables? O dure, mais salutaire leçon de la Providence! Sous l'influence de je ne sais quel délire d'impiété. nos pères se sont dit un jour : Elevonsnous contre le Seigneur et contre son Christ; brisons les liens de la religion, et rejetons loin de nous son joug pénible : Quare fremuerunt gentes... adversus Dominum et adversus Christum ejus ? Dirumpamus vincula corum et projiciamus a nobis jugum ipsorum. (Psal. 11, 1, 2, 3.) Et voilà que, pour en faire la dérision du monde, elle a permis que ceux qui avaient refusé d'adorer Dieu, à la voix de celui qui versa son sang pour le salut du peuple, proclamassent l'Etre suprême, à la voix de celui qui versa le plus pur sang du peuple pour son ambition, et que ces mêmes hommes, ne voulant point s'humilier devant notre sainte religion, s'abaissassent aux pieds d'une prostituée, qu'ils appelèrent la déesse Raison: Qui habitat in cælis irridebit eos, et Dominus subsannabit cos. (Ibid.; 4.)

FET

Vous allez me dire peut-être que tout cela est local et transitoire. Je le vois comme vous, et vous devez en reconnaître comme moi la raison. Tout cela est local et transitoire, parce que tout cela vient de l'homme, tient à la nature de l'homme, qui n'appartient qu'à un point imperceptible, pour ainsi dire, de l'espace et du temps. Quant à nos fêtes religieuses, si elles sont universelles et durables, dans leur essence du moins, c'est qu'elles viennent de Dieu, c'est qu'elles tiennent, non pas seulement à la nature de l'homme, mais à la nature de Dieu, qui n'est borné ni par le temps, ni par les lieux. Raison de plus de les respecter; raison de plus de les observer avec la plus grande ré-

gularité.

Je sais que toutes les fêtes ne regardent pas Dieu directement. Il y a les fêtes de la Vierge, par exemple, celles des apôtres et de quelques autres saints; il y a les cérémonies funèbres que nous célébrons, tantôt pour tous les morts en général, tantôt pour certains défunts en particulier. Mais cela, en définitive, se rapporte encore à lui. C'est pour le remercier, le prier, faire sa volonté sur la terre, aller à lui dans le ciel, et y conduire nos frères.

Il n'y a donc point de fête religieuse qui n'ait sa double raison d'être, à savoir la gloire de Dieu et le bonheur de l'humanité.

Il y en a beauconp trop, du moins, nous

dit-on encore.

Quoil je vous dis, et vous ne pouvez en disconvenir d'ailleurs, que toute sête religieuse est le souvenir public des plus grands biensaits du Seigneur, et vous nous répondez qu'il y en a beaucoup trop! Mais c'est affirmer, ou que Dien a eu tort de nous donner tant de preuves de son infinie bonté, ou que nous avons tort nous-mêmes de lui en

témoigner, comme nous le devons, toute notre reconnaissance. Quelle absurdité! d'une part, et, d'une autre part, quelle ingratitude! Ce n'est pas à certains jours seu-lement que la bonté infinie de Dieu se manifeste à l'égard des peuples comme des individus; c'est tous les jours, c'est à chaque instant du jour : et il ne nous serait pas permis de nous réunir plus d'une fois par semaine pour lui en témoigner notre reconnaissance avec une certaine solennité? et aux jours où cet amour a frappé ses plus grands coups à la porte de nos cœurs, il ne nous serait pas permis à nous, pauvres esclaves, attachés continuellement à la culture si pénible de la terre, de nous relever un instant, de laisser là nos boulets et nos chaînes, et de cou-rir ensemble à la maison du Seigneur, chanter ses louanges, le remercier de ses grâces, lui en demander de nouvelles?... Quelle monstrueuse ingratitudel je le ré-pète; quel incroyable oubli de nos plus chers intérêts l

Pendant ce temps-là, ajoutez-vous, le peuple ne travaille point; et c'est pour lui, presque toujours, une occasion de dissipation

et de libertinage.

Remarquons d'abord que le plus grand nombre de ces fêtes se célèbre sans que les fidèles soient invités à s'abstenir de leurs travaux serviles, pour assister seulement au saint sacrifice de la Messe. Ce sont les ministres de la religion qui les célèbrent; et à ces hommes dévoués, par état comme par goût, au service des autels, viennent se join-dre, de temps en temps, quelques enfants, qui ne peuvent mieux commencer leur carrière qu'en se mettant sous la protection de Dieu d'une manière particulière; quelques pieuses semmes qui viennent, dès le matin, recueillir la grace, cette manne céleste, pour elles-mêmes comme pour toute leur famille; quelques vieillards, ne pouvant plus travailler où n'ayant plus besoin de le faire, mais sentant beaucoup plus qu'à une autre époque de la vie la nécessité de se préparer à ce jugement redoutable qu'ils doivent bientôt subir. Vous ne devez trouver aucun inconvénient à cela. Je remarque bien quelques autres personnes dans la pieuse assistance. Mais quoil ce sont des riches qui viennent méditer sérieusement devant Dieu sur les moyens de faire leur salut dans une position où Notre-Seigneur a déclaré lui-même qu'il était très-difficile de le faire; ce sont des Jiommes de travail qui ne sont venus que par occasion on bien parce que c'est une sete qui leur est chère, la leur peut-être; ou bien, parce qu'ils viennent de perdre un père, une mère, une épouse, un fils tendrement aimé; ou bien, parce que c'est un anniversaire de douleur profonde, de joie délicieuse... Dans tout cela encore, vous ne trouvez, je pense, aucun inconvénient. Le travail public n'y perd rien, et la morale ne peut qu'y gagner.

Remarquons, en second lieu, que toutes les têtes célébrées avec la même solennité que le dimanche, et quelquefois avec une solennité plus grande encore, ne ser pour cela d'obligation, mais qui y de dévotion seulement; c'est-à-dro quoique les fidèles soient invités à saux se des œuvres serviles, et à assister aux se Offices, ils ne sont point obligés de l'esous peine de péché. Nul ne saurant se par dre de compue ces sortes de fêtes lu estes son travail, puisque celui-là seul sucre de travailler qui le peut et le vent home.

Remarquons encore que, parni le re d'obligation, c'est-à-dire celles que chômées ou doivent l'être sous peinte ché, il y en a qui tombent le dire Pâques, la Pentecôte, etc., toujours la Toussaint, etc., quelquefois.

Cela reconnu, combien de jours dor enlevés, réellement, au travail par la plissement des devoirs de la religie : presque honte de le dire. En France, p. vois que trois ou quatre. Il y en in: a plus grand nombre autrefois. Il year plus grand nombre en certains pays ! : deux par mois peut-être. Mais qu'esto :cela en soi? Qu'est-ce que cela, qui 3 pense que c'est pour le service de Br. . la sanctification des ames? Qu'est-ce que la, quand on réfléchit que ce panyre . que la religion appelle au repos, " porter pendant cinq ou six jours per ." le poids du plus rénible travail; qu' pos qu'il va goûter lui donnera plair vité et de force pour les jours où il r ce dur travail; qu'il n'a, la plupartiti d'antre joie que celle qu'il trouve de !! lébration des fêtes religieuses? Je te a point de le dire ici, il faut avoir piss 2º barbarie pour soutenir que la reiigra:5 bli un trop grand nombre de fêtes.

Vous avez ajouté, il est vrai, que es sent la plupart du temps, pour le reune occasion de dissipation et de la se

nage.

Mais à qui la faute? A la religion' (? car elle en détourne les hommes. Antireligieuses? Non encore; car, comme 1 ligion qu'elles ont pour but de faire ( 🛎 tre et pratiquer, elles en détournent le les hommes. A qui donc la faute? per mande. A ces mêmes hommes qui ilde tout, de la religion comme de toute : chose. J'ajouterai même que, non-ses les fêtes religieuses ne portent po 11 1sipation et au libertinage, mais que elles, au contraire, l'homme y tombe a y tomber infailliblement. Comme nois vons montré plus haut, il faut absolutes l'homme un repos et des fêtes. Si ce me pas le repos et les fêtes de la religion " ront nécessairement le repos et les fermonde. De là la dissipation la plus - " de là, le libertinage le plus désortes

Voyez les hommes qui ne ce ébraire ces fêtes. Quel déréglement dans leur duite, aux jours surtout où cessent travaux l'Encore faut-il dire qu'is célébrées quelquefois, qu'ils sont en sa avec ceux qui les célèbrent, qu'ils

vés par des parents chrétiens pent-être. e serait-ce donc s'ils n'avaient jamais rouvé, ni directement ni indirectement, ir salutaire influence? « Alors, » dit un rivain qui s'est souvent occupé du bonheur peuple, « les hommes et les femmes, vant plus d'autre retenue que la pudeur lurelle, barrière malheureusement trop ble contre les passions, tomberaient dans excès honteux et le pêle-mêle de la beslité. Les âmes, également sans frein, mais n pas sans terreur, se précipiteraient dans superstition; l'égoïsme remplacerait la rité; l'orgueil, l'humilité; l'intérêt, la iscience; la matérialité des désirs, les plais de l'intelligence: les loups-garous, les nts; les sorciers, les prêtres; les cabarets, presbytère: le lupanar, l'église... » (Entiens de village.)

A l'appui de tout ce que nous avons dit à cossion des fêtes religieuses, nous pour-ns citer, ici, un grand nombre de témoiages également propres à faire impres-n sur les esprits et sur les cœurs. Nous citerons quelques-uns seulement. Ecous d'abord Diderot qui, quoique ennemi la religion catholique, en bien des cirustances, n'en rend pas moins un écla ant manage à l'heureuse influence de ses es:

· Les absurdes rigoristes en religion, » I-il, ene connaissent pas l'effetdes cérémoes extérieures sur le peuple. Ils n'ont mais vu notre adoration de la croix, le indredi saint, l'enthousiasme de la multide à la procession de la Fête-Dieu, enousiasme qui me gagne moi-même queleinis. Je n'ai jamais vu cette longue suite prètres en hauits sacerdolaux, ces jeunes siries velus de leurs aubes blanches, ceints leurs larges ceintures bleues, et jetant s fleurs devant le Saint-Sacrement; cette ile qui les précède et qui les suit dans un ence religieux, tant d'hommes prosternés front contre la terre, je n'ai jamais enida ce chant grave et pathétique, entonné r les prêtres et répondu affectueusement r une infinité de voix d'hommes, do omes, de jeunes filles et d'enfants, sans e mes entrailles ne s'en soient émues, ne aient tressailli, et que les larmes ne m soient venues aux yeux. Il y a là-dep je ne sais quoi de sombre, de mélan-que. J'ai connu un peintre protestant avait fait un long séjour à Rome, et convenait qu'il n'avait jamais vu le prerain Pontife officier dans Saint-Pierre, milieu de tous les cardinaux et de toute Prélature romaine, sans devenir catholi-L. Supprimez tous les symboles sensi-.. ajoute Diderot, « et le restese réduira 🖿 galimatias métaphysique qui prendra nt de formes et de tournures bizarres Il y sura de lêtes.....» (Essai sur la pein-

ncore moins catholique que Diderot, si est possible, Rousseau s'exprime dans nême sens, mais avec plus d'énergie encore que lui, au sujet des repos et des fêtes dont le peuple à besoin.

FET

« Quedoit-on penser, » dit-il, « de ceux qui voudraient ôter au peuple les fêtes, les plaisirs et toute espèce d'amusement, comme autant de distractions qui le détournent de son travail? Cette maxime est barbare et fausse. Tant pis si le peuple n'a pas de temps pour gagner son pain; il lui en faut encore pour le manger avec joie, autrement il ne le gagnero pas longtemps. Ce Dieu juste et bienfaisant, qui veut qu'il s'occupe, veut aussi qu'il se délasse : la nature lui impose également l'exercice et le repos, le plaisir et la peine. Le dégoût du travail accable plus les malheureux que le travail même. Voulez-vous donc rendre un peuple actif et laborieux, donnez-lui des fêtes, offrez-lui des amusements qui lui fassent aimer son état, et l'empêchent d'en envier un plus doux. Des jours ainsi perdus feront mieux aimer les autres. » (Lettre à d'Alembert.)

Mais si les publicistes qui jugent nos fêtes au point de vue temporel seulement s'expriment de la sorte, que ne diront point ceux qui les jugent, comme nous, au point de vue spirituel et physique tout à la fois.

« Pour comprendre la sagesse des cérémonies catholiques, » dit M. Guérin, dans son ouvrage sur le dimanche, «il suffit de consulter les hommes qui portent un cœur honnête, et que le souffle de l'abject matérialisme n'a pas encore desséché. Čelui qui peut fairo un pas dans nos temples sans éprouver une douce émotion, est un malheureux qui ne sent plus; c'est une âme de fer, c'est un cœur de bronze, c'est un cadavre qui se promène. Pourquoi nos impies qui se flattent d'aimer les beaux-arts, et pour qui la musique semble avoir tant de charmes, se déchainent-ils sans pudeur contre la pompe de nos solennités religieuses? Comment se fait-il que des partisans fanatiques de Mozart ou de Rossini n'admirent pas la majesté de notre chant grégorien? Qui n'est pas ravi d'entendre un Kyrie, un Credo, une Préface, dans nos jours de sètes? Quelle étonnante variété dans les chants et dans les cérémonies de l'Eglise l

« A Pâques, ces chants et ces cérémonies inspirent une sainte allégresse, et l'on compreud que l'heure de la résurrection vient de sonner. Le Jour des Morts, c'est la tristesse qu'ils font naître; le chant pleure et gémit; on croirait entendre résonner les tombeaux. Qui peut suivre la marche d'un convoi funèbre, qui peut assister aux cérémonies qui se font à l'église en pareille circonstance, qui peut écouter la voix du prophète David célébrant nos fins dernières, sans frémir involontairement, sans être ému jusqu'au fond de ses entrailles, sans revenir dans sa demeure rempli d'une sombre et salutaire mélancolie?

« Les ornements que portent les prêtres, les tentures qui parent nos temples, tout s'accorde avec le chant du jour; tout est gai, tout est riant, tout inspire la joie dans les fêtes qui nous rappellent de joyeux souve775

nirs; tout est noir, triste et lugubre dans les cérémouies qui retracent à la mémoire les douloureux événements de la religion. C'est un concert que rien n'altère; c'est une harmonie qui touche; c'est un ensemble qu'on admire, et dont le cœur est pénétré. Tout est pur, tout est beau, tout est ravissant; et là, comme partout, le christianisme a sur-passé toutes les religions du monde. (M. Rosser, Théophile, ou la Philosophie du christianisme.)

« Il semble avoir distribué ses fêtes en deux parties : d'un côté, des fêtes graves et austères; de l'autre, des fêtes brillantes et joyeuses; les unes dans les mois sérieux et tristes, les autres dans les mois riants et doux. Ne peut-on pas expliquer cette distinction es cette harmonie?

« On dirait que le christianisme a songé au peuple et à ses plaisirs dans la distribution annuelle de ses solennités. Voyez la plus grande partie des fêtes patronales, c'est-à-dire des fêtes populaires par excel-lence, s'amonceler dans les mois d'été, lorsque le cours des grands mystères est achevé. et aussi lorsque le peuple commence à voir les moissons et les fruits sourire à ses espérances.

« Certes, il était beau le peuple chrétien, lorsque, plein de foi et d'amour, il faisait du patron du lieu le protecteur de ses joies et de ses plaisirs. Qui n'a pas eu le cœur ému au spectacle de ces fêtes de villages, où l'esprit du christianisme est resté vivant? Voyezi toutes les âmes s'épanchent au dehors. Les familles s'assemblent, les amis se visitent, les vieilles affections se renouent, les nouvelles se fortifient; le jeune enfant accourt avec sa naïveté, et le vieillard avec ses souvenirs; la jounesse répand sa joie à grand bruit. Mais tout le monde pense au saint du lieu. C'est un grand saint. Il est rare qu'il n'y ait pas une chapelle ou un lieu mystérieux, un chêne vénéré ou une source d'eau vive, où se perpétue la tradition de ses miracles, c'est-à-dire de ses bienfaits. C'est là qu'on ira d'abord ranimer sa piété, renouveler quelque vœu, raviver quelque espérance. Le pasteur joue ce jour-la un grand rôle; il a revêtu ses plus beaux habits : chacun le sète et l'hunore. On l'entoure à l'autel, les prêtres des lieux voisins lui font cortége. L'église est dans toute sa pompe, le chant d un éclat inaccontumé.

« Lorsque les solennités sont achevées, le pasteur suit encore le peuple dans ses joies. Le jour est beau, le soleil est éclatant, le peuple s'est assemblé sous l'ombre des vieux ormeaux. Il semble que la religion,

(77) Il y a ici quelques inexactitudes qu'il importe de rectifier. La Fête-Dieu n'est point retranchée, mais seulement remise. On la célébrait autrefois le jeudi d'après la semaine de la Pentecôte; aujourd'hui c'est le dimanche suivant. Cette scte pe sut point conservée sans doute, malgréson importance, parce que c'est déjà une fête remise, puisque, comme nous l'avons dit plus haut, elle tombe le jeudi azint, jour où Notre-Seigneur institua l'auguste sacrement de nos autels. Il est faux encore de dire que

cette fois, voie avec complaisance les plaisirs : c'est que les yeux n'en sont troubles par aucune passion grossière, et que chacun se sent au cœur une joie pure et sainte. Telle est la fête du patron du village; telle est la fête du peuple; une fête d'expansion et de naïveté, où la piété se livre aux doux plaisirs, comme aussi l'irréligion va au teniple, et se laisse vaincre par toute cette effusion du bonheur chretien.

« Comment s'est-il trouvé des philosophes ou des politiques, pour disputer au peuple de semblables joies? N'était-ce pas jeter sur sa vie je ne sais quoi de triste et de mortel? Quelles seront les fêtes du peuple, sinon les

fètes du christianisme ?...

« Mais il est une fête, une fête éminemment chrétienne et populaire, qu'il a élé surtout cruel d'ôter au peuple : c'est la Fête-Dieu, la fête des fleurs et des pompes. la fête qui unit le ciel et la terre, et Dieu même aux hommes. Que de noires ténèbres il a fallu jeter sur l'esprit du peuple pour qu'il se soit laissé enlever cette fête rante et gracieuse, la fête de la vieillesse et de l'enfance, la fête des jeunes filles et des jeunes mères; cette sête où toutes les bénédictions et toutes les joies semblent tomber à la fois du ciel! Oh! que c'est là un signe de flétrissure desolant, et un sinistre indice de la décadence morale du peuple! Malheureux peuple! qui n'a pas même su défendre se solennités à lui, la magnificence de son culte, les pompes de sa foi et de si piété (77)!

« Le peuple laissera-t-il ainsi disparattre une à une toutes ses sêtes? Il en est une autre aussi que nous voudrions voir se raviver dans le christianisme, et qui n'a laisse que quelques traces dans les hameaux les moins ravagés par l'esprit moderne. Ce n'est plus la fête du triomphe, c'est la fâte de la prière et de la supplication : on l'appelle les Rogations. Admirable institution, don l'Eglise fait comme le couronnement des travaux confiés à la terre, et un doux pré-sage des moissons et des fruits que l'homme

attendait des bontés de Dieu.

« Non, ce n'est plus ici de la joie, c'est de l'espérance ! Mais toujours c'est une expansion d'amour. Les premières fleurs ornent l'autel. La croix des campagnes est courannée par le soin des villageois; et c'est un des spectacles les plus touchants du christis-nisme, de voir le prêtre s'en allant, avec le peuple, s'agenouider le long des champs et des prés, élever les mains vers le ciel et remplir le vague des airs de paroles plainitves et suppliantes. Oh 1 les philosophes ont

le peuple ait soussert ce changement sans se plaindre. Il n'a cessé et il ne cesse point de faire enler-dre, à re sujet, les plaintes les plus vives. Ou dest blàmable, et même excessivement blàmable, c'est d'avoir souffert, momentanément du moins. la suppression complète, non pas de quelques seus seus enent, mais de tout le oulte catholique, par des scélérats qu'avec un peu d'énergie il eu lat rentrer dans la poussière d'où ils étaient sortis.

778

zaucoup parlé de la nature! Que voulaient-'s dire? La voici, certes, cette religion !
Voici, pour temple, la terre qui s'ouvre aux ayons du jour; voici, pour autel, un gazon rais, et, pour ornement des solennités, la roix de bois, parée seulement de quelques leurs que la main des bergères y a suspenlurs! Tombez à genoux, philosophes, et lécoutez pas, sans larmes, la voix du prêre qui vous bénit, qui bénit la terre, et emande à Dieu de féconder les sueurs de homme ... » (M. LAURENTIE, Lettres à un curé

r l'éducation du peuple.) En résumé donc, les fêtes religieuses qui at principalement pour but d'assurer notre

retour dans la patrie sont encore un adoucissement considérable à tous les maux que nous endurons dans l'exil. Ce sont des jours exceptionnels où, interrompant les pleurs que nous versons habituellement le long du fleuve de Babylone, nous reprenons nos iustruments de musique, et chantons les cantiques du Seigneur, sans oublier la céleste Jérusalem, que nous nous rappelons de plus en plus, au contraire, et dont nous faisons alors le principal objet de notre joie: Adhæreat lingua mea faucibus meis,... si non proposuero Jerusalem in principio lætitiæ meæ. (Psal. cxxxv1, 6.)

Objections. — Croyez ! croyez ! nous disent s prêtres; mais, pour croire, il faut des euves. — N'a pas la foi qui veut: je vouais croire et ne le puis pas. — Qui croit silleurs aujourd'hui? La foi s'éteint chaque ur. Le clergé lui-même le reconnaît haunent.

Réponse. — La foi est le principe de la re-ion. Ce principe établi, il faut en tirer la aséquence, qui est la pratique même de tte religion. Voilà pourquoi ceux qui ne ulent pas la pratiquer affirment, pour la spart, qu'ils n'ont pas la foi, les uns avec ie certaine hauteur, les autres avec un risin sir de regret. Ecoutons d'abord les

Croyez! croyez! nous disent les prêtres; is, pour croire, il faut des preuves.

Et qui vous parle de croire sans preuves? ibassadrice de Dieu auprès des hommes, a de leur intimer sa volonté, et de leur seigner la manière de l'accomplir, la relin présente à tous les preuves irrécusables sa céleste mission. Preuves véritablement ines! elles sont à la portée du pauvre nue du riche, de l'ignorant comme du l'ant, du petit enfant lui-même aussi bien e de celui qui est dans toute la force de la son. N'a-t-elle pas pour elle ses prophéties rappantes, ses miracles si nombreux et si prenants, son prodigieux établissement · loute la terre, et sa conservation plus Aligieuse encore, au milieu de la destrucn de toutes choses? N'a-t-elle pas pour e la vie, la mort et la résurrection divines son fondateur? N'a-t-elle pas pour elle sa drine lonte sainte, le charme divin de son seignement qui saisit toute âme naturelleini chrétienne, comme l'appelle Tertullien, fincline vers Dieu, pour peu qu'elle ne i point enchaînée par les passions? Que us dirai-je enfin! N'a-t-elle pas pour elle changements miraculeux qu'elle opère et les individus comme chez les peuples elle s'est établie !

Yous demandez des preuves pour croire ! is qu'y a-t-il autre chose que des preuves notre sainte religion, dans les livres ins-14s, dans les ouvrages des saints Pères, as les instructions pastorales de nos évêques

et de nos prêtres, dans les apologies qu'en ont toujours faites et qu'en font encore les fidèles aussi bien que les prêtres, apologies de toute forme, de toute grandeur, pour toutes les conditions, pour tous les goûts, et même pour tous les âges? Considérez une bibliothèque de deux mille volumes, par exemple : il y en a peut-être la moitié qui ne contiennent pas autre chose que des preuves en faveur de la religion. Quant à ceux qui sont contre elle ou que l'on croit contre elle, ils ne déposent guère moins en sa faveur, puisque ces projectiles ennemis sont tombés sans force à ses pieds -telum imbelle sine ictu -si même ils ne sont retournés sur ceux qui les avaient lancés, pour les écraser.

Vous diles que vous ne voulez pas croire sans preuves! Mais qui donc croit sans preuves, pour peu qu'il ait de souci de ce qui l'intéresse ou doit du moins l'intéresser le plus sur la terre, sa foi? A-t-il cru sans preuves, ce Paul, qui commença par persécuter les sidèles avec tant de violence? A-t-il cru sans preuves, cet Augustin, qui s'égara si longtemps dans les sentiers de l'erreur et de la volupté? Ont-ils cru sans preuves, tous ces martyrs qui, après avoir longtemps méconnu et même persécuté la religion, finirent par verser pour elle jusqu'à la dernière goutte de leur sang généreux? Est-ce sans preuves que le monde entier, bercé longtemps au milieu des rêves d'une religion toute sensuelle, a courbé enfin la tête sous le joug de la foi? Et, de nos jours, est-ce sans preuves que la France, que l'Europe entière, si éclairée pourtant, revient à cette religion qu'elle a vue longtemps insultée, attaquée de toute manière, et, comme quelques-uns le croyaient. à la veille de sa ruine?

Vous ne voulez pas croire sans preuves! Eh bien! tant mieux! votre foi n'en sera que plus éclairée, plus solidement établie. Mais. du moins, examinez soigneusement et promptement; ils'agit d'une cho esouverainement importante pour vous; ne remettez pas de jour en jour, le temps presse, et demain peut-êire il serait trop tard.

N'a pas la foi qui veut, nous dit-on encore, je voudrais croire, et ne le puis pas. N'a pas la foi qui veut! dites-vous. C'est selon comme on veut. Il y a de ces volontés

DICTIONN. DES OBJECT. POPUL.

absurdes qui demandent l'impossible, le contradictoire. Il n'est point étonnant dès lors que leurs désirs ne soient pas accomplis. Vous voudriez la foi, je suppose; mais vous la voudriez avec la satisfaction de toutes vos passions, avec la recherche de tous vos plaisirs. Comment voulez-vous que Dieu ne s'éloigne pas de vous, quand vous commencez vous-même par vous éloigner de lui? Il y a de ces volontés faibles, sans énergie, qui équivalent à des non-volontés. Il n'est point étonnant encore qu'elles n'arrivent point au but qu'elles se proposent ou sont censées se proposer. Vous voudriez la foi, je suppose encore, mais vous la voudriez sans rien faire, sans vous donner aucune peine du moins. Comment voulez-vous que Dieu s'approche de vous, quand vous ne faites rien pour vous en approcher vous-même? Quelque brillant que soit le flambeau de la foi, il ne peut frapper vos yeux, si vous les tenez fermés, ou si vous vous cachez vous-même dans un lieu où il ne peut pénétrer. Ayant perdu la foi qui vous rattachait à Dieu, vous êtes comme l'enfant égaré dans les bois, loin de la maison paternelle: «Retournez à votre père, » ne cesse-t-on de lui dire, et se dit-il peut-être luimême plus souvent que les autres. — Je le voudrais bien,» répond-il; «car j'étais auprès de lui heaucoup plus heureux qu'ici, mais je ne le puis pas. - Ce n'est point étonnant, vous ne remuez point; ou, si vous remuez, c'est pour aller dans une direction tout opposée à celle que vous devriez suivre. Levezvous et marchez! Allez à votre père, et il viendra au-devant de vous; et votre retour, étant sincère, produira les heureux résultats que vous evez tout lieu d'espérer. »

FOI

Voità l'image de celui qui dit : « Je voudrais croire, et ne le puis pas. » La foi est un don, cela est vrai; mais ce don ne peut être donné à celui qui s'en rend indigne. Pour la mériter, il faut encore la grâce sans doute; mais cette première grâce, qui appelle les autres, est toujours à notre disposition, et il ne tient

qu'à nous d'en profiter. Ecoutons ici les sages réflexions de l'abbé

de Ségur :

« Vous dites que vous voudriez bien avoir la foi, mais que vous ne le pouvez pas.

a lilusion pure, répond-il, illusion qui ne vous excusera pas au tribunal du redoutable Juge qui nous a déclaré que celui qui croit en lui a la vie éternelle, et que celui qui ne croit pas en lui est déjà condamné.

a Vous ne pouvez pas croire ! Et quels moyens avez-vous pris pour arriver à la foi? Qui veut la fin, veut les moyens; qui néglige les moyens, montre évidemment qu'il ne se soucie guère de la fin.

« Or, c'est là voire cas, si vous n'avez pas la foi. — Ou bien, vous n'avez pas pris les moyens de l'obtenir, ou bien vous les avez

mai pris; ce qui revient à peu près au même.
« 1° Avez-vous prié? C'est la première condition de tous les dons de Dieu, par conséquent de la foi, qui est le don le plus précieux et le plus fondamental. Avez-vous demandé à Dieu cette grâce de la foi? -

Comment l'avez-vous demandée? - Napas été en l'air, sans trop vous en soucier. une fois en passant et sans persévérance? Aviez-vous en priant, avez-vous scluellement un profond, un sincère, un vil dés: de croire et d'être Chrétien? Il y en a que demandent des vertus avec grand peur !! les obtenir.

« 2º Avez-vous étudié la religion avec es amour sincère de la vérité? N'ai-je pas ve des incrédules étudier la religion dans Vi taire, Rousseau, etc.? Mieux vandrait étois la France en Angleterre. — Arez-tous retrouver un prêtre instruit, ou au moiss s: Chrétien éclairé sur sa croyance, pour experience. et résoudre vos difficultés? L'orgueil est a qui arrête souvent.

« 3º Etes-vous décidé, si Dieu vous donne la foi, à vivre selon ses saintes et austrmaximes, à combattre vos passions, à travailler à votre sanctification, à faire à Dr. les sacrifices qu'il vous demanderait?

« Voilà, chez la plupart des incrédules. vraie raison de leur état. Au fond, c'es cœur, c'est la passion bien plus que la rasqui repoussent la foi, comme trop pénit-trop genante. La lumière est venue des monde, dit Jésus-Christ, et les hommes. préféré les ténèbres à la lumière, parce qui œuvres étaient mauvaises. (Joan. 11, 19. 1 cœur emporte la tête. Alors les raisonnen : . ne font plus rien; on ne veut pas de la ver: Il n'est pire sourd que qui ne ceut entenir

« Cet aveuglement est volontaire et pable dans sa cause; voilà pourquoi Na Seigneur Jésus-Christ déclare que tout crédule est payé d'avance : il a résisté ! .

« Soyez de bonne foi dans votre recher : de la vérité religieuse; demandez à Dez lumière avec sincérité et persévérance: !-posez vos doutes à un prêtre charitation éclairé; soyez disposé à vivre selon la forque sa lumière divine éclairera votre le et je vous astirme, au nom de Jésus-Crque vous ne tarderez pas à croire et i ? un bon catholique. » (Réponses.)

Lisez ou écoutez presque tous les sigistes de la religion, le pieux et savant l'on principalement, ils vous tiendront: près le même langage relativement : objections auxquelles nous venons de ?

pondre.

Qui croit d'ailleurs aujourd'hui? vous. La foi s'éteint chaque jour. Le 👀 lui-même le reconnaît hautement.

Qui croitaujourd'hui?demandez-vogs. 🛍 🕆 tout le monde plus ou moins; mais vous-aencore plus fortement que les autres pent-?" Vous nous dites le contraire, vous le : sans doute: vous nous trompez, et vous v trompez. J'en ai pour garant les senumets plus intimes de votre âme, ces exclama poussées vers le ciel dans le malheur. retour aux pratiques de la religion quas mort approche. Sous ce rapport, is becomme la vertu. Il en est hien peu qui son égard ce qu'ils doivent être; mais est peu aussi qui l'abandonnent comp . e. .!

'est par la foi et pour la foi que nous vivons. i personne ne croyait, tout périrait aussitôt. Quant à moi, répondez-vous, je n'ai donné

ncune preuve de foi.

C'est impossible. Admettons pourtant, à la remière occasion, vous ferez comme les ilres, et vous reviendrez même peut-être rec encore plus d'empressement et de souission, pour peu que vous reconnaissiez pre position, et que personne n'empêche roression des sentiments de votre âme narellement chrétienne, suivant l'expression Tertullien. On en a vu qui se disaient enre plus incroyants que vous, qui en naient des preuves, extérieurement du pins, et qui alors se sont montrés aussi ovants que ceux qui l'avaient été le plus ndant tout le cours de leur vie.

La foi s'éteint chaque jour, avez-vous dit. Oni, ici, là, peut-être; mais pour briller leurs de tout son éclat, et pour reparaître line un peu plus tard dans les lieux qu'elle andonne, suivant les desseins de l'adorable ovidence à l'égard des hommes. On l'a dit reraison: la foi est comme le soleil, qui ne couche à l'égard de certaines contrées que ur en éclairer d'autres et reparaître un peu us tard au-dessus de celles qu'il a déjà lairées. Lisez l'histoire de l'Eglise, et, deis le commencement jusqu'à la fin, vous y rrez la réalisation de cette pensée. Consirez les faits contemporains, c'est encore la ème chose. Ne voyez-vous pas la foi catho-que reparaître dans l'Afrique toute plongée guere dans les ténèbres de l'idolatrie et du ahométisme? Elle s'affaiblit, dites-vous, Illalie, en Espagne, en Belgique, en France... ne sais; mais ce que je vois clairement, st qu'elle fait des progrès non-seulement Afrique, comme je viens de le faire re-irquer, mais en Amérique, dans l'Asie, dans kéanie, et même dans certaines parties de ampe, dans celles même qui semblaient le is l'avoir abandonnée, comme l'Angleterre. ut compte fait est-elle aujourd'hui plus ou ins florissante qu'autrefois? C'est assez licite de le dire; mais ce qui est inconvalue c'est que, si elle était éteinte, le m le périrait bientôt, suivant la prédiction Notre-Seigneur, et comme il est facile illeurs de s'en convaincre, puisque le monde ne subsiste que pour Dieu et qu'il ne peut être à lui que par la foi.

GRA

Mais, remarquez-vous, le clergé reconnaît lui-même hautement le dépérissement de la

Oui, je viens de vous le dire, en certains endroits, pour proclamer aussi hautement son extension ailleurs.

Et quand bien même le clergé proclamerait le dépérissement général de la foi, que faudrait-il en conclure, si ce n'est que nous nous approchons de ces temps malheureux où le Fils de l'homme, revenant sur la terre, ne doit plus trouver de foi, comme il l'a annoucé par avance, en termes formels? — Filius hominis veniens, putas, inveniet fidem in terra? (Luc. xvni, 8.) Nous ne devrions être que plus empressés, en ca cas, à nous tenir dans de saintes dispositions.

Ces lamentations, d'ailleurs, sur le dé-périssement de la foi, ne sont-elles pas de tous les temps et de tous les lieux? Ne s'expliquent-elles pas naturellement de la part des ministres de la religion?

Ils ne seraient donc pas de bonne foi?ob-

Pardon, mais ne trouvant pas les sidèles confiés à leur sollicitude sussisamment occupés de la gloire de Dieu et de la sanctification de leurs ames, ils se demandent si la foi elle-même ne va bientôt quitter la terre. et ils peignent la société religieuse sous les couleurs les plus sombres et les plus effrayantes. Cela, je le répète, est tout naturel de leur part. Et que font-ils alors, si ce n'est ce qu'ont toujours fait les envoyés du Seigneur? Ce que font la plupart des pères de famille, ce que vous faites aussi vousmême à l'occasion, par rapport à la vertu. Lorsque, je suppose, entouré de vos en-fants, vous déplorez hautement le dépérissement des mœurs, si l'un d'eux prenait la parole pour vous dire: « Il n'y a plus de vertu sur la terre; et vous en convenez vous-même. Il ne faut donc plus nous en occuper du tout. » — « Ce n'est pas ce que je veux dire, » répondriez-vous. « Vous exagérez ma pensée. En tous cas, ce n'est pas la conséquence qu'il faut en tirer, c'en est une tout opposée... » C'est là pourtant votre manière d'agir relativement à la foi.

GRACE.

Dijections. — D'après l'enseignement de rengion, la grâce serait tout dans l'homme, d peu près. - Vous m'invitez à me conrtir; mais c'est l'affaire de Dieu plutôt que mienne, puisque je ne puis rien, selon us, pour le ciel, sans la grâce. — Vous diles que je dois la demander, mais je us ferai encore la même réponse, puis-\* je ne saurais prier utilement sans la

Réponse. — S'il est un fait incontestable c'est que l'homme a la liberté de ses actions, puisqu'il en a la responsabilité: mais un autre fait non moins incontestable, c'est la puissance de la grâce en lui.

D'après l'enseignement de la religion, avez-vous dit, la grâce serait tout dans l'homme, ou à peu près.

Non pas tout, mais beaucoup, et vous ne pouvez le nier. Nier la grâce, c'est-à-dire le secours surnaturel donné à l'homme pour

783

faire le bien, c'est nier les faits les plus nombreux et les plus éclatants du christianisme. « Certes, » s'écrie ici l'auteur des Etudes philosophiques du christianisme, « la grace divine a d'assez bons répondants, puisque, sans évoquer toutes les grandes ames qu'elle a formées, il suffit de rappeler que la conversion rapide de tout le genre humain à l'Evangile est son ouvrage. Mais n'en entelle pas, fût-elle réduite à une seule ame, elle y serait assez forte pour répondre d'elle-même, pour rassurer cette âme contre le scepticisme de tout l'univers, et la consoler de son mépris; et c'est ce qu'elle fit dans les premiers apôtres. Le phénomène de la grâce pour tous ceux qui le ressentent est trop positif, trop constant, trop répété, trop intime et trop sensible, pour qu'ils puissent se croire un instant dupes d'une illusion. Il emporte avec lui sa pleine évidence. Que ceux qui ne l'ont point expérimenté l'ignorent, cela doit être et ne saurait nous étonner; mais qu'ils la nient, et qu'ils s'en mo-quent, c'est une témérité impardonnable, et qui ne saurait nous inspirer d'autre senti-ment que la pitié. Qu'ils ne se rassurent pas à cet égard sur la force de leur raison, sur la sagacité de leur esprit, sur leur expérience même des mystères de notre cœur. La grace est d'un tout autre ordre. Elle ne hante pas les spéculations; elle ne dérive d'aucune des sources de nos connaissances naturelles. Surnaturelle et agissante, elle marche avec les simples de cœur, et se donne aux hommes de bonne volonté, quels qu'ils soient. Tout le génie humain ne peut s'en approcher; mais elle s'approche des plus faibles esprits et devient en eux comme un génie. Elle achève la raison et la vertu de ceux qui en sont le plus heureusement doués, et leur donne quelque chose d'arrêté et de ferme que la nature ne comporte pas; et pour ceux qui en seraient dépourvus, elle crée un instinct qui vaut mieux que la raison, une sagesse qui est plus sûre que la vertu. On n'aura jamais la vraie foi, tant qu'on n'aura pas la grâce; et, dès qu'on a la grâce, on a la foi, on a l'intuition de la vérité divine. Ceux qui croient le plus comprendre le christianisme, qui ont la foi de l'esprit, ne se doutent pas de ce qu'il est, tant qu'ils n'ont pas reçu la grâce, et qu'ils n'ont pas obtenu la foi du cœur; comme aussi ceux dont l'incrédulité est le plus sûre d'elle-même ne se doutent pas de cette puissance qui, dans un instant, peut les abattre à ses pieds, comme des enfants.

« Figurez-vous un aveugle-né à qui on donnerait tout à coup la vue du jour : telle est, je l'affirme, la révolution qu'opère l'entrée de la grâce dans une âme. Cette comparaison, du reste, vieut d'une intelligence qui l'a éprouvée, et qui en raconte ellemême ainsi les effets. — «C'eût été pour « moi, » dit-elle, « le plus grand de tous les « miracles que de me faire croire fermement « la christianisme... Et voilà que, par une « soudaine illumination, je mesentis si éclai- « rée, et tellement transportée d'avoir trou-

« vé ce que je cherchais depuis si longtement. « il se répandit dans mon cœur une joie s « douce, et une foi si sensible qu'il n'y : a point de paroles capables de l'eximme, « et je fis l'application de la belle compani-« son de l'aveugle aux vérités de la relima « et de l'autre vie... Le mystère qui me pe « raissait le plus incroyable, la présent « réelle de Notre-Seigneur, je la sentiscomme on sent les choses visibles et dont l'on le peut douter... Mon exemple. » ajoute-lelk, vous doit apprendre qu'il y a des chostirès-excellentes et très-admirables qu échappent à notre vue, et qui n'en me e ni moins vraies ni moins désirables, mo-« qu'on ne les puisse comprendre ni ima-« ner.» C'est, en effet, ajoute Bossuet, donk candide génie était si bien fait pour anser le miracle de cette conversion, et « en effet, qu'il manque un seus aux ione dules, comme à l'aveugle; et ce ses « c'est Dieu qui le donne, selon ce que c: « saint Jean: Il nous a donné un seus por « connaître le vrai Dieu, et pour être en m « vrai Fils. » — (Bossunt, Oraisen facte d'Anne de Gonzague.)

Que pouvons - nous dire après ceu, coux qui ont le malheur d'en être privés à ce n'est ce mot de Jésus-Christ à la Suritaine : « Si vous saviez quel est ce don »

Dieu! »

Voulez-vous le voir, ce don de Dieu 1904 né, en quelque sorte, d'ane manière se ciale, en certaines personnes, comme per frapper davantage les regards des house et faire plus d'impression sur eux? Prese saint Augustin, par exemple. Quel home ou plutôt quel prodige! Séduit par l'erre: d'abord, puis par les plaisirs, sa plus :- rieuse occupation était de vendre, à c.: qui voulaient bien se donner la peize x venir l'entendre, ainsi que tant d'actres : faisaient à cette époque, de ces paroles : qui, frappant l'air comme un airsin sonz' ou une cymbale retentissante, pour me evir ici des expressions du grand Aperonavaient pas, non plus, d'autre résului Terrassé par la grâce sur la voie de expressions de la voie de expression de la voie de la voi plaisirs, comme Paul, sur le chemin de l' mas, il change comme lui complétem Quelle vertu réelle et durable actuelleme Quel zèle pour sa propre sanctification, : sanctification des autres! Quelle peneurs vive et profonde! Quelle solide raison! Que éloquence persuasive et entraînante! âme est désormais tout feu, toute lumes feu divin! pouvons-nous nous écres. mière céleste l'ear aujourd'hui encure, \*. que bien des siècles se sont écoulés su : cendres refroidies, quand un nombe in. d'intelligences sont venues s'alimenter !foyer de ses œuvres, qui ont été les... ainsi dans toutes les langues, dans tout 3 idiomes, dans tous les chants, dans terre les prières, dans tous les esprits, dans 😅 les cœurs, nous avons là encore le flamente le plus remarquable peut-être, après il-vangile, que Dien ait créé pour « mai son Eglise.

Voulez-vous un exemple de la grâce plus écent, plus à votre portée sous tous les raports? Regardez autour de vous. Vous habiez peut-être une campagne, dans un village eu important. C'est égal, vous n'y êtes pas ans y avoir remarqué quelques-unes de ces mes saintes qui se trouvent partout pour édification des autres. C'est, je suppose, un une campagnard, parfaitement élevé au ein de sa famille, sous la direction du asteur du lieu. Vivant, en quelque sorte, ous l'aile du Seigneur, il s'est conservé pur e la contagion du siècle. Peu à peu son zur s'est orné de toutes les vertus chréennes, son intelligence s'est développée, til a été jugé digne, à la fin, de continuer elle mission sacerdotale, dont il a si bien ssenti lui-même les précieux effets. C'est acore une jeune fille, formée à toutes les ertus de son sexe par les soins de la pieuse ière quelle a sur la terre, et avec la touteuissante assistance de la divine Mère uelle a dans le ciel. Tant qu'elle est au vilige, elle remplit parfaitement, de fait, les inctions d'une sœur de charité, et, plus ud. elle est disposée à les remplir, de fait l de droit, par dévouement naturel du cœur, omme par engagement solennel pris au iel des autels, dans un hôpital, en Afrique, a Asie, partout où il plaira à la divine Proidencede l'envoyer soulager quelques memres de notre pauvre humanité, fût-ce aux urémités de la terre.

Mais peut-être que ceux dont je viens de erier n'ont pas eu de si heureux commenements. Ils étaient même le désespoir de iurs parents et le scandale de toute la papisse, quand un jour est venu qui a tout hangé. C'était à une première communion, n bien à la mort d'un parent, d'un ami, d'une ieuse personne, ou d'un grand pécheur. ar lagrace se sert de tout, pour nous gagner us à Jésus-Christ. En ce jour donc, ils aient entrés pécheurs dans la maison de la rière, et ils en sont sortis repentants, conartis même déjà, et si bien convertis qu'aunt ils avaient été le désespoir de leurs pamis, le scandale de la paroisse, autant ils sont montrés depuis la consolation de ces emes parents, l'édification de tous. Comentcela s'est-il fait? Je vous l'ai dit déjà, ir la grâce de Dieu; par cette grâce mer-illeuse, dont nous ne saurions trop adirer la toute-puissance dans les âmes, pur laquelle nous ne saurions trop témoider à Dieu notre reconnaissance, puisqu'elle ità la disposition de chacun de nous.

Il n'en est pas toujours ainsi malheureument. Il arrivera même quelquefois que mpie en fers un objet de dérision.

Vous m'invitez à me convertir, nous ditmais c'est l'affaire de Dieu plutôt que la menne, puisque je ne puis rien, selon vous, our le ciel, sans la grâce.

Je vous invite à vous convertir!... Mais ce est pas moi, c'est Dieu, c'est votre Maître, ôtre Père; et, quand je le fais, ce n'est n'en son nom.—Je vous invite à vous conertir!—Ce n'est pas moi, vous dis-je, ou

du moins ce n'est pas moi seulement, ce sont aussi vos parents, vos amis... et tous, nous ne le faisons qu'au nom de Dieu, au nom de vos intérêts les plus chers. N'entendez-vous pas, en effet, au dedans de vousmême une voix bien connue, celle de votre conscience, qui vous appelle à l'accomplissement de vos devoirs, qui ne cesse de vous répéter que vous pouvez le faire, que vous le devez?...--C'est l'affaire de Dieu plutôt que la mienne! répondez-vous. - Mais, non, c'est la vôtre avant tout; puisque c'est vous qui serez récompensé ou puni, selon que vous aurez hien ou mai fait. Votre conversion, c'est vous-même revenu au bien; c'est tout ce qu'il y a de plus intime en vous, votre moi propre, rattaché à Dieu d'où il est venu, où il va, et dont il n'aurait jamais dù s'écarter. — Puisque je no puis rien pour le ciel sans la grâcel ajoutez-vous. — Sans doute; mais la grâce ne peut rien non plus sans vous pour vous y conduire. Il faut que vous la méritiez, autant que cela dépend de vous; il faut que vous la demandiez, et qu'elle soit demandée pour vous par de ferventes prières. Cette dernière condition ne peut vous manquer : car, en supposant que vous n'ayez pas, comme Augustin, une pieuse mère ne cessant de demander au ciel votre conversion, ou, comme Paul, un martyr à la mort duquel vous ayez assisté, vous avez du moins la divine Mère de tous les hommes, un patron, martyr aussi peut-être, qui ne cessent de prier ponr vous. Vous n'avez donc plus qu'à la demander vous-même, et à la mériter aussi, en un sens, comme je viens de vous le dire.

Il est vrai que, comme nous l'assure saint Paul, nous n'avons rien que nous n'ayons reçu, en sorte que tout ce qui fait le hien en nous est à lui, même la volonté qui demande son assistance, l'accepte et agit réellement avec elle; mais, 0 mystère de la grâce! (mystère, au reste, dont toute intelligence peut saisir la raison,) s'il est vrai que tout en nous est à Dieu, même notre volonté, et cela de peur que nous nous enorgueillissions, que nous oubliions notre Créateur, que nous cessions de le prier et de lui témoigner notre reconnaissance, il n'est pas moins vrai, d'une autre part, que tout ce qui nous vient de lui est à nous, même son as-sistance, puisque nous nous l'approprions véritablement en la demandant, l'acceptant, en agissant de concert avec elle.

Voyez les Paul, les Augustin; voyez ceux qui se sont élevés, sous vos yeux, sinon au même degré de vertu, du moins à un degré supérieur encore, quoiqu'il soit incontestable que c'est là l'effet de la grâce, chacun n'en a pas moins, du consentement de tous, du vôtre propre, le mérite, et j'a-joutgrai même tout le mérite de ses actions, dans le sens que j'ai expliqué précédemment.

Vous avez donc tort de dire que votre conversion est l'affaire de Dieu plutôt que la vôtre, puisque vous ne pouvez rien faire pour le ciel sans la grâce: car, malgré cela, 787

c'est la vôtre aussi, comme je viens de vous le montrer, c'est la vôtre avant tout, et même uniquement, car c'est bien vous qu'il

GRA

s'agit de sauver. Vous nous dites que je dois la demander, ajoutez-vous: mais je vous ferai encore la nieme réponse, puisque je ne saurais prier

utilement sans la grace.

Oui, sans doute, vous ne pouvez prier uti-lement sans la grâce, puisque nous venons de reconnaître que son assistance est nécessaire à toutes nos bonnes œuvres, et qu'il n'est pas moins certain que la prière est aussi une bonne œuvre, la source de beaucoup d'autres. Mais cette grâce vous élant toujours donnée, offerte généreusement, même pour la prière qui doit en demander d'autres, même pour la première prière, que dirai-je? même pour ce premier et imperceptible mouvement du cœur qui, dans la puissante main de Dieu, peut devenir le moteur de toute une vie d'actions saintes et divines, que tardez-vous donc à l'accepter? Vous voulez absolument qu'on vous explique le concours de la grâce divine avec la volonté humaine; mais, je vous en prie, commencez par en profiter, et vous verrez ensuite; et, si l'explication que vous demandez ne peut vous être donnée au milieu des ténèbres de cette vie, vous l'aurez certainement dans le ciel.

Voyez l'homme tombé au fond d'un abime, d'où il ne peut sortir sans l'assistance des autres. Dès qu'un secours lui est offert, que ce soit une corde tendue ou tout autre moyen de salut, il s'empresse d'en profiter. Que diriez-vous de lui, si, au lieu de profiter du secours offert, de saisir, par exemple, la corde descendue jusqu'à lui, il vous objectait : « Ce n'est point mon affaire de me sau-

ver; mais c'est plutôt la vôtre, à vous qui êtes hors de l'abime. »—« Cet homme estfou,» penseriez-vous; puis, élevant la voix: « Prenez la corde, » ne cesseriez-vous de lui répéter. « Vous ne pouvez vous sauver sans nous: mais nous ne pouvons, non plus, le faire sans vous. Quant à savoir qui sura le plus contribué à votre salut, c'est ce que nous verrons quand vous serez hors du

danger. »

Voilà votre position ici - bas. Par suite du péché originel et d'une infinité d'autres qui ont fait déchoir de plus en plus la nature humaine, vous êtes, comme chacun de nous, au fond d'un abime d'où nous ne pouvons sortir sans l'assistance divine, que nous appelons communément la grâce. C'est comme une corde mystérieuse qui nous est tendue du haut du ciel, avec laquelle vous pouvez vous sauver, mais sans laquelle vous périrez infailliblement tôt ou tard. « Prenez la corde, soulevez - vous, et je vous sauverai! » vous crie le Seigneur du haut des cieux.-« Prenez la corde, soulevez-vous, et Dieu vous sauvera !» vous répètent, après lui et en son nom, vos supérieurs, vos amis véritables, votre propre conscience. « Ce n'est point mon affaire, répondez-vous, puisque je ne puis rien pour le ciel sans la grâce, pas même la demander. — Homme absurde! pouvonsnous vous dire avec raison; mais cette grace vous est offerte; elle vous touche, elle est en vous, elle vous attire même; suivez du moins son impulsion. Quant à bien comprendre le concours de cette grâce et de votre volonté, si c'est pour vous un mystère, il vous sera expliqué, comme tous ceux qui vous environnent au milieu des ténèbres de cette vie, quand vous serez parvenu au séjour de l'éternelle lumière.

# GRANDS, NOBLES, RICHES.

Objection. - Le prêtre n'aime que les grands, les nobles, les riches, tous ces aristocrates que Jésus, son maître, a maudits. C'est sans doute qu'il se ligue avec eux pour opprimer le peuple.

Réponse.—Il faut convenir que le sort du prêtre est assez à plaindre, humainement parlant. Tous les yeux sont fixés sur lui; chacun veut le juger, et, quelle que soit sa conduite, on ne manque guère de la désap-prouver. Aime-t-il la retraite et le silence? « C'est un loup, » dit-on de lui. «Il devait se faire ermite et non prêtre. » Paratt-il quel-quefois dans le monde? « C'est un amateur de plaisirs, » ne manque-t-on pas de dire aussitôt; « il n'était pas fait pour porter la soutane.» C'est toujours cette génération mauvaise que Jésus ne savait à quoi comparer, si ce n'est à des enfants. « Car, » remarquet-il, « Jean est venu ne mangeant, ni ne buvant, et ils disent: Il est possédé du démon. Le Fils de l'homme est venu mangeant et buvant, et ils disent: Voici un homme qui aime à manger et qui aime le vin; il est ami

des publicains et des gens de mauvaise vic. > (Matth. x1, 18.)

Le prêtre, dit-on, n'aime que les grands. les nobles, les riches, tous ces aristocrates que Jésus, son maître, a maudits.

Vous vous trompez; le prêtre sime tous les hommes, parce que tous sont à Dieu et qu'il est le ministre de Dieu; et, s'il avail quelque prédilection, ce serait assurément pour ceux à qui Jésus a dit : Venez à moi, vous tous qui travaillez et qui êtes charges, el je vous donneroi une nouvelle vie. (Ibid., 28.)

Le prêtre n'aime que les grands !

Mais il ne s'aime donc pas lui-même, il n'aime donc pas les siens: car il est peuple lui aussi, et tous les siens appartiennent au peuple et le composent. Il n'aime pas le peuple! Mais c'est de là qu'il tire son sacristain. ses chantres, ses enfants de chœur, tous les employés de son église; c'est de là que viennent ces élèves qu'il forme dès leurs plus tendres années, et qui seront un jour chantres, instituteurs, prêtres, et dont un peutêtre le remplacera; c'est là encore qu'il GRA

GRA

nuveces jeunes filles de piélé et de dévoueent qui approprient l'église, ornent les auils, apprennent le catéchisme aux enfants, sitent les malades, et font ainsi l'apprenssage de ces œuvres de charité qu'elles ntinuent peut-être jusqu'à la fin de leur ie, soit en restant au sein de leur famille umaine, soit en entrant dans quelques-unes ces familles spirituelles qui se renconent partout dans la religion catholique. Il aime pas le peuple! Mais qui reçoit-il ne chaque jour dans son presbytère, si ce est le peuple? Qui a donc recours à son vin ministère, à toute heure du jour et selquesois de la nuit, si ce n'est le peuple? n est venu le réveiller au plus fort de son mmeil pour aller à l'extrémité de la paisse visiter un malade. Il s'est levé sans flexion: « Et qui est-ce donc? » demandeil cofin. « Un tel, lui répond-on, le plus avre du pays. Tout manque chez lui.» le prêtre n'y va qu'avec plus d'empresse-ent. Est-ce là l'effet de l'indifférence et de haine? et n'est-ce pas plutôt celui de l'a-our le plus sincère et le plus généreux? nvoici qui quittent leurfamille bien-aimée, ur cher pays, pour s'en aller bien loin, sque chez ces peuples sauvages où il n'y a grands, ni nobles, ni riches, où on ne ouve que l'abaissement de la misère ou élévation de la cruauté. Qui donc aiment-ils ur-là, si ce n'est le peuple, le peuple seul, algréloutes ses misères, ou plutôt à cause de ules ses misères, le peuple pour lui-même, u mieux encore, le peuple en Dieu et pour leu, le peuple en Jésus-Christ, par la croix larec la croix de Jésus-Christ? Cessez donc idire que le prêtre n'aime point le peuple. Toujours est-il, remarquez-vous, qu'il équente les grands, les nobles, les riches, us ces aristocrates que Jésus, son maître, maudits.

Vous tombez dans une grave et dangeuse erreur, quand vous affirmez d'une
anière générale que Jésus a maudit les riies et les puissants de la terre. Il n'a maut que ceux qui usent mal de leurs richesis et de leur puissance, et qui ne veulent
is revenir à de meilleurs sentiments; quant
ceux qui en usent bien ou qu'il a l'espoir
en voir bien usent bien ou qu'il a l'espoir
en voir bien usent, non-seulement il ne
s maudit pas, mais il les appelle à lui, au
miraire, il va même au-devant d'eux, eusint-ils été de grands pécheurs; et lorsqu'on
in en fait des reproches, il répond, avec
lant de charité que de raison, qu'il est velappeler non les justes mais les pécheurs
la pénitence.

Jesus a mandit tous les riches et tous les aissants, pensez-vous.

Mais vous avez donc oublié les mages qui, e l'extrémité de l'Orient, viennent, avec ent de foi et de courage, jusque dans l'étale de Betbléem, et déposent à ses pieds surs riches présents? Vous avez donc oulée ce qu'il fait en faveur de Jaïre, l'un des bes de la synagogue, ce qu'il dit de l'humble et pieux centurion qui a montré une foi dus grande qu'aucun de tous les enfants

d'Israël? Vous avec donc oublié qu'il reconnaît solennellement que le pouvoir dont Pilate use si mal à son égard lui est pourtant venu d'en haut? Vous avez donc ou blié encore que c'est un disciple riche, Joseph d'Arimatie, qui rendit les derniers devoirs à son corps abandonné lâchement sur la croix par les disciples pauvres qu'il a comblés de ses plus grands biens? Il est donc faux de penser que Jésus ait maudit généralement les riches et les puissants, et plus encore, qu'il ait interdit toute relation avec eux.

Le prêtre les fréquente, avez-vous dit. Ne le peut-il pas? ne le doit-il pas, puisqu'ils sont aussi ses paroissiens? Ne faut-il pas qu'il les porte au bien, comme tous les autres?

Il les fréquente plus particulièrement, pen-

Vous vous l'imaginez peut-être faussement. Comme la demeure de ceux qui sont élevés au-dessus desautres a ordinairement quelque chose de remarquable, ceux qui y entrent sont aussi ordinairement remarqués. Quand cela seraitd'ailleurs, n'est-ce pas naturel, nécessaire même? Le prêtre visite sa paroisse, je suppose. Vous êtes à vos travaux. Votre demeure se trouve donc fermée, et celui-ci, dès lors, ne peut y entrer. Vous n'êtes habituellement chez vous que quant vous êtes infirme ou malade, et alors le prêtre vous visite aussi fréquemment et même encore plus fréquemment que le grand, le noble et le riche. La demeure de ceux-ci est toujours ouverte, au contraire. Le prêtre y entre donc tout naturellement, je dirai même nécessairement, parce qu'il doit s'entendre avec eux sur les affaires concernant le bien général ou celui des particuliers.

Ce n'est donc point une ligue pour oppresser le peuple, comme vous l'avez dit si faussement et si odieusement; mais une entente cordiale pour son bonheur, autant qu'il dépend du prêtre: « Je viens de visiter tels pauvres, tels malades, » dit celui-ci. «L'un aurait besoin d'un peu de bois, l'autre de viande, un autre de linge.» Et le prêtre obtient ordinairement ce qu'il demande. S'il n'obtient rien, ce qui est rare, ce n'est pas du moins sa faute. Une autrefois il parle de l'église, une autre fois encore de l'école. Ici, il est question de fonder un établissenient pour instruire les petits, les enfants et soigner les malades, ceux dont le prêtredoit s'occuper particulièrement; et avec l'aide de Dieu, l'entreprise réussit. Ailleurs, il s'agit d'établir dans le monde un hon sujet auquel le prêtre doit naturellement s'intéresser.«J'aurais besoin de telle somme,» dit à un riche généreux le protégé du prêtre. « C'est un peu considérable, et ne sais à qui m'adresser.—A moi, dit l'homme de cœur. Vous deviez y compter par avance.» Et ainsi le bien se fait, sans que l'on sache pourquoi la plupart du temps. Que de ressources donc de toutes sortes dans ces opulentes maisons disséminées partout, de distance en distance, comme ces hautes montagnes d'où l'eau

descend dans la plaine pour y porter la fécondité et l'abondance! Et vous ne vondriez pas que le prêtre s'en approchât? Quelle ab-

GUE

surdité! quelle injustice! quel oubii deva plus chers intérêts!

### GUERRES DE RELIGION.

Objections.—Nierez-vous qu'il y ait eu des guerres de religion, et qu'il y en ait encore aujourd'hui? — On remarque même que ce sont ordinairement les plus opiniâtres. — Vous dites pourtant que la religion est une cause de paix parmi les hommes, et Jésus-Christ, votre Dieu, a défendu de se servir de l'épée.

Réponse.—Il fut un temps où l'on ne craignait pas de répéter sur tous les tons que la religion, et surtout la religion catholique, était la source de tous les maux. Injuste et abaurde en soi, cette déplorable idée ne tarda pas à être noyée, parses effets, dans des flots de sang. Malheureusement on y revient aujourd'hui, sinon complétement et directement, du moins en partie et par mille détours.

Nierez-vous, nous dit-on, qu'il y ait eu des guerres de religion, et qu'il y en ait en-

core aujourd'hui?

Nous ne pouvons ni ne voulons le nier: car cela est incontestable; mais, s'il est incontestable qu'il y a toujours eu, qu'il y a encore aujourd'hui des guerres de religion, il ne l'est pas moins que beaucoup de ces guerres regardées comme des guerres de religion ont eu une toute autre cause, et qu'on ne les appelle ainsi que pour déguiser le véritable motif, et leur donner plus d'énergie. A l'exception des croisades, où, comme nous le faisons remarquer ailleurs, la politique n'était point étrangère, quelles guerres de notre part ont été, à proprement parler, des guerres de religion?

Il est incontestable encore, comme le suppose ce que nous venons de dire, que le naturel effet de la religion de Jésus-Christ a été de rendre ces guerres moins fréquentes, et moins sanguinaires. Vous ne le croyez pas peut-être; mais j'ai à vous opposer des témoignages qui ne vous paraltront suspects

sous aucun rapport.

« Nos gouvernements modernes, » dit Rousseau, « doivent incontestablement au christianisme leur plus solide autorité et leurs révolutions moins fréquentes; il les a rendus eux-mêmes moins sanguinaires; cela se prouve par le fait, en les comparant aux gouvernements anciens. La religion, mieux connue, écartant le fanatisme, a donné plus de douceur aux mœurs chrétiennes. Ce changement n'est point l'ouvrage des lettres; car, partout où elles ont brillé, l'humanité n'a pas été plus respectée. Les cruautés des Athéniens, des Egyptiens, des empereurs romains, des Chinois, en font foi. Que d'œuvres de miséricorde sont l'ouvrage de l'Evangile! »

A ces paroles de Rousseau, ajoutons celles de Montesquieu, qui ne sont pas moins conchartes: « Pendant que les princes mahométas donnent sans cesse la mort et la reçoites, la religion chez les Chrétiens rend les praces moins timides et par conséquent mors cruels. Le prince compte sur ses sujets, et les sujets sur le prince. Chose admirable La religion chrétienne, qui ne semble avar d'objet que la félicité de l'autre vie, fait escore notre bonheur dans celle-ci.

« C'est la religion chrétienne qui, miri la grandeur de l'empire et le vice du clar, a empêché le despotisme de s'établir et Ethiopie et a porté au milieu de l'Afri; e les mœurs de l'Europe et ses lois...

a Que l'on se mette devant les yeur des côté les massacres continuels des rois et de chefs grecs et romains, et de l'autre la set truction des peuples, des villes par ces 24 mes chefs, Thimur et Gengiskan qui va dévasté l'Asie, et nous verrons que best devons au christianisme, et dans le gournement un certain droit politique, et un la guerre un certain droit des gens, que la nature humaine ne saurait trop reconnibre Ainsi la religion de Jésus-Christ a reat

Ainsi la religion de Jésus-Christ a rest les gouvernements et les peuples plus étarés, plus justes, plus doux. Donc, post portés à la guerre, sous tous les rapports d pour quelque raison que ce soit.

Mais, quand bien mê:ne cela ne seus pas; quand il serait vrai de dire que, u l'attachement profond qu'elle nous inspertout naturellement, elle nous dispose prendre plus facilement les armes pour défendre, que faudrait-il en conclure! nous devons la rejeter? Nous devrions : rejeter également l'amour de la patrie de lui de la liberté qui nous mettent souve. aussi l'épée à la main. La rejeter! mais, s nous la rejetons, une autre prendra sa par car l'homme est naturellement, essentie ment religioux, comme tous à peu près conviennent et comme l'expérience le .c montre; ce sera dès lors le même les auns nos âmes, moins toutefois la lumière de douceur inhérentes à la foi chrétienne. 4mettons cependant que ce triste réal puisse s'obtenir; voilà les hommes sens a cune espèce de religion, par supposi-En sont-ils devenus plus pacifiques? H. la non. Ils se passionnent pour d'autres lien. et peut-être même pour leurs idées in :gieuses, comme autrefois pour leurs 1500 religieuses; et ils se combattent et se detsent d'autant plus fréquemment qu'ils n plus le frein de la loi divine pour les retent Princes et peuples, pour appliquer in a pensée de Montesquieu, sont devenus animaux terribles, qui ne sentent leur a-berté que lorsqu'ils déchirent et qu'ils avorent. C'est ce que nous n'avons que l'avons que l'av c'est ce que nous aurions vu encore toul reemment en Belgique, si l'animal déchatné e se sût apaisé. Dieu veuille que les choses n restent là.

CHE

«Un des sophismes les plus familiers au arti philosophiste, » dit Rousseau, « est d'oposer un peuple supposé de bons philosolies à un peuple de mauvais Chrétiens; comiesi un peuple de hons philosophes était lus facile à trouver qu'un peuple de vrais brétiens. Je ne sais si, parmi les individus, nn est plus facile à trouver que l'autre; uis je sais bien que, dès qu'il est question peuples, il en faut supposer qui abusent de la philosophie, sans religion, comle les nôtres abusent de la religion sans hilosophie, et cela me paratt changer beau-up l'état de la question.

· Bayle a fort bien prouvé que le fanatisme st plus pernicieux que l'athéisme, et cela st incontestable; mais cequ'il n'a eu garde e dire, et qui n'est pas moins vrai, c'est ne le fanatisme, quoique sanguinaire et uel, est pourlant une passion grande et rie, qui élève le cœur de l'homme, qui lui it mépriser la mort, qui lui donne un res-rt prodigieux, et qu'il ne faut que mieux iriger pour en tirer les plus sublimes ver-18; au lieu que l'irréligion, et, en général, sprit raisonneur et philosophique, attache la vie, essémine, avilit les âmes, concentre jutes les passions dans la bassesse de l'inret particulier, dans l'abjection du moi huiain; et sape ainsi à petit bruit les vrais indements de toute société; car, ce que s intérêts particuliers ont de commun est peu de chose qu'il ne balancera jamais ce n'ils ont d'opposé.

• Si l'athéisme ne fait pas verser le sang s hommes, c'est moins par amour pour la nix que par indifférence pour le bien; mme que tout aille, peu importe au pré-ndu sage, pourvu qu'il reste en repos dans a cabinet. Ses principes ne font pas tuer shommes, mais ils les empêchent de naie, en détruisant les mœurs qui les multiient, en les détachant de leur espèce, en duisant toutes leurs affections à un secret msme, aussi funeste à la population qu'à vertu. L'indifférence philosophique res-mble à la tranquillité de l'Etat sous le spotisme; c'est la tranquillité de la mort, le est plus destructive que la guerre même. Ainsi le fanatisme, quoique plus fu-estedans ses effets immédiats, que ce qu'on pelle aujourd'hui l'esprit philosophique, si beaucoup moins dans ses conséquences. 'ailleurs, il est aisé d'étaler de belles maxirs dans les livres; mais la question est de noir si elles tiennent bien à la doctrine, si es en découlent nécessairement; et c'est ce nin'a point paru clair jusqu'ici. Reste à sapir encore si la philosophie à son aise et sur trone, commanderait bien à la gloriole, à interet, à l'ambition, aux petites passions bl'homme, et si elle pratiquerait cette huanité si douce qu'elle nous vante la plume ia main. »

Cette expérience a été faite malheureuseent. Nous l'avons vue avec l'athéisme, je ne

dirai pas sur le trône, car elle l'avait renversé, mais au-dessus du trône et de l'autel, et elle a montré, par les faits les plus lamentables, qu'elle n'empéchait pas seulement les hommes de nattre, mais qu'elle savait aussi bien les détruire, et faire couler leur sang par torrent, qu'elle avait également son fanatisme, lequel était d'autant plus dangereux qu'il ne reconnaissait ni règle ni frein.

Cessez donc de nous reprocher les guerres communément appelées guerres de religion, et qui quelquefois ont eu lieu, en effet, soit pour elle, soit à son occasion. L'état de guerre dans lequel l'homme vit presque toujours ici-bas tient à ses passions que la religion a précisément pour but de combat-tre; d'où il suit que la religion détruite, par supposition, les guerres n'en seraient que plus fréquentes et plus redoutables. A tout ce que nous venons de dire, qu'il nous soit permis d'ajouter un fait connu de tous, et dont personne ne peut, ce nous semble, contester ici la valeur. Il y a chez le sauvage aussi peu de religion que possible. Or personne n'ignore qu'il est en hostilité conti-nuelle soit avec les sauvages des tribus voisines, soit avec ceux de sa propre tribu.

On remarque même, avez-vous dit encore, en parlant des guerres de religion, que ce sont ordinairement les plus opiniatres.

Cela doit arriver quelquefois, et nous ne devons point en être surpris. C'est l'effet naturel des idées, et surtout des idées religieuses, auxquelles l'homme tient beaucoup plus qu'à la vie. Qu'y a-t-il de plus opiniâ-tre que les guerres d'indépendance? On ne les blâme point cependant, bien au contraire. Pourquoi donc nous serait-il défendu de faire pour la religion ce que nous fai-sons pour la liberté, aux applaudissements de tous? Parlant un jour de la puissance des idées, le R. P. Lacordaire s'écriait devant son auditoire qui frémissait d'applaudissement à ses nobles accents: « Rien n'est fort comme l'épée dans le monde, mais, quand c'est une idée qui la tient, elle ne cède jamais! » Oui, me disais-je à moi-même, et surtout quand c'est une idée religieuse. Pourquoi donc, en effet, ne la préférerionsnous pas à la vie du corps, puisqu'elle est la vie de l'âme?

Hâtons-nous de le dire cependant, il n'en est pas tonjours ainsi, tant s'en faut. Cela est démontré par tout ce que nous avons dit précédemment. Nous n'ajouterons ici qu'une réflexion. Sans doute nous tenons et nous devons tenir à la religion plus qu'à toute autre chose, puisqu'elle est notre gloire, notre vie, notre éternelle espérance; mais cette même religion n'est-elle pas la première à nous prêcher la modération, l'oubli des injures, l'amour de nos plus grands ennemis? D'où il suit que, alors même que l'homme a été obligé de tirer l'épée pour défendre les intérêts de la religion, il doit être disposé à la remettre dans le fourreau, dès qu'il le peut sans honte et surtout sans compromettre ces intérêts sacrés qu'il ne doit jamais perdre de vue.

Il ne le fait pas toujours, me direz-vous? Sans doute, mais il cesse dès lors d'être le champion de la religion pour devenir celui de ses passions. Bien loin d'être, comme précédemment, un défenseur des idées religieuses, il s'en montre l'ennemi, et quelquefois un ennemi encore plus dangereux que celui qu'il a entrepris de combattre.

GUE

Vous dites pourtant, avez-vous ajouté, que la religion est une cause de paix parmi les hommes, et Jésus-Christ, votre Dieu, a dé-

fendu de se servir de l'épée.

Oui, nous le disons et nous avons raison de le dire, puisque la religion rappelle à l'homme continuellement la rigoureuse observance de la justice, le support mutuel, le pardon des injures, l'amour des ennemis... toutes choses propres à conserver la paix parmi les hommes; mais si les hommes ne veulent point l'écouter, elle ne peutempêcher la guerre; si ceux qui l'écoutent sont attaqués par ceux qui refusent de l'éconter, elle ne peut empêcher les siens de se défendre, et même si ceux-ci, sans être attaqués directement, sont lésés dans leurs droits, dans leurs biens, dans leur honneur, dans leurs intérêts religieux, elle ne peut encore leur défendre de prendre l'épée. Que dis-je? leur défendre, mais elle sera la première à le leur commander et elle leur apprendra même à se servir de l'épée, comme Dieu l'apprit autrefois à David (78).

Il est bien étonnant, me direz-vous, que la religion qui a été faite pour maintenir les hommes en paix les porte aussi à la guerre et quelquesois pour elle-même.

Pourquoi non, quand il y a nécessité? La justice n'a-t-elle pas pour but également de maintenir les hommes en paix? Et cependant c'est elle qui leur commande la guerre, quand elle est violée.

Pour quoi non, quand c'est l'ordre qui le veut? Pour conserver cet ordre, qui n'est pas autre chose que la volonté de Dieu, est-ce que la guerre n'a pas existé jusque dans les cieux? L'ange fidèle a vaincu l'ange rebelle et l'a précipité au plus profond des enfers. C'est là la guerre sacrée par excellence: guerre terrible que le génie a chantée, que la vertu pleure tous les jours et qu'aucun de nous ne saurait nier, puisque nous en ressentons tous, à chaque instant, le contrecoup dans toutes les fibres de notre âme et de notre corps.

Jésus-Christ, votre Dieu, avez-vous remarqué, a défendu de se servir de l'épée, comme on le voit par ce qu'il dit à Pierre au moment où ses ennemis viennent pour le saisir : Converte gladium tuum in locum suum. (Matth. xxvi, 52.)

Oui, il le défend à Pierre, et, dans sa personne, à tous les ministres de sa religion qui, étant des hommes de paix par excellence, doivent imiter leur Maître et s'interdire de répandre tout autre sang que le leur.

Oui, en cette circonstance, puisqu'il filait que les Ecritures fussent accomplies et que la rédemption des hommes s'achevit; et que d'ailleurs Jésus pouvait prier son. Père, comme il le dit lui-même, de lui envoyer plus de douze légions d'anges: le putas, quia non possum rogare Patrem meun; et exhibebit mihi modo plus quam duodem legiones angelorum? Quomodo ergo implbuntur Scripturæ, quia sic oportet fen'

(Matth. xxvi, 53, 54.)

Est-ce à dire pour cela que Jésis defende absolument et à qui que ce soit de servir de l'épée? Point du tout; autrement il n'aurait pas voulu, vu la dégradation ! l'homme et ses passions, le maintien l'ordre, de la justice et même de la justification de la justification de la guerre; autrement il eût réprouvé a judaïque, au lieu d'être venu pour la famobserver, tout en l'imprégnant de plus de douceur et de charité: Nolite putare queniam veni solvere legem nut prophetas au veni solvere, sed adimplere. (Math. 1. 17.) Autrement il n'eût point été lui-mère le Seigneur Dieu des armées, comme la pellent les Ecritures, tout en lui constrant son caractère de suréminente sainte Sanctus, sanctus, sanctus Dominus Deux exectuum. (Isa. vi, 3.)

Ecoutons encore l'abbé de Frayssimo réfutant, dans sa Défense du christianismo les injustes accusations portées contre l'religion, à cause des guerres dont elle a «

l'occasion ou le prétexte :

« A toutes les déclamations inspirées se la haine et le projugé, » nous dit-il, «je [-" d'abord récondre avec l'auteur de l'Espri des lois (liv. xxiv, chap. 2): - Cest as raisonner contre la religion de rassendir dans un grand ouvrage une longue enue. ration des maux qu'elle a produits, si l' ne fait de même celle des biens qu'elle a su' Si je voulais raconter tous les maux qu'il produits les lois civiles, la monarche. gouvernement républicain, je dirais de choses effroyables. Avec cette belle manier de raisonner contre la religion. 31cette manie de la rendre responsable : abus qu'en font les hommes, d'oublier biens dont elle est la source pour ners peler que des maux dont elle est le l'e texte, savez-vous à quoi l'on aboutirs: ! : renverser l'ordre social, à nous rameser i l'état sauvage. Car enfin, moi aussi je !- ' rappeler les maux qu'a enfantés la socieet dire: Parcourez les annales des peui o anciens et modernes, des Egyptiens : bares qui ont renversé l'empire romain. .. nations formées de ses débris ; étudiez : toire des quatro parties du monde, ¿·' trouverez-vous? des vices qui sont le sultat de la civilisation, une suite de cris-

(78) Benedictus Dominus Deus meus, qui docet manus meas ad practium, et digitos meos ed him (Paal. LALIII, 1.)

qui font horreur, des divisions et des guerres en quelque sorte perpétuelles, qui n'ont cessé d'ensanglanter la terre. A peine sur les vingt-quatre heures qui divisent le jour, en est-il une seule où, sur quelque point du globe, le sang humain ne coule par le glaive des combats, tant la société peut ensanter de calamités cruelles, tant il serait bon pour le genre humain de vivre errant dans les forêts comme les animaux 1.. Ce que vous répondriez à ces déclamateurs contre la société, je le répondrai à ceux qui déclament contre la religion. Dans la société, il ne s'agit pas de savoir ce que peut devepir la puissance dans les mains de ceux qui en abusent, mais ce que deviendrait la socióté elle-même sans la puissance qui la gouverne: ainsi, dans le christianisme, ne cherthez pas uniquement les abus que l'homme peut en faire, mais ce que deviendraient ans le christianisme les nations qui le prolessent.

· Vous rappelez, dirai-je aux incrédules, es guerres de religion, mais vous dissimulez que c'est la politique ambitieuse et renuante qui, dans le secret, tramait ces proets, et qui ensuite, au nom de la religion, joulevait les pouples : Jean-Jacques en conrient. Vous avez calcule par approximation e nombre des victimes que peuvent avoir ailes les querelles religieuses dans l'espace le dix-huit siècles, et vous en avez compté ix mille par années, réparties sur les liverses nations chrétiennes; mais vous lissimulez que les maximes de la religion mt rendu les guerres moins cruelles et les évolutions moins fréquentes, qu'elles ont ntroduit parmi le peuple un certain droit les gens et certaines règles d'équité qu'on le saurait trop reconnaître, et que par là nême elles ont épargné l'effusion du sang umain. Sans sortir de notre France, dit un pologiste moderne (Bengien, Traité de la raie relig. part. 11) je soutiens que la seule istitution des hopitaux pour les enfants routés et les soins qu'inspire aux parents idée des baptêmes, conservent toutes les an-les plus de six mille Français. La cruauté es Chinois laisse périr toutes les années, pourul-il, plus de trente mille enfants, de compte iil, et les philosophes nous vantent les wurs chinoises! La barbarie des Romains ussait mourir tous les ans de faim et de madie un grand nombre d'esclaves, et les phi-

Tosophes n'en disent rien. Vous affectez de répandre que les sanglantes querelles de religion, le zèle persécuteur ne se trouvent que dans le christianisme; mais l'histoire des peuples de l'ancienne Grèce nous présente une guerre sacrée dont la religion fut le motif, qui fut poursuivie avec fureur et qui dura dix ans (ROLLIN, Hist. ancienne, liv. xiv); mais Xerxès, adorateur du feu élémentaire, détruisit en ravageant la Grèce les temples de ses dieux; mais en Egypte, pendant qu'un peuple élevait une espèce d'animaux sur les autels, ses voisins les avaient en abomination; de là des guerres continuelles d'une ville contre une autre (Id., ibid., liv. 1"); mais le zèle du paganisme fit, pendant trois siècles, ruisseler le sang chrétien dans les provinces de l'empire; mais, au 1v' siècle, les Arméniens, qui avaient embrassé et qui professaient paisiblement le christianisme, eurent à soutenir une guerre cruelle contre Maximin, qui se mit lui-même à la tête de ses troupes pour aller les forcer dans leurs montagnes et relever les idoles qu'ils avaient abattues; mais Julien le philosophe sit à la religion une persécution plus redoutable que celle de Néron; mais le calife Omar détruisit plus de quatre mille temples païens ou églises chrétiennes, et étendit au loin par la force des armes la doctrine du faux prophète; mais des querelles reli-gieuses sur le Coran ont fait naître entre le Perse et le Turc des guerres sanglantes; mais, de nos jours, l'incrédulité sous le nom de philosophie, après s'être armée de sophismes, s'est armée aussi du glaive meur-trier contre les disciples de l'Evangile; et puis, qu'on ose avancer que le christianisme seul a été souillé par des guerres san-glantes ! Plaignons l'humanité d'être capable d'abuser de ce qu'il y a de plus sacré sur la terre; mais que les maux dont le christianisme peut avoir été le prétexte innocent ne sassent point oublier les biensaits que nous lui devons, ni les vertus qu'il sait pratiquer aux hommes. Après qu'on a vu le soleil éclairer, animer la nature de son éclat et de sa chaleur, faudra-t-il donc insulter à sa lumière, parce que ses seux élèvent quelquesois de la terre des vapeurs qui enfantent les orages? » (Paradoxes intéressants, p. 375 et 406.)



DES OBJECTIONS POPULAIRES.

# HASARD.

Objections. — Le hasard fait bien des chois et même de très-grandes choses. - Tout monde en convient. — Vous connaissez mot de Talleyrand : « Comment cela finirail. • lui demandait-on quelquefois, en parnide ces grands événements, qui occupaient ors tous les esprits? — « Par hasard, » dimi-il; et chacun d'applaudir.

Réponse. - Il faut, avant d'entrer en matière, se bien expliquer sur la signification du mot hasard; car c'est là un de ces mots dont on abuse et qui induisent beaucoup de personnes en erreur, à cause des différents sens qu'on lui donne.

Ou bien par ce mot de hasard vous entendez l'absence de toute cause, connue ou inconnue, rien absolument, en sorte que, quand

vous dites : le hasard fait bien des choses et même de très-grandes choses, c'est comme si vous disiez : rien fait bien des choses, et même de très-grandes choses. Ce serait évidemment le comble de l'absurdité : car rien ne fait rien ni ne peut rien faire - ex nihilo nihil fit, - nous dit l'axiome. Rien, c'est l'absence de tout être; donc, de toute action; donc, de toute cause; donc aussi de tout effet, suivant cet autre axiome, qui rentre dans le premier : « Il n'y a point d'effet sans cause. » Je m'étonne qu'il soit nécessaire de prouver cela. Le plus petit enfant doit le comprendre, pour peu qu'on le laisse à son bon sens naturel. — Quand, poussé par cette curiosité si naturelle à son âge, il demande aux grandes personnes avec lesquelles il se trouve : Qui a fait ce vêtement qui me couvre? Qui a préparé le pain que je mange? Qui a disposé dans l'état où il est le lit dans lequel je vais me coucher? Qui a construit la maison que j'habite, l'église dans laquelle je vais prier le bon Dieu? etc., etc. si on lui répondait : rien, et toujours rien ; il vous rirait au nez, et finirait par vous dire que vous avez envie de vous moquer de lui. Nous pouvons donc, à plus forte raison, vous dire la même chose, lorsque vous affirmez, avec le plus grand sang-froid du moude, le hasard. c'est-à-dire rien, dans votre idée, fait bien des choses, et même de très-grandes choses.

HAS

Ou bien vous entendez par ce mot de haeard la puissance aveugle qui entrainait tout. selon les idées des anciens, avec une force icrésistible, — fors, — ce serait moins absurde, mais non moins faux. Qui ne voit, en effet, qu'alors l'homme manquerait de liberté, qu'il n'y aurait, en ce cas, de sa part, ni crime ni vertu? chose qui ne répugne pas moins à la conscience qu'à la raison, et qui ne manquerait pas d'avoir, pour la société comme pour les individus, le plus déplorable résultat.

Il est encore un autre sens donné à ce mot de hasard, celui de cause cachée mais réelle, laquelle cause est toujours soumise à la volonié divine et souvent dirigée par elle. C'est dans ce sens qu'on a dit que le hasard n'était que l'imprévu de la Providence. Ce sens est évidemment le seul chrétien, le seul raisonnable, le seul admissible. Qui ne se rappelle, en effet, ce passage de l'Ecriture eu, pour nous faire sentir avec quel soin la Providence dirige jusqu'aux plus petits événements de ce monde, il est dit en propres termes que tous les cheveux de notre tête ont été comptés : Capilli capitis vestri omnes numerati sunt? (Luc. x11,7.) Qui ne comprend que, dans toutes les circons-tances de la vie, dans celles surtout qui ont une certaine importance, notre ame est toujours disposée à s'élancer vers Dieu, soit pour le prier, soit pour le remercier, ce que nous ne ferions pas assurément, si nous n'étions profondément convaincus que tout est sous sa dépendance, et que rien n'arrive ici-bas sans son ordre ou du moins sans sa rermission?

Non, dites vous, car bien des choses e souvent les plus grandes choses armentente toute prévision, indépendamment en causes qui devraient naturellement les reduire, et même par des causes tout opposées.

Et c'est précisément ce que nous aven appelé l'imprévu, de la part des hommes, é: cette Providence qui elle-même prévoit loit. ne laisse arriver que ce qu'elle veut, et sert souvent, pour obtenir les résultats in plus élevés, des moyens les plus faibles & lon le monde — infirma mundi elegit Deu

ut confundat fortia.

Quoi donc i si la plupart des choses de a monde, si les plus importantes surtou étaient abandonnées, comme vous le prétes dez, à un aveugle hasard, est-ce que les marcherait avec cette régularité que na admirons? est-ce que le désordre, us ce sordre profond et bientôt irrémédia: n'entraverait pas la marche des événements est-ce que tout n'arriverait pas, peu à jeu à une ruine inévitable? Considérez le ; s simple des drames produits par le génerl'homme. Comme tout se lie, tout s'encirnel comme tout arrive au dénouement ave une régularité plus ou moins grande! Le comprenez-vous pas, qu'au-dessus de care scène, plane, pour ainsi dire, une intelligera qui a tout prévu, et conduit tout, en queque sorte, plus ou moins directement! Que diriez-vous à celui qui oserait vous saisnir que le hasard fait ici bien des choses. même les plus grandes choses? « Ce :: vous affirmez est absurde, » répondriez-v. « S'il en était ainsi, l'action ne durerait » cinq minutes seulement. » Or, qu'est-ce ;: cette scène comparativement à ce.'e il monde? Qu'est-ce que ce drame factice & -parativement à la vie d'un homme, d'un peple, du genre humain tout entier? Vous prtendez que beaucoup de choses et même. très-grandes choses sont ici abandonnés 11 hasard. Mais ne comprenez-vous pas soil en était ainsi, il y aurait bientôt un de leversement général, et que l'univers rese berait dans le chaos?

Tout le monde en convient, prétende

C'est vrai jusqu'à un certain point. I... le monde parle de hasard; tout le monde : que le hasard fait bien des choses et mesde très-grandes choses; mais alors at : 1 est entendu comme nous venons de le 4 ~. et non dans son sens rigourenz et aber-Il suffit que chacun s'interroge soi-met. pour comprendre que telle est, en res & la signification de ce mot, quand il le je nonce avec intelligence, ou quand il tend prononcer à des personnes sincèremes chrétiennes ou seulement raisonnables : ne pourrait, du reste, en être autremes! pour les raisons que nous venons d'espe

Vous connaissez le mot de Talleyran ajoutez-vous : « Comment cela finira-l-11" lui demandait-on quelquefois, en parisut # ces grands événements qui occursient aus

us les esprits. « Par hasard, » répondait-il. t chacun d'applaudir.

Oui, je connais ce mot; et, en dépit des plaudissements qu'il a pu recevoir, je ne aindrai point d'appliquer à celui qui le ononça, malgré la dignité ecclésiastique nt il fut revêtu, l'axiome bien connu: Tout ce qu'il dit n'est pas mot d'Evangile. » mieux encore, j'appliquerai au mot lui-ême la distinction que je faisais tout à

l'heure : Ou bion, par là, Talleyrand entendait l'absence de toute cause, de cause intelligente du moins, ou bien, comme nous venons de le dire, l'imprévu de la Providence : dans le premier cas, il aurait dit une grande sottise, malgré tout son esprit, dans le se-cond cas, il aurait rappelé une grande vérité morale et religieuse, malgré son apos-

## HORS DE L'ÉGLISE, POINT DE SALUT.

Objections. — Ce n'est point Jésus-Christ ii a tenu un pareil langage; il était trop ux et trop sage pour cela. — Ce sont les tholiques, qui, en posant ce faux principe, douvertla porte à l'intolérance et à la persétion, en fait de religion.—De là ces excom-nnications formidables lancées par l'Eglise atre ses propres enfants; de là ces refus sépulture, etc., etc.

Riponse. - Vous vous effrayez là d'un fantôequinefait pas peur aux plus petits enfants; r ils répètent tous les jours ces mêmes roles au catéchisme, sans en être aucuneent surpris. Vous me direz peut-être que st qu'ils ne les comprennent pas. Je n'en is rien, mais ce que je sais, c'est que us ne les comprenez pas bien vous-ème, et voilà pourquoi sans doute vous raissez en être si effrayé.

Ce n'est point Jésus-Christ qui a tenu un reil langage, avez-vous dit, il était trop

ux et trop sage pour cela.

Vous vous trom pez, Jésus-Christ, malgré sa uceur et sa sagessa, ou plutôt en raison ême de ces divines perfections et de toutes s autres qui étaient en lui, a tenu absoluent le même langage, sinon quant aux ots, du moins quant au sens : Si quelqu'un scoute pas l'Eglise, a-t-il dit expressement, iil soit pour vous comme un paien et un blicain : « Si Ecclesiam non audierit, sit i sicut ethnicus et publicanus. » (Matth. m. 17.) Or qu'est-ce que cela, je vous le mande, si ce n'est affirmer qu'on ne peut re sauvé hors de l'Eglise : car Jésus-Christ intend pas probablement qu'on puisse se uver dans le paganisme et le péché. Ne marquez-vons pas d'ailleurs que Jésusr l'Eglise comme d'un homme marqué au ant du cachet de la réprobation? ce qui thien dire assurément qu'on ne peut se aver hors de l'Eglise.

Vous allez me répondre peut-être que léi-Christ parle là de celui qui, appartenant ellement à l'Eglise, est repoussé de son in. C'est possible; mais pourquoi est-il rist, si ce n'est parce qu'il est repoussé l'Eglise? D'où il faut conclure, toujours Rirès Jésus-Christ, qu'il n'y a point de lut hors de l'Eglise. D'ailleurs, ne dit-il pas lui-même, se comparant au bon pasteur, il est à la recherche des brebis égarées la maison d'Israël, pour les ramener au

bercail? Ce bercail, c'est l'Eglise. Les brebis égarées, ce sont les hommes qui n'en font point partie. Pourquoi donc les y faire entrer, si ce n'est parce que, hors de son sein, il n'y a point de salut? Quand il envoie ses apotres prêcher l'Evangile à toute la terre, que leur recommande-t-il? De continuer sa mission, c'est-à-dire de ramener au bercail les brebis plus ou moins égarées, ou, ce qui est la même chose, de faire entrer dans le sein de son Eglise ceux qui ne la connaissent point encore. Pourquoi donc cela, si ce n'est parce que, selon lui, il n'y a point de salut hors de l'Eglise?

Ni sa douceur, ni sa sagesse, ni aucune de ses divines vertus ne l'empêchent d'agir lui-même et de faire agir les autres en raison de ce principe. Au contraire, plus ces vertus sont éminentes en lui, et plus il en poursuit l'application, parce qu'il n'y a pas de moyen plus propre à montrer sa charité à l'égard du prochain et son zèle pour la gloire de Dieu. Pourquoi, en effet, cette nécessité d'appartenir à la véritable Eglise? Pour mieux connaître les vérités que nous sommes obligés de croire; pour mieux remplir les devoirs qui nous sont imposés. Il importe donc souverainement, an bonheur des hommes comme à la gloire de Dieu, que cette nécessité soit partout et hautement proclamée, afin qu'on agisse en conséquence.

Et vous-ineme, quelles que soient d'ailleurs vos opinions religieuses, ne faites-vous pas tous vos efforts, la plupart du temps, pour les faire embrasser aux autres? L'erreur même vous passionne souvent beaucoup plus que la vérité. Elle vous enivre comme un vinfrelaté. E'le égare vos idées, fait bouillonner votre sang, et, armant votre bras d'un poignard, elle met sur vos lèvres des paroles incohérentes, fort étonnées de se trouver ensemble: Liberté, fraternité ou la mort! heureux encore, si elle ne vous fait pas mettre en pratique ces idées sanguinaires! Or qu'est-ce que cela, je vous le demande, si ce n'est dire aussi, à votre manière, mais le dire sans droit, sans raison, sans moderation, le dire au nom de l'erreur et de la passion. au lieu de le dire au nom de la vérité et de la charité : « Hors de mon Eglise, point de salut? » Qu'est-ce que cela, si ce n'est, en posant ce principe réellement faux ici, ouvrir la porte à l'intolérance et à la persécution?... Et c'est vous qui le reprochez aux autres? O inconséquence de la nature humaine l

203

Ce sont les catholiques, avez-vous ajouté en effet, qui, en posant ce faux principe, ont ouvert la porte à l'intolérance et à la persécution

Il y a là autant d'erreurs que de mots. Il n'est pas vrai que le principe qui dit que : Hors de l'Eglise il n'y a point de salut, soit faux, il ne l'est qu'autant qu'il est dénaturé, comme je le faisais remarquer tout à l'heure. Pris dans son sens naturel, il n'est pas faux du tout; ou plutôt il est la vérité même, le sens commun même; et voilà pourquoi il est adopté sans répugnance par la raison même de l'enfant. Qu'entend-on par là, en effet? Qu'il est impossible d'aller au ciel, ou, ce qui est la même chose, de plaire à Dieu, sans faire ce qu'il nous commande, c'est-à-dire qu'on ne peut se rapprocher de Dieu en s'éloignant de lui, que l'erreur n'est pas la vérité, que le vice n'est pas la vertu, que les tenèbres ne sont pas les lumières, que le bien ne saurait être le mal... Qu'y at-il de plus incontestable que cela? Ce principe entendu en ce sens, comme il doit l'ètro, les catholiques le reconnaissent comme leur appartenant. Oui, ce principe leur appartient, car il a été proclamé et mis en pratique par Jésus-Christ! Oui, ce principe leur appartient : car il a été proclamé et mis en pratique par les apôtres, par les premiers fondateurs du christianisme! Oui, ce principe leur appartient, car il a été proclamé et mis en pratique, en tout temps et en tout lieu, par tous les Chrétiens véritablement dignes de ce nom! Mais, en reconuaissant que ce principe, ainsi entendu, leur appartient, en le proclamant hautement, ils déclarent aussi qu'ils n'en sont que les propagateurs, et non les inventeurs; car il est vieux comme le bon sens, éternel comme la vérité. Entendu dans un autre sens, pris comme principe d'intolérance et de persécution, il n'appartient aucunement aux catholiques, ni ne saurait leur appartenir, puisque ceux-ci ne sontautres que les disciples de Jésus-Christ, ce Dieu de toute charité. Si nous voulions même récriminer, nous pourrions dire qu'il appartient en propre à leurs plus acharnés ennemis.

Il est donc faux que, soit en proclamant et en pratiquant ce principe, soit de toute autre manière, les catholiques aient ouvert la porte à l'intolérance et à la persécution. Intolérants let surtout les premiers intolérants!... Persécuteurs! et surtout les premiers persécuteurs!... Qui ? eux? les catholiques? Mais vous ne savez donc pas un seul mot de l'histoire de l'Eglise? Vous avez donc oublié surtout les trois premiers siècles de son établissement, et aussi les trois années pendant lesquelles elle a versé, dans une petite partie de la terre, mais quelle partiel le sol sacré de la Francel autant de sang peut-être que pendant les trois siècles où la persécution était à peu près générale? Etaient-ce les catholiques qui se trouvaient alors intolérants et persécuteurs? N'est-il pas ridicule, et même cruellement ridicule de dire qu'ils ont ouvert la porte à l'intolé-

rance et à la persécution? Ne sont-re per plutôt, comme je le disais tout à l'heure, leurs plus acharnés ennemis qui l'ont faut

Vous me direz pent-être que, si les cunemis des catholiques se sont montrés intlérants et persécuteurs, en certaines crconstances, mais principalement dans les trois premiers siècles de l'Eglise, ceux-ule sont devenus, à leur tour, quand ils ont été

les plus forts.

C'est une fausse idée. Ils ont été intolérants, persécuteurs de l'erreur, du vice, da mal... Oui sans doute; et c'était leur droit, leur devoir même. Ils l'ont été plus que d'autres, et cela se conçoit: carily a en eux une conviction plus grante. plus ardente de la vérité, il y a le seu que Jésus est venu apporter sur la terre et des ils ont le dépôt, ce feu montre le mai dire toute sa laideur, et tend naturellement à « détruire. Mais intolérants, persécuteurs des personnes, et même des personnes en qui e trouvent l'erreur et le vice? Non, james Ah! bien au contraire, autant ils haïssent : mal, autant ils aiment ceux en qui se troci le mal. Voilà précisément pourquoi ils fa tous leurs efforts pour les faire entrer dus le sein de la véritable Eglise, à laquelle . appartiennent; do les y faire entrer, dispar l'instruction, le bon exemple, la prière par la violence? Je le répète, jamais. () proques-uns l'ont fait en leur nom; mais trompaient, peut-être se trompaient-ils eusmêmes. Toujours est-il que les catholiques véritables n'ont jamais été ni ne saurans: être intolérants, persécuteurs surtout de personnes; car le catholicisme n'est anic que la religion de Jésus-Christ, la religion de la douceur et de la patience, la religir de la charité.

De peur que vous ne pensiez que ce se la des idées particulières, je vais vous matter la même opinion émise par les autre qui jouissent, dans le monde catholique. La plus haute autorité. Ecoutons d'alord sage directeur des catéchismes de Sainterpice, dans son exposition si simple, mais juste, en même temps, de la doctrine de la cotrine de la cotrine

glise « L'Eglise n'a jamais dit que tous ce ! qui vivent et qui menrent hors de sa o.c. munion extérieure, qui ne professent pas di foi catholique, qui n'obsissent pas au Par et aux évêques, qui n'ont pas reçu les suments, sont par là même irrémissiblene damnés... Elle ne l'a jamais dit, elle ne jamais pensé. Voici à quoi se borne soc ! seignement sur cet article; vous allez tiet tot convenir qu'elle a infiniment ra-Vous lui demandez si tels et tels boqui ne sont pas catholiques peuvent se # ver. Elle vous répond : Ou ces hommes naissent suffisamment l'Eglise catholiq l'autorité qu'elle a reçue de Jésus-Chr son enseignement, ses préceptes; ou ils ne la connaissent pas, et sont à cet (2' dans une ignorance ou dans une erreur volontaire. S'ils connaissent l'Eglise (1lique et son autorité, et que néanmoins

refusent de croire à son enseignement, de se soumettre à ses lois, il n'y a pas de salut à espérer pour eux hors de l'Eglise catholi-que. Pourquoi? Parce que Jésus-Christ a dit aux apôtres : « Celui qui vous écoute, m'écoute ; celui qui vous méprise, me méprise,... Si quelqu'un n'écoute pas l'Eglise, regardez-le comme un païen, comme un pércheur. » Refuser d'obéir à Dieu, ne vouloir pas obéir à l'ordre qu'il a établi, et faire en même temps son salut, plaire à Dieu, mériter la récompense du ciel, ce sont des cho-ses qui ne peuvent pas aller ensemble. Si ces hommes ne connaissent pas l'Eglise, ils ne seront pas damnés pour ne lui avoir pas obéi, pour n'avoir pas été catholiques; leur bonne foi les excuse devant Dieu. » (Expo-

sition de la doctrine chrétienne.)

« Un protestant, un schismatique n'est pas damné, ditégalement Mgr de Ségur, «par cela seul qu'il est protestant ou schismatique, s'il est de bonne foi dans son erreur, c'est-à-dire sil n'a pas pu, pour une raison ou pour une autre, connaître et embrasser la foi catholique, il est considéré par l'Eglise comme faisant partie de ses enfants; et s'il a vécu selon ce qu'il a cru être la vraie loi de Dieu, il adroit au bonheur du ciel, comme s'il eut été catholique. Il y a, Dieu mercil un grand nombre de protestants dans cette bonne foi; et il s'en rencontre même parmi leurs ministres. Le cardinal de Cheverus, alors évêque de Boston, en a converti deux, très-savants et très-pieux; et, après leur relour à l'Eglise catholique, ils déclarèrent au bon évêque que, jusqu'à l'époque où ils l'avaient connu, ils n'avaient jamais eu de doutes sur la vérité de leur religion. Ne nous inquiétons pas, du reste, du jugement que Dieu fera des protestants, non plus que des idolatres, des sauvages, etc., etc. Nous savons, d'une part, que Dieu est bon, qu'il veut le salut de tous, et, d'autre part, qu'il et la justice même. Servons-le de notre mieux, et ne nous inquiétons pas des au-Ires. »

« L'erreur involontaire, » dit encore l'auteur que nous citions précédemment, « n'est pas un crime, c'est pourtant un malheur. C'est un malheur, parce que ne connaissant pas l'Egise catholique, ils sont privés des grands moyens de salut qu'ils auraient trouvés dans cet enseignement si pur de l'Evangile, qui éclaire l'esprit, qui touche le cœur et contribue puissamment à nous sanctifier. Ils sont privés de ces exercices publics du culte qui excitent dans l'amedes sentiments pieux, qui la consolent, la soutiennent, la rani-ment dans le service de Dieu. Ils sont pri-vés du secours des sacrements établis pour nous purisier des souillures du péché, du sacrement de pénitence, de l'extrême-onchon... Or des pécheurs qui n'ont pas ces Loyens no peuvent se réconcilier avec Dieu que par des actes d'une vertu difficile, à aquelle la plupart d'entre eux ne s'élèveront probablement pas. Ils courent done un grand anger de se perdre. L'Eglise catholique ne ut pas autre chose sur la nécessité où nous

sommes de lui appartenir pour faire notre salut, etvoilà dans quel sens elle veut qu'on explique ces mots: Hors de l'Eglise il n'y a

HOR

pas de salut.

« Les protestants ne diront pas qu'il faut appartenir à la religion protesiante pour se sauver; ils sont plus tolérants, et cela pour une bonne raison: ils ne savent pas ce qu'il faut croire, ni ce qu'il faut condamner. Si donc ils sontsidèles à leur grand principe, que chacun demeure libre d'interpréter les Ecritures comme il l'entendra et de se faire une religion à sa manière, comment oseraientils prétendre que, hors de telle ou de telle secte, on ne peut pas se sauver? En suivant la méthode protestante, vous pouvez être ca-tholique, calviniste, luthérien, presbytérien, anabaptiste, quaker, méthodiste, vous pouvez même être Juif ou mahométan, si vous le trouvez bon et le jugez conforme à l'Écriture, et vous n'en serez pas moins bon Chrétien et en voie de salut. C'est fort commode, comme vous le voyez, et, si Dieu avait laissé aux protestants, inventeurs d'un si singulier système, la faculté d'élargir de la sorte la voie qui conduit au ciel, nous devrions leur être très-reconnaissants de nous avoir donné à tous une si grande facilité. Mais cela n'est, ni ne saurait être.

« Les catholiques qui ont un symbole invariable, les catholiques qui savent qu'il n'est pas libre à l'homme de contredire Dieu et de changer son œuvre, de dire non, quand il dit oui, et de dire oui, quand il dit non, de prendre un ou deux de ses commandements et de ne pas tenir compte des autres, ne sont pas tolérants comme les protestants. Ils laissent à Dieu, qui seul connaît le secret des cœurs, à juger si les personnes qui n'appartiennent pas à l'Eglise sont de bonne ou mauvaise foi; quant à la doctrine, ils n'en cèderont pas le plus petit article, ils ne feront jamais la moindre concession; il n'y a pas là-dessus de transaction possible. Ils vous diront en deux mots, et ces mots disent tout : Il faut être Chrétien, il faut être catholique. Etre véritablement Chrétien et être catholique, c'est tout un : la religion chrétienne, c'est l'Eglise catholique, ni plus ni moins. Voilà ce qui décida la conversion d'Henri IV, l'un de nos meilleurs et de nos plus grands rois. Les ministres protestants lui dirent qu'il pouvait se sauver en se faisant catholique comme en demeurant protestant; les catholiques, au contraire, lui dirent qu'il ne pouvait faire son salut que dans l'Eglise catholique, parce qu'il n'est pas libre à chacun de se faire une religion à sa manière, et qu'il faut prendre les choses comme Jésus-Christ les a établies, pas autrement Ce grand prince comprit que les catholiques avaient raison, et, dès lors, il

n'hésita plus à abjurer le protestantisme. » « Cette maxime : Hors de l'Eglise point de salut, prononce une peine, » dit de son côté le savant auteur des Etudes philosophiques sur le christianisme. « C'est donc une loi pénale. Or l'application de toute loi pénale demande la culpabilité, et la culpabilité de-

DICTIONNAIRE

mande à son tour deux conditions : le fait et l'intention. Voilà qui est élémentaire, et que, de tout temps et par tout pays, le sens commun fait dire à tous les hommes.

HOR

« Voyageant en société avec quelques amis, nous sommes assaillis par des brigands; un combat s'engage: dans la mêlée et l'obscurité, un de mes amis tombe sous le coup que je dirigeais contre un de nos agresseurs, un autre de mes amis tombe sous les coups de cet agresseur lui-même. La justice intervient, et nous surprend, ce dernier et moi, ayant tué chacun un homme. Les choses s'expliquent, ma fatale méprise est évidente; mais reste que j'ai tué un homme, et que la loi punit l'homicidede mort. Je le demande, cette loi sera-t-elle également appliquée à moi et à l'assassin? Quelle absurdité de le penser! Eh bien! il n'est pas moins absurde d'appliquer aveuglément la sentence : Hors de l'Eglise point de salut. Il y a dans cette sentence, comme dans toute loi pénale, un mot qui se supplée, c'est le mot volontairement, parce que les lois sont faites pour les hommes, et que l'homme n'est pas corps seulement, mais est volonté; n'est pas machine, mais intention. Voilà qui est clair par soi-même, et qui est encore plus clair dans l'ordre religieux que dans l'ordre civil, parce que la religion, étant toute spirituelle, ne tient comple que des intentions et des volontés..

« Ce point est donc suffisamment établi, ce me semble, savoir, que, quelque inflexible que soit, en principe, la maxime : Hors de l'Eglise point de salut, elle se traduit, dans l'application, en une question d'intention et de bonne foi, et que la tolérance de l'Eglise, à cet égard, va aussi loin que la raison, la justice et la vérité.

« Cette tolérance va même plus loin, s'il est possible. Après avoir proclamé que la maxime ne tombe que sur ceux qui sont intentionnellement et volontairement hors de l'Eglise, si vous lui demandez quels sont nominativement ceux qui se trouvent ainsi hors du salut, elle s'abstiendra de vous répondre. Si vous lui demandez de vous indiquer dans tout l'univers, et même dans le cours des siècles passés, un seul homme qui, à ses yeux, soit certainement damné, elle vous dira que cela lui est impossible. Si vous lui présentez l'être le plus dégradé, le plus noir de crimes, le plus exécré et le plus maudit de tous les hommes, elle seule au monde ne le maudira pas; elle seule priera pour lui comme mère, et elle priera pour lui, non-seulement pendant sa vie, mais même après sa mort, quelque impie, quelque sacrilége qu'ait été cette mort en apparence. Et si vous lui demandez la raison de cette singulière tolérance qui passe toute celle de l'humanité, et se prolonge au delà du tombeau, elle vous répondra fort sagement que le jugement et la vengeance n'appartiennent qu'à Dieu; qu'il lui suffit à elle de donner ses avertissements, de pousser le cri d'alarme, et promulguer le droit; mais que Dieu seul s'est réservé le fait, et qu'il n'appartient qu'à

ce Juré souverainement omnipolent de prononcer sur la question de culpabilité. Elle vous dira que, Quelles qu'aient été la patrie, la religion, la conduite même d'un homme; dans son ame, sur le seuil de l'éternité, il se passe des mystères divins de justice sons doute, mais aussi de miséricorde et d'amour. (L'abbé de Ravignan, Conférence de Notre-Dame, du 21 avril 1841.) Et, prenant même la désense de ce maudit contre la terre entière, elle dira au plus parfait, au plus saint, qui oserait le condamner, cette belle pamle de saint Paul : Qui es-tu, toi qui juges un serviteur étranger? Il est debout, ou il tombe pour son mattre; il n'est pas impossible qu'il se redresse, car Dieu est assez puissant pour le relever: a Tu quis es, qui judicas alienum servum? Domino suo stat, aut cadit; stabit autem: potens est enim Deus statuere illum. » (Rom. x1v, 4.)

Ecoutons encore le savant traducteur du

Catéchisme du concile de Trente.

« On demande si l'infidèle adulte, qui a rempli fidèlement tous les devoirs qui lui étaient connus, ou qui a réparé, autant qu'il était en tui, par un sincère repentir, les fautes qu'il avait commises, et qui était dans la disposition positive d'accomplir religieusement tout ce qu'il connaîtrait des volontés et des commandements de Dieu, sera damné ou sauvé, en mourant dans son infidélité.
« Saint Thomas répond que Dieu enverrait

plutôt un ange à cet homme que de le laisser mourir dans son infidélité, et par là encou-

rir l'éternelle damnation.

« Quelques auteurs catholiques croient simplement que cet homme appartient à l'âme de l'Eglise, et qu'il a droit au ciel.

« Cette opinion, pour le résultat, ne diffère pas de celle de saint Thomas, puisque, des deux côtés, on pense qu'il est de la bonté de Dieu d'admettre les infidèles dans le séjour de la gloire. Cependant le sentiment de saint Thomas est tout ensemble le plus suivi, le plus sûr et le plus conforme à la dignité de l'Eglise catholique, et à la nécessité des mérites de Jésus-Christ pour le salut. » (Note de Mui Doney).

Quelqu'un nous dira peut-être ici, avec un incrédule célèbre : « La belle machine que cet angel Non content de nous asservir à leurs machines, ils mettent Dieu dans la né-

cessité de s'en servir. »

C'est là évidemment, comme le fait observer Mgr de Frayssinous, une raillerie, dans laquelle il entre autant d'ignorance que de malice. Les théologiens n'ont jamais dit que Dieu soit obligé d'envoyer un ange, comins s'il n'avait point d'autres moyens en sa puissance; cela serait ridicule. Ce que dit saint Thomas n'est qu'une manière d'exprimer la bonté de Dieu et la charité de la doctrine catholique, qui conçoit plutôt une exception aux lois de la nature, un miracle véritable, que la perte d'un scul homme de bonne volonté. Mais, sans envoyer un ange, Dieu ne peut-il pas employer un autre moyen? El savons-nous, dit le grand Leibni'z, toutes les voies extraordinaires dont Dieu se peul sir

nir pour éclairer les ames, et particulièrement e qui s'y passe à l'article de la mort? Pour es hommes plongés dans les ténèbres de erreur ou de l'infidélité, en quelque lieu qu'ils se trouvent, l'Ange révélateur, ce sera souvent le saint missionnaire qui viendra lenr faire connaître la véritable doctrine au noment où ils s'y attendent le moins. Tel ut le saint évêque de Cheverus, pour les leur protestants dont nous avons parlé lus haut. Et combien de faits semblables! in voici un bien touchant, qui nous est raonté par un témoin oculaire, d'autant moins uspect de l'avoir inventé qu'il n'en sentait ns la valeur, et qu'il n'en a été que le nar-aleur d'ailleurs frivole:

«Un sanvage indien se mourait dans les érèbres de l'idolatrie. Un missionnaire franuscain, que ses courses apostoliques vement d'amener dans la forêt, survient ans la cabane du moribond, comme un enoyé du ciel, fait pénétrer dans son âme la onnaissance et l'amour de Jésus-Christ, et nien assure la possession par le baptême. le pauvre sauvage, dans les transports d'une me déjà toute céleste, ne cessait de répéter entant le demi-délire de son agonie, ces Mroles remarquables : Grand Esprit! Grand isprit, pourquoi ne l'es-tu pas fait connaître dus tôt à moi? Je t'ai souvent demandé: Qui u-tu? Où m-tu? Que veux-tu que je fasse? Et tu s'as pas voulu me répondre. Sans doute que i'm élais indigne, parce que je l'avais trop Mensé; mais présentement que l'ai-je fait vour m'envoyer cette robe grise qui me con-ole en medisant qui tu es? (Aventures du sieur ebeau, evocat au parlement, ou Voyages trieux et nouveaux parmi les sauvages de Amérique septentrionale, 1730.)

Outre ces moyens extérieurs, Dieu ne eut-il pas, lui qui est l'éternel foyer d'où ous viennent toutes nos lumières, fait enre observer l'apologiste que nous citions otà l'heure, s'épancher un peu plus dans e intelligence qui s'ouvre et qui s'applie, autant qu'il est en elle, à les recevoir? I y a quelque chose de ridicule au monde, si cette prétention de quelques hommes imprisonner la pensée divine dans un cle étroit, et de lui dire : Tu n'iras pas is loin. Comme si le commerce de l'âme cla vérité, pour qui elle est faite, n'était indéfini, et comme s'il y avait un degré il et dernier à cette échelle mystérieuse les anges de Dieu, c'est-à-dire les saintes 156es, vont montant et desceudant! Qu'un tit borné par l'orgueil et tourné vers luime se trouve borné, et trouve Dieu borné 15 ses communications, cela doit être. s que l'âme qui aime, qui prie, qui sort e-même pour aller au-devant de la souune perfection, ne la voie, ne la sente ais venir l'illuminer, la dilater, et lui donla vive intelligence de son devoir et de salut, c'est ce qui ne s'est jamais vu, et la plus profonde ignorance des voies bieu peut seule nier. Nous devons croire ne que ces communications officieuses, puis les appeler ainsi, de la vérité avec l'âme fidèle, sont d'autant plus abondantes que cette âme est plus isolée, et plus dépourvue des secours ordinaires et des moyens extérieurs, par lesquels il a plu à Dieu d'éta-blir sa religion. La sagesse divine se fait alors catéchiste, en quelque sorte, de ces âmes simples; la sagesse qui se transporte parmi les nations, dans les âmes saintes, dit l'Ecriture, et qui forme les amis de Dieu (Sap. VII, 27), qui prévient ceux qui la dési-rent, et se montre à eux la première, car elle tourne elle-même de tous côtés pour chercher ceux qui sont dignes d'elle, et elle va au-devant d'eux avec toute sa providence (Sap. vi, 14-17); qui enseigne sans bruit de paroles, sans mélange d'opinions, sans faste, sans argument, et fait pénétrer en un moment plus de secrets qu'on ne peut en apprendre en dix années d'études dans les écoles (De Imitatione Christi, lib. III, cap. 43); qui, enfin, réserve le salut, comme un trésor, pour ceux qui ont le cœur droit, et protége ceux qui marchent dans sa simplicité. (Prov. 11, 7.)

Terminons donc en disant que si vous accusez cette maxime catholique : Hors de l'Eglise il n'y point de salut, d'être une source d'intolérance et de barbarie, c'est que vous ne l'entendez point; car, bien loin de respirer la cruauté, la doctrine de l'Eglise catholique, sur les voies que suit la divine Providence pour conduire au salut, ne respire que bonié et miséricorde.

Vous allez répondre peut-être que cette théorie est fort belle, mais qu'elle est malheureusement démentie par les faits les plus déplorables.

De là, avez-vous ajouté, les excommunications formidables lancées par l'Eglise con-tre ses propres enfants, de la les refus de

sépulture, etc.

« Une doctrine élémentaire dans la doctrine catholique, observe ici l'auteur des Etudes sur le christianisme, c'est que l'excommunication n'emporte point un jugement de damnation. On a toujours distingué l'anathème de la malédiction. Il y a entre ces deux choses toute la distance qui sépare, dans la justice humaine, la prévention de la condamnation. Un excommunié est simplement en état de prévention. Aussi voit-on que toutes les foudres de l'Eglise dont on parle ne frappent l'homme que dans le temps, et ne pas-sent pas le seuil de l'éternité. Tout père frappe à côté, et il frappe d'autant plus fort qu'il frappe à côté, parce qu'il ne le fait que pour n'avoir pas à frapper réellement, que pour effrayer seulement et pour guérir. Ainsi fait l'Eglise. Ce n'est rien qu'une vue de miséricorde et de charité qui allume et dirige ses foudres, dans l'intérêt de celui-là même qui en est l'objet, pour qu'il rentre en lui-même et s'éveille sur le bord de l'abime; comme aussi dans l'intérêt de ses frères, pour que son exemple ne les séduise pas. Ce double intérêt se rencontre lorsque le présumé coupable est en vie. Lorsqu'il est mort, l'intérêt de tous les autres fidèles subsiste encore, et suffit pour motiverl'excommunication qui s'attache à sa sépulture.

TH

Mais, dans tous les cas, ce n'est autre chose qu'un préservatif; l'excommunication n'a d'autre objet que d'empêcher la communication du mal.

« Mais les prières, ajoute-t-on, pourquoi les refuser? car le malheureux peut ne pas être damné, selon vous, et les prières peuvent influerencore sur son sort; leur refus le pour-

suit, bien évidemment, jusque devant Dieu.
« Je réponds que les prières ne sont jamais refusées à l'impie. Il n'y a que les

prières publiques (79), la prière avec cérémonie sur son cercueil; mais sachez bien que si le prêtre ferme au scandale la porte du temple, c'est pour s'y agenouiller au de-dans, et s'y mettre en prières pour ceux-là mômes qui le maudissent au dehors, et pour celui dont ils font servir les restes à fomenter la haine et le mépris de la religion, qui périrait le jour où elle consentirait à ne faire de ses pompes qu'un appareil de théâtre, qui se loue ou se vend au premier venu.

### HUMILITÉ.

Objection. — L'humilité n'est pas; ou plutôt c'est un rassinement de l'orgueil.

Réponse. — Oui, pour l'humanité, parce que notre nature, faible et corrompue, ne saurait établir, sur des bases solides, cette grande vertu d'humilité, dont elle reconnaît pourtant l'indispensable nécessité, pour le bonheur de la vie présente, comme pour celui de la vie future. De là tant d'orgueilleux dans le monde.

Oui encore, pour la philosophie; parce que la philosophie, qui n'est que l'enseignement du moi humain, ne veut ni ne peut s'abaisser, c'est-à-dire se mettre à sa place véritable, comme le demande l'humilité. Aussi, quand le philosophe Diogène affirmait qu'il foulait aux pieds l'orgueit d'A-lexandre : « Oui, dit-on, mais par un autre orgueil. » Et on aurait pu ajouter : « Par un orgueil plus grand encore, ou plutôt par le rassinement de l'orgueil. »

Mais, pour la religion, l'humilité existe véritablement; et ce n'est point alors le raffinement de l'orgueil, mais bien plutôt la destruction ou du moins l'affaiblissement de t'orgueil, qui semble toujours renaître de ses cendres, après que nous l'avons offerte en holocauste à la Divinité.

Il n'est point étonnant que la religion établisse en nous l'humilité; car indépendam-ment de la grace qu'elle nous donne pour cela, elle ne cesse de nous rappeler, par ses pratiques, comme par ses enseignements, que de nous-mêmes nous ne sommes rien, et que ce n'est que par l'humilité que nous pouvons espérer, avec l'aide de Dieu, de devenir quelque chose. De là ces remarquables paroles, qui semblent le résumé de notro sainte religion : Celui qui s'élève sera abaissé, et celui qui s'abaisse sera élevé : · Qui se exaltat, humiliabitur : et qui se humiliat, exaltabitur.»(Luc. xvIII, 14.

L'humilité sans affectation, l'humilité avec simplicité et j'ajouterai même avec douceur, quelle vertu!.. C'est celle de Jésus-Christ, qu'il présente comme modèle à tous ses disciples : Apprenez de moi, dit-il, que je suis doux et humble de cœur: « Discite a me, quia mitis sum et humilis corde. » (Matth. x1, 29.) C'est la vertu de la Vierge Marie, de tous

les apôtres, de tous les saints, de tous les

Chrétiens véritablement dignes de ce nom. Il y a là certainement l'un des trésors les plus rares et les plus précieux cachés dans les entrailles mêmes du christianisme, et qui ne se trouvent que là.

Rappelons ici quelques-unes des pensées aussi saillantes que vraies du Révérend P. Lacordaire, sur cet important sujet (De l'humilité produite dans l'âme par la doctrine

catholique):

« J'ouvre en tremblant le cœur de l'homme, et je n'ai pas besoin d'aller hien loin; hélas! je n'ai qu'à ouvrirle mien pour découvrir ce qui se passe dans celui de mes semblables. J'ouvre le cœur de l'homme et je connais qu'il s'aime. Il s'aime et je ne l'en blame pas: pourquoise haïrait-il? mais il ue fait pas que s'aimer, il s'aime plusque tout, il s'aime par-dessus tout, il s'aime d'une manière exclusive, il s'aime jusqu'à l'orgueil, jusqu'à vouloir être le premier, et le seul premier. Descendons en nous-mêmes. Que nous soyons nés sur le trône ou dans l'échoppe d'un ouvrier, au fond, depuisle moment où la vie morale s'est déve-loppée en nous, nous n'avons cessé d'aspirer à l'exaltation de la primauté. César, dit-on, passant dans je ne sais quel village des Alpes, et s'apercevant surce petit forum d'une agitation pour l'élection d'un chef, s'arrêta un moment devant ce spectacle. Ses capitaines, qui étaient autour de lui s'étonnaient : Est-ce qu'il y a sussi dans ce lieu des disputes pour la prééminence! Et César, en grand homme qu'il était, leui dit : J'aimerais mieux être le premier dont cette bicoque que le second dans Rome.— C'est là le vrai cri de la nature. Quelque par que nous soyons, nous voulons être le premiers. Artistes prédestinés à reproduin les choses par le pinceau ou le burin, ora teurs sachant créer des pensées dans l'es prit de la multitude, général commandan des bataillons et leur promettant la fuite d l'ennemi, ministres conduisant des empires rois agités sous la pourpre, nous n'aspiron tous qu'à la primauté, et à la primauté sol taire. Nous ne sommes contents que quand mesurant d'un regard tout ce qui nous et toure, nous trouvons le vide, et aa delà d ce vide, le plus loin possible, un monde genoux pour nous adorer.

rétiques et les insidèles.

(79) Et encore l'Eglise prie-t-elle publiquement, comme chacun sait, le vendredi saint, pour les b

« Voilà l'homme tel qu'il est, le sentiment l'il a de lui-même, et la conséquence norale de ce sentiment. Or, je dis qu'évidement et sans grand effort de logique, c'est là sentiment faux, inhumain, infortuné. est un sentiment faux : car il est impossie que tout le monde soit le premier, et par aséquent le vœu de la nature ou de la Prolence, quelque nom que vous lui donniez, unu étre de nous appeler à la primauté. 'a primauté était noire but et noire vocan, un seul être existerait, et encore ne ait-il pas le premier, parce que, pour il y ait un premier, il faut qu'il y ait des miers. C'est un sentiment inhumain; car souclut à l'avilissement de tout ce qui n'arre pas à être le premier, au mépris de tout quin'est pas assez heureux ou assez fort er se faire une situation élevée. Enfin, st un sentiment infortuné; car il est en Madiction avec toutes les réalités de la vie. voueil demande infiniment, et la vie ne me que peu, d'autant plus cruelle qu'elle orise quelques-uns et qu'elle montre de nal'ambition haletanteses rares parvenus. rgueil dit à un artisan qu'il est souverain, le malheureux s'en va l'esprit plein de te souveraineté, tendre dans la rue la in à un travail qui ne lui vient pas touurs, et qu'il déshonore d'avance par ses ces. Comment voulez-vous que le bonheur abite dans une contradiction si poignante alre ce que nous sentons et ce qui est réelmuent?

« La doctrine catholique s'est proposé de unger de fond en comble le sentiment que us avons naturellement de nous-mêmes. le s'est attaquée à ce sentiment qui semil indestructible et n'être pas différent notre essence; elle a espéré nous en mer un autre tout contraire, et j'admire le espérance et cette singulière sécurité. duire une doctrine qui ne craint pas de werser l'homme par sa base, qui nondement veut extirperen lui un sentiment iral, mais qui crée un sentiment opposé ancien, et se promet d'en faire l'inauguionau plus profond de son cœur. L'hom-vivait d'orgueil, il vivra d'humilité. Et 'est-ce que l'humilité? L'humilité est reptation voluntaire de la place qui nous té marquée dans la hiérarchie des êtres, e possession de soi-même avec une moblion égale à ce que l'on vautet qui nous te à descendre vers ce qui ne nous vaut L'orgueil tendait à monter, l'humitité rche a descendre. L'orgueil impliquait anne de la supériorité, la haine de l'éga-Le mépris de l'infériorité; l'humilité iferme en soi l'amour et le respect de la ériorité dans ceux que la Providence a is nos supérieurs, l'amour et le respect de galité dans ceux que la Providence a is nos égaux, l'amour et le respect de sfériorité, non-seulement dans ceux que rovidence a faits nos inférieurs, mais ene pour nous-mêmes et d'une manière abue. L'orgueil aspirait à être le premier, imilité aspire au dernier rang. L'orgueil

voulait être roi, l'humilité veut être serviteur. Sentiment incroyable, qui n'avait pas même de nom dans la langue des hommes et qui s'est fait un nom, une histoire et une gloire!

« Je disune gloire, car ne croycz pas que l'humilité eût pour but de nous abaisser, elle avait pour but de nous relever : aucune autre doctrine n'a prétendu exalter l'âme humaine autant que la doctrine catholique; aucune autre ne lui a proposé une ambition plus gran le et plus extraordinaire. Elle ne lui parle que deson origine et de ses tins divines; elle substitue pour elle l'éternité à l'immortalité: elle lui donne Dieu pour frère et le ciel pour patrie; elle lui inspire d'elle-même un si profond respect que les moin-dres obscurcissements de la droiture et de la conscience lui causent de l'horreur, et qu'elle essayerait en vain de vivre tranquille quand la plus légère souillure a compromis la splendeur de sa dignité personnelle. Ainsi la plus haute exaltation de l'âme doit s'allier et s'allie, dans la doctrine catholique. à la plus profonde humilité. Comment cela? comment une ambition saus mesure est-elle compatible avec une aspiration toute contraire ?

« Je pourrais ne pas aborder cette explication, puisque je traite seulement des phénomènes de la doctrine; cependant, il n'est pas inutile de temps en temps que nous touchions au secret intérieur' des choses. Levons donc la contradiction apparente qui nous préoccupe, et pénétrons jusqu'à l'essence de l'humilité. Sachez-le, la véritable élévation n'est pas dans l'élévation de la nature, dans la hiérarchie matérielle ou extérieure des êtres. La véritable élévation, l'élévation essentielle et éternelle, c'est l'élévation du mérite, l'élévation de la vertu. La naissance, la fortune, le génie ne sont rien devant Dieu. Car qu'est-ce' que la naissance devant Dieu qui n'est pas né? qu'est-ce que la fortune devant Dieu qui a fait le monde? Qu'est-ce que le génie devant Dieu qui est l'esprit infini, et de qui nous avons cette petite flamme extraordinuire que nous appelons de ce beau nom? Evidenment ce n'est là rien. Ce qui est quelque chose devant Dieu, ce qui nous approche de lui, c'est l'élévation personnelle, due à l'effort d'une vertu qui, en quelque rang de nature que nous ayons été places, reproduit dans l'âme une image sérieuse de la Divinité. Or, plus la vertu s'élève d'un lieu bas, plus sou mérite est grand. Imiter Dieu, quand on touche aux premiers degrés de son trône, quand on le voit presque face à face, c'est un mérite facile; mais qu'une créature placée dans un rang inférieur, qu'un simple homme sans naissance, sans fortune, sans génie, courbé sous les outils d'une bouti-que, et appliqué à la plus vile instrumentation, que cet homme, par un mouvement de son cœur, s'élève jusqu'à Dieu, qu'il tire du son âme des flots d'un amour saus tache. qu'il offre à Dieu, quoique si loin de lu, une image de lui-même, assurément son

abaissement dans la hiérarchie de nature augmentera son élévation dans la hiérarchie de mérite. L'humilité n'exclut donc pas l'exaltation; elle la sert, et, bien mieux encore, elle la produit. Car, qu'est-ce que la vertu qui constitue la hiérarchie de mérite? La vertu, évidemment, n'est pas autre chose que le dévouement de soi aux autres : or, peut-on se dévouer sans abnégation de soimême? Peut-on se sacrifier sans que le pre-mier sacrifice soit celui de l'orgueil? Car, qu'est-ce que l'orgueil, sinon soi, toujours soi, soi plus que tout autre, soi plus que l'humanité, soi plus que l'univers, soi plus que Dieu? Qu'est-ce que l'orgueil, sinon l'égoïsme même? Et comme l'égoïsme et la vertu sont deux mots qui s'excluent, il s'ensuit que l'orgueil et la vertu s'excluent aussi, pour laisser voir que la vertu et l'hu-milité n'ont qu'une même définition, et qu'ainsi s'abaisser, c'est s'élever. L'orgueil n'est que la forme de l'égoïsme, la passion du néant qui se ramasse en soi et qui veut opprimer tout le reste ; l'humilité est la forme de l'amour, la passion de l'être vraiment grand, qui veut se faire petit pour se mieux donner. Aussi Dieu est-il le plus humble des êtres; lui qui est sans égal a des égaux dans la triplicité de sa personnalité divine; lui qui est la hauteur sans mesure s'est abaissé vers le néant pour créer l'être, vers l'homme pour prendre sa nature. C'est de la bien plus que de cet empereur romain que le poëte aurait dû dire:

### Et monté sur le faite, il aspire à descendre.

« Tel est le sentiment que la doctrine q. tholique a prétendu imposer à l'homme, l'égard de lui-même. Y a-t-elle réuss !}vous en fais le juge. A-t-elle réellementers l'humilité dans l'homme? A-t-elle porte l'homme à descendre volontairement! Von le savez tous; l'histoire du catholicismens est connue; vous savez quel sentimentarmait les saints, quel sentiment l'Eglise reinspire à vous-mêmes. C'est la doctrineau lique qui a inauguré dans le monde l'acc sincère de la supériorité; c'est elle quivduit le sentiment de l'égalité et de la fatenité, selon cette expression de l'Apèr-Diligite charitatem fraternitatis: . sin: l'amour de la fraternité. » (Hebr. xii, 1. L fin, c'est elle qui nous a donné le goli nous faire petits, de descendre du mai : la naissance, de la fortune, de l'éclat du .. nie: exemples célèbres que les roisenmêmes ont donnés et que donnent or e obscurément tous les jours des aux mondre, imitatrices de l'humilité du une au milieu de cet effroyable orgueil quita encore dans l'humanité, quoique non; sur l'humanité. »

### HYPOCRISIE.

Objection. — C'est de l'hypocrisie.

Réponse. — Ainsi parlent des gens sans cœur qui, voyant les autres faire ce qu'ils n'ont pas le courage de faire eux-mêmes, croient se blanchir en leur jetant de la boue au visage.

Ils auront vu, je suppose, un grave magistrat aussi zélé pour accomplir lui-même la loi religieuse que pour faire accomplir aux autres la loi civile; un brave militaire aussi exact à suivre de point en point les règles de la foi que celles de son état ; une femme vertueuse beaucoup plus occupée à remplir ses devoirs, au sein de sa famille, qu'à cou-rir, dans le monde, à la recherche des plaisirs; un jeune homme, mûr avant l'âge, remplissant même avec le plus grand succès, sous l'habitlaïque, l'apostolat de la charité; un tout petit enfant ouvrant son cour aux charmes de la piété, comme d'autres le font aux joies de la terré... On leur rappelle souvent ces édifiants exemples, ils se les rappellent eux-mêmes quelquefois: « Pourquoi n'enferiez-vous pas autant? » leur dit-on. « Et en ellet, » répondent-ils, « pourquoi n'enferionsnous pas autant? » Ils essayent donc un instant; mais lachose paraît trop difficile à leur lâcheté: « Les autres le font bien! » leur observe-t-on. . Non, » disent-ils alors, «c'est de l'hypocrisie! »

C'est de l'hypocrisie! dites-vous. Qu'en savez-vous? Avez-vous pénétré au fond de leur cœur pour voir ce qui s'y passe? Non, assurément. Pourquoi des lors les condamner sans raison, et même contre toute parence de raison? Seriez-vous bien es qu'on vous condamnât de même?

C'est de l'hypocrisie 1.. Mais il n'y t d'a que de l'hypocrisie dans la religion : cr. vous jugez ainsi les uns, il n'y a pas de r son pour que vous ne jugiez pas les autres même. C'était donc un hypocrite, par conse quent, que ce Jésus à la vertu duqueles; 2 acharnés ennemis n'ont jamais cessé de teledre hommage? C'étaient des hyjories in ces apôtres qui, obéissant à la voix de leur maître, furent par toute la terre annouer. l'Evangile, malgré les contradictions, le persécutions, les chaînes, les prisons, tourments de tout genre, la mort même plus cruelle et la plus odieuse? C'étaient ∸ des hypocrites que ces martyrs de tout 1: de tout sexe, de toute condition. qui, '3 vant le monde, ses censures et ses maun traitements, confessèrent hardiment leuri malgré tout ce qu'on a pu dire et faire les en empêcher ? C'étaient donc des crites que ces Pères de l'Eglise, ces luces Augustin et tant d'autres, qui, cont miraculeusement pour la plupart, ont sacré tout ce qu'il y avait en eux de u d'énergie, de vie même, à la désense et . 1 propagation d'une religion que le monpoussait encore et qu'ils avaient souverit l' mêmes combattue? Et encore aujour : "..." sont donc des hypocrites que ces missi at f res qui vont, en si grand nombre, dan pays étrangers, exercer un ministère : " pénible mais moins glorieux que co . 1 premiers apôtres? Ce sont donc des hypocrites que ces sœurs de Charité que je vois partout s'enfermer dans une école, dans un hôpital, dans une prison, quitter le pays natal, la patrie traverser les mers, aborder les côtes les plus inhospitalières, pour prodiguer à l'hu-manité faible et souffrante les soins les plus répugnants? Ce sont donc des hypocrites que ces jeunes gens, élevés quelquefois au sein de l'opulence et de la mollesse, et qui n'en vont pas avec moins d'empressement visiter le pauvre, soigner le malade, faire son lit, panser de leurs mains ses plaies dégodtantes...

Il yen a pourtant, dites-vous.
Oui, mais c'est l'exception; et depuis quand est-il permis de juger la masse d'après l'exception? N'y a-t-il pas des lâches dans l'armée française? Est-ce à dire pour cela que tout n'est que lacheté, et que les plus beaux traits de courage ne le sont qu'à la surface, ayant une trompeuse apparence.

Ceux qui passent pour les plus pieux, di-rez-rous, ont aussi leurs défauts.

Sans doute, puisqu'ils sont hommes. Qui dit homme, dit imperfection; qui dit imperfection, dit défaut. Dieu seul est parfait, et

par conséquent sans défaut.

Oui, les plus pieux ont aussi des défauts; mais ils ne les déguisent ni aux yeux des autres, ni à leurs propres yeux. Ils les voient, au contraire, dans toute leur laideur, et ils s'efforcent de s'en corriger; et, à cause de cela, ils n'en ont que plus de mérite aux veux de Dieu, ainsi qu'aux yeux de ceux qui jugent sainement des choses.

C'est de l'hypocrisie, répétez-vous sans cesse. Qu'est-ce à dire! Le voile sacré de la vertu jeté sur la laideur du vice, n'est-il pas 'srai? La vertu existe donc réellement, et elle a done sa valeur aux yeux des hommes; aurement, nous ne chercherions point à nous l'altribuer, et à nous en faire un mérite aux reux du public. D'où il suit qu'il est faux dabsurde de dire que tout n'est qu'hypomsie dans la religion.

Tout n'est qu'hypocrisie chez les person-

les pieuses, prétendez-vous.

Mais vous-même, n'avez-vous pas aussi otre hypocrisie, c'est-à-dire votre simulare de vertu, autant et plus que les persones que vous accusez, lors même que votre cusation ne serait pas tout à fait sans fonement? Rtes-vous tel que vous apparaissez uelquefois à nos yeux? Vous nous vanterez

en termes magnifiques la beauté de la vertu, vous en prendrez même, en certaines occasions, les allures: mais, au fond, que de corruption dans vos sentiments, vos pensées, et jusque dans vos paroles et vos actions secrètes l'A quoi ressemblez vous donc alors, si ce n'est à des sépulcres blanchis, qui ont une admirable apparence et qui au fond sont remplis d'ossements de morts et de toute sorte de pourriture, comme dit Notre-Sei-gneur Jésus-Christ: Væ vobis, Scribæ et Pharisæi hypocritæ: quia similes estis sepulcris dealbatis, quæ a foris parent hominibus speciosa, intus vero plena sunt ossibus mortuorum, et omni spurcitia. (Matth. XXIII, 27.) El vos mattres en incrédulité, eux qui ont

tant parlé d'hypocrisie, pour discréditer sous son nom la religion, n'ont-ils pas la leur également? Que dis-je? l'hypocrisie n'estelle pas plus commune et plus grande en-core chez eux que chez qui que ce soit? Si nous lisons leurs livres ou si nous écoutons leurs discours d'apparat, ils nous parleront souvent des beautés sublimes de la morale; mais, si nous examinons de près leur conduite, nous y trouverons presque toujours l'immoralité la plus profonde. Cela ne doit surprendre personne. La religion règle en nous l'intérieur en même temps que l'extérieur, parce qu'elle nous apprend que le regard de Dieu pénètre au plus profond des cœurs. Toutes les fois donc qu'il y a hypo-crisie, c'est-à-dire masque de l'âme, désaccord entre l'extérieur et l'intérieur, chez ceux qui font profession de religion, c'est une exception, ou plutôt c'est que la religion n'agit pas assez énergiquement en eux, et ne s'y trouve qu'à l'état d'écorce. Quant à ceux qui n'ont aucune religion, ils agissent tout naturellement au gré de leurs passions, de leurs caprices et de leur intérêt, tout en tenant compte jusqu'à un certain point des regards extérieurement fixés sur eux. De là un désaccord habituel entre leurs actions secrètes et leurs actions publiques, de là l'hypocrisie. Elle sera quelquefois poussée si loin qu'elle affectera des sentiments mauvais qui n'existeront point en réalité, ou qui n'existeront pas du moins au degré qu'elle les feindra. De là ces fanfarons d'impiété et de vice, comme on les appelle quelquesois. C'est l'hypocrisie de l'enser. Mieux vaut mille fois celle qui se couvre du voile de la religion: c'est du moins un hommage que le vice rend à la vertu.

## I MAGE.

Objections. — Pourquoi la religion cathome a-t-elle donc propagé ces images de ate forme et de toute grandeur qu'on reouve partout? C'est de la petitesse, c'est matérialisme, c'est de l'idolâtrie. Dieu, as le Décalogue, défend d'en avoir; aussi en voyait-on point au temps de la primitive

Réponse. - Les explications que nous donnons à l'article Statue nous permettent d'abréger celles que nous avons à donner ici. Ce n'est pas la même chose, il est vrai, mais c'est le même principe.

Pourquoi, demandez-vous, la religion catholique a-t-elle donc propagé ces images de toute forme et de toute grandeur qu'en retrouve partou!?

Parce que ce goût est l'un des plus naturels à l'homme et des plus excellents. La religion ne pouvait donc mieux faire que de s'en servir pour nous rappeler partout et toujours ce que nous avons le plus besoin d'avoir sous les yeux.

Que le goût des images, je veux dire des représentations sensibles, soit l'un des plus naturels à l'homme et des plus excellents. c'est facile à voir. Ce n'est pas l'artiste seul qui fait ces représentations, c'est tout homme, quel qu'il soit : l'ignorant comme le savant, le pauvre comme le riche, l'enfant lui-même comme celui qui est avancé en âge. Celui qui ne sait manier ni la plume, ni le pinceau, ni le crayon, en fera volontiers sur le sable. Que dis-je? mais ces images sont en nous; c'est la nature elle-même qui les y a mises. De là l'imagination, l'une des facultés les plus actives de notre âme. Nous pensons en image, nous nous rappelons en image. nous parlons en image. S'il nous est défendu d'avoir sous les yeux du corps l'image de tout ce qui a rapport à la religion, il nous sera également défendu de l'avoir sous les veux de l'esprit. Où en serons-nous alors? Il faudra donc nous en prendre à la nature, à l'auteur même de notre être.

Mais pourquoi, avez-vous dit, cette immense propagation d'images, de toute forme et de toute grandeur, que nous retrouvons en tout lieu?

Puisque c'est un goût nature! et excellent, la religion ne peut donc trop le développer. Cela tient, du reste, au développement de l'intelligence, à la culture des arts. C'est une des conséquences de l'imprimerie. Toutes nos images vont avec tous nos livres qu'elles ornent, interprètent et quelquesois remplacent avantageusement, surtout pour ceux qui n'ont point reçu d'instruction. « La peinture, » dit saint Grégoire, « est pour les ignorants ce que l'écriture est pour les savants. (Lib. ix, epist. 9.) — « L'homme de foi souffre-t-il, » dit Chateauhriand (Gonio du christianisme), « il prie sa petite image, et il est consolé. » L'enfant passe en revue le recueil d'images qui lui a été donné, et il commence à comprendre : c'est son premier catéchisme.

C'est de la petitesse, avez-vous dit.

Dites ce que vous voudrez, c'est l'impulsion de la nature. Voyez cet homme qui tient entre ses mains le portrait d'un être tendrement aimé, d'un père, d'une mère, d'une épouse, d'un enfant, prématurément enlevés à son affection. C'est peut-être un grand, un savant. Peu importe ici, tous les hommes sont égaux sous les lois de la nature. Il le baise mille et mille fois, il l'arrose de ses larmes... C'est un fou, dira quelqu'un. Non, c'est tout simplement un homme vivement impressionné, et qui cherche à s'impressionner encore davantage.

C'est de la petitesse!... Mais non, car c'est le moyen de s'élever jusqu'à la vertu, de se rapprocher de Dieu, le plus grand de tous les êtres, le seul grand, à proprement pr-

C'est du matérialisme, avez-vous dit escore.

Qu'entendez-vous par la? Qu'il y a acsi en cela du matériel? Mais il le faut bier est-ce qu'il n'y a pas, en tout ce qui pia concerne, quelque chose de l'homme, u composé de l'âme et du corps, de l'esprise de la matière?

Entendez-vous qu'il n'y a absolumenteme que de matériel? Ce serait une grande de reur, puisque cela nous rappelle tout a çar y a de plus spirituel : Dieu, nos âme, a se liens qui unissent nos âmes à Dieu.

C'est de l'idolâtrie, avez-vous ajoulé. Non, évidemment, puisque le cule é images ne s'arrête point à la représent sensible, mais s'élève jusqu'aux êtres presentés par ces images, je veux dire à lèc à Notre-Seigneur Jésus-Christ, à la sus Vierge, à tous les habitants du ciel, lesque sont bien dignes assurément du culte qui nous leur rendons.

Dieu, dans le Décalogue, défend dens avez-vous ajouté encore. Aussi n'enuté on point au temps de la primitive £ \*

Dieu défend d'avoir des images par ! adorer à la manière des païens, com 1 prouve la lecture même du texte. Aulres non, puisque nous voyons que Moise [1] deux chérubins sur l'arche d'allience, et et Salomon en fit peindre sur les murs du l' ple, comme sur le voile du sanctus re le représentations sensibles n'étaient parte communes qu'aujourd'hui, et cela se cel. parfaitement; car. d'une part, la culture arts n'était pas aussi répandue qu'elle actuellement, et, d'une autre part, il is : tait de ne pas exposer, par là, les lu . cette idolatrie, pour laquelle ils n'iii dejà que trop de propension, et versione les entrainait si puissamment l'eses, com nations.

C'est pour les mêmes raisons que le cuit des images n'était point, au temps de la traitive Eglise, ce qu'il est devenu de la Mais il est faux de dire qu'il n'y en la point du tout. Les saints Pères disent le citraire, et les découvertes que fait tou jours l'archéologie, ne cessent de nouvelles preuves.

line pouvait en être autrement, puis, se culte des images est un besoin de l'hou qui cherche à se rapprocher de Dicu, le rendre présent de toute manière, en même et dans les siens. Ecoutons à cr l'illustre Théatin Ventura (Les hurs de l'Eucharistie acec la nature human « Comme la terre pèse vers le socie toute sa masse, » dit-il, « l'honme le Dieu par tout son être. Non-seulement son esprit et son âme, mais son cœur sa chair, ses os humiliés par les péches, est tent Dieu, cherchent Dieu, aspirent a l'frémissent d'impatience et d'espérance près de Dieu, tressaillent de joie et de heur en la présence de Dieu: Cari et se

IMP

rmeum exsultaverunt in Deum vivum. (Psal. 1x1111, 3.) Exsultabunt Domino ossa huminta. (Psal. 1, 10.) Aussi l'homme n'est pas, e peut pas être suffisamment content de posser Dieu dans son intelligence par la foi, ins son cœur par la grâce; il veut encore voir de ses yeux, le toucher de ses mains, treindre dans ses bras, le presser sur sa pitrine, le baiser de ses lèvres, se trouver ême dans des rapports sensibles avec lui, vre encore corporellement en son union, 1 sa compagnie: Osculetur me osculo oris in Dilectus meus mihi, inter ubera mea com-

orabitur. (Cant. 1, 1, 12.) · De là cet instinct profond, constant, inincible de l'homme, de dessiner, de peinre, de sculpter Dieu ou ce qu'il prend pour heu; et c'est cet instinct, n'en doutez pas, pi a créé les heaux-arts, qu'on a dans la uite dégradés, ne les faisant servir qu'à fiurer les créatures, mais qui n'en ont pas mins leur principe, leur raison, leur inspiation première dans le penchant naturel pa l'homme (et que rien ne saurait ralenir, étousser, étoindre) de se représenter, jous des formes sensibles, son Créateur. De à aussi cette espèce de manie de tous les reuples païens de multiplier à l'infini les idoles ou les irnages des faux dieux, d'en encombrer non -seulement leurs chambres et leurs maisoras particulières, mais aussi leurs campagnes, leurs villes, toutes les rues, toutes les places, tous les chemins, tous les édifices publics, et de porter des amulettes, de petites idoles sur leurs personnes. De la enfin le même empressement des vrais Calholiques de se servir de toute espèce de bois, de pierres, de métaux, de toile et même le papier, pour faire des images sans nompre de toute grandeur et de toute qualité, du Dieu véritable et des suints, les vrais mis de Dieu; de placer partout ces signes lacrés représentant la Divinité et ses plus relles œuvres, les saints; d'en remplir tout, le les porter sur eux-mêmes, de les presser ur leur cœur, de les baiser et de leur renire un culte de religion et d'amour.

« Yous comprenez encore par là, pour le ire en passant, combien elles sont raisonables, combien elles ont de bon sens, de sison et de philosophie, ces personnes pieus qui, parmi nous, sont enchantées d'avoir

des images sacrées chez elles, ou des chapelets, de petites croix, des médailles avec elles et sur elles l'et combien ils sont étourdis, les hérétiques et les philosophes qui se scandalisent, qui se moquent de ces dévotions, en les qualifiant de superstitions / An! par la guerre obstinée qu'au moyen de leurs blasphèmes et de leurs sarcasmes stupides ils font aux images sacrées, ces nouveaux iconociastes, insensés autant qu'impies, alsurdes autant que sacriléges, sout convaincus de méconnaître l'homme autant que le Chrétien, de se révolter contre la raison et la nature autant que contre la foi et la religion Car c'est un besoin inné, constant, invincible pour l'homme, un besoin résultant de sa nature et conforme à sa raison, de se représenter, par des signes matériels, le monde idéal, invisible, éternel, absolu, qui lui rappelle Dieu ou ses mystères et ses œuvres : de se représenter Dieu sous des formes corporelles, pour vivre, pour converser autant que possible, même corporellement, avec lui; pour le voir et le toucher dans ses ima-ges et dans les choses bénites ou consacrées qui loi tiennent lieu de sa personne. Ainsi, détourné de figurer le monde des esprits, il figure le monde de la matière; détourné de dessiner Dieu, il dessine Satan; détourné de peindre les magnisiques prosopopées de la vertu, il peint les horribles drames du vice; détourné de tracer le symbolisme chrétien, il trace la mythologie païenne; détourné de remplir sa maison d'images de Jésus-Christ, de la Vierge, des saints, fidèles refiets des attributs et de l'esprit de Dieu, il remplit sa maison de Jupiters incestueux, de Vénus indécentes, de Grâces impudiques, sidèles reflets des qualités ou de l'esprit du démon; détourné de porter sur lui des reliques des saints, il portera sur sa poitrine et à ses doigts les cheveux d'une ignoble courtisane; détourné, en un mot, de faire et d'avoir des images capables de l'élever à Dieu, de l'é-difier et de le sanctifier, il aura des images capables de lui faire oublier Dieu, de le pervertir et de le corrompre; et voilà tout. Mais on n'obtiendra jamais de lui qu'il ne fasse ou n'ait avec lui des images, qu'il ne porte des reliques sur lui, et qu'il ne leur rende le culte de l'esprit, du cœur et même du corps.»

## IMPOSSIBILITÉ.

Objection. — Ce que la religion commande surop difficile; je ne puis pas le faire.

Réponse. — Qu'osez-vous dire : Je ne puis 15? Avez-vous oublié la réponse devenue célèbre? Impossible n'est pas français. C'était la réponse de Napoléon à ses offiers, quand ceux-ci lui objectaient l'imposbilité d'exécuter l'entreprise dont il les largeait. « Général, disait-il à l'un d'eux, bus allez m'assièger cette place. Elle est ien fortifiée et vaillamment défendue; mais compte que dans huit jours elle sera à bus. Ou bien encore : « Colonel, vous allez

passer cette rivière avec votre régiment. Il n'y a là ni pont ni bateau, et, de plus, elle est débordée; mais vous n'en serez pas moins dans vingt-quatre heures sur l'autre rive, car cela importe à la victoire que nous allons remporter. » Ou bien encore : « Capitaine, vous voyez cette batterie, qui nous fait tant de mal et gêne tous nos mouvements. Je vous donne quatre heures pour vous en rendre mattre. — Siré. » répondaient-ils quelquefois en s'inclinant profondément, « ma vie est à vous et au service de la France; mais ce que vous commandez est impossible. — Que dites-vous! » répliquant

vivement l'empereur avec cet accent qui portait la conviction dans les âmes : «Impossible n'est pas français. » Et, sur la parole du maître, l'officier partait avec empressement, et il manquait rarement de réussir.

Qu'est-ce à dire donc, ce mot impossible n'est pas français? C'est-à-dire qu'il n'est rien ou presque rien que ne puisse faire une volonté ferme, énergique, une volonté usant de toute la force que lui a donnée le Créa-teur. La volonté forte participe jusqu'à un certain point à la puissance de la foi, elle fait des miracles. Elle dit aux montagnes: Aplanissez-vous! et aux vallées : Comblezvous! Et presque aussitôt les montagnes se sont aplanies et les vallées se sont comblées.

Que dis-je? Mais elle communique aux autres volontés, à celles mêmes qui en sont naturellement dépourvues, une partie de la force qui est en elle. Voyez le conquérant: il rassemble autour de lui une multitude innombrable de gens sans aveu, sans honneur, sans valeur même quelquefois. Ayant fait passer cependant, sinon en eux tous, du moins dans les principaux, le feu qui le dévore : Amis, leur dit-il, suivez-moi, nous allons devenir les maîtres du monde. On me regardera comme un dieu, et vous comme des heros. » Et, avec une volonté forte, il

vient à bout de son entreprise.

Mais ce n'est pas le héros seulement qui fait de grandes choses par la force de sa volouté, ce sont tous les hommes, ce sont les enfants eux-mêmes. Quels sont les enfants qu'on appelle de petits prodiges? Ceux qui ont une volonté extraordinaire. Avec cela, il n'est rien, en quelque sorte, qu'ils ne puissent faire. Ils feront certainement ce que des personnes plus agées, mais avec une volonté moins énergique, ne feraient pas. Renfermez un enfant dans une maison : cet enfant voudra sortir; car la liberté est chère à tous, et, le voulant fortement, il en viendra à bout. En vain vous aurez barricadé les portes et les fenêtres, en vain vous aurez placé des sentinelles autour de la maison pour la garder, c'est au moment que vous vous croirez le plus sur de votre petit prisonnier qu'il vous échappera. Sera-ce par le toit ou par la cave, par des voies aériennes ou souter-raines? Je n'en sais rien. Comment cela se fera-t-il? par la force de sa volonté.

Et si telle est la puissance de la volonté, par rapport aux choses matérielles sur lesquelles elle n'agit qu'indirectement, que ne pourra-t-elle pas par rapport aux choses morales, qui sont tout à fait de son ressort ? Que ne pourra-t-elle pas, par exemple, pour corriger les défauts du caractère, pour vaincre les passions, celles même qui se sont profondément enracinées en nous et qu'on regarde comme indestructibles, pour changer les habitudes les plus invétérées?

« J'ai connu, » dità cette occasion l'abbé de Ségur (Réponses), « j'ai connu un vieux militaire qui avait l'habitude de jurer le nom de Dieu depuis son enfance. Il ne pouvait pas dire deux phrases sans jurer. Touché par une honne exhortation, il se décida à remplir

ses devoirs de Chrétien. Il résolut énergiquement de vaincre son défaut, et, en quinze jours de temps, il en vint à bout. Chaque fois que le nom de Dieu lui échappait, il disait en son cœur : Mon Dieu, pardonnesmoi, que votre saint nom soit béni! Egalement, quand il entendait ses camarades commettre le même péché : Je suis obligé, me disait-il. de me tenir à quatre; je me réprime plus de cinquante fois par jour.

« On a vu souvent des hommes travaillés de la terrible passion de l'ivrognerie obtenir une victoire semblable. Le célèbre général Cambronne, quand il était simple caporal, avait cette détestable habitude. Ivre un jour, il frappa un officier et fut condamné à mort. Son colonel, qui l'aimait pour sa brevoure et sa loyauté, obtint sa grâce à condition qu'il ne boirait jamais plus de vin.-Vingtcinq ans après, le caporal Cambronne était devenu le général Cambronne et s'était immortalisé par son héroïque retraite de Waterloo. Retiré dans sa famille, à Paris, il vivait tranquillement, aimé et estimé de tous. Son ancien colonel l'invite un jour à diner avec quelques vieux frères d'armes. La place d'honneur était pour Cambronne, à la droite du maître. On apporte un vin exquis, réservé pour les grandes occasions. « Mou général, dit le vieux colonel, vous allezmen dire des nouvelles; » et il s'apprête à remplir le verre de Cambronne. Celui-ci refuse. l'autre insiste; Cambronne se sache. Mais, mon général, je vous assure qu'il est excellent!
— Il s'agit bien de cela, dit vivement Cau-

bronne, il s'agit de mon honneur! Et ma promesse, colonel, ma promesse de caporal, l'avez-vous donc oubliée?... Depuis ce jour pas une goutte de vin n'a touché mes lèrres. Ma parole et ma conscience valent mieux que totre vin!

« Voilà de l'énergie! Voilà des hommes! Que dirons-nous donc des Chrétiens?

Ce que la religion commande est frop difficile, avez-vous dit; il est impossible de le faire.

Impossible! affirmez-vous. Que ce mot soit ou ne soit pas français, qu'il doive être re-poussé loin des lèvres d'un homme vérileblement digne de ce nom, peu importe ici, c'est une affaire d'amour-propre; toujours est-il qu'il n'est ni ne peut être chrétien. Car quand vous affirmez, en parlant des choses religieuses, que vous ne pouvez pas faire ce qui vous est commandé, vous vous exprimez comme si vous étiez seul à agir. comme si vous étiez abandonné à vos propres forces : ce qui n'est pas certainement. Est-ce que vous n'avez pas la grace divine qui agit en vous et avec vous? Or, la grace divine, c'est la puissance divine limitée, il est vrai, aux besoins de chacun de nous, mais nous aidant, du moins, à faire tout ce qui nous est commandé. L'apôtre saint Paul a dit de lui-même, et tout Chrétien peut le répéter, jusqu'à un certain point, après ini Ce n'est plus moi qui vis désormais, mais ces le Christ qui vit en moi: « Vivo autem, jam not ego : vivit vero in me Christus. » (Galat. 4

19.1 - Le Christ agit donc aussi en nous: i d il suit évidemment que rien ne nous

est impossible pour notre salut.

INC

De la les merveilles opérées en tout temps an sein du christianisme. De là le change-ment des apôtres, qui, d'hommes de néant qu'ils étaient, deviennent subitement des lommes divins, si je puis m'exprimer de la iorie. De là le changement des martyrs, qui, l'incrédules, de persécuteurs, peut-être, m'ils furent d'abord, deviennent les plus atrépides confesseurs de la soi de Jésusihrist, des témoins qui se font égorger et ersent avec joie jusqu'à la dernière goutte le leur sang pour la gloire de Dieu, quels que soient leur âge, leur sexe, leur condiion.

De là ces anachorètes qui, après avoir brisétous les liens qui les rattachaient au nonle, vont, dans la solitude, mener une de qui tient bien plutôt de la vie angélique que de la vie humaine.

De là nos sœurs de Charité qui sont presque partout, même chez nos ennemis, un bjet d'étonnement, d'admiration et d'a-

De là nos frères des Ecoles chrétiennes. ces doux et humbles martyrs du dévoûment et de la patience.

De là nos missionnaires qui vont encore, chaque jour, en Chine et dans les autres pays ennemis du nom chrétien, féconder de leur sang généreux la semence de la parole évangélique.

Vous allez me dire ici que tous ces sacri-

fices ne sont pas d'obligation.

Sans aucun doute; mais ne remarquezvous pas que votre observation vient encore à l'appui de ma thèse? Car si le Chrétien, avec tous les secours que lui fournit la religion, est capable de faire au dela même do ce qui lui est commandé, à plus forte raison

ce qu'il est obligé de faire.

Ne dites donc plus : « Ce que la religion commande est trop difficile; je ne puis le faire. » Car, je vous le répète, il n'est rien que ne puisse faire une volonté énergique, assistée surtout de la divine puissance de la grace; et si ce mot impossible ne nous paraît guère français, à plus forte raison ne doit-il pas être regardé comme chrétien.

## INCARNATION.

Objetions. — Comprenez-vous le mystère la l'Incarnation? — Etre tout à la fois le arfait et l'imparfait, être éternellement entendré du Père, et, sans le quitter, s'incarner ans le sein d'une pauvre créature, régner ans le cielentouré de toutes les splendeurs, paralire dans une crèche sous la figure un enfant abandonné... Ne sont-ce pas des spossibilités manifestes? N'y a-t-il pas attadiction jusque dans les termes?

Riponse. — Vous me demandez și je comeads le mystère de l'Incarnation.

Vais non; je ne le comprends ni ne puis mprendre, puisque c'est un mystère, 4-à-dire une vérité au-dessus de notre aligence, et, par conséquent, incompré-mille. Cela, du reste, ne doit pas nous prendre : combien d'autres mystères aurde nous et en nous-mêmes! Que si la t est pour nous incompréhensible, à plus \* raison le ciel; que si la nature humaine vu-dessus de notre intelligence, à plus Praison la nature divine.

re tout à la fois le parsait et l'imparsait. riez-vous; être éternellement engendré Nere et, sans le quitter, s'incarner dans tin d'une pauvre créature, régner dans el entouré de toutes les splendeurs, et tre dans une crèche sous la figure d'un at abandonné... Ne sont-ce pas des imibilités manifestes? N'y a-t-il pas conction jusque dans les termes?

n'y a là nulle impossibilité, nulle conction, ni dans les termes, ni dans le des choses, parce que tout cela s'assirme de la même personne, mais non pas de Ime nature.

esi, quand nous donnons à Jésus-Christ les attributs qui conviennent à l'Etre

infini ou parfait, nous le considérons comme Dieu; quand nous lui donnons tous les attributs qui conviennent à la nature finie ou imparfaite, nous le considérons comme homme. La nature divine et la nature humaine lui appartiennent également : la nature divine, parce qu'il est éternellement engendré du Père; la nature humaine, parce qu'il l'a prise volontairement dans le sein d'une Vierge. Ces deux natures ne se re-poussent point en Jésus-Christ, parce que, quoique toutes les deux sous la direction do la personne divine, qui devait nécessairement prédominer, elles ne se confondent en aucune manière l'une avec l'autre, et restent toujours, au contraire, parsaitement distinctes.

Tout cela, quoique mystérieux, ne choque point notre raison. Ne retrouvons-nous pas, en chacun de nous, quelque chose de semblable? «En Jésus-Christ, » dit l'abbé de Frayssinous, « la nature humaine est unie à la nature divine, comme, dans l'homme, le corps est uni à l'âme. Cette comparaison, tout imparsaite qu'elle est, sert néanmoins à éclaircir le mystère, et dans tous les temps les docteurs de l'Eglise chrétienne en ont fait usage. En effet, l'homme est esprit et corps tout ensemble; dans chacun de nous, l'esprit a ses fonctions, le corps a aussi les siennes; mais il est recu dans le langage humain que les unes et les autres sont attribuées à la personne : dès lors, selon qu'on envisage l'homme par son esprit ou par son corps, on peut, on doit dire du même homme qu'il est brute et intelligent, corruptible et incorruptible, mortel et immortel. L'application est sensible : dans Jésus-Christ, il faut savoir distinguer ce qui est proprement de l'homme de ce qui est proprement de Dieu;

en lui, la nature humaine souffre, la nature divine est impassible; mais, par une suite de l'union des deux natures, on doit dire du même Jésus-Christ qu'il est Dieu et homme, engendré dans l'éternité et né dans le temps... » (Excellence du mystère de l'Incarnation.)

INC

Quoil direz-vous, le Verbe né dans le temps, et cela sans quitter le sein du Père dans lequel il est éternellement engendré t

Oui, et c'est ce qui prouve même l'excellence de la personne divine, au lieu de la rabaisser. Du reste, nous retrouvons encore en nous quelque chose de bien propre à expliquer cette partie du mystère.

« Remarquez bien, » dit saint Augustin, commenté ici par le P. Ventura, « que, tant que ma pensée est dans mon esprit, elle est une chose tout intellectuelle, toute spirituelle, bien différente du mot et du son de la

« Lorsque cette pensée veut se manifester au dehors de mon esprit, que fait-elle? Elle cherche un véhicule dans le son de la voix. car le son de la voix est le véhicule de la pensée, du verbe... Et c'est, portée sur ce véhicule, que ma pensée traverse l'air, et de

mon esprit passe dans le vôtre...

« Ma pensée donc, mon verbe, voulant se faire connaître à vous, passe dans la voix, s'unit à la voix, s'incarne en quelque sorte dans la voix, se fait voix. Or, c'est de cette manière que le Verbe de Dieu, voulant se faire connaître à l'homme, est passé dans la chair, s'est uni à la chair, s'est incarné dans la chair, s'est fait chair... C'est le premier des prodiges du verbe humain; en voici le second:

« En vous communiquent ma pensée par le mot, je ne m'en dessaisis pas. En passant dans votre esprit, elle ne se sépare pas du mien. Avant que j'eusse parlé, j'avais cette pensée en moi-même, et vous ne l'aviez pas. J'ai parlé, vous avez commencé à l'avoir en vous; je vous l'ai donnée, et je n'ai rien perdu, la conservant dans mon esprit aussi complète qu'auparavant... Ainsi donc, la pensée, le verbe dont je viens de parler est devenu sensible à vos oreilles, et ne s'est pas séparé de mon esprit. Or c'est de cette manière que le Verbe de Dieu s'est fait seusible à nos yeux et ne s'est pas séparé de son Père: Sicut verbum meum prolatum est sensui tuo, et non recessit a corde meo; ita Verbum Dei prolatum est sensui nostro, et non recessit a Patre suo. » (L'Incarnation.)

Quant à ce que vous dites des humiliations si profondes de la crèche, ce n'est rien pour qui sait apprécier sainement les choses. Car, dès que nous avons admis la possibilité de l'Incarnation, dans quelles conditions nous paraît-il mieux que s'accomplisse ce mystère, si ce n'est dans celles où la vertu brille de tout son éclat? Or, voilà précisément ce que nous voyons dans les humiliations de la crèche. Ecoutons envore, à ce sujet, l'abbé de Frayssinous : « Pour être moins choqués des humiliations et des abaissements de Jésus-Christ, » dit-il, « rappelons les véri-

tables notions de la solide grandeur; ne prenons pas ici pour règle l'orgueil qui se révolte des apparences, mais la raison qui juge d'après la réalité. Or, que nous ditelle? Que la véritable grandeur est dans la vertu, que la hassesse n'est que dans le vice; même l'homme n'est jamais, plus grand que lorsque, injustement persécuté, il meuri dans les supplices avec le calme de l'innocence. Socrate doit plus de gloire à la cigue qu'on le condamne à boire injustement, qu'à son savoir et à ses qualités estimables. A-ton jamais vu quelque chose d'avilissant dans les tourments de Régulus, mourant à Car-thage victime de la foi jurée? Saint Louis dans les fers, supportant le malheur avec la résignation d'un Chrétien et la dignité d'un roi, est-il moins grand que saint Louis sur le trône? Et si Jésus, poursuivi par la plus avengle fureur, meurt avec toute la magnanimité et toute la simplicité de la verlu, n'y st-il pas bien peu de philosophie à être choqué de ses humiliations et de ses souffrances? On peut dire que, sur cette matière, les païens se sont montrés plus éclairés que nos penseurs modernes : témoiz Cicéron, et avant lui Platon... Lorsqu'au second lirre de sa République Platon nous dépeint son juste parfait, il ne le représente ni sous le dais et la pourpre, ni dans le faste des grandeurs mondaines, ni sur le char de la victoire, ni au milieu des acclamations de la multitude, mais Platon a peint son juste tel que Jésus s'est montré à la terre, humilé, persécuté, n'ayant que le ciel pour approbateur de ses vertus, et condamné comme un malfaiteur, tandis qu'il était le plus juste des hommes. On sait que les sages du paganisme n'ont pas connu de spectacle plus digne des regards du ciel que celui de la vertu aux prisesavec l'infortune.

Nous-mêmes, consultons nos propres idées, pour en faire, sous d'autres rapports, l'application à Jésus-Christ. Qu'on nous cite des esprits sublimes qui ne craignent pas de s'abaisser jusqu'à la portée des simples et des ignorants pour les instruire; qu'on nous rappelle des rois puissants qui se dépouillent quelquesois de leur majesté pour se montrer plus populaires, nous en sommes touchés, attendris; nous aimons à voir les premiers descendre des hauteurs de leur génie, les seconds de l'élévation de leur trone, et tempérer ainsi l'éclat du talent et du pouvoir par une aima-ble condescendance. Sans doute, si en cela nous pouvions soupconner de la faiblesse et de la pusillanimité, nous ne serions plus frappés d'admiration; mais nous sentous qu'il y a de la grandeur à s'abaisser ainsi pour le hien de l'humanité. Certes, nous ne pouvons soupconner rien de faible ni de pusillanime dans Jésus-Christ; c'est pour nous qu'il s'abaisse, mais toujours avec les traits de la plus héroïque vertu; il sait même du milieu de ses humiliations faire jaillir les traits d'une grandeur toute divine : c'est un prince qui, josque dans sa royale familiarité, sait faire sentir ce qu'il est à la foule qui l'entoure. Voyezen effet sa vie tout entière : s'il vient au mondo

dans une crèche, des anges célèbrent sa naissance par des cantiques de joie; s'il paraît sous les faiblesses de l'enfance, les petits et les grands, les bergers de la Judée et les sages de l'Orient environnent son berceau; s'il est présenté au temple comme un enfant ordinaire, le vieillard Siméon le prend dans ses bras, et prophétise sa grandeur et sa gloire. Au milieu des peuples de la Judée, il converse avec les pauvres comme avec les docteurs, mais la plus haute sagesse est dans ses discours, et des merveilles sans nombre accompagnent ses pas. Se laisse-i-il saisir par une troupe armée, c'est après l'avoir terrassée d'une seule parole comme d'un coup de foudre; meurt-il sur la croix. la nature se trouble et se déconcerte : enfin il ne descend

au tombeau que pour en sortir vainqueur de la mort. »

IND

Ajoutons à cela que ces humiliations profondes étaient pour notre bien, pour nous servir de modèles, pour nous consoler, au milieu de nos plus difficiles et de nos plus désespérantes épreuves; et de là encore nous conclurons qu'elles n'étaient point indignes de la Divinité, dont l'un des plus remarquables attributs est certainement la bonté. C'est la pensée de Tertullien: Ses abaissements nous paraissent indignes de Dieu, disait-il; mais considérez qu'ils étaient très-utiles à l'homme, et que par là ils devenaient très-dignes de Dieu, car rien n'est plus digne de Dieu que de faire du bien à sa créature. (Adv. Marcion., lib. 11, cap. 27.)

### INDULGENCE.

Objection. — Que signifient toutes ces indulgences dont on ne cesse de parler dans la religion catholique? c'est donc à dire que, pour un peu d'argent et par quelques pratiques insignifiantes, on obtient tout, même le pardon de ses fautes. Que d'abus en cela!

Réponse. — Tout le monde sait que par l'adulgence, nous entendons la remise taite par l'Église des peines temporelles dues à us péchés.

Pour tout péché, nous encourons une peine, et c'est justice. Quand le péché est véniel, c'est une peine temporelle; mais, quand le péché est mortel, c'est la peine éternelle. Cependant, après que la peine éternelle due an péché mortel nous a été remise, avec le péché lui-même, par le sacrement de pénilence, il nous reste encore ordinairement une peine temporelle à expier. C'est l'enseignement de la foi, parfaitement conforme, du reste, au wœu de la nature, comme nous allons l'expliquer plus loin. C'est cette peine temporelle, ainsi appelée parce qu'elle ne dure qu'un temps, que l'Eglise, qui a reçu de lésus-Christ le pouvoir de lier et de délier, nous remet au nom de Dieu, par une indulgence. Quand la remise est entière, l'indulgence est plénière; dans tout autre cas, elle n'est que partielle. On entend par une indulgence d'un certain nombre de jours ou d'années, de quarante jours, de sept ans, par exemple, la remise d'une peine, correspondante à ce même nombre de jours ou d'années, prescrite par les anciens canons.

Comprenez-vous actuellement ce que signifient toutes ces indulgences dont on ne cesse, dites-vous, de parler dans la religion catholique? Ce mot, du reste, entendu dans le sens que nous lui donnons, ne doit ni vous scandaliser ni vous surprendre. Ne l'avez-vous pas employé, et, de plus, pratiqué vous-même probablement hien des fois? Vous avez, je suppose, un certain nombre de serviteurs qui se sont rendus coupables d'une faute grave, et que, pour cela, vous avez été obligé de chasser de votre maison. Tous se sont jetés à vos pieds, et vous ont demandé leur pardon avec les marques du plus sincère

repentir: « Je vous l'accorde, avez-vous dit, et cependant, pour que vous n'oubliiez pas aussi facilement vos devoirs une autre fois, je vous impose telle peine. » Cette peine donc reste à subir, même après le pardon de leur faute. Mais voilà que, par des actes particuliers de fidélité et d'amour, ils disposent votre cœur à l'indulgence, et obtiennent encore par là, les uns totalement, les autres en partie, la remise de cette peine. Ce sont de véritables indulgences dans l'ordre de la nature; et, pour plus de ressemblance encore avec les indulgences en usage dans la religion, il y a l'indulgence plénière, ou la remise totale de la peine, et l'indulgence partielle, ou la remise d'une partie plus ou moins considérable de cette peine.

Vous devez voir, par ce que nous venons de dire, combien vous êtes injuste, quand vous affirmez que, pour un peu d'argent et par quelques pratiques insignifiantes, on obtient tout dans l'Eglise, même le pardon de ses fautes.

Le pardon de nos fautes, j'entends des fautes mortelles, ne nous est accordé que par le sacrement de la pénitence reçu avec les dispositions nécessaires, ou par la charité parfaite avec le désir de ce même sacrement. Les indulgences ne nous remettent donc, comme je l'ai déjà dit, que la peine temporelle qui nous reste ordinairement à subir; après que nos fautes nous ont été pardonnées; et encore n'est-ce pas comme vous le prétendez, tant s'en faut.

« Pour un peu d'argent, » avez-vous dit. Non, mais pour de l'or; et, quand je dis de l'or, je n'entends pas ce dangereux inétal pour lequel les hommes égorgent leurs frères, et se font égorger, mais je parle de cet or spirituel, par lequel les hommes font vivre leurs frères, et se font vivre eux-mêmes éternellement, l'œuvre par excellence de la charité, l'aumône!

« Par quelques pratiques insignifiantes, » avez-vous dit encore.

Quoil vous appelez pratiques insignifiantes le jeune, la visite aux églises, la prière, la réception des sacrements?.. Mais c'est tout ce qu'il y a de plus saint, de plus salutaire, 834

D

non-seulement pour la vie future, mais encore pour la vie présente.

Que d'abus en cela! avez-vous ajouté. C'est vrai; mais où ne s'en trouve-t-il pas? Ces abus toutefois ne viennent pas de l'Eglise, qui emploie, au contraire, tous les moyens de les prévenir, ou du moins de les faire cesser, quand ils se sont introduits, malgré sa vigilance. Quoi de plus sage que le décret du concile de Trente à ce sujet! Comme le pouvoir d'accorder des indulgences a été donné par Jésus-Christ à son Eglise, et qu'elle a usé de ce pouvoir divin des son origine, le saint concile déclare et décide que cet usage doit être conservé comme utile au peuple chrétien, et confirmé par les conciles précédents, et il dit unathème à tous ceux qui prétendent que les indulyences sont inutiles, ou que l'Eglise n'a pas le pouvoir de les accorder. Il veut cependant que l'on y observe de la modération, conformément à l'usage louable établi de tout temps dans l'Eglise, de peur qu'une trop grande facilité à les accorder n'affaiblisse la discipline ecclésiastique. Quant aux abus qui s'y sont glissés et qui ont donné lieu aux hérétiques de déclamer contre les indulgences, le saint concile, dans le dessein de les corriger, ordonne, par le présent décret, d'en écarter d'abord toute espèce de gain sordide; il charge les évêques de noter tous les abus qu'ils trouveront dans leurs diocèces, d'en faire le rapport au concile provincial et ensuite au Souverain Pontife, etc. (Sess. 25.)

Suivant le désir du saint concile de Trente, l'autorité ecclésiastique exerce à cet égard la plus stricte vigilance. Aussi, que de bien produit dans le monde par les indulgences, et surtout par les indulgences générales, comme celles du Jubilé! A peine le Souverain Pontife en a-t-il proclamé l'ouverture qu'un mouvement religieux, parti de Rome, centre du monde catholique, s'étend de proche en proche jusqu'à ses extrémités les plus reculées. Les temples se remplissent à un heure, la parole de Dieu y est annouce : souvent et avec plus de zèle que jamais. haines cessent ou du moins s'affaibles: et la charité se ranime de plus en plus : les cœurs; les restitutions se font, les renciliations s'opèrent, les prières les pluteventes ne cessent de monter vers le ne .: pénitence redouble ses bonnes œuvre > ? désarmer la justice divine, les ame a souffrent dans le purgatoire et auxque « e indulgences sont aussi appliquées ve hâter le moment de se réunir à leul : Que vous dirai-je enfin? C'est un saintez du monde entier vers les cieux, qui, qua rapide, ne laisse pas de produire le a grand bien.

« On avait prodigué les indulgence, : Bergier; « il étaitaisé de les restreindre = l'origine en est louable; il fallait dea » conserver. Les indulgences générales, car celles du Jubilé, qui engagent à recever sacrements, à faire des aumônes, despis des stations, sont très-utiles; on min convaincu au dernier Juhilé, mêmei hra centre de corruption de l'Éurope mér les incrédules en ont été confonde ets ce même Jubilé qui inspira à l'abrase Gilbert une ode pleine d'enthousisse. vei nous allons reproduire les deux denues strophes:

Ciel I quel vaste coucours I Agrandissez-von, universe Peuples, prosternez-vous! Soleil, qui les contents Eclairas-tu jamais des spectacles plus saints! Torrents des airs, craignez d'interrompre ces fin Taisez-vous, foudres et tempètes!

Jours de paix, levez-vous toujours calmes et seron

Tu peux enfin cesser tes plaintes inateruelles, Sion l'quitte ce deuil ; vois tes enfants retelles, Dans ces temps de pardon revoler dans tes bra. Tout marche, tout flichit sous ta loi fortunée; Et l'impieté détrônée

Cherche où fut son empire, et ne le trouve pas

# INQUISITION.

Objections. — Et l'Inquisition !... la sainte Inquisition !... Ce redoutable tribunal a eu les plus grands excès, en Espagne surtout, vous ne pouvez en disconvenir; et je ne sais s'il n'est pas lui-même l'un des plus grands excès qui soient sortis du sein de la religion catholique.

Réponse. — Comment! l'Inquisition!... Mais quelle est donc celle dont vous entendez parler ici? Car, pour qui ne s'arrête pas à la surface des choses, aux mots seulement. il me semble que cette terrible inquisition s'est toujours trouvée et se trouve encore aujourd'hui un peu partout. Vous entendez par là, n'est-ce pas? la recherche et la pour-suite de toute doctrine, de toute idée dangereuse à la société, ou regardée comme telle. Eh bien! alors, je vous le demande, quelle est donc cette inquisition dont vous entendez parler?

Est-ce l'inquisition de la république athénienne, qui condamnait à l'exil les citoyens trop illustres? Est-ce celle du divin Para Ti chassait le poëte de sa république, en recomandant toutefois de couronner de les l'innocente victime? Est - ce l'inquisi. de la république romaine qui semble rei surpassé en sévérité celles de toutes les publiques antérieures ? Est-ce celle de letpire romain qui punissait des plus gra: supplices tous coux qui refussiont de com et de rendre hommage au génie des Chart. Est-ce l'inquisition de la Chine qui a où tant d'or et de sang au monde chrétien. 12 France principalement? Est-ce celle delarpublique française qui, sans forme de pror ou avec des formalités dérisoires, sur s' simple délation et quelquesois sans délats condamnait à la prison, à l'exil, à la mi et souvent à quelle mort l des suspects s même coux qui ne l'étaient aucunement.
Est-ce l'inquisition de l'anthropophane dévore sans façon tout homme qui naziti ou ne parle pas comme lui? Est-ce ce !! grand apôtre de la libre pensée, dont

postolat cependant semble se résumer dans appel un peu sévère fait à tous ses acoes présents et futurs: Ecrasons l'infâme?.. Mais non, me direz-vous. Vous voyez bien e l'Inquisition dont nous entendons parler est précisément celle qui fonctionne chez plupart des peuples catholiques, et qu'on melle communément la sainte Inquisition. Pourquoi donc celle-ci à l'exclusion des res qui ne devraient pas moins fixer l'attion de l'observateur? C'est, vous en condrez, beaucoup trop de partialité. Et poural, passons là-dessus; et venons-en, puisque is le désirez, à la sainte Inquisition, comme is l'ayez appelée.

Sil est incontestable, comme nous venons le rappeler, et comme n'en peut douter silleurs celui qui a quelque idée de ce qui est toujours passé et se passe encore dans monde, s'il est incontestable, dis-je, que nte société constituée ou à établir a eu réelnent, d'une manière quelconque, ou a ulu avoir du moins son Inquisition propre, ur la défendre, plus ou moins rigoureuseent, contre les attaques qui comprometsient ou menaceraient de compromettre n existence, à plus forte raison ne devonssus pas trouver étonnant que la religion dholique, dépositaire ici-bas de toutes les briles divines, ait eu aussi son Inquisition, our défendre le dépôt sacré qui lui a été conié matre les atteintes mortelles de l'erreur, I que cette inquisition ait agi quelquefois, in certains temps et en certains lieux, avec ne grande sévérité. Que dis-je l nous derions trouver étonnant, au contraire, qu'il 'en est pas été ainsi. Ecoutons à ce sujet le abliciste le plus chaleureux, le plus éloient peut-être des temps modernes.

· Le mot Inquisition est nouveau et décrié. chose qu'il ex prime est aussi ancienne que Edise et que toute société humaine, et dura aussi longtemps. L'inquisition s'appelle pourd'hui la loi, l'ordre public; et elle est pleine activité partout. Aucune société ne 'ul abdiquer le droit naturel de contraindre smembres à l'observation de ses lois, et · les chasser de son sein lorsqu'ils refusent vinidirément d'obéir. Il n'y a pas de corpotion particulière, quels qu'en soient la na-re et le but, où ce droit ne soit en usage. out prince, tout père de famille, tout chef association exerce l'inquisition; le présiint d'un banquet est un inquisiteur. Con-Mer ce droit à l'Eglise, ce serait contester divine sagesse qui l'a fondée. Elle se l'atibue, elle l'exerce, et elle exclut de sa comunion les rebelles qui le lui dénient, non oins rebelles au bon sens qu'à elle-même. · Mais en retenant l'usage du droit, l'Eglise l'a pas toujours employé de la même fa-n. Observant les nécessités des temps, où le voit l'indication de la volonté divine, ie agit comme l'exigent les dispositions des prits et les besoins des sociétés ; elle marle ainsi au but qu'elle poursuit sans cesse, salut des âmes par le maintien et le triomte de la vérilé.

Si, pendant les trois premiers siècles,

lorsque toutes les puissances de la terre étaient liguées contre elle, l'Eglise n'a pu réclamer leur appui, qui prétendra tourner contre elle une pratique à laquelle les cir-constances l'obligeaient? L'esprit de parti fait cette iniquité. Il veut présenter comme régulier un état de choses que l'Eglise subissait en gémissant, et dont elle priait Dieu de la délivrer. Parce que la persécution exal-tait les courages et faisait des martyrs, on oublie, on veut oublier qu'elle faisait aussi des apostats. Il n'est pas permis de regretter un état que l'Eglise a toujours regardé comme une calamité. Son royaume n'est pas de ce monde, mais il est dans ce monde, dit saint Augustin. Elle est faite pour se développer librement au grand jour, pour accomplir la parole qui promet à Jésus-Christ de lui donner toutes les générations. Ce que l'Eglise a fait à chaque époque est bien fait. Constamment assistée de l'Esprit-Saint, elle puise en lui cette prudence surnaturelle avec laquelle elle sait souffrir, attendre et commander.

« Trois siècles de persécutions n'épuisent point sa constance; mais elle a d'autres vertus que le silence et la résignation, d'autres services à rendre aux méchants que de prier pour eux : elle les sert aussi en les empêchant de répandre le sang des justes, et en les éloignant des erreurs qui les trans-

forment en bourreaux.

« Constantin le comprit. A peine Chrétien, il sentit qu'il devait employer au prosit de l'Eglise le pouvoir que le fondateur de l'Eglise lui avait donné, et tourner contre les corrupteurs de la doctrine une puissance qui recevait de cette doctrine même un frein salutaire. Au simple point de vue politique, livrer l'Eglise aux assauts et aux déchirements des hérésies, c'était rendre l'empire au paganisme dans un délai prochain. Constantin avait été suscité, avait combattu, avait triomphé pour autre chose. L'Eglise ne vit rien de contraire à l'ordreétabli de Dieu dans l'appui qu'on lui offrait; elle l'accepta avec reconnaissance, et depuis ce temps, elle n'a cessé de rappeler aux princes chrétiens l'obligation qu'ils ont contractée, d'employer aussi pour elle la force matérielle remise en leurs mains, « afin que la crainte des châti-« ments temporels, venant se joindre à celle « des peines de l'autre vie, l'homme fût tenu « ou ramené dans le devoir par les deux côtés « de son être. » Ainsi, à sa manière, parle la société temporelle, qui institue ses chess pour prévenir, récompenser et sévir.

« On doit donc faire remonter au 1v° siècle l'établissement de l'Inquisition. Toutefois, ce ne fut pas l'Eglise qui décerna ou demanda la première la peine de mort contre les dissidents. Constantin les bannissait. Constance et Valens, ariens, décrétèrent la mort. Les Catholiques ne firent que maintenir cette législation, mais non avec une unanimité parfaite. De graves autorités s'élevèrent au contraire dans le clergé, trouvant la loi arienne trop rigoureuse. Le principe resta en dehors de ces débats. Aucun esprit sérieux ne con-

**R35** 

testait à l'Eglise le droit de réclamer l'appui du bras séculier, et au prince le droit ou plutôt le devoir d'agir en conséquence.

INO

« Dans le moyen âge l'union entre l'Etat et l'Eglise étant devenue plus intime, l'hérésie fut considérée et punie comme un crime non plus seulement religieux, mais social et politique. Elle avait, en effet, essentiellement ce caractère. On appliqua donc à toutes les hérésies, sans distinction, les principes que toutes les nations de l'Europe appliquent encore aujourd'hui à certaines hérésies particulières qui intéressent plus spécialement l'ordre et la sécurité de l'Etat. On peut tou-jours déclamer, mais la bonne foi doit reconnaître, même chez les peuples qui se piquent le plus de libéralisme, certains points de doctrine, encore assez nombreux, que nul ne peut nier sans encourir la sévérité des lois. La différence consiste seulement dans le nom de l'hérésie et dans la procédure des inquisiteurs. Quant à la peine, il y a, selon la gravité des faits, la prison, l'amende et les frais de justice — équivalent de la confisca-tion, — l'exil, la prison dans l'exil, la mort. On ne punit plus le délit contre Dieu, puisque Dieu n'est plus considéré comme chef et lien des sociétés, on punit le péché contre la loi. Cependant, il y a encore aujourd'hui, chez nous et ailleurs, des doctrines reprouvées par l'Eglise, dont l'Etat s'enquiert et qu'il frappe.

« Les progrès désastreux des sectes manichéennes qui désolèrent l'Europe et menacèrent d'une ruine complète l'Eglise et la société, contraignirent les Papes, les évêques et les seigneurs temporels à réunir leurs efforts contre cet immense péril. Les sectaires niaient à la fois les principes les plus essentiels de la religion et de l'ordre moral. La pratique était le pillage, la dévastation, le meurtre. La guerre n'aboutissait qu'à leur rendre ruine pour ruine, meurtres pour meurtres; on en faisait des boucheries, ils étaient écrasés, ils renaissaient. C'est alors que l'Inquisition prit la force et les développements qui lui ont valu plus tard de si violentes calomnies. Quelle fut pourtant la pensée de saint Dominique? De substituer le régime de la justice au régime de la guerre, de remplacer le sabre par la loi, d'attribuer la connaissance des cas d'hérésie au juge naturel, au prêtre, taudis qu'on l'a-bandonnait au soldat. « Vos soldats, dit-il « aux seigneurs catholiques, ne parviendront « jamais qu'à tuer beaucoup de ces malheu-« reux, parmi lesquels il y a tant d'ignorants. « Il faut aller vers eux pieds nus, la croix « dans la main; il faut établir chez eux des « monastères, des écoles et des juges.»

L'ordre de Saint-Dominique sera toujours honoré d'avoir été choisi par le Saint-Siège pour rechercher les hérétiques, afin de les ramener par un enseignement salutaire, ou de punir ceux qu'une opiniâtreté coupable retenait dans l'erreur. Il s'en acquitta de manière à mériter la reconnaissance des hérétiques eux-mêmes. Les égorgements cessèrent, la paix se rétablit, la vérité triompha; les sciences et les lettres prirate merveilleux essor. On parle sans cesse de bûchers de l'Inquisition. Elle alluma nous de bûchers que de flambeaux. L'universe de Toulouse fut fondée contre l'hérésierzeoise, et les fondations de ce genre étue, au nombre des moyens sur lesquels l'Egromptait principalement pour en finn re les hérésies. Il faut abjurer toute nixe nous dirions volontiers tout amour-prope, et se laisser bien misérablement avegrar la haine, pour admettre que, cans resiècle qui vit à la fois Innocent Ill, a: François, saint Dominique, saint Lous : Franço et tant d'autres saints à la tête à société, l'Eglise voulut établir des tribum sanguinaires, afin de se donner la glore le plaisir de faire mourir des innocens

Que la frénésie des ennemis systerques du christianisme croie cela, a moins le dise, on le conçoit; cette passire veut point raisonner et se fait un jeuder injustice. Mais les Catholiques qui, parbdité ou par ignorance, tiennent le molangage, devraient se souvenir que le fre et les conciles généraux ont proclame le quisition nécessaire, qu'ils l'ontémbre sanctionnée solennellement. C'est able troisième et le quarrième concile à la troisième et le quarrième concile à la troisième et le quarrième concile à la troisième et le quarrième politique, auxenque l'Inquisition a vraiment pris mestre, non comme institution politique, auxenque les rois d'Espagne et de Ponda donnèrent plus tard et qui resta para à ces deux pays, mais comme institute à ligieuse et ecclésiastique, telle que le existé en Europe, jusqu'à la fin du su'ecle.

« En ce qui regarde donc cette forme 🏲 mière, exclusivement religieuse et care tique, il faut savoir dire nettement que quisition a été une institution nécesse dont la société catholique avait besoin !! a répondu au besoin de la société culturation Si, dans l'exercice de cette magistre. quelques hommes ont failli, c'est les fait Tout juge peut errer, prévarique mêne : justice est sainte. Tout ce que l'faix i't bli, confirmé ou approuvé dans l'Inquisit : est saint, et il n'est permis à aucus (1) lique de le blâmer; car l'Eglise ne sur l'autoriser le mai ou l'erreur, ni par se seignements, ni par sa conduite, et l'un per juger de la valeur morale des choses acre bien par sa pratique que par ses la-les. Voilà ce que ne veulent pas assez co prendre ces Chrétiens politiques qui, maissant l'Eglise infaillible dans ses déra jugent néanmoins la plupart de ses ex comme s'ils admettaient que l'assistance Saint-Esprit lui a man jué.

a Ainsì 1º l'Inquisition en général, can à-dire la recherche et la répression des sidences doctrinales qui peuvent trouber renverser l'ordre des sociétés, est le dre nécessaire et partout pratiqué de toute ciété humaine. 2º L'Eglise a toujours relet toujours exercé ce droit, et elle en a se vant les temps et suivant les circonstants réglé l'usage, non-seulement très-léguise

ment, mais encore avec beaucoup de sagesse et de miséricorde, même lorsqu'elle a dû se décider aux plus grandes rigueurs. 3° L'inquisition politique d'Espagne, dont nous allons parler, est autre que l'inquisition religieuse établie, confirmée et approuvée par l'Eglise. Il importe de rappeler ces principes sur un sujet où la passion a coutume de tout brouiller pour parvenir plus aisément à tout ignorer. » (Louis Veullor.)

Il y a en tout cela, me répondrez-vous, un grand fond de vérité qu'il est impossible de ne pas reconnaître. Toujours est-il que cette Inquisition est devenue, en certains lieux, en Espagne principalement, un tribunal redoutable qui a eu les plus grands excès, s'il ne fut lui-même l'un des plus grands excès sortis du sein de la religion catholique.

Que l'Inquisition ait eu ses excès, en Espagne principalement, cela est incontestable. Ces excès n'ont point été tels assurément que quelques-uns l'ont assirmé. Ils ont été considérablement exagérés par la peur, par les préjugés, les passions. Mais enfin, je le répète, il y a eu excès, cela est incontes-table, et nous ne saurions trop le déplorer, sans en être surpris toutefois. Est-ce que l'homme n'abuse pas de tout ici-bas? Si je voulais rapporter tous les maux que les hommes se sont faits les uns aux autres. lantôt au nom de l'autorité, tantôt au nom de la liberté, je dirais des choses effroyables. Reppelez-vous ce qui s'est passé, comme nons le dision s en commençant, en Grèce, à Rome, en Chine, partout et jusqu'au sein de la France. On éleva, parmi nous, au nom de la liberté, un tribunal bien redoutable aussi, et je ne sais si ce tribunal n'a pas fait périr plus de victimes et d'une manière plus déplorable, pendant quelques années seule-ment, que le tribunal de l'Inquisition pendant plusieurs siècles en Espagne.

Ecoutons encore, à ce sujet, l'apologie ardente et pou rtant pleine de sens, que nous

citions tout à l'heure.

"C'est vers la fin du xvi siècle que l'Inquisition, par suite de certaines circonstances propres à l'Espagne et au Portugal, prit en ces pays une forme et un caractère différeuls de ceux qu'elle y avait eus jusque-là, comme partout. De religieuse et ecclésiastique, elle devint politique et civile.

tique, elle devint politique et civile.

« Dès les premiers siècles de l'Eglise, les Juis s'étaient multipliés et affermis en Espagne, au point d'oser concevoir la pensée de convertir au judaïsme le pays tout entier. L'Eglise et l'Etat, justement alarmés de cette puissance, avaient cherché, de concert, à prévenir les maux dont elle les menaçait. Mais la sévérité des lois portées contre les Juis ne fit que les rendre plus prudents. Pour y échapper, ils feignirent d'embrasser le christianisme et restèrent Juis en secret. Ils s'introduisaient et on les trouvait pareut, dans tous les emplois les plus imporants, dans les conseils des princes, dans tous es rangs de la hiérarchie ecclésiastique, en orte qu'ils formaient au milieu de l'Etat la ociété occulte la mieux organisée et la plus

forte. C'est ce qu'avoue le décret des Cortès libérales de 1812, par lequel l'Inquisition fut abolie.

de Cette situation attaquait jusque dans sa source la nationalité espagnole, encore en lutte contre les Maures. Le peuple et le clergé se plaignaient unanimement, et lorsque les rois catholiques, Ferdinand et Isabelle, établirent l'Inquisition à Séville, en 1480, ils ne firent que répondre au vœu public.

« Cependant le Saint-Siège, quoiqu'il approuvât en général l'Inquisition, et qu'il l'eût introduite en diverses contrées de l'Europe, voyait avec inquiétude cette arme passer entre les mains du pouvoir temporel. Il craignait, non sans raison, que la miséricorde ne tempérant plus la rigueur des lois, on ne vit paraître des abus funestes, et que la religion ne servit de prétexte aux princes pour se venger de leurs ennemis. La nouvelle Inquisition rencontra donc à Rome des obstacles considérables. Sixte IV lui refusa, aussi longtemps qu'il put, la sanction de son autorité. Lorsque l'imminence d'un plus grand mal le contraignit de céder, il voulut du moins adoucir autant que possible une institution dont le caractère l'effrayait, et sauvegarder les droits que la charité chrétienne a toujours reconnus au repentir. Nous ne pouvons rapporter ici toutes les conditions que la prudence du Pape imposa aux rois d'Espagne, avant de leur accorder l'autorisation qu'ils lui demandaient; on les trouvera dans l'ouvrage du docteur Hefelé. Il sussit de constater qu'à partir du moment où l'Inquisition politique fut établie, une lutte sérieuse et continuelle s'eleva entre le gouvernement et le Saint-Siége, et s'envenima plus d'une fois, notamment sous Léon X, au point de faire craindre une rupture complèie. Le docteur Hefelé entre à ce sujet dans les détails les plus intéressants. Il montre les Papes occupés sans cesse à plaider la cause de l'humanité auprès des rois espagnols, recevant les appels des accusés condamnés injustement ou avec trop de rigueur, absolvant les coupables qui montrent du repentir et leur faisant rendre leurs biens, cassant les sentences des inquisiteurs, destituant ceux qui ont abusé de leur pouvoir, s'efforçant par tous les moyens de ramener l'Inquisition à son véritable but, en la faisant rentrer dans les limites qu'elle avait su garder tant qu'elle avait été pure-ment ecclésiastique et placée sous la haute direction romaine...

« La conquête de Grenade, enfin arrachée aux Maures, vint accroître encore les attributions déjà si étendues de l'Inquisition. Ferdinand et Isabelle, par une indulgence presque excessive, avaient laissé aux vaincus le libre exercice de leur culte. Les Maures, abusant de ces concessions, déchirèrent par la révolte le contrat qui les garantissait. Dégagés de leur parole, Ferdinand et Isabelle appliquèrent aux Maures les lois déjà existantes contre les Juifs, et leur dounèrent à choisir entre le christianisme et

830

l'exil. Un grand nombre de ces malheureux imitèrent la ruse des Juiss : ils reçurent le baptême, mais sons abjurer le Coran, et se mettant en rapport avec leurs frères d'Afrique, ils créèrent su gouvernement un nouvel ordre d'embarras et de périls extrêmes, que la surveillance et la législation les plus sévères pouvaient seules conjurer. Toutefois on attendit longtemps avant d'user des dernières rigueurs, et aucun homme instruit et de bonne foi n'accusera les rois d'Espagne de s'être trop hâtés. Ils résistèrent autant que possible à la pression de l'opinion publique et à l'irritation que devait produire l'endurcissement des Maures. Ceux-ci ne furent complétement expulsés d'Espagne que sous Philippe III, en 1609, et déjà François l', roi de France, en avait donné le conseil à Charles-Quint. Les Espagnols les plus éclairés, entre autres Cervantes, y applaudirent : Jamais, dit M. de Maistre, les grands maux politiques, jamais surtout les attaques violentes portées contre le corps de l'Etat, ne peuvent être prévenues ou repoussées que par des moyens également violents. Ceci est au rang des axiomes politiques les plus incontestables... Les judaisans et les maurisques devaient nécessairement trembler

INO

ou faire trembler. « L'Inquisition était donc un moyen de faire triompher la nationalité espaguole contre deux sortes d'ennemis également dangereux, le judaïsme et l'islamisme. Mais les rois comptaient l'employer à un autre dessein encore, auquel ils ne tenaient pas moins, et qui les animait davantage à la maintenir et à la fortifier, malgré les réclamations de l'Eglise; ce dessein était l'agrandissement de leur propre puissance. Le ponvoir royal avait pour limites le clergé, la noblesse et les villes, et il y rencontrait des obstacles d'autant plus nombreux et plus graves que ces trois ordres se maintenaient en rapport plus intime, le clergé avec Rome, la noblesse et les villes avec leurs corporations respectives à l'étranger. L'Inquisition fut l'instrument dont les rois se servirent pour fonder le gouvernement absolu. Aussi le clergé et la noblesse conçurent-ils une haine violente contre elle, et ils en surent poursuivis à leur tour plutôt comme connemis du Saint-Office que comme hérétiques. Les prélats se virent bientôl compromis dans des procès nombreux avec les nouveaux tribunaux. De son côté, le peuple castillan prévoyant que ceux-ci servient l'écueil contre lequel viendrait se briser la puissance de la noblesse et du clergé, se montrait ser de cette institution nationale, et professait pour elle une admivation patriotique... Ce caractère politique de l'Inquisition a été mis hors de doute par les historiens protestants eux-mêmes, tels que Ranke, Léo, Guizot, etc.

r Nous connaissons maintenant la nature et le but de l'Inquisition d'Espagne, tribunal spécialement politique avec une apparence religieuse, essentiellement différent des tribunaux ecclésiastiques précédemment établis en Europe sous le même nom. Après

avoir fait la part des inconvénients et a vices qui rendirent toujours l'Impact espagnole suspecte et odieuse à l'Erie. nous reste à considérer l'institution est

même et dans son action.

« Pour bien en juger, il faut premières. se placer au point de vue de l'époque se une injustice absurde d'exiger d'un (1200) teur qu'il se mette tout à fait en delons au-dessus des idées du temps où in Quand une loi apparaît conforme à l'adu peuple qu'elle doit régir, nul n'a k ca de la condamner absolument, surtout .que, comparée aux institutions contesraines du même ordre, elle leur estus ment supérieure. Tel est préciséments de l'Inquisition politique du xv'elne siècle. Ce qu'Isabelle et Ferdinand ma fait en Espagne, les luthériens et kes vinistes le firent en Allemagne, un siècle plus tard. Le traité de pair de 3 reconnut à chaque Etat le pouvoir de traindre ses sujets à embrasser la na dominante ou à quitter le pays

« Il ne suffit pas de reconnaître l'em : temps, il faut en connaître aussi la mas tion générale. Au xvr siècle, la permort pour crime d'hérésie était app en tout pays et dans toutes les comes. La célèbre douceur de Mélanchthon ne.2 pêchait pas de féliciter Calvin d'ave-? brûler Servet. La torture était égaza employée dans tous les pays et par we stribunaux séculiers. Si l'Inquisition >> tingua dans l'usage qu'elle en fit, alis plus de modération et d'humanité; 🕶 elle a été un des premiers tribunaut. I mitigèrent l'application, elle a été res ! des premiers qui la laissèrent toux!

désuétude.

« Eutin, il faut savoir, ou il faut 800 venir, que l'Inquisition d'Espagne " \* naissait pas seulement du crime flore. mais d'un grand nombre d'autres, mais de la magie. Parmi ses condamna 🔭 ciers et les magiciens figurent por vert considérable. On se demande, avectores d'aujourd'hui, comment la magie 17-18-qualifiée crime? C'en était un tris-ner's xv° et xvı° siècles et plus tard, x' rement réprimé partout, pani ave :: rigueur particulière dans les pars pres tants, qui s'adoucirent les derniers. in the encore, une sorcière fut condamnée :: dans le canton de Glaris. Si l'on con. 17. le procès de sorcellerie en Allemagne d' Espagne, le résultat serait tout à l'hours de l'Inquisition...

all est ordinaire d'entendre dire que ille quisition a arrêté l'essor de l'intelior et la chose paraît toute naturelle. Le : teur Hefelé fait remarquer que l'époque plus brillante de la littérature espair va de la fin du xv° siècle à la fin du 310 c'est justement le temps de le plus gra puissance de l'Inquisition. Dans cette per l' vécurent les trois grands poêtes de l'Espasion Cervantes, Lopez de Vega et Calderon, 1... que les historiens les plus remarquables."

e Pulgar, Zurita et Mariana. Llorente a cent dix-huit savants qu'il dit avoir été ursuivis par l'Inquisition; mais il convient jouter que de tous ceux dont il est fait menn, il n'en est pas un seul à qui l'on ait dié un seul cheveu; et, ce qui prouve eux que toute autre chose que l'Inquisin n'était point ce que l'on croit ordinainent, c'est que les plus grands esprits l'Espague se plaisent à lui rendre homge el la représentent comme une institute de la vantageuse à leur

La décadence de l'Inquisition est aussi le adence de l'Espagne. Il faut bien accepter sait; il saut bien reconnaître que les deux sgrands esprits qui aient paru en Espadepuis la suppression de l'Inquisition, nès et Donoso Cortès, étaient ses apoloes; et qu'ensin la dernière ressource de pagne et le seul espoir qui lui reste ce profond sentiment de foi, ce tempéent catholique que l'Inquisition lui a né. Hors de là, ses révolutions ont monce que l'Espagne peut devenir et à i elle doit s'attendre. Le protestantisme e socialisme la menacent, comme autre-les Juis et les Maures. Quand l'Espagne

ne sera plus catholique, il n'y aura plus d'Espagne, et il coulera autrement de sang que l'Inquisition n'en a fait répandre. La noble Espagne sent ce péril; elle combat, au moment où nous parlons, avec une intelligente énergie. »

De tout cela je conclus que, sans avoir été pure de tout excès, l'Inquisition n'a eu tous ceux qu'on lui attribue en aucun lieu de la terre, pas même en Espagne, où le caractère national la porta néanmoins à ses limites extrêmes. Les eût-elle eus, du reste, en eût-elle eu même de plus grands encore, au point de pouvoir être réellement regardés comme synonymes de cruauté, et de la plus terrible de toutes, de la crusuté commise au nom du Ciel, nous ne devrions point l'attribuer à la religion catholique, puisque si celle-ci était toujours bien comprise et bien pratiquée, au lieu des excès que les hommes commettent quelquefois en son nom, on verrait pénétrer partout l'esprit de charité dont son divin Fondateur lui a donné la plénitude, qu'elle ne parvient à établir un instant sur la terre que par la lutte sans cesse engagée contre la passion, mais qu'elle fera régner un jour sans contestation dans l'autre vie.

### INSTRUCTION.

bjections. — La helle et excellente chose i l'instruction! — Le peuple sera bien reur, dans quelque temps, si elle conue à se propager comme elle a déjà fait. Malheureusement les prêtres s'y opport—lis ne peuvent supporter les institus presque nulle part.

éponse. — Je suis de votre avis : c'est helle et excellente chose que l'instrur-, qu'on la considère dans ses parties les · élevées, ou même dans ses premiers lents.

ins ses parties les plus élevées, elle pelle science. C'est tantôt la science de i, tantôt celle de l'homme et des autres tures intelligentes, tantôt celle de la na-physique. Mais, de quelque côté qu'elle e ses investigations, soit qu'elle cher-à pénétrer les secrets du Créateur dans ience de tous ces objets dont se compose onde et dans les liens qui les unissent, qu'elle s'efforce de déchirer le voile qui be à nos yeux les mystères de l'intelnce, soit que, s'élevant plus haut encore, pénètre au sein de la Divinité et approlisse les uns après les autres ses incomrensibles attributs, que de lumières l que ésultats merveilleux que dejouissances l juel bonheur! non-seulement pour les its d'élite à qui il a été donné d'entrer son divin sanctuaire, si je puis m'exner de la sorte, mais pour les simples es qui, incapables defranchir la barrière. rent recueillir, du moins, et mettre en ique ses oracles salutaires.

out le monde sait qu'Archimède, après riutté longtemps, par la seule force de son

génie, contre la puissance irrésistible des Romains, se trouva tellement absorbé dans ses méditations, au moment de la prise de Syracuse, sa patrie, qu'il périt victime de la brutalité des soldats, à qui il avait été recommandé de l'épargner. Si telle est la puissance des sciences physiques, si elles nous élèvent au-dessus des choses de re monde de manière que nous ne remarquons quelquefois ni la perte de ce que nous avons de plus cher au monde, ni la mort même qui vient nous frapper, que sera-ce de ces sciences spirituelles et morales qui ont pour mission non de protéger notre corps, mais notre âme, non de défendre une cité terrestre, mais bien la cité céleste, dans laquelle Dieu nous a promis de nous faire régner éternellement avec lui?

Si actuellement nous considérons l'instruction dans ses premiers éléments, nous ne la trouvons ni moins belle ni moins utile. Ce n'est plus, il est vrai, la même hauteur ni la même profondeur, mais ce qu'elle perd sous ce rapport, elle le regagne en étendue. Vous représentez-vous les habitants de toute une commune, d'un pays entier, trente mil-lions, je suppose, sachant lire, écrire, compter, ayant toutes les connaissances nécessaires à la bonne gestion de leurs affaires! Ils ne sont plus dans la nécessité de contier à des personnes qui pourraient les trahir leurs secrets les plus intimes. Ils peuvent se communiquer les uns aux autres toutes leurs idées, en quelque position, dans quelque lieu qu'ils se trouvent. Le passé ne leur est plus caché comme autrefois; l'avenir se dévoile, en partie, à leurs yeux. Que dis-je l les pensées mêmes sorties du sein de la Divinité entrent plus pleinement dans leur intelligence bornée, au moyen de la lecture et de la méditation, et elles en sortent, plus brûlantes de foi et d'amour, pour remonter à leur source. C'est véritablement l'âge d'or revenu sur la terre. Je ne saurais donc trop le répéter après vous : « La belle et excellente chose que l'instruction! »

INS

\$43

Je me hate d'ajonter toutesois qu'il y a une chose plus belle et plus excellente en-core, une chose sans laquelle l'instruction, au lieu d'être une belle et excellente chose, devient, au contraire, le présent le plus affreux et le plus funeste qu'on puisse faire à l'humanité : je veux dire la vertu. J'ajouterai même que plus l'instruction est répandue chez un peuple, et plus la vertu doit y être solidement établie, pour lui servir de contre-poids. Cela se conçoit. L'instruction centuple les forces de l'ame, je suppose. Mais si celle ame, devenue cent fois plus forte, reste avec de mauvaises dispositions, il est évident qu'elle devient cent fois plus dangereuse. Voulez-vous que nous appuyions ce raisonnement sur des faits? La chose n'est pas dissicile. Prenons un domestique: s'il en sait moins que son maître, il le respectera et lui obéira en quelque sorte forcement, quelque porté qu'il soit à l'indé-pendance; mais s'il devient aussi instruit et plus instruit peut-être encore que son maitre, il ne se croit plus le serviteur, à moins que la vertu n'ait fait en lui les mêmes progrès que l'instruction, il se croit le maître, et il l'est réellement, en un sens; dès lors, il s'abandonne à l'entrainement de toutes ses passions, qu'il lui est d'autant plus facile de satisfaire que l'instruction lui en fournit plus de moyens. Chacun peut appliquer ce raisonnement aux différentes positions de la société.

L'illustre maréchal Bugeaud le développa plus d'une fois, à la tribune législative, avec cette lucidité de bon sens qui le caractérisait et qui allait quelquefois jusqu'à l'éloquence: «J'admire comme vous les lumières,» disait-il anx ministres et aux députés, a mais, quand je les vois sur le point de mettre le seu aux granges, je n'en veux point! » Les ministres ne paraissaient pas croire au danger dont il les menaçait; mais quand ceux qu'ils avaient tant traveillé à éclairer, remarquant ou croyant remarquer qu'ils étaient incapables de gouverner, les eurent renversés à coups de pierre et de fusil, ils comprirent, un peu tard, combien était salutaire l'avis qui leur avait été donné. Nos députés, qui se disaient dans le progrès, riaient aux éclats d'une tello crainte; mais quand ils virent ceux dont ils n'avaient cessé de demander l'émancipation intellectuelle, les déposséder d'abord de leurs siéges, et les menacer ensuite de les déposséder de leurs propriétés, ils reconnurent aussi, un peu tard, que cette crainte qu'on avait voulu leur faire partager n'était pas sans fondement.

J'ai vu s'accomplir alors un fait, auquel j'ai pris même quelque part, que je regarderais comme incroyable, s'il ne s'était passé sous

mes yeux. Il y avait dans une petite ville un instituteur qui passait pour très-capable, parce qu'en effet il était un peu plus instruit que la plupart de ses confrères, et que de plus il savait jouer du violon, comme nous allons le dire tout à l'heure. L'inspecteur sous l'autorité duquel il avait été placé ayant résolu d'établir des conférences cantonales pour ses instituteurs, celui-ci mil tout en œuvre d'abord pour les empêcher de prendre, et ensuite pour les faire tomber. Voici, entre autres hauts faits, ce qu'il se permit. Comme il était au chef-lieu, la conférence se tenait dans son école. Or, un jour que tous ses confrères du canton se trouvaient réunis, traitant, sous la présidence de l'inspecteur, quelques-unes des graves questions de l'enseignement public, il prit son violon, et, placé dans une chambre qui n'était séparée de la conférence que par une simple cloison, il joue, tout le temps, les airs les plus gais de son répertoire. Ce fait eut un retentissement immense. Savez-vous ce qui en résulta? Rien, si ce n'est la glorification de celui qui se le permit. Le maire l'approuva, le préfet en fit autant, ou à peu près, et l'un des notables du lieu, que je croyais un homme d'ordre et de sens, me tint ce singulier propos : « C'est un instituteur de mérite. » Il ne tarda pas à le montrer d'une manière plus convaincante encore. La révolution ayant éclaté peu après, il donna, comme la plupart de ses confrères, dans tous les excès de la démagogie; et, s'il n'a pas soulevé le peuple contre les notabi-lités de la petite ville qu'il habitait et des environs, contre ceux surtout qui l'avaient protégé et défendu, ce n'est pas la volonté qui lui a manqué. Il était tout disposé à leur témoigner la reconnaissance qu'il leur de-

Voilà la vérité sur l'instruction. Aussi, quand j'entends dire : «Le peuple sera bien heureux, dans quelque temps, si elle continue à se propager, comme elle a déjà fail, je me hate de répondre : Il faut distinguer. Oui, il sera heureux, et même très-heureux, si la vertu se propage également; parce que, avançant de plus en plus dans la connais-sance de ses devoirs, il saura les remplir dans la même proportion. Mais si, tandis que l'instruction progresse, la vertu est oubliée ou seulement négligée, comme cela s'est vu dans les temps dont nous venons de parler, et comme cela ne se voit encore que trop aujourd'hui, malheur! trois fois malheur! Comme l'âme est essentiellement active, elle fait le mal nécessairement, ne faisant pas le bien, et, comme son activité naturelle s'est accrue par l'instruction, elle fait le mal avec une perversité incroyable. Les passions s'enflamment de toutes paris, une partie du peuple se lève en armes contre l'autre partie. Ce n'est plus l'insurrection de Juin, dans la capitale seulement, c'estune insurrection de tous les temps et de tous les lieux. C'est la lutte de celui qui ne possède point et veut posséder à son tour, contre celui qui possède et ne veut point se laisser époques, qui sont le commencement et la fin de votre existence sur la terre, il est presquo continuellement à vos côtés, tenant toujours à la main ce livre qu'il vous invite à écouter. à lire même avec lui, et dont il s'efforce de vous faire retirer toutes sortes de fruits pour votre avancement temporel, comme pour

INS

votre avancement spirituel. Le clergé ennemi de l'instruction, et sur-

tout de l'instruction populaire!

Quoil vous osez proférer cette accusation injuste, j'ai presque dit blasphématoire! Mais vous ne savez donc pas que, tandis que vous n'êtes occupé que de jouir au milieu des délices de notre société, il sort à chaque instant de son sein un nombre considérable de nouveaux apôtres, qui, la croix d'une main, et de l'autre l'Evangile, et ayant en même temps dans le cœur ces deux instru-ments de salut, s'en vont instruire les plus ignorants de tous les hommes, les pauvres sauvages, et les conduire peut-être insensiblement, par la voie de la religion, au degré de civilisation où nous sommes, tandis que nous, au contraire, nous descendons rapidement, par les voies de l'impiété et de l'immoralité, à l'état sauvage dans lequel ils se tronvent?

Le clergé ennemi de l'instruction, et sur-

tout de l'instruction populaire !

Mais quel corps a fait, inspiré, patronné, propagé un aussi grand nombre de livres, et j'ajouterai de livres à l'usage de tous, sans distinction d'age, de sexe, de condition? Quel corps les a conservés avec autant de soin, dans toutes les circonstances où ils auraient pu être détruits? Quel corps les a jamais mis, avec autant de générosité et de zèle que le clergé l'a toujours fait et le fait encore aujourd'hui, à la disposition de chacun? O vous, qui ne rougissez pas d'accuser les prêtres d'être hostiles à l'instruction, et surtout à l'instruction populaire, il y a auprès de vous, n'est-ce pas? un prêtre au moins, chargé de procurer à ceux qui en ont besoin les secours de notre sainte religion. Ce qu'il y a de mieux tenu chez lui, c'est évidemment sa bibliothèque. Voulez-vous y pénétrer? Elle vous est ouverte comme l'église. Désirez-vous un livre de religion ou bien d'instruction, ou bien encore d'un agréable et honnête délassement? je fais cette distinction, parce qu'elle est en usage : car, au fond, un livre est toujours un livre d'instruction, puisque tout livre instruit: eh bien! donc, voulez-vous un livre quelconque? Demandez-le, et aussitôt il vous sera remis. S'il n'est point à la bibliothèque, on se fera un plaisir de . vous le procurer le plus tôt possible. Ce que vous aurez fait aujourd'hui, faites-le encore demain, après-demain, toutes les fois que vous en aurez besoin. Ne craignez point de lasser celui auquel vous vous serez adressé. Bien loin de la, plus il vous verra préoccupé, je ne dis pas seulement de votre instruction religieuse, mais de votre instruc-tion en général, plus vous l'en occuperez lui-même, et plus vous lui ferez plaisir. Or, ce que celui-ci aura fait pour vous, tout autre

ouiller de ses possessions, la lutte de ji qui ne jouit point et veut jouir, contre i qui jouit et ne veut pas se laisser enr ses jouissances. Lutte acharnée, par séquent, lutte à mort. Je vois les armes ler, j'entends le canon gronder avec un it effroyable. Grand Dieu! éloignez de s un tel malheur. Ce n'est plus un déd'esu que votre justice réserve à la rersité des hommes, mais un déluge de et de sang i

oilà ce que les prêtres redoutent, et, les prêtres, tous les hommes vériement éclairés et prudents : voilà ce qu'ils battent de tout leur pouvoir, et non pas truction elle-même, comme vous l'a-

ez si injustement.

: clergé ennemi de l'instruction, et out de l'instruction populaire! prétendez-

ais le contraire est prouvé par des faits datent de plus de dix-huit cents ans, et n'ont cessé de se répéter mille et mille depuis, dans tous les temps et dans tous ieu v.

relergé ennemi de l'instruction, et sur-

de l'instruction populaire!

ous ne vous rappelez donc pas que les res, ces premiers membres du clergé, sortis des entrailles mêmes du peuple, is ont reçu de Notre-Seigneur Jésusist une instruction divine, et que leur sion a été de propager cette instruction loute la terre, mais d'en faire part sur-1 aux pauvres, aux petits, à tout ce qui a lus besoin de secours et qui en obtient le as ici-bas, mission qu'ils ont remplie un succès prodigieux? L'esprit du Sei-rest sur moi, a dit Jésus-Christ, en parde sa propre mission, c'est pourquoi il consacré par son onction, et m'a envoyé her l'Evangile aux pauvres, afin de guérir qui ont le cour brisé de douleur. (Luc. 8.) Puis chargeant les apôtres de contila mission qu'il avait commencée: me mon Père m'a envoyé, leur dit-il, je encoie aussi de même. (Joan. xx, 21.) Et urs: Allex donc, et enseignez tous les peu-Math. xxviii, 19.) Vous ne remarquez ipas que, depuis ce temps-là, le clergé lesse de se recruter et de se former de ieme manière, de continuer la même ion, et de la remplir partout et toujours un succès à peu près égal?

dergé ennemi de l'instruction, et sur-

de l'instruction populaire l

his quelle est donc sa préoccupation de les instants, si ce n'est cette même instion? A quoi songe-t-il donc, à la ville me à la campagne, pendant ses travaux our comme pendant ses veilles si proées de la noit, dans sa maison comme à église, en société aussi bien que dans ditude où il s'est retiré pour passer une ie de sa vie et peut-être même sa vie en-!! Il songe à cette instruction. Quand renez au monde, il vous reçoit un livre main, il vous accompagne de même id vous en sortez, et, entre ces deux

le fera également pour ceux qui s'adresserout à lui. Ne dites donc point, après cela, que la clergé est enuemi de l'instruction, et surlout de l'instruction populaire.

INS

Je vous entends me dire ici: Celui auquel je m'adresserai ne me prêtera pas certaine-ment tous les livres que je lui demanderais.

Oseriez-vous bien lui demander de mauvais livres ou même des livres dangereux? De tols livres ne se trouvent point dans sa bibliothèque probablement. S'ils s'y trouvent par hasard, soit qu'on lui ait proposé quel-ques difficultés à cette occasion, soit pour tout autre motif également honorable, ils ne seront point remis entre vos mains, et cela avec raison, car vous en seriez le premier scandalisé.

Je vous entends me dire encore: Mais si le clergé a fait et conservé bien des livres, il en détruit un grand nombre également.

Oui, de mauvais livres, ou des livres dangereux pour les personnes entre les mains de qui ils se trouvaient. Toutes les fois que le prêtre a détruit de tels livres, ne voyezvous pas qu'il s'est conduit non-seulement en véritable ministre de Jésus-Christ, mais en honnête homme et en bon citoyen, puisqu'il empêchait par là la propagation de cette instruction que nous avons signalée plus haut comme étant excessivement pernicieuse à la famille et à la société, aussi bien qu'à la religion? Voyez la mère de famille. Elle éloigne avec soin de la main de ses enfants bien-aimés, non-seulement le poison qui donne la mort, mais encore toute nourriture dangereuse. Et vous ne voudriez pas que le prêtre, ce père spirituel, ce directeur des âmes, éloignat avec le même soin de la main de tous ses enfants le poison mortel, la nourriture dangereuse, qui se trouvent dans les tivres dont il est ici question? Mais vous seriez le premier à proclamer partout hautement qu'il n'a pas su remplir les devoirs de sa charge.

lci se présente une objection beaucoup plus sérieuse, d'une plus grande actualité, et que, pour ces deux motifs, il importe d'approfondir.

Les prêtres, nous dit-on, ne peuvent supporter les instituteurs presque nulle part.

Cela est faux. Ce qui est vrai, au contraire, c'est que, non contents de supporter leurs instituteurs, les prêtres restent presque partout en très-bons termes avec eux. Nous ne devons point en être surpris : la plupart du temps, l'instituteur a été élevé aussi dans un séminaire. N'ayant point achevé ses études et ne pouvant dès lors entrer dans la carrière ecclesiastique, il est entré dans l'instruction. S'il n'a point été élevé dans un séminaire, il n'en est pas moins, pour cela, l'élève du clergé. Né, je suppose, dans la campagne, il a appartenu, dès ses plus tendres années, en qualité d'enfant de chœur, à l'église de sa paroisse. C'est là, c'est au pres-bytère surtout que lui ont été enseignes les premiers éléments de la religion et qu'il a commencé à bégayer, avec sa langue maternelle, cette autre langue maternelle du clerc,

la langue latine, qu'il n'a mise complènment de côté que quand sa vocation pour l'enseignement primaire a été bien décise S'il ne peut rester jusqu'au moment où me brevet de capacité lui est délivré, sou m yeux du prêtre qui lui servit tomour o protecteur et de père, celui-ci ne l'en s.. tient pas moins, dans les différentes maisses où il est obligé de demeurer, de ses mosmandations, de ses avis, et souvent auxi et son argent. Quand il vient s'établir dasse paroisse, en qualité d'instituteur, ce te donc point un étranger pour le pesteur et lieu; c'est un ancien camarade, un escadisciple, un demi-confrère, si je puis maprimer de la sorte.

Mais si l'instituteur mérite ce dersier :tre de la part d'un supérieur hiérarchize. par son éducation toute cléricale, il le urite bien mieux encore par les foncties saintes qu'il est appelé à remplir dans u z-

Le prêtre a pour mission d'explique un enfants les premiers éléments de la religil'instituteur de les leur faire apprendre. prêtre a pour mission de réconcilier ex cheurs avec Dieu; l'instituteur, de prezy ses élèves, de se préparer lui-même, two-plus grand soin, à cette réconciliation saire. La mission du prêtre est d'offre pe tous le divin sacrifice et de rendre pur. pants des saints mystères coux des bir qu'il en a jugés dignes; la mission de l'avtuteur est d'assister régulièrement, " toute son école, à ce divin sacrifice, e a \* présenter, de temps en temps, à la 2sainte, avec les élèves qu'il peut y comme La première communion des enlans se pour le prêtre l'objet de ses plus vives. licitudes, elle l'est également pour lus teur: et si c'est une des setes les plus ieet les plus touchantes de l'Eglise, c'et e une aussi à l'école. Ajoutez à ces consiste tions et à mille autres semblables qui f inutile de développer ici, que l'insuce. remplit presque toujours à l'église, est lontairement, soit avec rétribution. fonction quelconque, et vous comprescomme moi que la carrière du prêtre d'? de l'instituteur se touchent et quelqueine confondent en bien des circonstances. sorte qu'ils sont comme obligés, alors mis: qu'ils n'y seraient pas portés naturelleurs à se maintenir en très-bons termes. veulent point empoisonner leur existes: rendre leur ministère stérile.

Malheureusement, il n'en est pas tot. F ainsi, et la discorde s'établit quelques: où devait toujours régner la pais. 1-0 vu la position du prêtre et de instille c'est un scandale public qu'on croit wi gner partout, tant il a de retenisses. De là l'accusation d'intolérance si 10 mm. dérément portée contre le clerge realité ment aux instituteurs, accusation que av avons déjà en partie réfutée, et a Me. nous alions répondre encore.

Nous disions donc qu'il n'est per r'e qu'il ne peut pas même être vra ve

metres soient aussi généralement mai avec les instituteurs que quelques-uns le préendent, et se l'imaginent peut-être. Mais, enfin, avons-nous ajouté, cela arrive quelquefois, et, comme les yeux sont généralenent fixés sur le presbytère et sur l'école, n croit le mai beaucoup plus grand et plus stendu qu'il ne l'est en réalité. Combien œut-il y avoir approximativement de prêres qui soient en mauvais termes avec les astituteurs? C'est une appréciation qu'il est ssez dissicile de faire. Peut-être y en a-t-il in sur dix. C'est beaucoup sans doute; mais e n'est point surprenant, vu la susceptibi-ité, je dirais même vu les mauvais penhants de ce œur que nous portons partout vec nous, et qui fait toujours le fonds de notre être, dans quelque position, sous juelque habit que nous nous trouvions; et ajoulerai encore, vu la pression faite de ous côtés sur l'instituteur pour le détacher le plusen plus du clergé.

Dans ces cas exceptionnels encore, est-il mai de dire que les prêtres ne peuvent souf-rirles instituteurs? Nullement. Voulez-vous rous en convainere? Que l'instituteur qui se plaint le plus, à tort ou à raison, d'avoir seaucoup à souffrir de son curé, aille le trouver, qu'il ait le courage bien facile, je ne dis pas de se jeter à ses pieds, mais de lui tendre une main amie. Je me porte garant, de la part du ministre de Jésus-Christ, que tout est immédiatement effacé dans son cœur, et qu'il n'y reste plus rien si ce n'est un dérouement à toute épreuve pour celui qu'il n'hésitera point à appeler son collaboateur dans la bonne direction à donner à a partie la plus intéressante de la paroisse, e veux dire à l'enfance et à la jeunesse.

Ce n'est donc point l'instituteur lui-même lue le prêtre ne peut souffrir quelquefois, e sont ses torts, ses défauts, le mai qu'il ait dans la paroisse, aux enfants principaement. Et, en cela, il est je ne dis pas exusable seulement, mais louable: car, si le nat est toujours haïssable en soi, il l'est pen davantage dans certaines positions, et bez certaines personnes, chez l'instituteur, ar exemple. Sous ce rapport encore, celui-

i est un peu comme le prêtre.

Il a abusé d'un trop grand nombre de races pour a arrêter dans la voie mauvaise, uand il s'y est malheureusement engagé. Let une vérité qui nous est attestée chaque our par les faits les plus déplorables. Au noment où nous écrivons ces mois, l'indimation publique apporte jusqu'à nous la nouvelle de l'assassinat de Mgr Sibour, arbevêque de Paris, qui vient de périr, dans exercicede ses fonctions, au milieu des repres de tous, même des plus indifférents, ous les coups d'une main sacerdotale, qui, aquère encore, a'était ouverte pour receoir ses bienfaits. Et, singulière coïncidence l'n'y a que quelques mois que nous avons u nous-même, de nos propres yeux, une nstitutrice, à peu près dans la même posi-

tion que le malheureux qui frappa son archevêque, je veux dire interdite aussi à cause de ses extravagances, entrer chez un prêtre, on ne sait trop pourquoi, et là demander hautement un poignard dans le paroxisme de la plus grande fureur. Il est vrai qu'elle ne parlait que de se tuer elle-même; mais si l'arme qu'elle demandait lui eût été remise, je ne sais trop de quel côté l'eût dirigée sa folie.

Quoi qu'il en soit, laissons de côté les monstruosités, pour ne nous occuper que de ce qui a lieu le plus ordinairement. Quelque grande que doive être et que soit en réalité la charité du prêtre, il lui est nonseulement permis mais commandé, avonsnous dit, de combattre et de combattre à outrance les défauls notables et les fautes graves de son instituteur : car, quand un instituteur est installé dans une paroisse, on peut lui appliquer aussi ces paroles qui ont été dites d'abord de Jésus-Christ, et qu'on a depuis si souvent appliquées au prêtre luimême : Celui-ct a été placé pour la ruine et pour la résurrection de beaucoup en Israël

En effet, si l'instituteur est bon, quel hier ne fait-il pas non-seulement à la génération présente, mais à la génération future, qu'il forme déjà dans les enfants. S'il est mauvais, au contraire, si, au lieu d'être un pilier d'église, il se fait, comme on dit vulgairement, un pilier de cabaret; si au lieu de se montrer favorable au bon ordre et de propager partout les saines doctrines, il se fait un instrument de désordre et d'impiété, tout est perdu ou va se perdre bientôt, et il n'est point étonnant que le prêtre, homme d'ordre par excellence, ministre de la religion chrétienne, fasse tous ses efforts pour paralyser et détruire même cette influence pernicieuse.

Vous me demanderez peut-être actuellement si les torts ne peuvent pas se trouver

aussi du côté du prêtre.

Sans doute il y en a aussi du côté du prê-tre, il est même impossible qu'il n'y en ait pas, et quelquefois de très-grands; mais ce sera très-rare. L'age du prêtre, la sainteté de ses fonctions, la surveillance exercée sur lui par l'autorité ecclésiastique et par l'opinion publique, tout contribue à le retenir dans le cercle de ses devoirs; tandis que l'instituteur plus jeune, plus abandonné à lui-même, plus exposé aux dangers des mauvais conseils et des mauvais exemples, moins longtemps et moins sérieusement éprouvé avant d'entrer en fonctions, s'en écartera plus facilement. Les faits d'ailleurs sont là; et quels faits! Pour nous arrêter à quelque chose de positif: avez-vous oublié • 1858? Que de sagesse dans tout le clergé de France à cette époque si difficile! Que de désintéressement et de courage ! Ce n'est plus du tout la même chose chez les instituteurs. Sans doute, il y en eut plusieurs qui se conduisirent avec une modération d'autant plus

<sup>(80)</sup> Positive est hic in ruinam et in resurrectionem multorum in Israel. (Luc. 13, 34.).

méritoire qu'elle était plus dissicile alors. Sans doute encore, il y en eut qui, avec de bons sentiments dans le cœur, se virent comme forcés de céder à l'entraînement général; mais la plupart, ah! s'ils n'ont pas bouleversé la France entière, on peut bien dire que c'est qu'ils n'ont pas pu, car ils ont fait tout ce qu'il fallait pour y parvenir. L'un d'eux m'avoua un jour qu'une députation alia, de leur part, prendre le mot d'ordre de Louis Blanc, ce membre si passionné du gouvernement provisoire. Après leur avoir donné ses instructions, celui-ci ajouta : « Marchez hardiment. Le curé désormais n'est plus rien; le maire est peu de chose, chacun de vous est tout dans sa localité. » S'ils n'avaient point trouvé une résistance à laquelle ils ne s'attendaient pas, ils auraient été tout en esset, car rien ne serait resté, excepté eux et le désordre qu'ils auraient engendré.

INS

Aussi furent-ils abandonnés alors par ceux-là mêmes qui les avaient défendus avec le plus grand zèle. A l'occasion de sa nomination à l'Assemblée constituante, Thiers lui-même, ce terrible Thiers qui s'était écrié peu auparavant qu'il fallait appuyer la main de Voltaire sur le clergé, revenu à d'autres sentiments, ne craignit pas de dire : « On a cru que je ne serais pas favorable à nos curés. C'est une erreur. Ils sont trèsutiles, en ce moment surtout, pour combattre le communisme de nos instituteurs. » Est-ce assez clair ? Et si par communisme on entend ici, ce qui est un peu vrai, l'ensemble des idées antireligieuses et antisociales, n'est-ce pas là précisément le résu-

mé de notre thèse?

Les choses ne sont plus les mêmes aujourd'hui. Depuis qu'une main ferme et habile a saisi les rênes du gouvernement, tout est rentré dans l'ordre, du moins extérieure-ment. Malgré cela, le danger est toujours grand, et ceux qui savent apprécier l'état des choses restent profondément convaincus que si l'instituteur n'était pas, sinon, comme dit l'ex-député Thiers, comhattu par son curé, du moins conseillé, dirigé par lui, avec le double ascendant de l'amitié et de l'autorité, il pourrait, dans un cas donné, saire courir les plus grands risques à la société. Il y a certainement parmi nos instituteurs les hommes les plus estimables; mais qu'il y a aussi de misérables têtes! Nous en avons connu trois, d'une manière plus particu-lière. Qu'il nous soit permis d'en dire ici - quelques mots, pour expliquer de plus en plus l'inquiète sollicitude du clergé à cette occasion.

Le premier était d'une ignorance profonde. Sombre, du reste, taciturne, il cachait, sous une apparence de régularité et même de religion, les plus mauvais sentiments. Il leva le masque en 48, et trouva le moyen de soulever la population campagnarde à laquelle il n'avait certainement pas le talent d'apprendre à lire. Poursuivi pour ses excès, traduit même devant les tribunaux, quand vint la réaction, il sit une maladie grave qui, en le conduisant au tombeau, le mit à l'abri des châtiments que lui réservait la justice humaine, et délivra la sociéié d'un homme incapable de tout, si ce n'est du mal.

INS

Le second était doné d'une intelligenca incontestable, qui allait beaucoup moins à la finesse qu'à la ruse. Chassé honteusement d'une maison religieuse où il était élevé, il entra à l'école normale, où il reçut son brevet de capacité. Quand il fut en fonctions, ce malheureux jeune homme se montra la personnification, en quelque sorte, de la déloyauté, du mensonge, des plus mauvais penchants. C'était un scandale public. Mais comme il avait su s'attirer l'affection, j'ai presque dit les sympathies de deux hommes qui, à défaut d'autres choses, pouvaient curvir ses vices, l'un d'un nom respertable, l'autre d'un saint habit, il conserva sa place jusqu'à ce que ces deux appuis vinrent à lui

manquer.

Le troisième personnage dont il nous reste à parler est précisément cette malheureuse à laquelle nous faisions allusion tout à l'heure. Figurez-vous un mélange, en parties à peu près égales, d'ignorance, de folie et de méchancelé, vous aurez le sujet dont il est question actuellement. Quand elle venait vous parler, vous la preniez pour une échappée des petites maisons; quand vous receviez quelqu'une de ses lettres, dont elle avait la manie d'inonder le pays, vous vous demandiez si elles ne venaient pas en droite ligne de Charenton. On ne comprendrait pas qu'elle put exercer un jour seulement, dans une telle position, si nous ne nous hâtions d'ajouter qu'elle avait su trouver aussi des de fenseurs : « Je vois bien qu'elle ne sait rien et qu'elle est un peu folle, » disait le maire; « mais elle est assez bonne pour nous. » « Nons voyons bien qu'elle ne sait rien, et qu'elle est un peu folle, » répétaient, avec la même force de logique et d'éloquence, quelques autres personnes, dont elle excitait la commisération, « mais elle est assez bonne pour nous. » Aussi a-t-il fallu mettre en mouvement une grande partie de l'Académie pour la faire interdire; et encore n'en exercet-elle pas moins à l'heure où nous écrivons ces mots.

Or, nous vous le demandons, en voyant confier à de telles mains la portion la plus intéressante de son troupeau, ces chers enfants dont Notre-Seigneur a voulu qu'on eût un soin tout particulier, le prêtre a-t-il bien le droit, eui ou non, de jeter le cri d'alarme, d'ût-il mettre un instant le pays en émoi? Pour peu que vous ayez de conscience et de sens, je ne doute pas que vous ne répondiez comme nous affirmativement.

Nous pourrions nous arrêter là. Mais comme les questions que nous venons de traiter, excessivement intéressantes en soi, occupent aujourd'hui l'attention générale, nous croyons devoir ajouter ici les solutions qu'en a données, dans un de ses Mandements, l'Eminent Cardinal Giraud:

« Qui de vous, » dit-il, « ne se rappelle avoir

lu, ou entendu répéter que les prêtres sont les ennemis naturels de l'instruction, qu'il leur importe de retenir le peuple dans l'i-gnorance, afin de le mieux exploiter, et de le mieux asservir? Ignoble langage, mais qu'il nous faut reproduire, pour être compris! Nous ne reviendrions pas sur ces in-iécentes attaques, tombées devant la pudeur publique et le bon sens populaire, si nous re savions que la calomnie laisse toujours près elle quelques traces de son passage. Vous profiterons donc de l'occasion, puisqu'elle se présente, pour peser la valeur l'une secusation et grance.

l'une accusation si grave. Mais d'abord est-ce bien sérieusement ju'elle nous est intentée ? Certes, ils seraient nen oublieux, ou bien ingrats, ou bien injuses, œux qui représenteraient comme fau-eurs de l'ignorance les ministres d'une eligion qui est tout enseignement, et l'en-eignement par excellence! Les prêtres enemis de l'instruction! Eh! de quelle ins-ruction entend-on parler? Est-ce de cette nstruction plus ornée, plus complète, de ces lindes plus fortes et plus brillantes, gloire et arure des nations policées? Mais qui peut onlester au clergé le zèle de la science et les bonnes lettres? Vous qui le calomniez, nì en seriez-vous sans lui, où en seraient 105 arls, vos institutions, votre langue, et relle civilisation dont vous êtes si fiers, sans ses nobles efforts pour retirer vos anrêtres de la barbarie, polir leurs mœurs, les façonner aux arts utiles, les apprivoiser avec les lois, et accoutumer leurs yeux au jour muveau qu'il faisait luire sur leurs têtes? Juvrez l'histoire, et surtout celle de notre rance: ne voyez-vous pas la religion présider toutes les fondations, à toutes les œuvres pu ont pour but d'éclairer les hommes, de es doler avec une magnificence plus que oyale? ne voyez-vous pas le sol de l'Euope couvert encore, malgré le temps, et action des hommes plus meurtrière encore ue le temps, des monuments élevés par son fnie au culte du savoir et de la vertu? l'est-ce pas elle qui a fait refleurir le goût es études et l'émulation des lettres divines I humaines? Elle, qui a sapvé les sciences n naufrage dont les menaçaient les inondaons des barbares, en leur ouvrant un asile ans ses cloîtres et ses monastères, et qui les réserve encore de la corruption, comme un arlum divin (81), selon la belle expression un de nos grands philosophes? Elle, qui a tuvé le feu sacré de la civilisation, alors u'il était prêt à s'éteindre dans les ténèbres u moyen âge? Elle enfin qui, par la multi-ide des grands hommes qu'elle a formés inspirés, a porté si haut la gloire littéraide noire patrie, que cette gloire est un bjetd'euvie et d'admiration pour l'univers? h! génération distraite et présomptueuse, ouveau-venus sur la scènc du monde, qui vous croyez les créateurs de votre fortune, parce que vous l'avez trouvée toute faite et préparée de longue main par un génie bienfaisant, quand vous avez pris possession de l'héritage; on ne vous demande pas d'être généreux, pas même d'être reconnaissants, on ne vous demande que d'êtrejustes ! Maintenant que la religion vous a délié la langue, qu'elle a familiarisé vos yeux avec la lumière, qu'elle a soufflé à votre oreille la parole de vérité, qu'elle a ouvert devant vous la voie de la science, marchez dans cette voie, allez de progrès en progrès; courez, si vous le pouvez, à de nouvelles conquêtes; mais ne maudissez pas les entrailles qui vous ont portés, le sein qui vous a nourris, la main qui a dirigé et affermi vos premiers pas dans la carrière!

INS

« En accusant le clergé d'être ennemi de l'instruction, veut-on parler de ces écoles plus modestes, où le pain de l'intelligence est rompu aux pauvres et aux petits? Mais qui, plus que le clergé, s'est montré soigneux de l'instruction de l'enfance? Il n'a eu besoin pour exciter et entretenir dans son cœur ce zèle pieux, que de consulter l'Evangile. N'est-ce pas en effet l'Evangile qui a réhabilité l'enfance, comme il a relevé le pauvre de l'humiliation où il était tombé, et qui s'est le premier occupé avec amour et jalousie de cette portion si intéressante de la race humaine? N'est-ce pas l'Evangile qui a rendu diserte la langue des enfants (82), et qui a tiré de ces bouches innocentes une louange parfaite pour l'honneur de Dieu et la confusion de ses ennemis (83)? N'est-ce pas l'Evangile qui a fait entendre les sourds et parler les muets (84); je veux dire ces classes infortunées qui, avant que le christianisme eût fait connaître leur valeur, n'étaient comptées que pour mémoire dans les sociétés antiques qui les traitaient comme un vil bétail? Depuis que Jésus-Christ a prononcé cette parole: Bienheureux sont les pauvres! (Matth. v, 3.) Depuis qu'il a dit : Laissez venir à moi les enfants (85), et seulement à dater de cette époque, éternellement digne d'être bénie par l'humanité, les pauvres et les enfants ont revêtu aux yeux du monde un nouveau caractère. Celles des sociétés païennes qui se piquaient de savoir et de bel esprit avaient bien élevé des écoles, des prytanées, des gymnases, des académies pour la jeunesse élégante et polie, encore avaient-elles exclu tout un sexe du privilége de l'éducation; mais l'enfant du pauvre était abandonné à la double dégradation de son corps et de sou âme, comme il l'estoncore aujourd'hui chez les peuples malheureux que le soleil de la foi n'a point éclairés. Personne n'avait songé à l'évangéliser, à lui annoncer la bonne nouvelle, selon la douce parole du Sauveur des hommes. Les enfants, comme les femmes, comme les pauvres, tout ce qui était faible

 <sup>(81) (</sup>Religio aroma scientiarum.) (BACOX.)
 (82) Linguas infantium fecit disertas. (Sap. x, 21.)
 (83) Ex ore infantium et lactentium perfecisti lau-

im propter inimicos tuos. (Psal. vill, 3.)

<sup>(84)</sup> Et surdos fecit audire et mutos loqui. (Merc. v11, 37.)

<sup>(85)</sup> Sinite parvulos venire ad me. (Marc. x, 14.)

et souffrant, avait été oublié par une sagesse superbe et brutale. Un de ces sages avait dit, il est vrai, qu'un grand respect est dû à l'enfance (86); mais c'était une parole isolée, sans portée, sans écho, parce qu'elle était dépourvue de sanction. Jésus-Christ n'a pas déployé ce vain appareil de sentences: mais il a inspiré pour cet âge un sentiment plus tendre, plus dévoué, et qui ressemble à une espèce de culte, en disant à ses disciples, avec une adorable simplicité: Gardez-vous demépriser un seul de ces petits, parce que leurs anges voient sans cesse dans

INS

le ciel la face de mon Père (87).

« Cet esprit de zèle et de religieuse sollicitude pour l'enfance, qui appelle tous les dévouements au service de ses ignorances, comme de ses faiblesses, cet esprit s'est perpétué dans l'Eglise, et il y a porté tous les fruits qu'il promettait à la terre. On peut dire avec vérité que c'est l'Eglise qui a conçu le premier dessein et jeté les premiers fon-dements des écoles d'enseignement primaire. Les conciles avaient voulu que dans chaque diocèse une école pour les enfants fût établie auprès de l'évêque; et l'un des premiers dignitaires de chaque église, chargé de surveil-ler leur instruction, s'honorait du titre d'écolâtre, attribué à ses modestes et nobles fonctions. (Conc. Vasense, can. 1, an. 529; Conc. Narbon., can. 11, an. 589; Conc. Lateran., can. 18, an. 1179.) Les pasteurs secondaires se réglaient naturellement sur cet exemple dans les diverses résidences où les attachait leur ministère, en sorte que dans tous les lieux où la religion donnait un pasteur au peuple tidèle, elle assurait en même temps l'enseignemental'enfance. Et ce catéchisme qui s'enseigne publiquement dans toutes les paroisses, et depuis des temps si reculés qu'on ne peut assigner l'époque où cette pratique a pris naissance, qu'est-il autre chose qu'une preuve toujours subsistante de l'intérêt que porte l'Eglise à l'instruction des enfants? Avant donc que les législateurs eussent pensé à leur donner des mattres, la religion avait déjà pourvu à ce besoin par un enseignement permanent, universel, aussi élevé dans son objet que populaire dans ses formes; enseignement modèle, essentiel, fondamental, que nul autre ne saurait suppléer, mais qui peut suppléer tous les autres, et qui, pour être moins complet que nos cours d'instruction élémentaire et supérieure, n'en sustit pas moins aux nécessités réelles et perpétuelles des sociétés, puisqu'il apprend à l'homme ce qu'illui importe le plus de savoir, son origine, ses devoirs et ses destinées.

« Les prêtres ennemis de l'instruction l Mais les législateurs et les sages eux-mêmes, où ont-ils puisé l'idée-mère de leurs écoles, et leurs meilleurs règlements de discipline, si ce n'est dans ce même esprit de l'Eglise, et dans les sages dispositions qu'elle avait déjà consacrées? Nous avons beau nous en défendre, et présenter nos œuvres comme des créations et des découvertes, les préconiser comme l'houreux résultat de nos progrès et de la supériorité de nos lumières, notre société est toute pénétrée, et, si l'on peut parler ainsi, tout imbihée de christianisme. Nous croyons être neufs, quand nous ne faisons que retourner, combiner et meltre en œuvre l'élément chrétien, déposé au fond de nos mœurs et de notre constitution sociale. Il est beau sans doute de réglementer les écoles, de multiplier les sources de l'instruction; mais, au xix siècle, après que l'Evangile a étendu son influence et communiqué sa vertu à toutes les institutions généreuses, après qu'il a proclamé toutes les vérités utiles, et semé tous les ger-mes du bonheur de l'humanité, on ne doit pas oublier la grande part qui lui revient dans les perfectionnements que l'on ne tente, et dans le bien que l'on n'embrasse, qu'en

obéissant à son esprit.

« Les prêtres ennemis de l'instruction! Eh! qui mieux que le prêtre peut en sentir le prix, lui qui a consacré tant d'années à s'instruire, dont la vie est une vie d'étude, quand elle n'est pas employée à la charité et à la prière? Ennemis de l'instruction et de l'instruction du peuple ! Mais le peuple peutil avoir de meilleurs amis que le prêtre, ne dans son sein, sorti de ses rangs, confident de ses misères, consolateur de ses peines. conseiller de ses voies, qui vit de sa vie, souffre de ses douleurs, et 's'endort enfin avec lui dans la même tombe, après avoit veillé avec lui et pour lui sous les mêmes chaumes? Pourquoi refuserait-il de partager avec le pauvre le fruit de la science, comme il partage avec lui son pain de chaque jour! Ennemis de l'instruction l'Et quel intérêt pouvons-nous avoir de la repousser? L'intérêt de la religion, peut-être? Mais est-ce que la religion redoute les lumières? Elle ne se plaint au contraire que de n'être pas asser connue, assez étudiée, assez approfondie. Car, comme l'a dit un grand homme, peu de philosophie éloigne de la foi, beaucoup de philosophie y ramène. (BACON.) En quoi a-t-elle souffert du progrès de nos connaissances, des découvertes de l'esprit humain dans le domaine de l'histoire et dans celui de la nature, dans le vaste champ de l'anti-quité et de l'origine des nations? Plus la science s'étend, plus nous voyons la religion s'élever et grandir, et chacune des conquêtes de l'intelligence est un hommage à sa divinité. Assise sur des fondements impérissables, le front dans le ciel, et la main étendue sur la terre pour bénir les hommes, la foi chrétienne regarde passer devant elle, courant à leurs études, à leurs investigations, à leurs expériences, à leur laboratoire, la multitude de savants dont quelques-uns l'aiment et l'adorent, dont le grand nombre ne s'informe point d'elle, dont quelques autres

quia angeli eorum in cælis semper vident faciem Patris mei. (Matth. xvIII, 10.)

<sup>(86) «</sup> Maxima debetur puero reverentia. » (Sénegux.) (87) Videte ne contemnatis unum ex his pusillis,

méprisent et l'insultent : mais après qu'ils sont faligués à remuer la terre, à interzer les astres, à explorer les phénomènes lavie dans les corps organisés, à fouiller asles archives des peuples, et à déchiffrer énigmes de leurs monuments, elle les it venir à ses pieds, apportant, l'un après itre, comme un tribut à cette reine de te vérilé, le témoignage qu'ils ne trou-it rien contre elle, et que sans elle aucun mystères de l'homme et de la nature ne it être expliqué. Et il ne faut pas s'en nner; la religion est une vérité complète. nme elle porte sa justification en ellene (88), elle doit la recevoir aussi de tous faits qui sont en contact avec elle. La ence, par cela même qu'elle est susceptide progrès, reste tonjours dans une sorte nsance, et ne découvre la raison des choque par degrés et après de longs tâtonnents.

Le prêtre ennemi de l'instruction et des nières!

Peut-être; mais il faut s'entendre. Ennede l'instruction ! Oui, de cette instruction n'aurait pas Dieu, la religion, la vertu ir fondement, et pour fin le perfectionnent et le bonhour de l'homme par l'ac-aplissement des devoirs. Oui, de cette truction fausse et systématiquement perse, dont les leçons empoisonnent les térations dans leur sleur, qui sème les des, insinue l'erreur, accrédite le menige, dénature les faits pour les inter-fer au profit des passions, amène la ruption du cœur par celle de l'esprit, et anle, en se jouant, les croyances les plus iles. Oui, de ce demi-savoir, si commun nos jours, qui trompe les simples, et pose à la crédulité, en affectant les det et l'autorité de la science véritable; Il savoir pire encore que l'ignorance ellene, parce que, ne voyant rien au delà de étroite sphère, il se moque et méprise; lis que l'ignorance sait du moins douter quesois et écouter un plus sage. — En-n des lumières ! Non de ces lumières ces et pures qui réjouissent et fortifient yeux sains, et guérissent les yeux mas, mais de ces lumières qui avouglent; de ces lumières bienfaisantes qui éclai-les esprits et allument dans les âmes pinte flamme de la vertu, mais de ces ières qui brûlent et dévorent comme des hes homicides; non de ces lumières qui ellisent la vie et colorent d'un jour doux rizon de l'intelligence, mais de ces lueurs speases, de ces feux sinistres, tels qu'on roit errer autour des abimes et sur les baux! Et voilà pourquoi le clergé a pu ifester d'abord quelque défiance pour sins systèmes d'enseignement, prônés ; un engouement qui ne contribuait pas as que leur nouveauté et leur origine à endre suspects, et transplantés de loin à ids frais sur un sol déjà fécond en méles que le temps avait éprouvées. Voilà

pourquoi il n'a dû accueillir d'abord qu'avec une sorte de réserve et d'hésitation, et comme sous bénéfice d'inventaire, des projets d'extension, de perfectionnement de l'instruction des classes populaires: projets louables sans doute, mais qui ne semblaient pas offrir des garanties suffisantes aux principes insépara-bles de tout bon enseignement. Mais dès qu'ils ont pu se rassurer sur les grands in-térêts, dès qu'ils ont pu lire au frontispice de la loi que la religion et la morale seraient la base de l'instruction élémentaire, et reconnaître que ces promesses n'étaient pas de vaines formules, mais l'impression d'une volonté sincère; les prêtres n'ont-ils pas été les premiers à offrir leur concours à l'administration, à mettre à sa disposition sa légitime influence, acceptant la part telle quelle, qui leur était faite dans la législation des petites écoles, sans trop examiner si cette part était plus ou moins proportionnés à la supériorité de leur instruction, et à la considération que réclame leur ministère? Et ces humbles et respectables frères des Ecoles chrétiennes, dont nous voyons avec tant de joie les établissements se multiplier dans notre diocèse; ces bons frères qui s'étaient modestement voués à bégayer avec l'enfance les premiers rudiments de la religion et de la grammaire, ne se sont-ils pas empres-sés d'eux-mêmes d'étendre le cercle de leur enseignement? Ne les a-t-on pas vus ouvrir spontanément dans la capitale, et au centre de nos grandes cités, des écoles spéciales pour les adultes et les classes ouvrières, par condescendance pour des besoins nouveaux, qu'il vaut mieux en effet satisfaire avec discrétion et mesure, qu'irriter par d'im-prudentes résistances?

« Tel est le véritable esprit de la religion aussi bien que de ses ministres. Elle applaudira toujours aux efforts qui seront faits, aux essais qui seront tentés pour l'amé-lioration de la condition des hommes. Elle prévenait noblement à cet égard les vœux de l'humanité, quand elle avait le pouvoir et la fortune. Maintenant elle s'y associera, elle les bénira, elle les fécondera de sa divine influence. A la vérité, elle attache plus de prix à la science des devoirs qui forment et règient le cœur, qu'à la science des droits qui exalte et peut égarer les esprits. Elle tient moins à créer un peuple de savants, qu'un peuple de Chrétiens vertueux et hounêtes, qu'un peuple de frères liés par une douce communauté de tendresse et de services. Mais de cette instruction religieuse avant tout, et même sagement lihérale, qui élève la pensée, adoucit les mœurs, développe et dirige le sentiment, et vient en aide à la pratique des vertus, nous n'en sommes pas les ennemis. Quel est le pasteur qui ne se montre jaloux d'obtenir de bons mattres, de zétées et pieuses institutrices pour auxiliaires de ses saintes fonctions; qui no porte un religieux intérêt à la création, à la bonne tenue, à la prospérité des écoles?

Nous avons recueilli à cet égard les témoignages les plus expressifs de la bouche des personnes les mieux placées pour en connaître, et nous aimons à nous en prévaloir pour l'honneur de nos dignes et chers coopérateurs. Si quelquesois ils ont jeté le cri d'alarme, c'est l'homme que repoussait leur zèle dans l'intérêt du troupeau, et non l'instruction, qui ne peut être dans aucun cas responsable des torts et des imperfections de celui qui la dispense. Mais l'instituteur qui honore ses fonctions par l'intégrité de ses principes et la régularité de ses mœurs, ah l ils l'ont jugé digne de tout amour et de toute confiance. Quel n'est pas en effet le mérite du bon instituteur, et quel bien ne peut-il pas opérer dans nos paroisses? Il instruit par ses leçons, il édifie par ses exemples; il assiste le pasteur dans les cérémonies saintes, le seconde dans la direction de la psalmodie et du chant sacré, dans les soins et la décoration du sanctuaire. il accoulume la jeunesse à porter le joug du

IES

Seigneur, lui enseigne la crainte de Dier. commencement de la sagesse (89), et le respect do à la maison de la prière et du sacrifice. Il prépare le bonheur des familles, les triomphes de la religion, le repos des sociétés. en formant pour l'Etat des citoyens honnates, pour l'Eglise des enfants soumis et fidèles, et des élus pour l'éternité. Il a droit à cette double couronne que le grand Apôtre décerne à ceux qui s'emploient au travail de la parole et de l'instruction (90). Le monde le considère, mais la religion lui garde una plus belle et plus riche récompense. C'est par la foi qu'on arrive au ciel; mais la soi venant de l'ouie (91), c'est par l'enseignement qu'elle se communique aux hommes. Or, l'Esprit-Seint qui promet aux justes instruits de la loi une gloire égale à la clarte du firmament, nous déclare que les maitres qui leur auront enseigné la justice, brillerent éternellement au ciel d'un éclat plus vif.comm les étoiles qui l'illuminent et le décorent (92).

J

## JĖSUITE.

Objections. — C'est un Jésuite! — Vous demandez ce qu'est un Jésuite? Il me semble que c'est l'équivalent de toutes les injures. Un Jésuite, c'est un dindon; et cela se dit dans les plus belles sociétés. — C'est un homme faux et à restrictions mentales. N'est-ce pas du nom d'un Jésuite qu'est venu le mot escobarder? - C'est un ambitieux qui voudrait conquérir le monde et dominer toutes les puissances. — Il sait tout, tant par lui-même que par ses affidés, ce qui est fort ennuyeux. — Avec les secrets des familles, il ne craint pas de dérober les fortunes, quand l'occasion s'en présente. - C'est un homme à morale relachée et à principes dangereux. — N'a-t-il pas enseigné qu'il est permis de tuer les rois? - N'a-t-on pas dit des Jésuites qu'ils ont empoisonné le duc de Reischstadt et d'autres encore au moyen d'une hostie? — N'a-t-on pas dit de la Société que c'est une épée dont la poignée est à Rome et la pointe partout? — C'est effrayant. — Il faut bien qu'il y ait quelque chose de semblable, puisqu'elle a eu tant d'ennemis, parmi lesquels se trouvent des hommes du plus grand mérite, comme Pascal et la plupart des jansénistes; qu'elle a été chassée de presque tous les Etats d'Europe et suppri-mée par un bref de Clément XIV. — On peut hien être contre les Jésuites sans être pour cela contre la religion. - Pourquoi tant tenir à cette Société, puisque l'opinion la repousse? — La religion, qui a longtemps

subsisté avant elle, peut également subsister après.

- ...

Réponse. — Le mot de Jésuite est un de ceux que la passion et l'ignorance jetaient à chaque instant, il y a quelques années, et jettent encore quelquefois à la face des simples fidèles, mais principalement des prêtres, sans aucune espèce de motifs, la plupart du temps, ou pour les motifs les plus absurdes et les plus insignifiants.

C'est un Jésuite! nous dit-on.

Qu'entendez-vous donc par la? Expliquezvous un peu, je vous prie. Nul homme raisonnable ne doit employer un mot sans en connaître la signification. Ce serait s'exposer à se trouver dans le cas d'un enfant de cinq à six ans dont j'entendais raconter un jour la plaisante histoire. C'était dans une ville assez importante de la France, à cette époque de triste mémoire où le prêtre ne pouvait faire un pas sans qu'on lui jetat l'in-sulte au visage. L'enfant dont nous voulons parler était à jouer avec quelques camarade à peu près du même âge que lui. « Tiens, voilà un prêtre qui nous arrive, dirent cent ci en interrompant leur jeu. - Attender. répondit notre espiègle, x je vais le salue un peu. » Le prêtre qu'on avait aperça de loin passa en effet auprès de ces enfants; el se rappelant sans doute la bienveillance qui Jésus-Christ témoignait à ceux qui se trou vaient sur son passage, pendant son séjou

<sup>(89)</sup> Initium sapientiæ timor Domini. (Psal. cx, 10.)

<sup>(90)</sup> Duplici honore digni habentur, maxime qui laborant in verbo et in doctrina. (I Tim. v, 17.)

<sup>(91)</sup> Fides ex auditu. (Rom. x, 17.) (92) Qui docti fuerint fulgebunt quasi splender fr mamenti; et qui ad justitiam erndiunt multos, 9348 stellæ in perpetuas æternitates. (Dan. x11, 3.)

la terre, il se mit à leur sourire. Cet acte endre politesse, qui en eût désarmé de agés sans doute, ne fit rien sur celui-ci.

## (et âge est sans pitié,

re le bon la Fontaine. Se redressant a pointe des pieds, comme pour se don-plus d'importance, le petit bonhomme ia de toute la force de ses poumons : st un Jésuite! - C'est un Jésuite! » rele prêtre, tout étonné de cette brusque trophe. « Vous savez donc ce que c'est n lésuite? - Non, » dit l'enfant. - «Pourdonc parlez-vous ainsi? » continue le e. — « Je répète ce que j'entends dire, » ndit l'enfant, » que la honte, naturelle i à cet âge, commençait à saisir. Pence court entretien, le prêtre avait cu à la porte d'une maison une cage laquelle se trouvait enfermée une de pies qui répètent depuis le matin jussoir quelques mots qu'on leur a sis. Il trouva l'occasion favorable pour er à son petit insulteur une leçon, dont spérait bien que celui-ci profiterait. rdaut d'un air moitié souriant, moitié ur : « Savez-vous, mon enfant, à qui ressemblez à cette heure? » lui dit-il. n. répondit l'enfant, qui ne savait plus s'il it rire ou pleurer.—«Eh bien!» continua rêtre en donnant de plus en plus de la né à sa voix, « vous ressemblez parfaitel à cette pie que je vois là renfermée su cage, et qui adresse aussi aux pass des mots auxquels elle n'entend absoent rien. » Pendant qu'il parlait ainsi, la vait fait entendre ces mots que répètent l habituellement partout les oiseaux de rspèce : Margot, à la cage! « Entendezbien, dit le prêtre en étoussant le rire tait sur le point de lui échapper, c'est à positivement qu'elle s'adresse. Elle a reconnu sans doute, à votre langage, ne étant de son espèce, et elle veut vous 'enfermé avec elle dans sa cage. Voilà quoi elle ne cesse de répéter : Marmot, regel » Qui se trouva sot à cette conclu-? ce fut notre bambin. Ses camarades it les premiers à lui crier aux oreilles : not, à la cage! Il alla se cacher en effet. non pas du côté de la pie. Retiré chez il fut plusieurs jours sans oser se monel oneques depuis il ne dit à personne:

un Jésuite! st un Jésuite! dites-vous. Savez-vous ce nom est bien beau par lui-même? Il l du nom de Jésus, ce nom que Dieu a é à son Fils, et qui est au-dessus de nom, dit l'apôtre saint Paul : de sorte oul genou, quand on le prononce, doit ir au ciel, sur la terre et dans les enfers : movit illi nomen, quod est super omne m: ut in nomine Jesu omne genu flecta-celestium, terrestrium et infernorum. p. u, 9, 10.) Je sais qu'un mot est soubien détourné de sa signification primiel surlout de sa racine; mais celui-là est pas beaucoup, puisqu'il sert à dési-

gner ceux qui ont pris, à la face du ciel et de la terre, le solennel engagement de se dévouer complétement à la gloire de Jésus. De quelque manière que nous envisagions la chose, vous avez donc toute raison de ne pas employer ce mot au hasard, de ne pas le mettre à toute sauce, comme on dit vulgai rement, et surtout de ne pas le trainer dans les ruisseaux, comme vous paraissez en avoir l'intention. Ce n'est pas lui, du reste, que vous salissez, mais vous-même. La boue dans laquelle vous l'auriez jeté rejaillirait infailliblement sur vous.

JES

C'est un Jésuite! dites-vous à toute personne et à tout propos. C'est un Jésuite! disent également à toute personne et à tout propos ceux que je suppose être dans les mêmes sentiments que vous. Avant d'aller plus loin, voudriez-vous bien m'expliquer ce qu'il y a, je ne dirai pas seulement d'inin-telligible, mais de contradictoire et d'absurde dans ce genre d'insulte? Je sors de la maison du Seigneur, où j'ai célébré les saints mystères, chanté les louanges de Dieu, annoncé l'Evangile, régénéré dans les sacrements de baptême ou de pénitence les âmes souillées par le péché; je reviens encore de l'hospice, cette autre maison du Seigneur, cet Hôtel-Dieu, comme on dit communément, où j'ai donné toutes les consolations de la religion à un grand nombre de malheureux; vous m'avez aperçu, et rien qu'à mon sir, à mon habit surtout : « C'est un Jésuite! » vous écriez-vous... Traversant une des rues de la ville, je rencontre deux soldats, sortant de je ne sais quel mauvais lieu, dont l'un, assez peu solide sur ses bases, s'efforcait vainement de soulever de terre et d'entraîner après lui son camarade, qui était dans un état plus déplorable encore que le sien. Celui-ci, au contraire, par le seul poids de son corps, l'avait abattu aussi un instant sur le pavé, ce qui n'était pas difficile. S'étant relevé tout doucement, et voulant faire l'homme d'esprit, comme si tout le monde n'eût pas vu qu'il ne pouvait y avoir en lui que de l'esprit-de-vin : « C'est un Jésuite! » balbutia-t-il à la foule assemblée, en parlant de son camarade. Allant toujours, en faisant à part moi mes réflexions sur ces singuliers incidents, je rencontre an coin d'une rue deux portefaix qui se battaient. L'un d'eux, plus fort ou plus adroit que l'autre, le renverse à terre. Mais celui-ci, se relevant tout honteux, croit se venger en disant aussi de son camarade : « C'est un Jésuite! » Si j'avais pu descendre les degrés de l'échelle sociale, je crois que j'aurais vu le même mot appliqué plus bassement encore peut-être, si je puis m'exprimer de la sorte. Actuellement, voilà ma conclusion : Ou ce nom de Jésuite m'a été justement appliqué, à moi prêtre, à moi qui viens de remplir les devoirs de mon saint ministère, à moi qui sors de pratiquer cette sublime vertu de charité, pour laquelle tous les hommes, quels qu'ils soient, n'ont que des paroles de bénédiction, ou c'est à ce soldat ivre-mort, plein de vin et de vices, à ce grossier porte-

faix, qui vient de jeter à terre, comme un morceau de bois ou comme un paquet de linge sale, son camarade, qui ne vaut guère mieux que lui. Si le mot m'a été justement appliqué, ce qui ne me déplats en aucune manière, il n'a pu l'être à ces êtres dégradés. Bi c'est à ces derniers, au contraire, qu'il a été justement appliqué, il ne pouvait l'être en même temps à moi-même. Il n'y a pas à dire, il faut faire son choix. Vous ne pouvez vous servir du même mot pour exprimer des choses aussi contradictoires : ce serait une iniquité menteuse aux yeux de tous, même à ses propres yeux : Mentita est iniquitas sibi. (Psal. xxvi, 12.)

JES

Vous demandez ce qu'est un Jésuite? répondez-vous. Il me semble que c'est l'équivalent de toutes les injures.

Oui, dans votre dictionnaire. J'en avais déjà fait la remarque, avant que vous l'eussiez avoué; mais il me semble aussi que le dictionnaire dont vous vous servez quelque-fois si peu à propos, et dont se servent egalement d'autres personnes qui manquent comme vous de raison, sur ce point du moins, il me semble, dis-je, qu'un tel dictionnaire n'est point le dictionnaire de l'Académie et surtout de l'Académie française, je veux dire d'une académie juste et polie.

Jésuite est l'équivalent de toutes les injures, diles-vous. C'est bien le cas de faire l'application du mot si connu et si vrai : Qui dit trop ne dit rien.

De toutes les injures! Mais il y en a la moitié peut-Atre qui sont en opposition formelle avec les autres, qui les combattent, par conséquent, et les détruisent... D'où il suit que ce que vous affirmez d'une part, vous le niez de l'antre. D'où il suit que vous ne prouvez rien ni ne dites rien. En sorte que ce mot si redoutable, qui a fait peur, il y a quelques années, et qui fait peur encore aujourd'hui à tant de personnes, cet équivalent de toutes les injures, selon vous, serait plutot l'équivalent de rien.

De toutes les injures! quoi! même de voleur! même d'assassin! ce serait un peu fort. - Non, me répondez-vous, ça ne va pas jusque-là. - Alors ce n'est donc point l'équivalent de toutes les injures. Mais enfin, expliquons-nous, et dites quelques-unes de ces injures dont le mot de Jésuite est, d'après vous, l'équivalent.

Un Jésuite, c'est un dindon; et cela se dit

dans les plus belles sociétés, affirmez-vous. Bien commencé! Savez-vous que ce ne serait pas très-poli, si c'était vrai; car dindon est synonyme de grosse bête. Mais le Jésuite est bien loin, généralement parlant, de mériter une telle injure. Nul corps religieux peut-être n'a fourni un aussi grand nombre de sujets d'un mérite réel et quelquesois supérieur, dans lous les genres, sans aucune exception. Tous en conviennent, depuis Voltaire jusqu'à vous, si vous voulez parler franchement; et tous sont bien obligés d'en

convenir, car c'est une vérité tellement frappente qu'il est impossible de la nier.

Voici ce que disait le judicieux Bergier, peu après la suppression de la célèbre Socié. té : « Pendant deux cent trente ans qu'a subsisté cette Société, elle a rendu à l'Eglise et à l'humanité les plus grands services, par les missions, par la prédication, par la direction des âmes, par l'éducation de la jeunesse, par les bons ouvrages que ses membres ont publiés dans tous les genres de sciences. On peut consulter la bibliothèque de leurs écrivains, donnée par Alégambe, et ensuite par Sotuel, en 1676, in-folio; et depuis quel supplément n'aurait-on pas à y ajouter? Celle Société n'existe plus. Nous souhaitons sin-cèrement qu'il se forme dans les autres corps, séculiers ou réguliers, des missionnaires tels que ceux qui ont porté le christianisme au Japon, à la Chine, à Siam, au Tonkin, aux Indes, au Mexique, au Pérou, au Paraguay, à la Californie, etc.; des théologiens tels que Suarès, Petau, Sirmond, Garnier; des orateurs tels que Bourdaloue, Larue, Segaud, Griffet, Neuville; des historiens qui égalent d'Orléans, Longueval, Daniel; des littérateurs qui effacent Rapin, Vanières, Commire, Jouvency, etc., etc. Nous souhaitons surtout que bientôt on ne s'aperçoive pas du vide immense que les Jésuites ont laissé pour l'éducation de la jeunesse, et que les générations futures soient, à cet égard, plus heureuses que celle qui suit immédiatement leur destruction. » (Dict. de Théologie, an. Jésuite.)

Quelle matière à réflexions!... Pour nous renfermer strictement dans le sujet qui nons occupe, disons seulement ici que la Società des Jésuites a été rétablie par Pie VII, dè que les troubles qui avaient agité l'Europe eurent été apaisés, et que, quoiqu'elle ne fasse, en quelque sorte, que de sortir de se ruines, et qu'elle souffre encore persécution de la part des ennemis de l'Eglise, elle se trouve déjà presque aussi florissante qu'elle était au moment de sa destruction, ayant en tout genre des sujets non moins remarquables par leur capacité que par leur dévoue-

Il ne peut guère en être autrement. Tout le monde connaît la méthode des Jésuites. Quand un sujet se présente à eux, ils l'éludient avec le plus grand soin; et après avoir reconnu l'aptitude qui lui a été donnée nonseulement par la nature, mais par la grace, puisque, comme nous l'enseigne l'apôlire saint Paul, l'Esprit de Dieu se manifeste diversement en chacun, pour l'utilité commine (93), ils le poussent dans cette voie, par tous les moyens qu'ils ont à leur disposition; et l'on sait que, sous ce rapport, ried ne leur manque. C'est bien là assurément! moyen d'avoir des hommes supérieurs en tout genre, et de tirer du sujet le plus ordinaire tout le parti qu'on peut en tirer. Il se rait donc de toute fausselé de dire, dans le 15 vulgaire de l'expression, qu'un Jésuite un dindon.

cela se dit dans les plus belles sociétés,

En tout cas, ce serait la preuve que les is belles sociétés ne sont pas toujours les illeures. Mais non, cela ne se dit nulle it, dans le sens que vous croyez, ou que us semblez croire. Je vais vous expliquer, peu de mots, comment et pourquoi cela

dit quelquefois.

)a prétend, comme vous savez, que ce it les Jésuites qui ont introduit, de l'Améue septentrionale dans nos pays, le dinh ou coq d'Inde. Cela ne doit surprendre sonne, puisque tout le monde sait que les sionnaires, les Jésuites notamment, ont re de leurs supérieurs de faire profiter r patrie de toutes les découvertes qu'ils ventfaire dans les contrées où ils vont uncer l'Évangile. Cette mesure n'est point ptée par amour de la patrie seulement, s aussi et principalement même pour irre à laquelle il se sont dévoués, puisc'est intéresser, de plus en plus, à cette rre le pays qui les a nourris, élevés, enés dans ces contrées lointaines, où il les tient encore en grande partie. Pour en enir su fait particulier qui nous occupe, introduction du dindon ou coq d'Inde, en ope par les Jésuites, ce fait étant génément admis, par une figure de rhétoriqui ne se trouve pas ici des plus hons, nommant l'introducteur au lieu de troduit, on a dit souvent, et on dit même ore aujourd'hui, dans les plus helles soes, pour parler votre langage, un Jésuite rdire un dindon. Mais, je le répète, ce que par figure, figure peu polie ici, ns-nous dit encore, et qui attire souvent répliques non moins choquantes, comme 1 dû le remarquer bien des fois, et comle prouve d'ailleurs l'anecdote que nous ns rapporter:

'était à la fin d'un repas où se trouvait réunion nombreuse et mêlée. Un jeune me, échauffé peut-être, soit par le vin par les mauvaises idées politiques qui ient cours alors, — notre jeunesse n'a toujours été un modèle parfait de l'urité française,—un jeune homme, dis-je, le lori, en offrant un morcesu de dinnà une dame bien connue par son atta-ment à la Compagnie de Jésus, de lui esser ces paroles : « Madame veut-elle lésuite? — Il y a du vrai dans ce que les dites, répliqua immédiatement la Le, piquée jusqu'au vif, et dont la réise se ressentit un peu trop de son méconlement, nous savons que ce sont les Jéles qui nous ont apporté ces dindons-là mérique; mais nous savons aussi que tous viennent pas de si loin. » Ce fut comme une bombe était tombée au milieu de emblée. Tous gardaient un profond si-ce : le jeune homme principalement. lait autant et plus qu'il ne lui en fallait. e autre dame, — ce sexe est aussi sans le quelquefois, — acheva de le pétrifier, en ajoutant ces mots: « Quant à moi, » ditelle de son côté, «quell» que soit, sous d'autres rapports, ma prédilection pour mon pays, je trouve que ceux d'Amérique valent bien mieumque ceux de France. »

C'est un homme faux, à restrictions mentales, avez-vous dit en parlant du Jésuite : N'est-ce pas du nom d'un Jésuite qu'est venu

le mot escobarder?

Vous avez vu sans doute bien des Jésuites dans votre vie, et vous avez causé avec eux. Vons êtes-vous aperçu qu'ils fussent plus faux que d'autres, et qu'ils eussent plus fréquemment recours à des restrictions plentales? Non, me direz-vous. Vous avez lu quelques-uns de leurs livres aussi sans doute; ils. ont tant écrit, en tout genre, comme nous le disions précédemment. Vous avez entendo, du moins, quelques-uns de leurs sermons: il n'y a guère d'église en France, je dirais même volontiers dans l'Europe et dans le monde entier, où leur voix n'ait retenti et ne retentisse encore, à l'heure qu'il est. Avez-vous remarqué que leur style manquat de franchise, si je puis m'expri-mer de la sorte? qu'au lieu d'énoncer nettement leurs idées, ils aient employé la parole, soit dans le langage de la conversation, soit dans le langage écrit, pour cacher leur pensée, comme disait un homme célèbre, qui ne passait pas pour leur appartenir? Non, me direz-vous encore. Pourquoi donc alors les accuser de fausseté, et d'avoir recours aux restrictions mentales, c'est-àdire, sans doute, à des mensonges un peu colorés?

Prenezgardel ces hommes que vous accusez ainsi de fausseté, je veux dire d'un des plus grands défauts qui puissent se trouver dans l'humanité, ces hommes sont des Chrétiens. des religieux, ils sont employés partout avec succès dans les travaux du saint ministère, leurs règles sont approuvées par l'Eglise, elles ont formé. dans toutes les parties du monde, d'excellents sujets, de très-grands saints.... Comment donc concilier cela avec l'accusation que vous élevez contre eux? Ce n'est pas tout encore, il est une fonction délicate et sainte dans laquelle ces religieux ont particulièrement réussi, c'est celle de précepteurs de la jeunesse, d'instituteurs de l'enfance, c'est l'éducation du jeune âge, à tous les degrés. Dans cette partie, ils ont su gagner, partout et toujours, autant et plus que qui que ce soit, la confiance du public, et non-seulement la confiance du public, mais celle des familles qui leur donnaient leurs enfants; et non-seulement la confiance de ces familles, mais celle des enfants qui étaient remis entre leurs mains. Or savez-vous bien comment on obtient la confiance, généralement par-lant? par la franchise: quand nous ne voyons pas clair dans un cœur, nous nous délions. Savez-vous comment on obtient, plus particulièrement encore, la confiance des parents, pour ce qui concerne leurs enfants? par la franchise: on ne veut pas même du doute, en pareil cas. Savez-vous

comment on obtient surtout la confiance des enfants? par la franchise: leur cœur est ordinairement à découvert à nos yeux; et ils désirent voir de même dans le nôtre. Il n'est donc pas possible, je vous le répète, de dire que le Jésuite est un homme faux et à restrictions mentales, puisque c'est tout le contraire qui est démontré et reconnu.

Mais, me direz-vous, cela se dit assez souvent, et il est incontestable, d'ailleurs, que c'est du nom d'un Jésuite que vient le mot

escobarder.

Vous ne savez donc pas ce qu'il en est? Je vais vous le dire. Le Jésuite est, en général, selon moi, un homme franc, et il n'est même quelquefois que trop franc. Je lui reprocherais volontiers d'appeler trop crument un chat un chat, et c'est peut-être une des rai-sons pour lesquelles tant de personnes se sont élevées contre lui. S'ils aimaient la fausseté et les restrictions mentales, comme vous le prétendez, tous les ennemis de l'Eglise, les jansénistes en particulier, ne leur auraient pas fait cette guerre acharnée dont ils ont encore à souffrir. Cette franchise un peu guerrière, ils la doivent, ce me semble, au caractère de leur fondateur, qui avait été militaire avant de devenir prêtre d'abord, puis chef d'ordre. Mais, autant le Jésuite tient à dire la vérité et à ce que les autres la disent également quand cela est nécessaire, autant il tient à user de son droit, et surtout à ce que les autres usent du leur, quand il n'y a nulle obligation de dévoiler sa pensée. Que pour user de ce droit, que pour procu-rer aux autres surtout la facilité d'en user sans éprouver de désagréments, quelquesuns d'eux, Escobar notamment, aient indiqué certains moyens qui répugnent au cœur d'un honnête homme, au vôtre, si vous le voulez, je ne vous soutiendrai pas le con-traire. Qu'est ce que cela prouve? qu'il y a partout des singularités, des erreurs, des absurdités même quelquefois. Où n'y en a-t il pas? Ciceron affirme qu'il n'y a pas d'ab-surdité qui n'ait été dite par quelque philosophe. Par rapport aux questions qui n'ont point été définies par l'Eglise, le théologien est à peu près dans la même position que le philosophe. Voilà ce qu'il importe de ne point oublier ici. Tirer, au lieu de cela, des opinions d'Escohar et autres, car tout cela a été beaucoup plus en théorie qu'en pratique, la conclusion que vous voulez en tirer, c'est-à-dire que le Jésuite est, en général, un homme faux et à restrictions mentales, c'est faire ce qu'on ne peut sans la plus grande injustice.

C'est un ambitieux, avez vous dit encore, qui voudrait conquérir le monde et dominer

toutes les puissances.

Oui, c'est un ambitieux; mais c'est un ambitieux qui ne veut que la gloire de Dieu. Tout le monde connaît sa devise : Pour la plus grande gloire de Dieu: Ad majorem Dei gloriam, ou simplement: A. M. D. G.—C'est une ambition bien sainte, et qui devrait ambraser toutes les Ames. Oui, il voudrait conquérir le monde et dominer toutes les

pnissances. Savez-vous pourquoi? pour be soumettre aux pieds de Jésus-Christ. Coune chose bien légitime. C'est l'accomp sement littéral du commandement fari : Notre - Seigneur à cette milice spinue dont les Jésuites peuvent se donner à ten de titres pour les légitimes successes Allez donc, instruisez toutés les nations à apprenant à observer tout ce que je sou a commandé... (Matth. XXVIII, 19, 30. Co ambitioux, du reste, ces conquérants a a manière des apôtres, n'ont rien de cours avec les autres. Les autres sont conduir : la haine, généralement parlant, eus per le mour; les autres se chargent des dépose des vaincus, eux vivent dans la pauret. se dépouillent encore volontiers de ce qu'à ont pour en revêtir ceux qu'ils gage 41 Jésus-Christ; les autres emploient tous le moyens, bons on mauvais, pour arme t leur but, eux n'emploient et ne perse employer que des moyens légitimes. Su Augustin a dit 'qu'il ne ferait pas le plas ger mensonge pour tirer toutes les ames a purgatoire. Il est défendu également à ma que Dieu envoie sur la terre à la coordinées âmes de faire le moindre mai pour le gagner à Jésus-Christ. Et cela est bez s turel. Pourquoi chercher à conquer monde à Jésus-Christ? pour faire la ve de Dieu. Or il n'est pas possible de mencer par désobéir à Dieu, ce qui a jours lieu quand on fait le moindre me!. 🗯 vouloir faire sa volunté.

Mais, me direz-vous, le Jésuite, dans le deur de son ambition pour la conquère ames, ne se substituera-t-il pas lui-ubare

Jésus-Christ?

Non, généralement du moins: car, et 🏲 néral, c'est un bon Chrétien ! Non, géres ment du moins; car, en général, ces en bon religieux! Non, généralement du marcar, en général, il a l'esprit de sa Su de Or, savez-vous quel est cet esprit? c'ex le pril d'abnégation et d'humilité. Nul Cereba nul religieux ne comprend et ne prit mieux que le Jésuite cette maxime du par Notre-Seigneur Jésus-Christ que. s'élever en Dieu et par Dieu, il fant 🖛 mencer par s'abaisser : Qui se humiliet es tabitur. ( Luc. xiv, 11.) Vous yous nid sentez peut-être leurs orateurs les plu 🖴 tingués recevant, à la suite d'une mou où ils auront obtenu de grands succes. A félicitations de tous. Vous seriez dans grande erreur: ce ne serait point un 🚄 pourtant; mais ce qui est permis aus au • ne l'est pas au Jésuite, que vous croyer bitieux. Pour faire contre-poids à l'anver la gloire qui pourrait s'élever dans cœur, ou l'enverra, je suppose, remplu des plus humbles fonctions de la maison. le Jésuite obéira, et il obéira sans mur: 🗨 parce qu'il a renoncé à tout, même à l'esecice de sa volonté propre. En entrant seu . Société, il s'est remis entre les mains 🗸 📂 supérieurs pour être placé par eus ins if lieu ou dans un autre, selon que le desaderait la gloire de Dieu, absolument cara

idavre ; c'est l'expression même de saint

iis, me direz-vous encore, au lieu de sa re personne, le Jésuite ne mettra-t-il t sa Société à la place de son Dieu?

n : car cette Société, quelque chère lle soit à son cœur, quelque précieuse lle soit à ses yeux, n'est rien compara-nent à Dieu. Il n'a d'amour et de vénén pour elle que parce qu'il la sait proà procurer la gloire du Seigneur. Tout ille pour le bien, rien pour elle en dedu bien. C'est un instrument, et même nstrument temporel et terrestre, dont ert la Providence pour accomplir quelnns de ses desseins adorables. Il la it sans murmure disparaître à ses yeux, lait convaincu que telle est la volonté ie. Saint Ignace se demanda un jour le serait la perte qui lui causerait le de peine, et il comprit facilement que erait la destruction de sa Société. Il se ında ensuite combien de temps il lui ait alors pour se résigner à la volonté eigneur, et il crut pouvoir répondre lui suffirait d'un quart d'heure passé en on aux pieds de son crucifix : Mihi auibsit gloriari nisi in cruce Domini nostri

Christi. (Galat. vi, 14.) C'est toute bition de saint Paul; c'est aussi celle ésuite, de celui du moins qui est vériment digne de ce nom.

sait tout, tant par lui-même que par ses és, ajoutez-vous, ce qui est fort en-

serait fort ennuyeux sans doute, si était vrai; mais, franchement, compouvez-vous croire de tels contes? Il n temps où toutes ces sottises avaient rand cours. Il n'y a pas d'inventions ne fit contre ces pauvres Jésuites, et e tous ceux qu'on donnait pour tels, iels n'étaient pas autres, en réalité, que llés partisans de la religion catholique. it à cette époque de pénible mémoire un de nos orateurs les plus véhéments ait, aux applaudissements d'un grand re, qu'il fallait appuyer sur ces gens-main de Voltaire. Hélas I il ne se doupas que l'ombre de cette main allait sur le mur du palais législatif le Mane, l., phares (Dan. v. 25) du gouverne-de Juillet. Je me rappelle encore tout 'on disait alors, ou plutôt une partie de 'on disait; carqui pourrait et qui voumême se tout rappeler? La mémoire surait tenir quand le cœur est trop pément chargé. Je n'ai point oublié du s ce fameux registre, bien plus qu'in-sans doute, tenu à Rome au centre e de la Société, et sur lequel étaient s. jour par jour, heure par heure, et blement aussi minute par minute, tous its et gestes du monde. C'est bien undu monde; non pas de Rome seule-non pas de l'Italie, de l'Europe, mais ande. Tandis que ces absurdités se dént assez sérieusement même, à ce qu'il lait (car le mot de Jésuite faisait alors

tout passer), nous apprimes tout à coup que l'une des plus importantes maisons de la Société, celle de Paris, venait d'être volée par un domestique qui, trompant depuis longtemps la confiance de ses maîtres, leur avait fait des torts considérables. Chose singulière l'étaient précisément nos hommes au registre universel qui annonçaient partout cette nouvelle, vraie malheureusement, cedont ils paraissaient fortenchantés: « Mais,» leur dis-je, « comment se fait-il donc que ce Jésuite, qui sait si bien tout ce qui se passe dans le monde, et sans doute aussi les plus intimes secrets, ignore ce qui a lieu dans sa propre maison, et qu'il lui importerait tant de savoir?»

Il sait tout, dites-vous, et c'est fort ennuyeux.

Mais ce serait bien plus ennuyeux pour lui de tout savoir. Voyez quand un homme importun vient vous conter ses affaires, lesquelles ne vous intéressent aucunement. Quel dégoût vous saisit! C'est à n'y plus tenir. Que serait-ce donc si vous deviez écouter les affaires de tout le monde?

Il sait tout...Comment donc cela? Parses affidés, ajoutez-vous. Oui, sans doute, le Jésuite a des hommes dévoués, et il en a même beaucoup; mais savez-vous bien pourquoi? parce qu'il le mérite, parce qu'on voit en lui un religieux plein de vertu, honnête par conséquent et discret. Dès lors qu'il serait ce que vous dites, c'est-à-dire un homme faux, occupé à saisir les secrets des familles, et sans doute aussi à en faire mauvais usage, ce dévouement lui ferait défaut tôt ou tard, et le laisserait dans l'isolement, ou à peu près.

Il sait tout... Mais que fait-il donc de tous ces secrets qui lui sont confiés, ou plutôt qu'il dérobe, lui Chrétien, lui religieux, lui Jésuite, qui a depuis trois cents ans la confiance de toutes les familles les plus respectables? Où les dépose-t-il? Vous nous parlez d'un registre immense déposé à Rome. Mais plus ce registre est gros, plus il est facile à découvrir. Qui a lu dedans? qui l'a vn? Rome est tombée plusieurs fois, et tout récemment encore, entre les mains des ennemis de la Société. Pourquoi n'ont-ils pas saisi ce registre, ne l'ont-ils pas ouvert aux yeux de tous, pour lui faire perdre la confiance publique dont elle jouit depuis si longtemos?

Laissons donc là cette sotte accusation: car vous feriez bien plus de tort à votre raison qu'à l'honnéteté du Jésuite, en y insistant, et je ne sais si je ne me ferais pas tort à moimème, en la réfutant trop minutieusement.

En dérobant les secrets des familles, il ne craint pas, ajoutez-vous encore, de dérober leur fortune, quand l'occasion s'en présente.

C'est une infâme calomnie, qui n'a jamais pu prendre, ni parmi les grands, ni parmi les petits, quoiqu'elle ait été répétée plusieurs fois par des ennemis acharnés, qui no comprenaient pas, dans leur aveuglement, qu'il n'est pas moins mai d'enlever à autrui sa réputation que de lui enlever sa fortune, et que cette réputation est même le plus grand bien dont on puisse le dépouiller. Il est une cuirasse contre laquelle se sont topiours brisés les traits les plus acérés de ces calomniateurs, c'est la cuirasse de l'honnête homme, du bon Chrétien, du religieux exemplaire, une probité à toute épreuve.

**JES** 

Il ne craint pas, dites-vous, de dérober la fortune des familles, quand l'occasion s'en présente. Pourquoi donc, en ce cas, se trouve-t-il être un objet de vénération et d'amour dans ces mêmes familles? Pourquoi le voit-on surtout recherché des familles riches, qui ont le plus à veiller sur leur fortune? Il est, dans ces familles, certains membres qui devraient le redouter d'une manière particulière, ce sont les héritiers, les enfants de famille, généralement parlant. Pourquoi donc, vous demanderai-je encore, en est-il vénéré et aimé encore plus que de tous les autres?

Il dérobe, quand l'occasion s'en pre-sente!... Mais pour qui connaît un peu les Jésuites, leur nombre, leur influence, en tout temps et en tout lieu, l'occasion doit s'en être présentée bien des fois, elle doit se présenter encore souvent. De là, des plaintes, des procès, des condamnations, des restitutions. Pourquoi n'a-t-on rien vu. pourquoi ne voit-on rien de semblable? En supposant que, soit par eux-mêmes, soit par leurs amis, ils aient pu, une fois, et même plusieurs, étouffer la plainte, ou dé-sarmer la justice, ils ne l'ont pu toujours, ils ne l'ont pu surtout au temps et dans les lieux où leurs ennemis étaient au pouvoir, où ils étaient devenus, je ne sais par quel concours de malheureuses circonstances, un objet de prévention et même de haine, de la part d'un très-grand numbre. Je le répète donc, de ce que vous supposez, il a dû résulter encore bien des plaintes, bien des condamnations, bien des restitutions. Or on n'a jamais rien vu, on ne voit rien aujourd'hui de semblable, en aucun lieu. C'est quo votre accusation est sans aucune espèce de fondement.

C'est un homme, dit-on, à morale relâchée et à principes dangereux.

Qui? lui, le Jésuite, à morale relâchée! Mais c'est une accusation que n'osent porter contre lui ses plus acharnés ennemis. Ils l'accuseront de tout plutôt que d'immoralité. C'est une faveur que son divin Mattre semble avoir voulu lui faire partager avec sa propre personne : on ne suspecte point sérieusement sa moralité. Le Jésuite à morale relachée! Mais c'est le contraire plutôt qu'il faut dire. C'est un homme grave, sévère même, en un sens. Voyez son air, sa démarche; écoutez ses entretiens. Gresset qui a si bien connu la Société, puisqu'il en a fait partie pendant longtemps, l'aimable et franc Gresset, a rendu à ses anciens confrères, en se séparant d'eux, pour jouir plus complétement, dit-il, de l'indépendance pour

laquelle il était né, un bien touchant témorgnage.

**JES** 

Je dois tous mes regrets aux sages que je quitte, J'en perds avec douleur l'entretien vertueux; Et si dans leurs foyers désormais je n'habite,

Mon cœur me survit auprès d'eux.

car ne les crois pas tels que la main de l'envie
Les peint à des yeux prévenus;

Si tu ne les connais que sur ce qu'en publie

La ténébreuse calomnie,

Lis te sont encore incomme.
Lis et vois de leurs mœurs des traits plus ingénus.
Qu'il m'est doux de pouvoir leur rendre un témoign
Dont l'intérêt, la crainte et l'espoir sont exclus!
A leur sort le mien pe tient plus.
L'impartialité va tracer leur image.
Out, j'ai vu des morteis, j'en dois ici l'aveu,

Trop combattus, concus trop peu;
J'ai vu des esprits vrais, des cœurs incorruptibles,
Youés à leur patrie, à leur roi, à leur Dieu,
A leurs propres maux insensibles,
Prodigues de leurs jours, tendres, parlaits amis,
Et sonvent bienfaiteurs paisibles De leurs plus fougueux ennemis, Trop estimés enfin pour être moins hais.

Mais, me direz-vous, il s'agit moins de la

morale qu'ils pratiquent que de celle qu'ils

C'est bien singulier qu'ils vaillent mieut que leur doctrine ! Savez-vous que c'est un reproche qu'on ne peut pas faire à bien de monde, et qu'il y en a beaucoup qui le rendraient pour un compliment? J'avoue qu'il n'en sauraitêtre ainsi à l'égard de religieur chargés d'annoncer la parole de Dieu, de diriger les consciences, de faire l'éducation de l'enfance et de la jeunesse. Aussi cela n'est-il point des Jésuites. Si la doctrine chretienne, la véritable doctrine de l'Evangile, est dans leurs actions, c'est qu'elle est dans leurs idées, c'est qu'elle se trouve dans leu enseignement. Vous les reconnaîtrez à leufi fruits, a dit à ses disciples Notre-Seigneff Jésus-Christ, en parlant de ceux qui ontpop mission de conduire les autres : - A fa ctibus eorum cognoscetis eos. (Matth. vi. 16) Car, comme il le dit encore : Tout bon arbr porte de bons fruits, et tout maurais arbie produit de maurais fruits : « Omnis arbor bona fructus bonos facit; mata autem arbor malos fructus facit. » (Ibid., 17.) - L'arlice, c'est la doctrine; les fruits, ce sont les actions qui naissent de la doctrine. Si la doctrine est bonne, les actions seront bonnes aussi; et, on peut dire de même, en renversant la proposition, si les actions sont bonnes, la doctrine d'où elles cécoulent, seis bonne également. Cela est rigoureusement vrai, sinon dans tel et tel cas particulier, du moins en général : car, l'action, c'est la conséquence de la doctrine. Or, comme 13 dit un écrivain célèbre, un individu peut reculer devant des conséquences; la société, jamais. Donc, avons-nous dit avec raison, si les Jésuites ont des mœurs irréprochables, des mœurs plutôt graves et sévères que relâchées, c'est que leur doctrine est dans le même sens.

Voyez, en effet, cette doctrine dans leurs livres écrits pour la direction des âmes, dans leurs sermonnaires. Voyez, par exemple, Bourda'oue, leur plus célèbre prédict teur, l'un des plus célèbres qui se soicil it entendre dans une chaire chrétienne. sel orateur! quel apôtre! Ce ne sont point s sermons, à proprement parler, c'est de théologie, c'est l'Evangile. Et, quand je s l'Evangile, je n'entends pas les pages succe et riantes de ce divin livre, mais en la pages graves et sévères. Cet orateur croi pas pouvoir se permettre, comme it de tres, de couvrir de fleurs le bois r'énel il éteud l'humanité pour l'assible son modèle: c'est la crèche presque dans laquelle fut déposé Jésus en int, c'est la rude croix sur laquelle mort. Je vous avouerai franchement quaud je lis Bourda!oue, je m'imagine que toujours être avec Jésus dans l'éta-ou sur le Calvaire.

le leurs ouvrages de théologie? me direz-

Quoil leurs livres de piété, leurs sermonires seraient irréprochables, et leurs ouiges de théologie ne le seraient pas égalont? C'est absurde; car, d'une part, c'est héologie qui est la source d'où découle le seignement, et, d'une autre part, un republie de lévelogie doit être d'autant plus sorte à la saine doctrine qu'il est destiné asse ous les yeux de personnes qui s'y main ent mieux.

forme savez donc pas d'où leur est venue le relation d'être à morale relâchée et à dangereux? Je vais vous le dire. Jansénistes, de ces hommes qui ont propagé dans l'Europe, en France èrement, sur le libre arbitre, les alut mes, la sainte communion, etc., une si désespérante; de ces hommes à la glise a dit comme Jésus-Christ à quel-ons de ses disciples: Vous ne savez de exprit rous étes (94); et que le monde ra également repoussés, puisqu'ils stent plus, ou à peu près, en ce mo-

his, me direz-vous encore, quelques-uns eurs théologiens et de leurs missionres n'ont-ils pas en réellement une morelâchée en certains points, des princien un sens dangereux?

lai vous dit le contraire? Cela est et doit e, il est même de toute impossibilité qu'il soit autrement. Mais partir de là pour les idamner tous, et les condamner aussi sément que vous faites, c'est la plus grande ustire, c'est vous mettre doublement en itradiction avec vous-même, puisque bien a de pratiquer la tolérance, que vous ne sez de nous vanter, et qui est partout à vire du jour, vous la condamnez dans les res. Car, c'est réellement par tolérance, une charité plus ou moins éclairée pour rs frères, par le désir d'en sauver le plus sable, que quelques Jésuites, en théologie dans les missions, en Chine, par exemple, décidé qu'il était permis de faire ce ils étaient bien éloignés de vouloir faire t-mêmes.

l'a-t-il pas enseigné, avez-vous dit en-

core, en continuant votre guerre au Jésuite, qu'il est permis de tuer les rois? Si c'était comme vous dites, tous ceux qui

**JES** 

Si c'était comme vous dites, tous ceux qui ont juré aux rois une haine implacable, qui n'en voudraient pas voir un seul sur la terre, ne seraient pas dans les mêmes dispositions à l'égard des Jésuites.

Si c'était comme vous dites, les Jésuites n'auraient pas été, et ne seraient pas encore, partout ou presque partout, favorablement accueillis à la cour des rois. Car vous n'i-gnorez pas qu'il a fallu, en général, forcer, pour ainsi dire, la main de ceux qui, dans un temps, ont signé leur condamnation, pressentant peut-être qu'ils signaient la leur en même temps.

Je sais bien que vous allez me nommer ici un Ravaillac et quelques autres de la même espèce. Mais, en lisant attentivement l'histoire, je ne vois pas qu'aucun d'eux ait accusé réellement les Jésuites de complicité. Et quand cela serait, quelle valeur aurait la dénonciation de tels hommes pour établir une accusation si grave, que d'ailleurs tout réfute?

N'y a-t-il donc rien en cela? me demanderez-vous.

Voici ce qu'il y a. On s'est toujours demandé et on se demande encore aujourd'hui s'il est permis de tuer les tyrans, c'est-à-dire les princes qui, au lieu de se servir de teur autorité pour le bien, ne s'en servent guère que pour le mal.—Cela n'est jamais permis, disent la plupart des théologiens, car l'assassinat est toujours un crime, et il faut d'ail-leurs respecter Dieu dans ceux qui le représentent, même indignement. — Cela est permis. quand on ne peut faire autrement, disent certains théologiens, car ce serait vouloir le règne de l'injustice. — Appelés à donner leur avis sur cette question, qui se trouve nécessairement traitée dans toute théologie complète, les Jésuites ont dû la résoudre, tantôt dans un sens, tantôt dans un autre, selon la manière de voir de chacun, puisque, comme nous venons de le dire, c'est une opinion controversée. De là l'accusation injustement portée contre eux d'enseigner qu'il est permis de tuer les rois.

Vous nous objecterez peut-être ici qu'il y a toujours un certain danger à enseigner qu'il est permis de tuer les tyrans, et même à agiter seulement la question de savoir s'il est permis de le faire.

Pourtant il faut bien étudier toutes lea questions, puisque toutes ont leur application dans ce monde. D'ailleurs, il n'y a pas que les Jésuites qui aient traité la question qui nous occupe, et qui l'aient résolue affirmativement, témoin Brutus et Charlotte Corday. Que dis-jel mais vos amis ne l'ontils pas fait, ne le font-ils pas encore beaucoup plus fréquemment que les Jésuites, quoiqu'ils n'aient aucune mission pour cela? N'ont-ils pas dit, ne disent-ils pas encore qu'il est permis de tuer tous les tyrans, et même tous les princes, ne faisant aucune

distinction entre les bons et les mauvais? Ne mettent-ils pas partout en pratique, quand ils le peuvent, cette épouvantable doctrine? Et vous-même, peut-Atre, ne seriez-vous pas dans de semblables dispositions? Ques'il en est ainsi, et cela me paratt incontestable. comment osez-vous donc faire retomber sur les Jésuites une accusation qui pèse plutôt sur les vôtres, si ce n'est sur vous-même?

**JES** 

N'a-t-on pas dit des Jésuites, remarquezvous, qu'ils ont empoisonné le duc de Reichstadt, et d'autres encore, au moyen d'une hos-

tie?

Enoncer une telle accusation portée contre les Jésuites, c'est plus que la réfuter, c'est convaincre leurs ennemis du plus complet aveuglement, de la haine la plus atroce, c'est les décréditer dans l'opinion, non pas soulement pour ce chef d'accusation en particulier, mais pour tous les autres également. C'est bien ici qu'on peut dire, en employant le style de Rousseau : Ce serait faire trop d houneur à ceux qui soutiennent de telles choses que de les réfuter, il suffirait de les enfermer comme fous. Et pourtant nous les avons entendu répéter plusieurs fois, nonseulement par des enfants et des gens du peuple, mais par des hommes qui occupaient une certaine position dans le monde, qui avaient reçu, ou étaient censés du moins avoir reçu une certaine éducation.

Quoil empoisonner un jeune prince de qui on n'a point à se plaindre, un prince marqué au triple sceau de la naissance, de la gloire et de l'infortune, l'empoisonner par le sacrilége! Et quel sacrilége! lui donner la mort par l'ineffaçable sacrement, que l'on sait, que l'on proclame hautement avoir été institué par Notre-SeigneurJésus-Christ pour faire vivre éternellement!... Il y a là une idée infernale, ou plutôt une accumulation d idées, dont on ne sait quelle est la plus mauvaise, qui évidemment ne pourrait venir que du démon. Comment osez-vous donc en accuser non pas un ou deux Jésuites, mais toute la Société, cette Société qui a fait et fait encore, sur la terre, de si belles et de si saintes choses? Comment osez-vous l'accuser de plusieurs autres crimes semblables? Quelle preuve, quelle ombre de preuve en avez-vous? Vous ne devez pas ignorer ce-pendant que la calomnie, la lâche, l'abominable calomnie est en raison de l'énormité du crime faussement supposé, de la position des personnes auxquelles il est attribué, et de l'absence des preuves qui pourraient l'établir.

Ils ont empoisonné le duc de Reichstadt!... Mais pourquoi ont-ils done toujours étébien vus dans sa famille? pourquoi le sont-ils encore aujourd'hui? Vous n'ignorez pas que Napoléon III, si juste appréciateur du mérite, a pour les Jésuites une estime et une affection particulières; et vous savez peutêtre également que c'est un Jésuite, le R. P. de Ravignan, qui a recommencé, à la chapelle des Tuileries, le cours de ces prédications illustrées autrefois par les Bourdaloue et les Massillon.

Et qu'on ne dise pas que c'est peul-être en reconnaissance de ce qu'ils lui auraient facilité involontairement l'accès au trône impérial; car ce serait une autre supposition abominable que tout repousse également. Et puis, d'ailleurs, n'aurait-il pas la même chose à craindre pour lui que pour les siens? Les autres rois, les princes, les grands, les petits, qui ont pour eux la même estime et le même attachement, ne les repousseraient-ils pas également, dans la supposition de ces crimes dont quelques-uns ne manqueraient pas d'être reconnus, comme des démons incernés, capables d'inventer et d'exécuter des choses que ne pourraient accomplir les véritables démons? Car, vous ne devez pas l'ignorer, il est une Providence qui régit le monde et qui ne permet pas au génie du mal de prévaloir au delà de certaines limites.

Restons-en là sur ce point; car résuter bien sérieusement de telles assertions, avonsnous dit déjà, ce serait faire trop d'honneur à ceux qui les avancent, et ce serait aussi, en quelque sorte, se déshonorer soi-même.

N'a-t-on pas dit de la Société, remarquesvous encore, que c'est une épée dont la poignée est à Rome et la pointe partout? C'est

effrayant 1

Ce serait effrayant, en effet, si c'était vrai: mais il n'y a rien de vrai en cela, rien al-solument, du moins dans le sens mauvais de l'expression, je veux dire en considérant la Société comme un instrument de destruction et de mort. C'est un trait de haine lancé sans motif par un spirituel calomniateur, et que d'autres ont ramassé, suivant l'usage, et n'ont cessé de lancer depuis aussi injustement.

La pointe est partout l'avez-vous dit. Donc. vous avez dû la sentir, elle a inévitablement transpercé votre cœur. Est-ce vrai? Si, par miracle, vous l'avez évitée, d'autres, placés auprès de vous, ont sans aucun doute éprouvé ses effets? Est-ce vrai? Où sont donc les vio-times qu'elle a faites? où est le sang qu'elle a répandu? où sont les ruines qu'elle a accumulées de toutes parts? Nous ne voyons rien de cela; nous n'en entendons pas dire un seul mot. Ce que vous avez répété n'est donc pas vrai, du moins dans le sens mauvais de l'expression.

J'ai ajouté,dans le sens mauvais de l'espression; car la pensée me paraît juste, admirable même, entendue dans un sens farorable. Oui, la Société des Jésuites fut réellement une épée dont la poignée est à Rome et la pointe partout, en la considérant comme propre à combattre, en tout lieu, les ennemis de la religion. Qui ne le remarque, qui n'en a les preuves les plus convaincantes Cette épée spirituelle et morale a sa poigné à Rome, pour être à la disposition du che visible de l'Eglise, de celui à qui Jésus-Christ a dit: Paissez mes agneaux, pais d mes brehis : Pasce agnos meos... pasce of meas; et elle a sa pointe partout, parce qui partout se trouvent les ennemis du troupe de Jésus-Christ. Connaissez-vous, en effet

seule partie de ce monde où les Jésuites soient répandus, et même en très-ad nombre? Ils sont en Europe pour y ndre contre l'incrédulité la foi qui fait uis si longtemps son bonheur et sa gloire. ont en Asie et en Afrique, pour y comre l'idolatrie et le mahométisme. Ils sont Linérique pour y combattre l'hérésie. Ils épandent de plus en plus, chaque jour, s ces différentes lles dont se compose l'Orie, pour les tirer de l'état de barbarie s lequel elles se trouvent, et les faire r du bonheur de la foi et de la civilisa-. Indépendamment de ces luttes que les ites ont à soutenir contre les différents emis dont nous venons de parler, ne ez-vous pas qu'ils sont prêts à se dévouer utes sories de honnes œuvres, en tout et en tout lieu? Ils sont dans l'enseinent, où ils instruisent l'enfance et la jeue; dans la prédication, où ils annoncent role de Dieu; dans les hôpitaux, où ils olent, au nom de Jésus-Christ, ceux qui frent et sont affligés.... Il est, en ce nie, une espèce d'enfer à la porte duquel pourrait graver aussi la désolante instion que le Dante a lue, en imagination. porte du véritable enser : « O vous qui ez, perdez toute espérance! » Le lieu t je parle, vous l'avez nommé, c'est le ne. Les Jésuites ont eu, un jour, la bonne isée d'y aller donner une mission. Après n des difficultés surmontées, ils sont veà bout de leur entreprise, et on peut sans exagération qu'ils ont obtenu un rès inattendu, puisque, aux accents de la non, ils ont pu, pendant quelque temps moins, faire tressaillir d'esperance et nour ces malheureux chargés de chaînes lus encore de vices.

n n'a entendu parler de cette mission?

ne pouvons entrer ici dans de longs
loppements à ce sujet, mais nous raprons du moins quelques réflexions du

vécrivain qui en a fait un livre d'édifin que tant de personnes ont lu avec un

table bonheur.

La mission prêchée au bagne de Toulon les Pères de la Compagnie de Jésus a eu el retentissement, » dit-il en commencant, e nous avons cru devoir en faire un récit illé.... En racontant ces belles histoires providence de Dieu, nous avouons que avons eu quelque peine à nous maintuans le rôle d'historien que nous nous s amposé. Bien des fois des larmes sont res à nos paupières, la plume nous est de des maius, et nous nous serions vo-ers répandu en d'inépuisables actions races. Nous avons resoulé ces sentiavons craint que notre enthousiasme stre émotion pussent faire suspecter titude de nos paroles, et détruire dans us esprits les graves enseignements e tels faits proclament.... Nous nous es appliqué à laisser à cet enseignemerveilleux de la Providence sa force douceur. Nous n'avons pas cherché à

irriter les préjugés, nous ne demandons qu'à les voir se dissiper et se fondre. Nous nous sommes abstenu avec grand soin de toute réflexion qui aurait pu les heurter trop vivement. Mais nos condescendances ne pouvaient aller jusqu'à arrêter le tressaillement de tout cœur chrétien en présence d'une si éclatante manifestation de la miséricorde de Dieu. Elles ne pouvaient non plus faire taire l'expression de notre respect et de notre vénération pour la sainte et illustre Compagnie de Jésus, et nous avouerons ingénument, à ce dernier sujet, qu'il nous serait tout à fait impossible d'en parler sans laisser voir le fond de notre cœur: aussi n'avonsnous pas cherché à dissimuler. Nous n'avions pas d'ailleurs à combattre les absurdes calonnies dont cette sainte Compagnie a été si souvent le hut: en l'employant à de telles œuvres, la Providence se charge elle-même de cette tâche....» (Léon Aubineau, Les Jésuites au bagne.)

Il faut bien qu'il y sit quelque chose de semblable, dites-vous, en parlant des reproches adressés à la Société de Jésus, puisqu'elle a eu tant d'ennemis, parmi lesquels se trouvent des hommes du plus grand mérite, comme Pascal et la plupart des jansénistes, qu'elle a été chassée de presque tous les Etats d'Europe, et supprimée par un bref

de Clément XIV.

Il n'est pas du tout nécessaire d'avoir de grands torts pour se faire des ennemis, un très-grand nombre d'ennemis, et même des ennemis du plus grand mérite; nous pouvons dire même que cela s'explique beaucoup plus communément d'une autre manière. Il suffit pour cela d'avoir un grand mérite. Le mérite, un mérite éclatant surtout, engendre l'envie, l'envie produit la haine, et quelquesois une haine violente, et une telle haine fait naître la persécution. Qui ne le sait? Or, c'est là en partie l'his-toire des Jésuites. Gresset, cherchant à se rendre compte de cette persécution soulevée contre la Société à laquelle il avait longtemps appartenu, ne manqua pas de le re-connaître. Vous avez du remarquer ce vers qui se trouve dans les adieux qu'il leur adressa en les quittant :

Trop estimés enfin pour être moins haïs.

Le mérite donc, un mérite supérieur, tel fut pour les Jésuites, comme pour la plupart de ceux qui ont eu à souffrir persécution, le principal motif, l'ultima ratio, de la haine.

Une autre raison contribua encore beaucoup à leur faire des ennemis, un grand nombre d'ennemis, d'implacables et de redoutables ennemis, c'est le zèle qu'ils ont toujours et partout montré pour défendre les intérêts de l'Eglise. Leur Société est réclement, avons-nous dit, cette épée morale et religieuse dont la poignée est à Rome et la pointe partout, pour combattre, en tout lieu, les ennemis de l'Eglise, selon la volonté du souverain Pontife. Donc, aussi, tous les ennemis de l'Eglise ont dû naturel-

lement se tourner contre elle. N'est-ce pas ce qui s'est vu, etce que nous voyons encore? Quels ont été les ennemis acharnés, implacables, les ennemis mortels des Jésuites? Personne ne l'ignore: les protestants, les jansénistes, les incrédules; c'est-à-dire les ennemis de l'Eglise en ces derniers temps. Et pourquoi cette haine acharnée, implacable, cette guerre à mort? Personne ne l'ignore encore: pour se vengerdes coups qu'ils en avaient reçus, et qu'ils en recevaient encore, pour ne plus avoir à les craindre, pour priver de ses intrépides défenseurs l'autorité qui condamnait leurs erreurs et leurs passions, et qu'ils voulaient dominer.

Parmi ces ennemis, dites-vous, il y eut des hommes du plus grand mérite, comme

Pascal et la plupart des jansénistes.

Sans doute, mais, après tout, ces hommes d'un grand mérite n'en avaient pas moins, relativement à la grâce, des opinions con-damnées par l'Eglise. Ce n'est pas vous qui les excuserez sans doute, puisque ces opinions attaquaient, si même elles ne détruisaient complétement, ce libre arbitre dont le nom seul, souvent mal interprété, fait aujourd'hui tressaillir le monde. Condamnées par l'Eglise, avons-nous dil, ces opinions furent vivement combattues par les Jésuites. De là la haine des jansénistes, et parti-culièrement de Pascal. Leur mérite incontestable, à bien des égards, ne nous empêche point de reconnaître la violence de leur haine, et onpourrait même, ce me semble, leur appliquer, avec raison, les frappantes paroles qui ont été dites de ces religiouses de Port-Royal, imbues des mêmes erreurs, et si distinguées aussi sous bien des rapports : · Ce sont des ames pures comme des anges, mais orgueilleuses comme des démons. »

Mais, dites-vous, la Société a été chassée de presque tous les Etats de l'Europe.

Oui, pour les raisons que je viens d'expliquer. Aux envieux des Jésuites se sont réunis tous les ennemis de l'Eglise. Leurs communs efforts sont parvenus à tromper l'opinion. Or, a dit avec raison le célèbre Pascal, l'opinion est reine du monde; et les rois eux-mêmes ont dû céder à ses exigences. Reconnaissons toutefois qu'ils n'ont consenti qu' avec répugnance, pour la plupart, à l'expulsion des Jésuites, qu'ils en ont le plus souffert eux-mêmes, et que leurs successeurs, éclairés par les événements, n'ont pas tardé à les rappeler dans ces mêmes Etats d'où ils avaient été chassés, quand les circonstances le permirent.

Mais, dites-vous encore, un Souverain Pontife, Clément XIV, a supprimé l'ins-

titut.

Oui, sous la pression des ennemis de l'Eglise en général, et particulièrement des ennemis de la Société. En la supprimant, du reste, il ne l'apoint condamnée positivement; et il ne pouvait le faire, car c'eût été se mettre en contradiction formelle avec plusieurs autres Souverains Pontifes, et même avec le saint et savant concile de Trente, qui en avaient fait l'éloge. Ajoutons à cela qu'un

saint et intelligent Pontise l'a rendue, toute retrempée dans la persécution, aux besoins pressants de l'Eglise, qu'elle sert aujourd'hui avec antant de dévouement et de succès que jamais.

Ainsi, sous le rapport de l'autorité encore, à quelque point de vue que l'on considère cette autorité, autorité morale, autorité civile, autorité ecclésiastique, la Société de Jésus a infiniment plus pour elle qu'elle

n'a contre elle.

On peut bien être contre les Jésuites, sans être pour cels contre la religion, nous disent

quelques personnes.

C'est assez difficile. Tout le monde copnaît l'antique proverbe: Dis-moi qui lu hantes, et je le dirai qui tu es. On peut en faire ici l'application. Quand vous attaquez les Jésuites, avec qui vous trouvez-vous? avec les protestants, les débris du jansénisme, les incrédules, avec tous les ennemis de l'Eglise, quelles que soient leurs tendances particulières, sous quelque drapeau qu'ils combattent. Cela reconnu, je vous laisse tirer vous-même la conclusion.

Quand vous vous déclarez contre les Jesuites, que faites-vous? Vous vous tournez contre ceux qui ont toujours le plus courageusement et le plus heureusement combattu pour l'Eglise, qui combattent encore aujourd'hui pour elle avec la même intrépidité et le même avantage. Vous recherchez docs sinon directement, du moins indirectement la destruction ou l'abaissement de l'Eglise, et c'est à vous de voir, dès lors, si vous êtes

pour ou contre elle.

Quand vous vous tournez contre la Société de Jésus, que faites-vous encore? Vous blâmez, vous attaquez ce qu'elle n'a presque jamais cessé d'approuver et de défendre, ce qu'elle approuve et défend, sous vous yeux, de la manière la plus positive. Vous vous mettez donc, par cela même, en contradiction formelle avec l'Eglise. D'où vous devez conclure vous-même si vous êtes pour

ou contre elle.

Vous êtes, en ce cas, par rapport à la religion, à peu près ce que sont, par rapportà la patrie, ces sous qui nous répétent, comme on le faisait assez communément à une époque où l'autorité était tombée entre des mains fort peu rassurantes : « A quoi sert l'armée? il faut la supprimer ou du moins l'affaiblir considérablement. Elle est inutile et même dangereuse. Les citoyens suffisent amplement à la défense et à la gloire de la patrie. » — « La patrie! » leur répondonsnous; « mais vous êtes donc contre elle? Yous désirez donc sa destruction ou son asservissement, puisque vous voudriez suppriner ses plus intrépides défenseurs? » C'est là à peu près, je vous le répète, la position dans laquelle vous vous trouvez par rapport religion. Vous voudriez voir supprimeroude moins enchainer nos ordres religieux, particulièrement celui des Jésuites, qui composent aujourd'hui la milice régulière de l'Rglise: « A quoi sert cette armée, » dites-yous « elle estinutile, dangereuse même. Les sidèles du moins les prêtres séculiers suffiront à défense et à la gloire de la religion. »— a religion! » pouvons-nous aussi vous réndre; « mais vous êtes donc contre elle? us désirez donc sa destruction ou son servissement, vous qui voudriez voir disrettre ses plus intrépides défenseurs? » Pourquoi tant tenir à cette Société, ajoutezus, puisque l'opinion la repousse?

Et vous-même, pourquoi tant l'attaquer? urquoi vouloir et demander si instamment 'elle seit supprimée ou enchaînée? Est-ce e chacun n'est pas libre en France? est-ce e vous ne demandez pas, chaque jour, us particulièrement peut-être, l'extension la liberté, plutôt que sa restriction? pour-oi donc ne pas laisser jouir de cette liberté s religieux que vous ne pouvez goûter ut-être, mais qui n'en ont pas moins droit a même liberté et à la même protection te vous? Il y a bien peu de justice et d'im-irtialité, il y a beaucoup moins de généro-lé encore dans votre conduite à l'égard de Société de Jésus.

L'opinion, dites-vous, la repousse!

Oui, une opinion trompée, égarée... Rain de plus d'intervenir pour l'éclairer, la mener à d'autres sentiments. Et n'est-ce is requi a lieu déjà, et même depuis quelatemps? Nous vous avons parlé précédemient de la nouvelle position que la Société e Jésus s'était faite. Qui n'en est étonné, près les persécutions qu'elle à éprouvées, tqui n'ont pas encore complétement cessé? fais, nous l'avons dit, l'opinion revient à "autres idées sur son compte; elle est même n partie revenue. Et, ce qui est tout à fait onorable pour la société, cette réaction n'a en qu'à la vue des grands et innombrables ervices qu'elle me cesse de rendre à la reli-

Je trouve cette note dans le petit ouvrage il par Léon Aubineau sur la mission du agne de Toulon : « Le bon et excellent maéchal Bugeaud aimait les Jésuites et savait pprécier l'utilité de leur zèle pour les be-nins de l'Algérie. Il avait été d'abord un en surpris en apprenant que ces prêtres, ont il counaissait la charité et qu'il trouvait rels pour toutes sortes de bonnes œuvres, laient de la Compagnie de Jésus. Toutefois, e nom ne l'estraya pas longtemps, et inter-ogé un jour par un des princes de la maison Orléans sur la présence de ces Pères en ligérie, il répondit : Je suis ici pour le bien e la colonisation, et je l'accepterais de toutes wins, quand ce serait de celles du diable. es paroles un peu militaires, quant à l'ex-ression du moins, surprendratent certainenent, si on ne savait qu'il fut un temps où on regardait les Jésuites comme une espèce le démons incarnés, ainsi que nous le diions plus haut. Le prince auquel il réponlast était peut-être un peu imbu lui-même le ces idées; c'était donc, comme on dit winmunément, un argument ad hominem

Pourquoi tant tenir à cette Société? demandez-vous.

Mais pourquoi donc les ennemis de l'E-

glise l'attaquent-ils avec tant d'opiniâtreté? Nous vons l'avons dit déjà, et vous ne pouviez d'ailleurs l'ignorer : c'est à cause des services qu'elle n'a cessé de rendre à l'Eglise, qu'elle lui rend encore chaque jour et qu'elle ne cessera de lui rendre dans la suite : c'est, pour ce qui les concerne euxmêmes, à cause des combats qu'elle n'a jamais cessé et qu'elle ne cessera jamais de leur livrer. C'est pour cela qu'ils l'ont tant attaquée et qu'ils ne veulent pas cesser de l'attaquer. En bien i nous, de notre côté, c'est précisément pour cela que nous tenons tant à elle, et que nous ne voulons pas cesser d'y tenir.

La religion, qui a longtemps subsisté avant elle, peut également subsister après,

ajoutez-vous enfin.

Qui vous dit le contraire? Mais ce n'est point une raison pour délaisser, pour abandonner à toutes les attaques de leurs ennemis ceux qui lui ont rendu les plus grands services. Ce serait de l'ingratitude, ce serait jeter le découragement dans l'âme de ses plus dévoués serviteurs. Sans doute la religion a subsisté avant les Jésuites et elle peut également subsister après. Mais ce n'est pas une raison pour repousser dédaigneusement ceux qui lui rendent encore et peuvent même lui rendre longtemps tous les services qu'ils lui ont déjà rendus; ce serait de l'aveuglement, ce serait l'oubli de ses plus chers interêts. Que diriez-vous d'un gouvernement qui, au lieu de témoigner toute sa reconnaissance à une armée presque partout victorieuse, la laisserait dans l'oubli et l'a-bandonnerait aux coups d'ennemis irrités qu'elle aurait longtemps combattus avec avantage? Quelle ingratitude de la part de co gouvernement! penseriez-vous avec raison; quel oubli de ses plus chers intérêts! Cette armée voudra-t-elle se dévouer de nouveau pour lui? Quelle autre le fera à sa place? Voilà pourtant ce que vous voudriez que nous fissions; voilà la conduite que vous

conseillez à l'Eglise à l'égard des Jésuites.

Je sais qu'il n'en est point de l'Eglise comme des gouvernements humains; que c'est dans le ciel surtout que ceux qui la servent doivent attendre leur récompense, et que Dieu, d'ailleurs, peut se passer des instruments qu'il daigne employer un instant pour accomplir ses desseins.

Mais la récompense que Dieu a promise à cent qui servent son Eglise ne dispense pas les hommes de leur témoigner aussi de la reconnaissance; et, quoique ce soit lui réellement qui agisse en eux et par eux, nous n'en sommes pas moins obligés d'aimer et de vénérer ces instruments dont il veut bien se servir, ou, pour parler plus chrétiennement, de l'aimer et de le vénérer lui-même dans ces merveilleux instruments dont il daignese servir pour répandre sur la terre l'abondance de ses grâces.

Ce n'est pas seulement le souvenir de leurs bienfaits passés qui doit nous attacher aux Jésuites, c'est aussi la considération de leurs bienfaits présents. Ces bienfaits sont en ce moment sous les yeux de tout le monde. Qu'il nous soit permis d'apporter ici le témoignage que leur rend une de nos feuilles conservatrices les plus accréditées :

« Lorsque le gouvernement établit à Cayenne une colonie pénitentiaire, il n'eut pas seulement en vue d'assurer l'exécution des peines portées par la justice humaine, mais il voulut surtout procurer la régénération morale des condamnés, soit pour cause politique, soit pour des délits infamants, et de relever à leurs propres yeux les natures dégradées. Or, il comprit qu'il ne pouvait atteindre ce but qu'avec l'influence réparatrice de la religion. Il fit donc appel à l'abnégation des missionnaires et à l'héroïsme de l'apostolat.

« En France, jamais pareil appel n'est demeuré infructueux, et c'est avec une joie profonde et une sincère admiration que nous avons vu la Compagnie de Jésus embrasser cette nouvelle entreprise, en affronter les hasards et les périls, en accepter les devoirs, dussent ces devoirs conduire aux souffrances et à la mort! Chose remarquable et bien digne de toucher les âmes les plus rebelles: sur tous ces champs de bataille de la civilisation, de la pénalité et de la guerre, où luttait récemment notre patrie, en Afrique, à Cayenne, en Crimée, il se trouvait à la fois près de nos orphelins, près des condamnés, près de nos soldats, des religieux de cet institut si calomnié, payant ensemble de leur vie l'honneur de servir leurs frères

« Le poste de Cayenne n'était pas le moins

exposé.

- a Dès le premier moment, on eut à combattre un fléau terrible et impitoyable, longtemps inconnu à la Guyane, et qui porta dans les rangs de la colonie les plus cruels ravages. C'était la fièvre jaune. Pour les Jésuites, l'occasion était magnifique de déployer les vertus, la constance, l'abnégation de leur ministère; ils la saisirent, et une belle page de plus s'ajouta aux annales du christianisme. Cette page est écrite, en quelque sorte, avec le sang de onze d'entre
- a D'après les conventions saites avec le ministre de la marine, dix religieux devaient être attachés à la colonie : cinq partirent avec le premier convoi de transportés; les autres arrivèrent successivement. On les avait engagés pour instruire, pour diriger les âmes; on espérait une fondation facile, même une colonisation rapide et féconde. L'emploi du missionnaire, dit un d'entre eux, se trouva borné (dès l'abord et en présence du sièque) à consoler, à assister les mourants, à se dévouer au service des malades, à mourir avec eux et pour eux.
- « Rien n'égale la simplicité sublime de ce tableau, rien ne vaut cette lutte de chaque jour et de chaque heure contre la maladie, ces fatigues excessives contractées au chevet des moribonds, ces vives consolations du repentir, cette satisfaction du bien opéré sur des âmes si abandonnées et si malheureuses, cette résignation quand le mission-

naire se sent atteint à son tour et qu'il tombe au milieu des siens. Une touchanteetpieuse pensée a rassemblé les lettres écrites par ces héros de l'apostolat. Je ne sache point de lecture plus remplie d'émotion. A peine at-on pu faire connaissance avec le religieux qui écrit, à peine a-t-on pu s'intéresser à ses œuvres, admirer son zèle, bénir son intrépidité, la correspondance change. Une autre main a pris la plume; elle raconte les derniers moments du saint prêtre, frappé lui-même. Puis un autre, puis un autre, et cela jusqu'à onze fois en trois années. Or, ce ne sont pas des hommes d'un mérite ordinaire : la chaire de nos églises a entendu leurs voix éloquentes, les principales de nos écoles libres et chrétiennes les ont comptés parmi leurs maîtres les plus savants; sur un ordre de leurs supérieurs, entraînés par l'élan de leur générosité et de leur dévouement, ils ont tout quitté et ils s'en sont allés par delà les mers, sans autre espoir que les perspectives de l'éternité, user leurs forces au service du rebut de la société, et jouer de sang-froid leur santé et leur vie pour donner à des galériens les consolations suprê-

« Il faut méditer ces lettres que le P. de Montezon a recueillies et publiées; nous affirmons d'avance que nul ne restera insensible à cette série de témoignages sanctionnés par la mort. Leur simplicité grandit de

toute l'autorité du martyre.

a Dans les pages de ces onze religieux morts à la peine, on rencontre des épisodes et des détails que ne remplacent aucun rapport d'administration, aucune statistique, aucune description officielle. Tout ce qui peut avoir trait au régime de la colonie, a été soigneusement écarté; c'est en quelque façon le compte-rendu moral et religieux, écrit heure par heure et par les ministres responsables devant Dieu et devant les hommes. On n'a qu'un regret, celui de la trop grande brièveté. On ne se lasserait pas d'entendre de semblables voix, et elles se taisent trop tôt et trop vite.

« Une seule remarque en terminant: c'est que les lettres des missionnaires de Cayenne ont été publiées au moment même où, par désœuvrement sans doute autant que par animosité, certains journaux démocraliques se remettaient, selon l'énergique expression de M. de Lamartine, à aboyer à la robe du prêtre et à crier au jésuitisme. Cette coincidence suffit; elle venge assez les religieux outragés, qui ne répondent aux injures que par le sacrifice de leur vie offerte en holocauste parmi les larmes des transportés el les sanglots des condamnés des bagnes! (Henri DE RIANCEY.)

Quel admirable et victorieux plaidoyer, en effet! Comme, au souille divin de cette éloquence en action, disparaît rapidement à nos yeux toute la poussière accumulée par la haine sur la pureté et l'éclat de leur dévouement! Le nom de Jésuite est, ce me semble, l'équivalent de toutes les injures!

s'écrie la haine dans son injuste aveugle-

ment. - C'est tout le contraire, répond l'admiration dans son légitime enthousiasme. Ce nom est bien plutôt l'équivalent de tous les éloges!

**JES** 

## JÉSUS-CHRIST.

Objections. - Jésus-Christ n'est pas Dieu: c'est simplement un grand homme. -- Vous le reconnaissez comme homme; or l'homme, qui est borné, ne saurait être Dieu, qui est infini.

- La question de savoir si Rénonse. Jésus-Christest Dieu est assurément la questionpremière, fondamentale, de tout le christianisme. Si Jésus-Christ est Dieu, il a droit à notre obéissance, et nous devons accomplir fidèlement tout ce que nous prescrit sa religion. Si c'est un grand homme simplement, il n'a pas plus droit que tout autre grand homme à notre obéissance, ou plutôt c'est un imposteur qui a trompé le monde par lui-même et par les siens et dont nous devons nous hâter de secouer le joug. Aussi, cette question a-t-elle été plus ou moins approfondie par toutes les intelligences auxquelles elle s'est présentée, et il n'en est point, ou presque point, du moins, qui ne l'aient résolue affirmativement. Vous en avez décidé autrement, quant à vous.

Jésus-Christ n'est pas Dieu, avez-vous dit; c'est tout simplement un grand homme.

Mais vous ne voyez donc pas que vous rejelez là l'une des vérités le plus universellement reconnues de toutes les vérités religieuses? Grands et petits, riches et pauvres, savants et ignorants, nous croyons tous ou presque tous à la divinité de Notre-Seigneur Jesus-Christ. Et quand je dis que nous y croyons tous, je n'entends point parler ici d'une croyance légère et superficielle, mais bien d'une croyance intime, profonde, à laquelle nous tenons comme par le fond de nos entrailles, pour parler le langage énergique de Bossuet, c'est-à-dire pour laquelle nous somnes prêts, avec l'aide de Dieu, à verser jusgu'à la dernière goutte de notre sang. Que fait le martyr? Il atteste par l'effusion de son sang la divinité de Jésus-Christ. Que fait le confesseur ? Il atteste également par son indicible courage la divinité de Jésus-Christ. Que sait le Chrétien parsait? Il atteste par la régularité de sa vie la divinité de Jésus-Christ. Ainsi, la vie et la mort du Chrétien véritablement digne de ce nom, le Chrétien lui-même tout entier, c'est le témoignage, l'effet, la conséquence nécessaire de la divinité de Jésus-Christ.

Il n'est point Dieu, dites-vous! -Vous ne croyez donc point alors à ces prophéties si nombreuses, si claires, si détailées qui n'ont cessé de l'annoncer depuis le commencement du monde et qui foutes se sont accomplies, et ne cessent encore de s'accomplir chaque jour d'une manière si admirable

dans sa personne?

If n'est pas Dieu! — Vous ne croyez donc Point à tant de prodiges opérés par lui-même el par les siens en faveur de sa divinité?faits publies cependant, pour la plupart du moins, faits liés à toute l'histoire du monde, saits mieux attestés mille fois qu'une infinité d'autres dont personne ne doute et ne pourrait douter sans passer pour avoir perdu l'esprit.

If n'est pas Dieu! — Vous n'avez donc jamais réfléchi sérieusement à l'incomparable sainteté de la doctrine et de la conduite de Jésus-Christ? Où le fils du charpentier, comme disaient ses ennemis, aurait-il donc puisé tant de sagesse et de courage, s'il n'eût été réellement le Fils de Dieu? Ah! s'écrie à cette occasion le plus éloquent de nos incrédules modernes, si la vie et la mort de Socrate sont d'un sage, celles de Jésus-Christ sont véritablement d'un Dieu.

Il n'est pas Dieu! - Vous ne croyez donc point à sa résurrection? Alors je vous demanderai comment il se fait que la fête anniversaire de ce grand triomphe n'ait cessé d'être célébrée en aucun temps, en aucun lieu de la terre, par les personnes de tous les âges et de toutes les conditions, avec un enthousiasme qui semble croître encore chaque jour au lieu de diminuer. En quel temps, en quel lieu, de quelle manière furent gagnées telles et telles victoires qui ont immortalisé pour toujours le nom français? Il n'y a que les érudits qui puissent vous le dire, et encore ce souvenir récent, qui flatte pourtant leur or-gueil national, s'efface-t-il chaque jour de leur mémoire. En quel temps, en quel lieu, de quelle manière le Fils de Marie a t-il vaincu la mort, en mourant lui-même sur une croix? Il n'y a pas jusqu'à l'enfant de cinq ans qui ne soit en état de vous expliquer tout cela en détail, je ne dirai pas seulement dans le pays où s'est accompli ce mystérieux événement, mais en France, en Europe, par tout le monde. N'avez-vous pas là une preuve frappante de la divinité de Jésus-Christ?

Il n'est pas Dieu! — Comment ce crucifié a-t-il donc enchaîné le monde entier au pied de sa croix, et cela avec quelques disciples sans naissance, sans intelligence, sans courage, sans rien, en un mot, de ce qui donne quelque crédit auprès des hommes? Vous allez peut-être me citer Mahomet. Mais sans parler de plusieurs autres choses qui établissent toute différence entre le mahométisme et le christianisme, disons seulement que Mahomet ayant flatté toutes les passions et Jésus les ayant toutes combattues, par cela même que Mahomet a réussi, Jésus-Christ devait échouer, humainement parlant. Or, bien loin d'échouer, il a obtenu un succès tel qu'aucun autre ne saurait lui être comparé. Ce qui ne s'explique encore

que par sa divinité.

Il n'est pas Dieu! — Mais comment se fait-il que le temps qui détruit tout ait affermi sa religion? Comment se fait-il que

toutes les passions, tantôt séparément, tantôt réunies, n'aient cessé de l'attaquer et soient toujours tombées expirantes à ses pieds, reconnaissant ainsi qu'il y a en elle une vertu divine? C'est que Jésus-Christ, son sondateur, est réellement Dieu.

Vous allez me dire peut-être que c'est un grand homme simplement, mais le plus étevé de tous, un juste, un ami de Dieu, un envoyé du ciel... Cela ne suffit pas, il faut reconnaître qu'il est véritablement Dieu, re-

vêtu de notre humanité.

· Oui, » s'écrie ici l'abbé de Frayssimous (Résurrection de Jésus-Christ), « s'il n'était pas réellement Dieu, il ne serait pas même l'envoyé de Dieu; oui, s'il n'était pas digne de nos adorations comme Dieu, il ne serait digne que de notre exécration comme le plus grand des imposteurs : et ne pensez pes que ce soit ici une exagération oratoire : s'est une assertion rigoureusement vraie, et pientôt vous allez en être convaincu. En effet, si Jésus-Christ était l'envoyé de Dieu pour instruire les hommes, il disait donc la vérité; il était donc plein de zèle pour les intérêts et la gloire du Dieu véritable, et jaloux de lui faire rendre les honneurs qui ne sont dus qu'à lui seul; donc il avait en horreur l'idolatrie; donc s'il n'était pas Dieu, il devait éviter avec le plus grand soin tout ce qui tendait à le faire regarder comme Dieu, il devait écarter de ses discours tout ce qui pouvait lui faire attribuer les perfections divines et lui faire rendre à lui-même les honneurs divins. N'être simplement que l'envoyé de Dieu, et cependant parler, agir de manière à faire et à laisser croire qu'on est Dieu, quelle horrible impiété! Voyez avec quel zèle Moïse et les prophètes dissient onvertement qu'ils n'étaient que les instruments de la Divinité, et comme ils s'abstenaient de toute expression qui aurait pu les faire passer pour des dieux rendus visibles. Voyez comme les apôtres Paul et Barnabé, quand on les prend pour desdieux, déchirent leurs vêtements et s'écrient : Adorez le Seigneur, nous ne sommes que ses ministres (Act. xiv, 10, seq.). Pour Jésus-Christ, il fait tout le contraire, et ses discours ne tendent qu'à persuader qu'il est véritablement Dieu. Il ne cesse de se dire égal à son Père; il affirme qu'il est sorti du sein de Dieu, qu'il était avant Abraham, qu'il était avant toutes choses ; que le Père et lui ne font qu'un; que ce que se Père sait, le Fils le sait aussi ; que la vie éternelle consiste à connaître le Fils comme le Père; il souffre même qu'on lui rende des honneurs divins ; il applaudit à ses disciples qui l'appellent Mon Seigneur et mon Dieu. (Joan. xx, 48.) A part quelques paroles moins claires et qui présentent quelques difficultés, son langage le plus or-dinaire tend à lui faire attribuer ce qui ne convient qu'à Dien seul. Il fant bien le remarquer, ce ne serait pas assez pour le jus-tifier de toute usurpation sacrilége de dire que ses expressions étaient équivoques, incertaines, et ne signifiaient pas nettement sa divinité; car non-seulement un homme doit

s'abstenir de dire clairement qu'il est Dieu; mais par cela seul qu'il n'éviterait pas tout ce qui pourrait l'insinuer, qu'il userait à ce sujet de paroles à double sens, qu'il ne repousserait pas avec une sainte horreur tout ce qui serait capable d'induire en erreur ses semblables; par cela seul, dis-je, il outragerait celui qui dans nos Livres saints s'appelle le Dieu jaloux (Deut. 1v, 24), et demeurerait convaincu de n'être qu'un impie exécrable.

· Ce n'est pas encore tout : quelle est la première loi que Jésus-Christ impose à ses disciples? C'est de l'aimer, de faire tout pour son amour et pour sa gloire, de placer en lui le centre de leurs pensées et de leurs affections; il en exige même les marques de l'amour le plus généreux et le plus héroïque; il veut qu'ils l'aiment plus que leurs proches. proches, que leurs amis, que leur vie, qu'ils répandent pour lui tout leur sang, et il déclare que celui qui ne lui rend pas tous ces hommages n'est pas digne de lui. Que Jésus meure pour rendre gloire à Dieu, et qu'il nous invite à marcher sur ses traces, je le conçois; mais si, dans la réalité, il n'est pas Dièu, et que néanmoins il nous commande de lui donner les marques d'amour qu'on ne doit qu'au Maître suprême de la vie, voilà ce qu'on ne conçoit pas. Tout homme, dit Massillon (Serm. pour le jour de la Circoncis, m. part. ), qui vient se proposer aux hommes comme l'objet de leur amour, est un impie et un imposteur qui vient usurper le droit le plus essentiel de l'Etre suprême; c'est un monstre d'orgueil et d'extravagance, qui veut s'élever des autels jusque dans les cœurs, le seul santtuaire que la Divinité n'avait jamais cédé aux idoles profanes.

« Jésus s'annonce encore comme venant former au Père céleste des adorateurs en esprit et en vérité, comme venant détruire le culte des idoles, pour faire adorer enfin le seul Dieu véritable: mais, s'il n'est pas Dien, il a trompé le monde; il n'est plus qu'un faux prophète; sa religion n'a été qu'une nouvelle idolatrie : car le premier soin de ses disciples, c'est de le présenter comme un Dieu aux hommages des nations; c'est de lui faire payer, dans la terre entière, ces tributs de respect et d'amour qui ne sont dus qu'à Dieu seul; en sorte que déjà, dans les temps les plus purs de la religion, celle-ci n'aurait été qu'une superstition tout aussi réelle que celle qui, jusque-là, avait régné chez tous les peu-ples. Oui, nous le dirons sans craindre de blesset ce qui est dû à Jésus-Christ, mais plutôt dans un sentiment profond de respect pour la sain-teté de sa vie, pour la vérité de ses discours, et la divinité de sa mission : s'il n'était pas Dieu, il ne serait plus que le plus méprisable, le plus odieux, le plus impie de tous les imposteurs; et, si cela vous fait horreur à perser et à dire, que vous reste-t-il à faire, sine a à vous présenter à lui à la suite innombrable de ses fidèles adorateurs? »

Voulez-vous voir les preuves de la divinité de Notre-Seigneur Jésus-Christ présentées d'une autre manière? Ecoutez encore,

r nous ne saurions apporter trop de témoiages à l'appui de cette grande vérité: « On rapporte, » dit le directeur des caté-

IES

iismes de Saint-Sulpice, dans son Exposion de la doctrine chrétienne, « on rapporte Napoléon Bonaparte que, dans un entre-n qu'il eut, avec l'un de ses généraux, sur itte-Seigneur Jésus-Christ, il dit : Je conis les hommes; je vous déclare que Jésus-trist n'était pas un homme. L'officier ro-ain qui assista à la mort de Jésus-Christ retira du Calvaire en se frappant la poiine, et il disait: Cet homme était véritable-ent le Fils de Dieu. (Matth. xxv11, 56.) mt ce qu'il y a eu dans le monde, depuis s premiers siècles jusqu'à nos jours, d'homes illustres par la sagesse, par l'intellience, par de grandes vertus, ont porté le ême jugement sur Notre-Seigneur; les euples les plus éclairés le reconnaissent pur leur Dieu. Parmi nous, personne n'en oute, excepté les Juiss, qui demourent imis des préjugés de leurs pères, et quelques re individus, qui croient se donner un érite en désertant une croyance populaire. plupart de ceux-là, quand ils se converssent, à la mort surtout, avouent que ce a été que par une sotte et ridicule vanité, sous l'influence des plus mauvaises pasions, qu'ils ont nié de bouche la divinité e lesus-Christ. Comment se fait-il que deans dix-huit cents ans, tant d'hommes clairés, tant de générations qui se sont sucédé, tant de peuples répandus sur tous les mints de l'univers, aient adoré, comme leur heu, celui qui, au su du monde entier, st mort d'un supplice ignominieux sur la mix?

C'est un fait que personne ne peut conster, il est manifeste comme le jour qui ous éclaire; c'est en même temps le fait umainement le plus inexplicable. En voici vraie raison: nous croyons en Dieu, parque Dieu s'est révélé lui-même à nos pè-15, parce que nous avons sous les yeux des imoignages sensibles de son existence, parce ue nous sentons dans notre conscience l que notre cœur nous dit qu'il y a un ieu.

« Nous avons les mêmes motifs pour croire ne Notre-Seigneur Jésus-Christ est Dieu. isus-Christ s'est révélé comme Dieu, il s'est it Dieu, Fils unique de Dieu. Il l'a dit si averlement que les Juiss ses ennemis ont éclaré n'avoir d'autre motif de le faire conamner à mort, sinon qu'il se prétendait ils de Dieu, ce qui, selon eux, était un lasphème. La conduite de Jésus et son caintère répondent parsaitement au titre de ils de Dieu qu'il se donne. Né dans une indition obscure, et sans avoir jamais frénenté les écoles, il se montre supérieur <sup>11</sup> préjugés de son temps; il explique les ivsières les plus élevés avec une simplilé et une profondeus qui confondent l'esril humain. Les savants cherchent à le urprendre dans ses paroles, ils lui propoent des doutes sous une forme captieuse, toun mot il répond à tout. Ce mot, il le

dit avec une simplicité de langage et une pénétration d'esprit qui porte la lumière avec soi, et force l'admiration de ses contradicteurs. Au lieu de chercher à éblouir comme les rhéteurs par l'éclat du discours, ou à entraîner par la force du raisonnement, comme font les philosophes, il parle avec une extrême simplicité, mais aussi avec l'autorité de celui qui descend du ciel pour instruire les hommes.

« La vie de Jésus-Christ est irréprochable : il donne des exemples de douceur, de patience, d'humilité, de charité. Il se laisse approcher des petits enfants qu'il bénit; il appelle à lui les pécheurs, s'entretient familièrement avec eux, at leur pardonne s'ils témoignent du regret de leurs fautes ; il aime à se trouver au milieu des pauvres, des in-firmes, des ignorants, pour les instruire, les consoler et les soulager; il supporte avec une inaltérable douceur la grossièreté et l'importunité des Juis, ne témoignant de l'indignation que contre les hypocrites qui trompent le peuple, et contre les profanateurs du temple. Depuis tant de siècles que des hommes hostiles à sa religion étudient sa conduite et ses paroles, aucun d'eux n'a pu surprendre la moindre erreur dans son enseignement, la faute la plus légère dans sa vie : tout y est digne de Dieu, c'est véritablement Dieu uni à notre humanité, se servant d'elle pour agir, comme notre âme se sert du corps. Il commande en maître à la nature, et la nature entière lui obéit. Avec quelques pains il nourrit une multitude d'hommes; à sa parole, les tempêtes qui soulevaient la mer s'apaisent, les sourds eutendent, les aveugles de naissance ouvrent les yeux à la lumière, les malades sont subitement guéris, des morts sortent du tombeau et sont rendus à la vie. Ces prodiges s'opèrent en public, en face du peuple, et sont si manifestes que ses enuemis, ne pouvant les nier, accusent Jésus-Christ de magie et attribuent ses œuvres au démon. Comme si le démon pouvait être l'auteur de miracles qui allaient renverser son empire, et rétablir dans le monde l'honneur et le culte du vrai Dieu, le règne de la vertu. Il est mis à mort par ses ennemis, mais il ressuscite et se montre à différentes fois à ses disciples. On croyait l'avoir pour toujours enseveli dans le tombeau, mais il s'élève plein de gloire dans les cieux, où il promet aux siens de les appeler après lui. Voilà comment Jésus-Christ se révèle; comment il se manifeste à nous, en sa qualité de Fils de Dieu.

« En même temps que Dieu se révèle, il nous met sous les yeux un témoignage permanent de son existence: c'est l'univers entier. Jésus-Christ a créé et il conserve un monde nouveau que nous avons également sous les yeux, et dans lequel nous vivons c'est l'Eglise catholique. Supposez qu'un homme du peuple forme le dessein de changer la religion publique; que pour cela il réunisse auprès de lui une douzaine d'ignorants, d'ouvriers, de pauvres, et qu'il leur

donne la mission d'aller dans les cinq parties du monde prêcher un nouvel Evangile, corriger les mœurs des peuples, imposer à tous de pénibles sacrifices, et leur faire adorer l'étranger au nom duquel ils leur parlent et qu'ils avouent avoir été condamné par les magistrats à mourir sur un gibet... qu'en penserez-vous? Cet homme ne vous parattrait-il pas fou au dernier degré, et ceux qui, sur sa parole, iraient s'exposer à la mort pour lui, sans aucun autre intérêt humain, que de lui faire plaisir, ne les prendriez-vous pas pour des imbéciles? Et quels seront, selon vous, les résultats d'un projet si extravagant? Voilà pourtant ce que Jésus-Christ a entrepris, voilà ce que ses disciples ont exécuté. Le monde s'est converti : la plupart des peuples sont chrétiens, et adorent Jésus-Christ en le reconnaissant pour leur Dien.

« Ce ne sont point ici des conjectures, ni des faits passés dans quelque coin du monde, et qu'on ne puisse établir que par beaucoup de preuves, par les dépositions de témoins nombreux. C'est un fait notoire dont tout le monde doit convenir. N'est-il pas notoire que Jésus-Christ n'a choisi pour apôtres que des hommes pauvres et ignorants, tels à reu près que les vignerons, les bergers, les lahoureurs de nos campagnes, et qu'il leur a donné mission de prêcher son Evangile à tous les peuples?... Un seul d'entre eux n'appartenait pas à la classe ouvrière, c'était saint Matthieu, qui était publicain, c'est-àdire employé à recevoir les deniers publics. N'est-il pas notoire que ces hommes sans étude, sans fortune, sans appui, ont entrepris de comhattre tous les préjugés religieux, toutes les habitudes déréglées, toutes les cérémonies du culte idolatrique, non-seulement parmi les nations barbares, mais parmi les peuples les plus civilisés, tels que les Romains, les Grecs, les Perses? N'est-il pas notoire que ces mêmes hommes ont eu à lutter contre toutes les passions, et qu'ils ont souffert toutes sortes de persécutions de la part des peuples ligués contre eux?... Les Juifs, leurs compatriotes, les ont condamnés, ils les ont battus de verges et chassés ignominieusement de la synagogue, ils en ont lapidé et fait mourir quelques-uns. Les savants, les hommes les plus habiles de la Judée et des autres pays, les ont combattus par des railleries, par des sophismes, par des calomnies. Les princes, les rois, les empereurs ont publié contre eux des édits, ils ont ordonné qu'on les souettat, qu'on les lapidât; ils en ont fait écorcher, ils en ont fait crucisier, ils en ont condamné à être brûlés; et les apôtres, sans se laissereffrayer à la vue des supplices, ont versé leur sang, ils ont générensement sacrifié leur vie, ils sont morts en rendant témoignage à la divinité de Jésus-Christ. Mais, avant de mourir, ils avaient formé des disciples qui, eux aussi, ont prêché l'Evangile, ont souffert les persécutions, et se sont estimés heureux de mourir pour la même cause. Ceux-ci ont formé, à leur tour, de nouveaux disciples

qui leur ont ressemblé, et ont eu le même sort; et il en a toujours été ainsi de siècle en siècle.

« Qu'est-il résulté cependant des travaux de ces hommes, et des combats qui leur ont été livrés en tout temps et en tout lieu? Personne ne l'ignore. Malgré tant de difficultés, tant de contradictions, tant d'obstacles de toute nature, les disciples de Jésus-Christ ont triomphé partout où ils ont porté l'Evangile; les idoles sont tombées, les dieux des nations ont été abandonnés, Jésus-Christ a été seul adoré par la plupart des peuples : sa croix a été élevée sur le Capitole de Rome: les nations les plus puissantes l'ont vénérée et la vénèrent encore comme un glorieux étendard. Voilà l'œuvre de Jésus-Christ, œuvre toujours subsistante. Aujourd'hui Jésus-Christ a des milliers d'adorateurs fidèles: vous verrez fréquemment des jeunes gens renoncer à une vie de plaisirs pour embrasser les maximes de l'Evangile; vous verrez des hommes sacrifier les joies innocentes de la famille pour se vouer au ministère ecclésiastique, s'expatrier, aller au bout du monde, s'imposer les plus dures privations, pour porter la connaissance et inspirer l'amour de Jésus-Christ à des infidèles qui ne le connaissent pas encore. Vous verrez un nombre infini de jeunes vierges renoncer au monde, à la fortune, aux espérances les plus flattenses, pour aller, les unes dans un hôpital, d'autres dans un monastère ou dans une école, soulager les malheureux, prier, instruire les ignorants : si vous demandez à ces vertuenses filles la raison de tant de sacrifices et l'attrait qui leur fait embrasser une vie d'abnégation, elles vous diront que c'est l'amour de Jésus-Christ. Il y a, tout près de nous, des vertus cachées, des dévouements dont nous ne soupçonnons pas le motif, parce que nous ne sommes pas suffisamment attentifs, et que mille préoccupations portent nos pensées ailleurs. Ce sont des pauvres, des riches, des heureux du siècle, des malheureux, des mères de famille, de jounes enfants, des vieillards, qui se résignent pieusement à la souffrance ou qui se préservent du scandale du siècle; qui souffrent dans la paix; qui consacrent les prémices de leur vie ou qui rachètent les écarts de longues années passées loin de Dieu; quelle est la cause secrète de tant de vertus, sinon la pensée de Jésus-Christ mort sur la croix, l'amour de Jésus-Christ, la croyance en 🥺 divinité?

a Serait-il possible, en effet, qu'un pur homme, quelque grand qu'il fût, excitêt, tant de siècles après sa mort, ce zèle, cet amour, ce dévouement pour la gloire de son nom, et qu'il inspirât de si belles verlus? Napoléon disait un jour: Concevez-vous un mort faisant des conquêtes avec une armée fidèle et dévouée à ses intérêts? Concevez-vous un fantôme qui a des soldats sans solde, sans espérance pour ce monde-ci, et qui leur inspire le support de tout genre de privations?... Concevez-vous César, empereur éternel du sénat romain, gouvernant l'empire?... Telle

894

histoire de l'envahissement et de la cone du monde par le christianisme. Voilà le oir du Dieu des Chrétiens... Jésus-Christ l'amour des hommes, c'est-à-dire ce qu'il su monde de plus difficile à obtenir; il ge, et il y réussit tout de suite. J'en consa divinité. Alexandre, César, Annibal, is XIV, avec tout leur génie, y ont échoué. u'il n'ajoutait pas, mais ce qu'il pensait seblement : Et moi aussi, j'y ai échoué ne eux

Le christianisme est donc une preuve ible de la divinité de Notre-Seigneur, me le monde en est une de l'existence Dieu. Il est tout aussi impossible d'explir l'établissement, la propagation, la conration du christianisme, sans remonter à cause divine, qu'il serait impossible de aprendre l'existence du monde sans renter jusqu'à Dieu. Il y a une force cachée, vertu surnaturelle qui n'est pas de mme et qui attire vers Jésus-Christ ceux ont le cœur droit, comme il y a en nous inclination, un attrait qui nous attire s Dieu et nous fait croire en lui. »

ous venez d'entendre la sage raison remaissant à des preuves incontestables ir tous la divinité de Jésus-Christ, et iclinant respectueusement devant elle. ulez-vous entendre la foi brûlante proclani, je ne dirai pas avec une conviction is grande, mais avec un enthousiasme 15 ardent, la même vérité? Ecoutez en-

«lésus-Christ est le héros de l'Evangile, » erie ici l'abbé de Ségur (Réponses), « et yez tout d'abord les proportions giganteses de cette figure comparée à tous les aushommes, même aux plus grands! Tous wrent tout à fait; ils font du bruit pendant reseux, qu'en reste-t-il? Leur nom, loué basous d'abord, puis devenu indifférent, sinsevelir dans les livres. Ils ne vivent 15 sur la terre. Jésus-Christ seul vit encore. loujours, vit partout. Il est présent au ande, aujourd'hui, comme il y a dix-huit nis ans. A Paris, à Londres, à Rome, à tersbourg, en Asie, en Amérique, partout, l'aime et on le hait; partout on le défend on l'altaque; partout on l'accueille et on repousse, comme aux jours de sa vie morle. Il est au fond de tous les grands mouments qui chranlent le monde, il est la lestion capitale, le centre auquel aboutisul toutes les questions qui touchent au eur de l'humanité. Il vit, il parle, il comanle, il enseigne, il défend. Il développe Vie puissante dans le christiauisme, dont est le principe, l'âme et le résumé. Le sort fun est le sort de l'autre, car le christiasme, c'est la continuation de la vie de Jéis Christ dans l'univers, à travers tous les ecles... Donc Jésus-Christ est un fait uniersel, continu, actuel, agissant depuis dixeul siècles, écritsur les générations humaies, sur tous les pays, sur tous les peuples n vivants caractères. C'est une vie exceponnelle qui pénètre le monde. Tout passe,

tout meurt autour de lui; lui seul, lui seul vit et subsiste!... Donc il y a en lui plus qu'un homme, et le grand Napoléon avait raison de dire: « Je me connais en hommes, « et je vous dis, moi, que celui-là était plus

« qu'un homme. »

« Et, chose étrange, propre à Jésus-Christ seul, cette vie, qui remplit l'univers depuis son apparition sur la terre, a rempli avec la même puissance les siècles précédents, jusqu'au berceau du monde. Ce même Jésus, pour lequel ont vécu, vivent et vivront les générations chrétiennes, c'est pour lui qu'ont vécu les générations des antiques fidèles, des disciples de Moïse, des prophètes, des patriarches. C'est en lui qu'elles ont cru; c'est en lui qu'elles ont espéré; c'est lui qu'elles ont attendu; c'est lui qu'elles ont aimé. Le soleil, en son plein midi, inonde de ses rayons tout l'espace, et celui qu'il a parcouru déjà, et celui qu'il doit parcourir encore. Ainsi Jésus-Christ, centre de l'humanité, éclaire, vivilie tout : le passé, le

présent, l'avenir...

« Jésus-Christ, et Jésus-Christ seul, est le type de la perfection, le modèle sur lequel se calque le monde moral civilisé, le moule où l'humanité vient, en quelque sorte, se couler pour réformer ses vices. La vertu, qu'est-ce autre chose que l'imitation de Jésus-Christ? Rien de commun entre lui et aucun type de perfection connu, soit juif, soit grec, soit romain. Il est lui, il est seul, il est unique; il est au-dessus de tout. Dans la perfection humaine, il y a toujours concurrence de vertu; on se surpasse l'un l'autre; on a des pendants. Jésus-Christ, et Jésus-Christ seul, fait exception. Il n'y a aucun rapprochement possible entre sa perfection et celle des autres hommes. Quel nom mettre à côté du sien? Qui oserait-on lui comparer? Les saints, qui sont des héros sur la terre, ne sont que ses copies. Personne ne pense, personne n'a jamais pensé à l'égaler; car on sent qu'il ne s'agit plus ici d'un rival possible. Tout s'efface à sa lumière, comme toutes les lumières factices de la terre en la présence de celle du soleil. Aussi bien l'a-t-il dit lui-même : Je suis la lumière du monde (Joan. viii, 12).

« Et cette perfèction surhumaine est un phénomène sans antécédents: elle n'est précédée par rien, préparée par rien. Elle arrive comme sa doctrine, toute faite. Elle ne participe à aucune école philosophique ou théologique; elle est sans aucune cause qui la produise ou l'explique, sinon la présence de la perfection même, qui est Diou. Elle éclaire tout et n'est éclairée par rien; elle est le foyer même de la lumière. Autre observation non moins frappante, et propre à Jésus seul : chez lui, cette perfection vraiment divine, qui semble si fort élevée audessus de l'humanité, si inaccessible à notre faiblesse, est cependant la plus pratique, la plus imitable, la plus féconde, la seule féconde en imitateurs et en disciples. Elle se propose à tous les hommes, à l'enfant comme au vieillard, à l'ignorant comme au savant, au pauvre comme au riche, à celui qui commence comme à celui qui achève. Elle semble faite pour chacun en particulier. Elle s'adapte à tont et réforme tout; elle est la perfection pour tous. Qui ne voit là le cachet de la Divinité? L'homme peut-il rien de tout cela?

JES

 Enûn, dernier caractère de la perfection de Jésus-Christ, surhumain comme tous les autres, et, comme tous les autres, propre à lui seul : sa perfection n'a aucun excès. Toujours l'homme a l'excès de ses qualités. Se sentant faible, il présère, de crainte de faillir, excéder en bien. Saint Vincent de Paul était humble, mais il semble excéder dans la basse estime de lui-même; saint Charles était austère, mais son austérité nous semble effrayante; saint François, pauvre, semble excéder dans son dénûment, etc. La faiblesse des hommes perce jusque dans l'héroïsme de leur vertu. En Jésus-Christ, le bien est parfaitement vrai; rien n'est outré; la perfection de la nature divine se manifeste et se fond avec les émotions vraies et bonnes de la nature humaine. Tout l'Homme-Dieu paratt en lui. Le Dieu et l'homme sont entiers. Et à cause de cela, ce modèle si parfait n'est pas désespérant : il est, au contraire, suave, doux et aimable. C'est la vérité d'une vertu parsaite et possi-ble, proposée à des hommes par un Dieu-Homme, aussi vraiment homme qu'il est Dieu. Quelle merveille unique! quel prodige que Jésus-Christ!... Qui ne s'écriera : Le doigt de Dieu est ici? (Exod. viii, 19.)

« Et sa doctrine! Et cette parole, qui, depuis dix-huit siècles qu'elle est méditée. discutée, attaquée, dissequée par toutes les sciences, par toutes les haines, par les plus immenses génies, appliquée aux sociétés, aux peuples, aux individus, n'a jamais pu être convaincue d'arreur! Toujours elle demeure la lumière du monde; et chaque tentative vérifie ce que le Maître a dit : Le ciel et la terre passeront, mais ma parole ne passera point. (Matth. xxiv, 35.) Là où elle retentit pénètrent la civilisation, la vie intellectuelle et morale, le progrès, les lumières; là où elle ne règne point, et à proportion qu'elle règne moins, la dégradation, l'inertie, la barbarie, la mort. C'est elle, c'est la parole de Jésus-Christ qui a fondé notre société moderne; c'est elle qui est devenue le guide, le flambeau conducteur de la raison humaine et de la philosophie; et, bon gré mal gré, c'est avec ce que Jésus-Christ leur a donné que les Chrétiens incrédules raisonnent contre lui. Jamais homme, disaient les Juifs, n'a parlé comme cet homme. (Joan. VII, 46.) Ouvrez, en effet, l'Evangile... Quelle puissance inouïe! quelle autorité! quel calme! quelle naïveté céleste!... Jésus enseigne ce

qu'il voit, ce qu'il sait. Il ne discute pas; il ne cherche point à prouver, à convaincre; sa parole lui suffit; il la sait la vérité; il est sûr. il affirme. Dieu seul fait homme et parlant aux hommes est capable d'un tel langage.

« La parole de Jésus-Christ prouve donc aussi elle-même sa divinité; car il ne cesse de l'affirmer. Il se dit Dieu, le Fils de Dieu (95), le Christ, la Vérité, la Vie, le Sauveur, le Messie. - Si tu es le Christ, lui disent les Juifs, dis-le-nous. — Je vous parle, leur répondit-il, et vous ne me croyex point. Les miracles que je fais au nom de mon Père rendent témoignage de moi. Moi et mon Père nous sommes un seul être. (Joan. x, 24, 25, 30.) ils veulent le lapider, au lieu de croire à cette parole. Pourquoi, leur dit Jésus, voulez-rom me lapider? - C'est à cause de ton blasphème, et parce que, étant homme, tu te fais Dieu. (Ibid., 32, 33.) La Samaritaine lui parle du Christ Rédempteur qui doit sauver les hommes et leur enseigner toute vérité: C'est moi qui le suis, lui dit-il, moi qui parleavecvous. (Joan. 1v. 26.) Une autre fois, il enseigne la foule assemblée autour de lui : En vérité, en vérité je vous le dis, de même que le Père ressuscite les morts. de même le Fils rend la vie à qui il veut,...ofn que tous rendent au Fils un honneur égal à celui qui est dû au Père... Qui n'honore point le Fils n'honore point le Père. (Joan. v, 21, 23.) Il instruit un savant juif venu pour le consulter : Personne, lui dit-il, ne monte au ciel, si ce n'est celui qui est descendu du ciel. le Fils de l'homme, qui est dans le ciel... Dieu a tellement aimé le monde, qu'il lui a donné son Fils unique, afin que quiconque croit a lui ne meure point, mais possède la vie éter-nelle... Dieu a envoyé son Fils dans le monde. pour que le monde soit sauvé par lui... Celui qui croit en lui ne sera point condamné; mais celui qui ne croit pas est jugé d'avance, parce qu'il ne croit pas au Fils unique de Dieu. (Joan. 111, 13, 16, 17, 18.) Il vient de guérit l'aveugle-né; celui-ci, chassé de la synagogue par les pharisiens, parce qu'il disait que son bienfaiteur était au moins un prophète. le retrouve et se jette à ses pieds : Crois-lu au Fils de Dieu? lui demande Jésus. — El qui est-ce, Seigneur, afin que je croie en lui! Tu le vois; et celui qui te parle, c'est lui-même. Et cet homme, tout ému : Je crois. Seigneur! Et se prosternant, il l'adore. (Joan. ıx, 35-38).

« Est-ce assez? Voulez-vous l'entendre encore? Abraham, votre père, dit-il aux Jui's, s'est réjoui en m'entrevoyant d'avance. Comment | lui repart-on, vous n'avez pas seulement cinquante ans, et vous avez vu Abraham (96)1 — Avant qu'Abraham ne suis. (Joan. VIII, 56-58.) A la sœur de Lazare, qui vient lui demander de ressusciter son frère : Je suis, dit-il, la résurrection et la vie.

(95) Par Fils de Dieu, ni Jésus-Christ ni les Juifs à qui il parlait, n'entendaient dire un homme juste, enfant de Dieu, ami de Dieu. Lui et eux entendaient par là le *Verbe divin*, la seconde personne de la sainte Trinité, le Fils éternel et unique de Dieu, flieu comme le Père et le Saint-Esprit. Aussi quand Jésus déclare à Caiphe qu'il est le Fils de Dies, le grand prêtre etles pharisiens crient-ils au blasphème, et le condamnent-ils à mort comme blasphemteur, comme s'étant fait Dieu.

(96) Abraham vivait vingt siècles avant Jesus-

Christ.

ROR

elui qui croit en moi vivra, même après la ort. Et quiconque vit en moi et croit en moi e mourra point éternellement. Le crois-tu?

Oui, Seigneur, répond la tidèle Marthe; je rois que vous êtes le Christ, le Fils du Dieu irant, qui êtes venu en ce monde. (Ioan. XI, 5, 26, 27.) Et quelques instants après, arrivé evant le cadavre déjà froid de Lazare, il joute ces divines paroles: Mon Père, je rus bénis de ce que vous m'entendez. Pour oi, je sais bien que vous m'entendez. Pour oi, je sais bien que vous m'écoutez toujours. lais c'est à cause de ce peuple qui m'entoure ue je parle ainsi, afin qu'il croie que c'est ous qui m'avez envoyé. (Ibid., 41, 42.) Et, écrià-l-ilà haule voix: Lazare, viens dehors. lbid., 43.) Et le mort se leva, ayant encore 1 face, les mains et les pieds liés de bande-ettes funéraires...

« Il faudrait citer tout l'Evangile. Lisez urtout son ineffable discours avant la Cène : e suis, dit-il, la voie, la vérité et la vie. Permne n'arrive au Père que par moi. Si vous ne connaissex, vous connaissex mon Père; elui qui me voit voit mon Père. (Joan. XIV. , 9.) Tout ce que vous me demanderez en ton nom, je le ferai, afin que le Père soit lorifé dans le Fils. (Ibid., 13.) Aimez-moi. i quelqu'un m'aime, il gardera mes comman-lements; et mon Père l'aimera, et nous vieniron à lui, et nous demeurerons en lui. Jbd., 23.) Jusque sur la croix, Jésus-Christ s'affirme Dieu et parle en Dieu. Le bon larron, crucifié à ses côlés, s'écrie : Seigneur, sources-vous de moi dans votre royaume. -Aujourd'hui, lui répond Jésus, tu seras avec noi dans le paradis. (Luc. xxIII, 42, 43.) En-in, car il faut se borner, l'incrédule Thomas e voit, le touche après sa résurrection; aincu par l'évidence, il tombe à ses pieds t s'ecrie : Mon Seigneur et mon Dieu. Loin le le reprendre, Jésus l'approuve : Parce ve tu as vu, Thomas, lui dit-il, tu as cru. leureux ceux qui, sans avoir vu, ont cru! Joan. xx, 28, 29.)

· Voyez quel langage! quelle conduite! quelle toute-puissance! Comme il se fait ippeler Dieu i Comme il en a le ton et l'acent! Comme il revendique les droits de la Divinité : la foi, l'adoration, la prière, l'anour, le sacrifice !... Or, ici, le raisonnement st bien simple. Ou Jésus dit vrai, ou il ne lit pas vrai. Il n'y a pas de milieu. S'il dit rai, il est ce qu'il dit être : il est Dieu, il st le Fils éternel du Dieu vivant, béri aux nècles des siècles, et toutes ses paroles, ses ktions, ses miracles, son triomphe, s'expli-quent facilement. Rien n'est impossible à bieu. S'il ne dit pas vrai, il est (blasphème lue jose à peine écrire, quoique ce soit pour le confondre), il est ou un fou ou un mposteur. Oui, un fou, s'il n'a pas conscience le ses paroles et de sa conduite; un détestable imposteur, s'il ment avec connaissance de tause. Oserez-vous jamais le dire? Jésus-lhrist, le sage par excellence, un foul!! lesus-Christ, le plus vertueux, le plus saint des hommes, un monteur, un impostour sacrilége!!! Il faudrait avoir perdu la raison

et le sens moral pour proférer une pareille folje! Donc il est Dieu.

JES

« Jésus-Christ est devant la raison humaine comme il fut devant Caïphe, au jour de sa Passion. Je t'adjure, lui disait le grand prê-tre, au nom du Dieu vivant, de nous dire si tu es le Christ, le Fils de Dieu. - Oui, répond Jésus, tu l'as dit; je le suis. (Matth. xxvi, 63, 64.) Il faut croire ou ne pas croire à cette affirmation; il n'y a pas de milieu. Si vous croyez, adorez Jésus-Christ, il est votre Dieu. Si vous ne croyez pas, traitez l'homme qui tient un pareil langage ou comme un pauvre fou qui ne sait ce qu'il dit : méprisez-le, haussez les épaules de pitié; ou comme un misérable imposteur, et alors anathématisezle avec les Juiss, rejetez-le, maudissez-le, crucifiez-le, punissez-le de la mort insame des blasphémateurs : il l'a cent fois méritée. Il faut admettre Jésus-Christ, le Dieu-Homme de l'Evangile, tout entier, ou le rejeter tout entier. Quiconque n'est pas pour lui est contre lui. (Matth. xII, 30.) Quiconque ne l'adore pas ne peut sans inconséquence, sans folie, le louer, l'admirer, le vauter comme un sage, comme un grand homme, comme un

« Quelqu'un pensera peut-être qu'il ne se disait Dieu que pour faire admettre plus

facilement sa doctrine.

« La difficulté demeure tout entière; car une fin louable ne pourrait jamais excuser une si immense, une si constante imposture, et il n'en faudrait pas moins conclure que toute la vie de Jésus-Christ a été un tissu ou de folies ou de blasphèmes. Mais, outre cette raison, cette supposition est absolument inadmissible. En effet, une pareille fiction aurait détruit toute son œuvre, anéanti toute sa doctrine. Jésus-Christ n'a qu'un but : détruire l'idolâtrie, rétablir partout le règne de la vérité; par la vérité, ramener la vertu et la saintelé sur la terre; rendre à Dieu ce qui est à Dieu seul : le cœur de l'homme, sa foi, son dévouement, son amour. Avec cette pensée, pouvait-il, n'étant pas vraiment Dieu, en prendre le titre et en revendiquer les droils, sans ruiner par sa base tout son dessein? Ce prétendu moyen destiné à appuyer sa doctrine en eût été d'ailleurs le plus redoutable ennemi. L'impossible, humainement parlant, dans la prédication de Jésus-Christ et de ses apôtres, élait principalement de faire admettre par les peuples la divinité de ce Jésus pauvre, humilié, homme de douleurs, mort sur une croix. N'est-ce pas ce qui révelte le plus la raison dans l'enseignement chrétien? N'est-ce pas là précisément la pierre de scandale pour l'incrédule? Et c'est ce moyen que Jésus-Christ aurait choisi pour faire recevoir sa religion? Mais c'est été le comble de la folie! Quel singulier appat que celui qui esfraye cent sois plus que l'hameçon lui-même. La divinité de Jésus-Christ une fois admise, je conçois qu'elle devient un puissant moyen de faire croire à sa doctrine. Mais cette hypothèse elle-même, qui l'aurait fait admettre? Rt comment, sans une manifestation éridente et irrésistible de la toute-puissance divine, Jésus-Christ aurait-il pu être regardé comme un Dieu?

JEU

« Non. non, je le répète : devant le caractère surhumain de Jésus-Christ, devant ses paroles, devant ses affirmations, devant ses actions, devant son œuvre, qui est le christianisme, il n'y a pour un homme raisonnable et sincère qu'un parti à prendre : c'est de tomber à ses genoux, d'adorer l'amour infini d'un Dieu qui a tant aimé le monde qu'il lui a donné son Fils unique, et de s'écrier avec saint Thomas devenu fidèle: Mon Seigneur et mon Dieu! a Dominus meus et Deus meus. »

Vous le reconnaissez comme homme, avez-vous dit encore. Or l'homme, qui est borné, ne saurait être Dieu, qui est infini.

Sans doute, nous le reconnaissons comme homme, et c'est même là un des points fondamentaux de la doctrine chrétienne, puisque, sans la nature humaine, il n'aurait pu souffrir et nous racheter; mais nous le reconnaissons également comme Dieu, et c'est encore là un des points fondamentaux de la doctrine chrétienne, puisque sans cette nature divine, il n'aurait pu donner un prix infini à ses souffrances. « La vraie foi demande donc, » dit saint Athanase, « que nous croyions et que nous confessions que Notre-Seigneur Jésus-Christ est Dieu et homme. Il est Dieu, né, avant les siècles, de la substance de son Père; et il est homme, né dans le temps de la substance de sa Mère : Dieu parfait, homme parfait, composé d'une âme et d'un corps. »

Mais, remarquez-vous, l'homme, qui est borné, ne saurait être Dieu, qui est infini.

Oui, considéré seulement comme homme, parce que ce qui est borné ne peut, en effet, être infini. Aussi, nous gardons-nous bien de dire que l'humanité est la divinité en Jé-

sus-Christ. Nous disons seulement que la Verbe, seconde personne de la sainte Trinité. ayant pris, par l'Incarnation, la nature hu-maine, Jésus-Christ est, en même temps, Dieu et homme. « Egal au Père selon la divinité, » dit encore saint Athanase, « moins que le Père, selon l'humanité. Quoiqu'il soit Dien et homme, il n'y a pasdeux Christ cependan', mais un seul. Un, non par la conversion de la divinité dans l'humanité, mais par l'élévation de l'humanité dans la divinité. Un entièrement, non par la confusion des substances, mais par l'unité de la personne. » Comme il n'y a en Jésus-Christ qu'une seule personne, nous lui attribuons indifféremment ce qui convient aux deux natures; et nous attribuons même à chacune de ces natures ce qui, à proprement parler, ne convient qu'à l'autre. Cette intime et hypostatique union, en Jésus-Christ, de deux natures si différentes est un profoud mystère assurément, mais c'est un mystère dont nous trouvons en nous une image bien frappante, quoique imparfaite. «Car,» ajoute saint Athanase, «de même que l'âme raisonnable et la chair ne font qu'un seul homme, de même Dieu et l'hommene sont qu'un seul Christ. » L'homme est corps assurément, et cependant il est esprit aussi, quelque différence qu'il y ait entre ces deux substances. De même Jésus-Christ est réellement homme, et cependant il est Dieu aussi, quelque différence qu'il y ait entre ces deux natures. Que dis-je! mais c'est souvent en contemplant le corps de l'homme que nous reconnaissons et que nous proclamons son intelligence; de même c'est souvent aussi en contemplant l'humanité de Jésus-Christ que nous reconnaissons et que nous proclamons sa divinité, nous écriant avec saint Thomas dont la foi s'était raffermie après qu'il eut touché les plaies de ses mains et celle de son côlé: Mon Seigneur et mon Dieu! « Dominus meus et Deus meus. »

Objections. - Le jeune détruit la santé ou du moins la détériore. - Dieu qui est la bonté même ne saurait donc nous commander de jeuner : ce sont les prêtres qui le font. -Aussi ceux-ci en dispensent-ils pour de l'argent. — C'est aux prêtres et aux religieux de jeuner. — Quant à ceux qui sont dans le monde, leurs occupations et leurs travaux ne leur permettent guère de le faire. - Le jeune n'est plus de notre temps. - Ma santé, d'ailleurs, n'est pas assez bonne pour jeuner. -Et puis je n'ai pas le moyen de me procurer une nourriture assez solide pour supporter le jeune. Le maigre est trop cher. — Mon médecin ne veut pas que je jeune. — L'Eglise elle-même y consent.

Réponse. - A entendre certaines personnes, on croirait volontiers que le jeune est une arme meurtrière qui fait mourir un grand nombre de Chrétiens, et les estropie tous ou presque tous. Ce préjugé, l'un des plus répandus que je connaisse, ne repose pourtant sur rien de solide, et il se réfute

d'ailleurs par un ensemble de faits tels qu'il est impossible d'en désirer de plus frappants et de plus décisifs. Que dis-je ! mais chacun de nous peut en juger plus ou moins par st propre expérience.

Le jeune, dites-vous, détruit la santé, ou

du moins la détériore.

Pourriez-vous me dire combien en sont morts, combien en sont restés malades ou seulement indisposés? - Il y en a eu cependant. — Oui, sans doute; mais de quoi ne meurt-on pas en ce monde, avec quoi ne se détériore pas la santé? Combien sont morts de travail, combien y ont perdu la santé, et quelquefois la santé la plus florissante? Est-ce à dire pour cela que le travail soit une chose pernicieuse? N'est-il pas prouvé, reconnu de tous, au contraire, qu'un travail modéré, ce travail auquel l'homme a été condamné, améliore notre santé et prolonge notre existence? Il en est de même du jeune. Il occasionne la mort quelquefois, il peut détruire la santé de que ques-uns, de ceux surtout qui sont natu-

llement faibles, ou qui se laissent entraîner pploin par l'ardeur de leur zèle; quant à ux qui sont dans un état normal, et qui servent le précepte religieux avec la moration que prescrit en tout la sagesse, nonulement il ne les tue ni ne les rend mades, mais il améliore leur santé, au con-aire, aussi bien que le travail, et prolonge alement leur existence. — Je n'admets int la comparaison, me direz-vous; car le avail est toujours très-utile, nécessaire ême quelquefois; mais le jeûne...— Le ûne ne l'est pas moins. Qui de nous peut croire en meilleure voie que le grand pôtre, que nous savons avoir été emporté ivant dans le paradis, où il entendit des hoses secrètes qu'il n'est pas permis à homme de répéter? (II Cor. xII, 4.) Et ce-endant il vous assure qu'il châtiait rudenent son corps et le réduisait en servitude, le peur qu'après avoir prêché aux autres, il le fût lui-même réprouvé. (I Cor. IX, 27.) tinsi le jeune, qui est le moyen le plus prore à châtier notre corps et à le réduire en ervitude, n'est pas moins nécessaire à homme que le travail. L'un nous assure, pour nous comme pour les nôtres, la possession des biens terrestres, l'autre des biens spirituels; l'un nous fait vivre heureusement, nous et les nôtres, dans le temps, l'autre dans l'éternité.

Est-il bien vrai d'ailleurs que le jeûne ne nous soit d'aucune utilité pour la vie présenle? Tel n'est point notre avis, puisque, comme nous l'avons dit déjà, il nous sert encore sous le rapport même où on serait tenté de le regarder comme contraire, je veux dire pour l'amélioration de notre santé et la conservation de nos jours. — Mais, me direz-vons, nous avons quelque peine à le croire. - Eh bien! venez donc avec moi visiler ces communautés où s'observe un jeûne rigoureux et perpétuel. Vous entendez, un jeune rigureux et perpétuel! C'est-à-dire que c'est presque continuellement le Carême; el quel Carême, grand Dieu I Non pas celui des temps modernes, avec ces mille adou-cissements nouveaux que réclame toujours notre faiblesse, mais le Carême de la primitive Eglise; c'est-à dire qu'on n'y vit que de parret de légumes, dont on se prive en-core une partie du temps. Si le jeune fait mourir, on ne doit pas vivre longtemps dans de semblables maisons; si le jeune rend malade, lous doivent l'être ici. Examinons donc; il a y a besoin pour cela ni de longs ni de profonds raisonnements. Quant à l'âge d'aher! La vie se prolonge beaucoup plus que dans le monde. Et la santé? Chose singulière encore! il n'y a presque pas de malades. Le curps humain est toujours là sans doute, et coule sa faiblesse et ses misères; et, du llus, il y est rudement châtié, réduit réellement en servitude, comme dit l'Apôtre, mais enin il marche tonjours; on ne le voit point a rêlé aussi fréquemment et aussi longuement que dans le monde par ces maladies graves, mystérieuses, dont les plus habiles

sont obligés de dire qu'ils ne savent d'où elles viennent ni où elles vont. - En est-il ainsi dans toutes les maisons religieuses où règne la même sévérité? — Partout. — En a-t-il toujours été ainsi? — Toujours. — Ne pourrait-on pas du moins attribuer cela à l'extrême régularité de vie qui s'observe dans ces maisons? — Oui, sans doute; mais le jeane y est aussi pour beaucoup, parce que, d'une part, le jeune est un grand moyen de régularité; et parce que, d'une autre part, en soi, c'est-à-dire par une privation modérée, non-seulement de tout excès de nourriture, mais d'une partie de la nourriture ordinaire, il se tronve réellement favorable à la santé, bien loin de la détruire. Quoique sorti de la main toute-puissante de Dieu, le corps humain ressemble pourtant, sous ce rapport, à toutes ces fragiles mécaniques sorties de la main impuissante des hommes. Moins vous chargez cette divine mécanique, et moins elle est exposée à se détraquer et à s'user promptement.

JEU

En voulez-vous d'autres preuves que celles que je viens de vous donner? Nous n'en manquerons point: il y en a partout, au milieu du monde, chez chacun de nous. Dans le monde, il y a des hommes dont la santéparaft toujours bonne, et dont la vie se prolonge bien au delà du terme ordinaire. Demandez-leur comment ils se nourrissent? Et ils vous diront tous on presque tous que leur vie est à peu près un jeune perpétuel. Que ce soit chez eux esprit religieux, ou principe hygiénique, ou sobriété naturelle, ou bien encore nécessité de la position, peu importe ici, le fait est là incontestable, à savoir, la conservation de la santé, et la prolongation des jours par le jeûne, c'est-à-dire par la privation non-seulement de toute nourriture excessive, mais d'une partie même

de la nourriture ordinaire.

J'ai parmi mes amis un homme agé de bientôt quatre-vingt-dix ans. Il a fait il y a quelques années une chute grave qui l'a conduit à deux pas du tombeau. Sans cette chute, il eût atteint et dépassé son siècle, probablement; et, malgré cela, nul ne peut dire où il s'arrêtera. — C'est un hommed'une santé exceptionnelle, me direz-vous. — Oui, d'une santé exceptionnelle; mais vous allez voir comment. A vingt ans, il était jugé potrinaire par le plus célèbre médecin de la ville de Tours. A le voir marcher avec son corps fluet, vous eussiez dit que le premier souffle du vent allait l'abattre, et qu'en tombant il allait se briser tous les membres. Eh bien! savez-vous comment il est parvenu à guérir cette prétendue maladie de poitrine, à se conserver jusqu'à l'âge de quatrevingt-cinq ans, avec sa taille, sa chevelure, sa gaieté, et sa lucidité d'esprit de vingtans, à pouvoir survivre, à cet âge, à une chute qui aurait fini quatre-vingt-dix-neufjeunes gens sur cent, et à reprendre alors le cours ordinaire de sa vie, appuyé, il est vrai, sur deux béquilles, pour s'arrêter Dieu sait quand? Attendez, je vais vous le dire, ou plutôt il vous le dira lui-même.

périence générale, il est reconnu que le jeune est, dans toute maladie, un des moyens les plus indispensables de guérison. Ne l'avezvous pas éprouvé vous-même bien desfois? Ne dites donc point que le jeune détruit la santé, ou du moins la détériore, puisque

c'est précisément le contraire qu'il produit. Dieu, qui est la bonté même, ne saurait donc nous commander de jeûner, avez-vous dit encore. Ce sont les prêtres qui le sont.

D'après ce que nous venons d'établir, il est aisé de reconnaître qu'il ne doit répugner, en aucune manière, à l'infinie bonté de Dieu de prescrire le jeûne à ses enfants. Pourquoi donc ne le ferait-il pas? Est-ce parce que le jeune peut leur occasionner quelques souffrances? Mais qu'importent de légères souffrances, qui doivent avoir pour résultat d'améliorer la santé et de consolider l'existence? Il faut bien souffrir un peu pour guérir : c'est la devise de tous, et la mère la plus tendre, je dirai même la plus faible, ne craindrait pas de la répéter souvent au sils

qu'elle aime de tout son cœur. Mais quand bien même le jeûne aurait réellement les inconvénients que vous venez de signaler et heaucoup d'autres encore, on ne pourrait pas dire, pour cela, que Dieu, dans sa bonte, ne saurait le prescrire à ses enfants. Est-ce que le meilleur des rois n'est pas obligé quelquefois de faire la guerre? Il n'ignore pas cependant que le sang le plus précieux va couler sur le champ de bataille, il n'ignore pas que beaucoup parmi lessiens resteront estropiés pour le reste de leur vie; il sait par avance combien de femmes vont devenir veuves, combien d'enfants orphe-lins, combien de pères et de mères sans appui; il doit craindre même, s'il vient à perdre la bataille... mais il ne veut point s'arrêter à cette pensée : Enfants, dit-il avec confiance, marchons courageusement au combat! Et personne ne s'avise de le bilmer, parce qu'un grand résultat est je ne dis pas assuré, mais attendu. Quoi doncl voilà ce que peut faire, et ce que fait réellement, chaque jour, aux applaudissements du monde, le dernierdes rois de la terre, et le Roi des rois, Jésus-Christ, notre Dieu, ne pourroit nous dire sans perdre aussitôt sa réputation de bonté : Enfants, marchons ensemble à la conquête du ciel, je suis venu moi-même sur la terre pour vous aider à la faire, celle inappréciable mais difficile conquête. Avant de voir vos efforts couronnés de succès, vons aurez bien des ennemis à vaincre. C'est le démon qui craint de vous voir entrer dans le ciel, d'où il a été chassé, et qui désire vous entrainer dans l'abime; ce sont les passions, qui sont en vous par suite du péché de votre premier père, dont elles continuent la révolte; c'est la chair qui, ayant des désirs directement contraires à ceux de l'esprit, vous attache à la terre, tandis que celui-ci vous élève vers le ciel. Cette race n'est vaincue que par la prière et par le jeune (97). Courage donc! car le jeune lui-même ne fait les

Il vavait, un jour, dans une plaine, une réunion d'environ deux ou trois mille personnes. C'était une fête agricole, et là se trouvaient, par conséquent, non-seulement les habitants de la localité, mais encore des pays voisins. Celui dont nous venons de parler y était aussi, excitant l'admiration de tous ceux qui connaissaient son âge. Il était curieux, en effet, de voir ce vieillard plus qu'octogénaire se tenant aussi droit, marchant aussi résolument, causant avec autant de présence d'esprit que les plus forts et les plus intelligents de la réunion. Un des notables s'étant approché de lui: - Vraiment, M. l'abbé, vous êtes un prodige pour ceux qui vous con-naissent. Vous devriez bien nous dire un pen votre serret, afin que nous en profitions. - Mon secret l répondit-il en souriant, il est connu de tous, et il est également à la por-tée de tous. Mon secret l'c'est une grande sobriété. - Et quand vous êtes malade? - Alors, c'est le jeune. En cela, les animaux sont nos modèles. Voyez le chien, quand il est malade, il reste sans manger, jusqu'à ce qu'il aille mieux.

Il avait raison. Jamais je n'ai vu personne se mieux porter que lui, mais aussi jamais je n'ai vu personne observer plus fidèlement la règle de la sobriété et du jeune, non pas seulement par devoir religieux, mais par principes hygiéniques, comme il le disait lui-même. Il m'attendait un jour à diner. On lui avait servi, le matin, je ne sais quel petit plat un peu appétissant. - Non, dit-il, ce sera pour ce soir. — Et il fit son repas ou plutôt sa collation avec un mor-ceau de fromage. C'était le jeune en l'hon-neur de l'amitié. Mais, après tout, c'était le jeune, quant à ses effets physiques ; et comme nous voulions l'en gronder, en lui faisant remarquer qu'il n'était plus d'un âge où l'on pût s'imposer de semblables privations:-Comment! d'un âge! reprenait-il vivement, mais je me porte aussi bien que vous. Et savez-vous pourquoi? C'est précisément parce que j'ai su et que je sais encore m'imposer les privations dont vous parlez.

Une autre fois, il était tombé malade, et même assez gravement, pour qu'on fit venir un médecin, contre ses habitudes. Car, comme il se guérissait par le jeûne, ainsi qu'il le disait lui-même, il n'avait guère besoin de médecin pour cela. Le médecin appelé avait prescrit une médecine, laquelle médecine lui était présentée, dès le lende-main, à la pointe du jour. — Jetez cela, dit-il à le personne qui la lui présentait. - Mais, monsieur, vous ne guérirez pas — Jetez, vous dis-je, et je guérirai. — Et il fallut lui obéir, et, comme il l'avait annoncé, il guérit, par une abstinence complète, plus promptement qu'il ne l'eût fait probablement, avec tout ce dont on eût chargé son estomac indisposé. Vous me direz peut-être qu'il ne faudrait pas toujours compter sur de pareils résultats. C'est possible; mais pourtant. de l'aveu de tous les médecins, et d'après l'exourir; et, dût le corps succomber. l'âme en triomphera que plus glorieusement ins le ciel.

Trouver une telle conduite inconciliable rec la bonté, c'est ne rien entendre à la rerion, aux choses mêmes les plus ordinaires e la vie. Est-ce que toute conquête ne supse pas un combat? est-ce que toute réunpense n'exige pas un sacrifice? Nous ondrions entrer dans le ciel sans avoir comillu, recevoir les éternelles récompenses ns les avoir méritées ! C'est demander l'imssible. Ah I plutôt remercions Notre-Seiseur de ce qu'il veut bien nous couronner ernellement dans le ciel, après une lutte facile et si courte sur la terre ; remerions-le surtout de ce qu'il a bien voulu ous appliquer les mérites infinis de sa Pasion et de sa mort, afin que nos propres sarifices ne fussent rien, ou à peu près, si ce 'est même un commencement de jouissan-

Ne di sons donc plus que Dieu, qui est la onté maême, ne saurait nous commander e jeuner et que ce sont les prêtres qui le

Non, le jeûne n'est point inconciliable vec la bonté de Dieu, puisque de quelque annière que nous l'envisagions, nous n'y rouvoras qu'une manifestation de cette bonté i noire égard.

Nou, ce ne sont point les prêtres qui nous commandent de jeuner, puisque c'est Dieu Ini-même, et quand les prêtres le font, is ne le font qu'au nom de Dieu dont ils ont les ministres : Qui vous écoute m'écoute Luc. x, 16), leur dit Notre-Seigneur Jésusbrist. Et encore : Allex donc instruire tous les nations, leur apprenant à observer tous que je vous ai commandé. (Matth. xxvIII. 9. 20.1

Non, ce n'est point des prêtres que vient piedne, comme vous semblez le croire et le ire, puisque avant qu'il y eût des prêtres, isus-Christ l'avait recommandé à ses disples et avait lui-même pratiqué ce jeune de varante jours devenu si célèbre par celui Ps Chrétiens.

Non, le jeune ne vient pas des prêtres, nisque avant que Jésus-Christ eut commenla prédication de son Evangile, Jean-Bapte l'avait observé lui-même dans le désert ec la plus grande sévérité, et l'avait prêr à tous sur les bords du Jourdain pour rémission des péchés.

Non, le jeune ne vient pas des prêtres. isque bien avant la prédication de Jésusinit et celle de Jean, son précurseur, nous voyons annoncé, observé partout, mais

incipalement en Judée. Non, le jeune ne vient point des prêtres ; vistianisme que tous les hérétiques et les ismatiques l'ont retenu et observé avec

s on moins de sévérité. royez nos voisins d'outre-mer. Indépenument des jeunes que peut observer chae figlise particulière, et dans chacune ces églises, chaque tidèle, puisque là

DICTIONN. DES OBJECT. POPUL.

chacun ne relève ou n'est censé ne relever que de sa conscience, ne savez-vous pas qu'il est des circonstances où le souverain et quelquesois la souveraine prescrit à la nation un jour de jeune pour siéchir la justice du Seigneur et appeler ses béuédictions les plus abondantes?

C'est peu de chose, direz-vous, comparativement à tous les jeunes en usage dans l'Eglise catholique. - C'est possible, mais là n'est pas la question. Il ne s'agit point ici du plus on du moins, il s'agit du principe; et je dis que si nous retrouvons le jeune partout où il reste quelque chose du christianisme, c'est une preuve que ce n'est point une institution sacerdotale, et je dis que si nous ne sommes point étonnés de voir cette sévère pratique rappelée et prescrite à une nation par une reine et ses ministres, responsables devant le parlement, uniquement chargés comme elle des intérêts temporels de cette nation, à plus forte raison ne devons-nous pas être surpris de la voir également rappelée et prescrite aux fidèles par la Souverain Pontife et tous les prêtres chargés comme lui de faire observer sur la terre la religion de Jésus-Christ.

Non, ce n'est point des prêtres que vient le jeune, puisqu'il est fondé sur la nature même des choses que les prêtres ne peuvent ni changer, ni modifier.

Non, encore une fois, ce n'est point des prêtres que vient le jeune; car en ce cas. ils s'en seraient exemptés, ils auraient eu, du moins, pour eux-mêmes de grands ménagements et ils ne tiendraient pas rigoureusement à l'observer, tandis que c'est tout le contraire qui a lieu : ce sont eux, en effet, que la loi du jeune atteint le plus souvent et le plus sévèrement, et ce sont eux encore qui s'en dispensent le moins sacilement, ou pour mieux dire, ce sont les seuls, en certains pays, qui l'observent dans toute sa rigueur.

Vous n'êtes pas moins dans le faux quand vous ajontez:

Aussi ceux-ci en dispensent-ils pour de l'argent.

Ou vous ne comprenez pas, on vous vous exprimez mal, car non-seulement le prêtre est à l'abri de tout reproche dans le cas dont vous parlez, mais il mérite même les plus grands éloges.

Considéré en soi comme pratique de mortification et non dans tel ou tel acte particulier, le jeune, avons-nous dit, tient à l'essence même du christianisme, à la nature des choses. En ce sens, nul ne peut en être dispensé, et nul par conséquent ne saurait en dispenser. Dispenser du jeûne en général, ce serait dire à celui qui en a été dispensé qu'il n'a point de pechés à effacer, point de passions à dompter, d'inclinations vicieuses à réprimer, point de mérites à acquérir. Toutes choses que personne ne peut dire, et le prêtre encore moins que les autres; parce que, ayant pour mission d'enseigner la religion chrétienne et de la faire pratiquer aux hommes, nul ne doit mieux connaître que

lui et l'esprit du christianisme et la nature humaine. Mais si le jeune est indispensablement obligatoire, considéré d'une manière générale, il n'en est plus de même de tel ou tel jeune en particulier. Dans le premier cas, c'est la vertu de pénitence sans laquelle personne ne peut être sauvé. Dans le second cas. c'est un moyen de pratiquer cette vertu, moyen indiqué, commandé même, si vous voulez, par une autorité légitime, mais que cette autorité peut changer sans nulle difficulté. Il n'est personne qui ne comprenne cela parfaitement. C'est qu'il est de sens commun, en effet, que celui qui commande peut cesser de commander, ou ce qui est la même chose, que celui qui a le droit de porter une loi et de la faire observer, a également le droit de la changer en général, ou d'en dispenser dans tel cas particulier. Pour appliquer donc ce principe au sujet qui nous occupe, disons que nulle puissance humaine ne peut dispenser du jeune en général ou de la pénitence, parce que c'est une obligation de droit naturel et divin; mais que pour tel ou tel jeune en particulier, comme celui des Quatre-Temps, par exemple, l'Eglise qui l'a établi peut parfaitement l'abolir, le changer ou en dispenser, selon qu'elle le juge convenable dans l'intérêt des fidèles. Est-ce qu'il n'en est pas ainsi de toute loi positive? Si l'autorité civile peut abolir les lois qu'elle a établies ou en dispenser, pourquoi l'autorité ecclésiastique n'aurait-elle pas le même pouvoir?

Vous allez me dire peut-être : « Tout cela est juste; mais pourquoi les prêtres demandent-ils de l'argent quand ils dispensent du

jeane ? »

Vous me paraissez peu comprendre je ne dis pas seulement l'intention des prêtres en pareil cas, mais l'esprit de la religion qu'ils sont chargés d'enseigner. Il ne faut point oublier que tout se tient, tout est intimement lié dans la religion, et que, quand une chose vient à manquer, il faut non-seulement en conserver ce que l'on peut, mais remplacer encore ce qui fait défaut complétement, par quelque autre chose d'équivalent. Pour appliquer ce principe au cas dont il s'agit, nous dirons: L'Eglise, dans sa sagesse et dans sa bonté, a reconnu que tel ou tel jeûne ne saurait être impose ou ne pourrait l'être que difficilement à telle contrée, à tel diocèse, à telle paroisse, ou seulement à tels ou tels individus. « Dispensez! dispensez! dit-elle aux ministres de la religion, chargés de la représenter auprès des peuples. Dispensez en toute charité quoique prudem-ment! N'oubliez point toutefois l'esprit de notre sainte religion, n'eubliez point qu'il faut absolument à l'homme, pour éviter l'enfer et mériter le ciel, des actes de mortification, des bonnes œuvres en général, et faites

en sorte qu'il n'y ait rien de perdu. »
Pénétrés de ces idées, les prêtres agissent
partout en conséquence : « Vous ne pouvez
observer le jeûne dans toute sa rigueur, disent-ils à ceux qui viennent leur en demander dispense? faites du moins ce que vous

pourrez. Quant à ce que vous aurez omis, pour avoir le même mérite aux yeux de Dieu, remplacez-le par l'aumône. » Qui ne voit qu'agir de la sorte c'est absolument remplacer une bonne œuvre par une autre bonne œuvre équivalente? Qui ne voit que c'est même retenir du jeûne, considéré comme acte de mortification, tout ce qu'il est possible d'en retenir? car si l'aumône est un secours denné aux malheureux, c'est aussi, en un sens, un acte de mortification de la part de celui qui la fait, puisque c'est la priver du moyen le plus propre à se prourer toutes les jouissances, de ce qui est même, en soi, une jouissance véritable, et l'une des plus grandes pour le cœur dépravé de l'homme.

J'avais donc raison de vous direque nonseulement la conduite du prêtre est à l'abri de tout blâme, dans le cas dont vous parlez, mais qu'elle est digne des plus grands éloges N'est-ce pas ainsi que vous vous conduiriez vous-même à sa place? N'est-ce pas ainsi que se conduit ou que doit du moins se conduire, dans des circonstances à peu près semblables, toute personne d'intelli-

gence et de cœur?

Voilà, je suppose, une famille séparée de son chef depuis longtemps. On l'attend de jour en jour; mais comme il a une longue route à faire, la mer à traverser, il pourrait bien ne jamais revenir : « Mes amis, dit la mère à ses enfants, voire père n'arrive pis. Nous appelons son retour de nos vœux les plus ardents, de nos prières les plus ferventes... faisons quelque chose de plus encore. Vendredi prochain, jeunons tous à la même intention. La mortification des sens est une des vertus les plus méritoires aux yeux de Dieu, et, dans la position où nous nous trouvons, l'exercice de cette vertu aura, je n'en doute point, la plus grande efficacité. » On applaudit à la proposition de la mère : « Mais nous, disent les plus faibles, nous ne pouvons pas jeuner. — C'est vrai, reprend la mère. Aussi, voici ce que vous ferez. D'abord vous vous mortifierez autant que vous pourrez le faire; et, pour suppléer à ce que vous aurez omis, vous prendrez dans votre bourse un peu d'argent que nous donnerons aux pauvres. De cette manière, nous en aurons tous fait autant les uns que les autres. et, quand votre père sera de retour, il 50 montrera également content de chacun de nous. » C'est là absolument la conduite du prêtre à l'égard des fidèles par rapport à la loi du jeune. La trouvez-vous mauvaise actuellement?

Qui ne voit encore que cette aumône, plus ou moins strictement exigée, est un moyen de mieux faire observer la loi. Vous demandez une faveur, il faut qu'il vous en coûle un peu; autrement tout le monde pourrait demander la même faveur, et la loi se trouverait sans vigueur. C'est là un principe d'éternelle vérité, qui a son application partout. Et nous ne voyons pas pourquoi il ne serait point permis de l'appliquer aux lois de l'Eglise.

JEU

fous me demanderez peut-être encore irquoi le prêtre se charge de l'aumône et la laisse pas faire aux fidèles.

'ourquoi ! mais parce que le prêtre est, son ministère, le père des pauvres. Jé-Christ les lui a consiés d'une manière le particulière, et il faut bien que les

les l'aident à les soutenir.

Pourquoi I mais parce que mille petites nones, distribuées au hasard, n'ont auteffet salutaire, la plupart du temps, dis que, réunies ensemble, et distribuées une main habile et prudente, elles port partout l'abondance; comme ces eaux attoutes les gouttes, séparées, n'eussent s même été aperçues où elles seraient mbées, mais qui n'en ont pas moins dans ur ensemble toute l'efficacité désirable.

Pourquoi I mais doutez-vous de la probité i prêtre ou de sa charité? Sa probité n'est ère suspectée, même de ceux qui n'ont int de religion. Quant à sa charité, elle est venue proverbiale partoute la terre. Si pournt vous manquez de confiance, agissez en néquence; demandez à faire vous-même treaumône, ou à savoir de quelle manière e est faite, et vous aurez pleine satisfacm. Allez plus loin, parlez au prêtre de andes misères que vous connaissez tout tritculièrement, et que vous seriez bien ise de soulager, vous verrez que non-seument il sera le premier à vous dire d'y orter votre argent, mais qu'il vous aidera ncore lui-même dans cette bonne œuvre.

C'est aux prêtres et aux religieux de jeû-

r, prélendez-vous.

Oui, sans doute. Aussi le font-ils régulièment. Prétendez-vous que ce n'est qu'à 1, sculement? Alors, je vous dirai: Nest-ce qu'à eux d'aller au ciel? n'est-ce i's eux de pratiquer la vertu? - Non, réstidez-vous, c'est à tout le monde. » Et oi, je vous dirai à mon tour : « C'est à tout monde aussi de jeuner, puisque, comme us l'avons montré plus haut, et qu'il est ile d'ailleurs de le reconnaître, le jeune un des moyens les plus indispensables pratiquer la vertu et de conquérir le ciel.» Vous me direz peut-être que le ministère cerdotal et l'état religieux demandent des les spéciaux de mortification. Je n'en disaviens pas; aussi ai-je fait remarquer déjà e personne n'observait le jeune avec plus régularité et souvent aussi avec plus de Ténie que le prêtre et le religieux. La vie religieux principalement est un jeune ntinuel; quoique en général il en ait moins som que les autres. C'est alors une victime re offerte à Dieu en expiation des péchés vrael. Les fonctions du saint ministère ne cmettent pas au prêtre de se livrer à une attence aussi sévère. Le jeûne, il est vrai. mi que nous l'avons fait remarquer plus ા, est plutôt favorable que nuisible à la ale, mais il ne laisse pas, au moment surut où il est observé, toutes les forces dont prêtre a besoin pour se livrer à la prédition et à d'autres fonctions non moins imstantes et non moins pénibles. Voilà pourquoi, je le répète, le prêtre ne peut pas observer les mêmes jeûnes que le religieux. Quant à ceux qui lui sont communs avec tous les fidèles, avec quelle ponctualité il les observe ! Nul ne le fait plus rigoureusement que lui; et il est souvent le seul dans une paroisse de campagne. Et, en dehors des jeûnes imposés par l'Eglise à tous les fidèles, que de jeûnes encore résultent, pour le prêtre, de l'accomplissement de ses divines fonctions, et spécielement de l'offrande de l'auguste sacrifice! Il y a des prêtres pour qui l'année entière est aussi une espèce de carême continuel, et souvent bien pénible. Si le prêtre et le religieux font ce qu'ils doivent, en faités-vous autant de votre côté?

Vous me direz peut-être encore que le prêtre doit à toute l'Eglise, mais spécialement à ceux dont il a la direction, ses morti-

fications aussi bien que ses prières.

J'en conviens également; mais, vousmême, n'avez-vous pas vos obligations résultant de la position dans laquelle vous vous trouvez? Vous êtes membre de l'Eglise. ne devez-vous pas aux autres sidèles, en cette qualité, une part de vos bonnes œuvres en général, de vos mortifications en particulier, comme vous avez droit vous-même à une part de leurs bonnes œuvres en général. et de leurs mortifications en particulier? Vous appartenez à une famille quelconque, vous en êtes peut-être le chef, vous avez des amis, des serviteurs, des employés... A ces différentes personnes que des liens particuliers rattachent à vous, ne devez-vous pas une part spéciale de vos bonnes œuvres en général, de vos mortifications en particulier? Vous la leur devez d'autant plus rigoureusement, cette part spéciale qu'ils attendent de vous et que Dieu réclame en leur nom, que c'est vous peul-être qui les avez entrainés dans ces fautes pour lesquelles la justice divine demande satisfaction ! Acceptez donc la loi du jeune, comme tous les fidèles qui sont dans la même position que vous; et ne dites plus que c'est aux prêtres et aux religieux qu'il appartient seulement de jeuner.

Quant à ceux qui sont dans le monde, ajoutez-vous, leurs occupations et leurs travaux ne leur permettent guère de le faire.

Vons êtes dans le monde, dites-vous; et de là vous concluez que vous n'êtes point obligé à jeûner. Mais c'est une conclusion tout opposée que vous devriez tirer.

Puisque vous êtes dans le monde, vous n'en avez que plus commis de péchés probablement. De la pour vous, la nécessité de

les effacer par le jeune.

Puisque vous êtes dans le monde, vous n'en devez que plus sentir l'aiguillon de la chair et les attaques des passions. De là, pour vous, la nécessité de dompter la chair et de vaincre les passions par le jeûne.

et de vaincre les passions par le jeune.

Puisque vous êtes dans le moude, vous devez vous y voir exposé à toutes sortes de dangers et de piéges. De là, pour vous, la nécessité de vous prémunir, par le jeune, contre ces dangers et ces piéges.

Puisque vous êtes dans le monde, vous

n'en avez que plus à craindre les attaques et les ruses du démon, prince de ce monde. De là, pour vous, la nécessité de le repousser, par le jeûne, lui et sa race maudite, comme les paroles et l'exemple de Jésus-Christ nous l'enseignent admirablement.

Puisque vous êtes dans le monde, vous devez voir presque partout les principes de l'Eglise méconnus, la loi même du Seigneur ouvertement transgressée. De là, pour vous, une obligation plus grande de donner l'exemple de l'obéissance, de réparer tant d'outrages par votre fidélité.

Je vous entends me répondre que le monde ne permet guère de jeûner, quelque besoin qu'il ait lui-même du jeûne.

Mais que vous importe le monde! Qu'estil donc par rapport à vous? Et qu'avez-vous tant à craindre de lui? Etes-vous le serviteur sidèle de Dieu et le fils dévoué de son Eglise; ou bien l'esclave de ce monde, et conséquemment du démon, prince de ce monde? Si vous êtes le serviteur fidèle de Dieu, le fils dévoué de son Eglise, faites ce que Dieu vous commande, par lui-même, ou par son Eglise, sans vous inquiéter du monde. Si vous êtes l'esclave de ce monde, et, conséquemment, du démon, prince de ce monde, ah! brisez promptement les chaines de ce double esclavage, et pour cela jeanez; le jeune est le moyen le plus propre à vous faire recouvrer votre liberté.

Il n'est pas vrai, du reste, que le monde ne permette pas de jeûner. Si vous le peasez réellement, c'est une illusion que vous vous faites. Jeûnez, sans crainte, en face du monde; et je vous réponds qu'il ne vous en estimera que plus, sinon extérieurement, du moins intérieurement. Il louera, tacitement du moins, votre fidélité, qu'il n'a pas la force d'imiter, et il n'aura que plus de confiance en votre probité, n'ignorant pas que cette vertu morale n'est que plus solidement établie quand elle repose sur des principes religieux. Je ne dis point pour cela que vous n'ayez point à craindre le sourire moqueur de quelques femmes légères ou la parole imprudente de quelque jeune étourdi. Mais, qu'est-ce que cela? Ah! si c'est là toute la désapprobation du monde, c'est le cas de dire: « Une telle désapprobation vaut une approbation: Istorum reprobatio commendatio est. »

Et nos occupations! dites-vous. — Comment I vos occupations. Etes-vous plus occupé que ne l'étaient les apôtres, qui avaient pour mission de convertir le monde entier? — Non, dites-vous: mais je le suis tout autrement. — Eh bien! donc, on les occupations nombreuses dont vous voulez parler sont nobles, saintes, jusqu'à un certain point, ayant, sinon de la ressemblance, du moins quelques rapports avec les occupations du saint ministère, oa ce sont des occupations complétement profanes. Dans le premier cas, elles n'en vont que mieux avec le jeûne, elles l'appellent même tout naturellement, comme les fonctions du saint ministère. Dans le second cas, elles ne vous

en dispensent pas, bien au contraire. Car, plus elles vous rapprochent du mal, et plus vous avez besoin que le jeune vous le fasse éviter; plus elles vous lancent au milien du monde et de ses dangers, et plus vous avez besoin que le jeune vous rapproche de la religion; plus elles vous exposent à perdre jusqu'à la pensée de Dieu, et plus vous avez besoin que le jeune vous rappelle cette pensée salutaire, et la grave profondément dans votre ême, avec toutes celles qui natu rellement en découlent.

Et nos travaux! ajoutez-vous. donc i en avez-vous plus que saint Paul, qui, pourtant sentait encore la nécessité et trouvait le moyen de dompter son corps et de le réduire en servitude. - Non, ditesvous; mais j'en ai d'une autre sorte; je ne suis pas un apôtre, ayant reçu ordre du ciel d'aller travailler à la conversion des nations: je suis un pauvre journalier condamné à porter, chaque jour, pour gagner mon pain et celui de ma famille, le poids le plus lourd du travail. C'est là mon jeune, à moi, et je ne puis réellement en accepter d'autre. Vous parlez de bonne foi, n'est-il pas vrai? Ecoutez donc mon raisonnement. Ou vous pouvez jeûner, malgré votre travail, ou non. Dans le premier cas, je ne vois pas pourquoi vous ne vous soumettriez point à la loi générale de l'Eglise. Vous devez avoir, au contraire, d'autant moins de répugnance à la faire, que votre genre de vie vous dispose tout naturellement aux fatigues du jeune. Dans le second cas, vous en êtes dispensé. Mais, de grâce, ne repoussez point la loi du jeune d'une manière absolue. Acceptez-la, Lu contraire, pour les cas où vous pourries l'observer, observez-en ce que vous pour rez, et offrez à Dien vos privations et vos fatigues de chaque jour comme compensation de ce que vous ne pourriez faire. Ne comprenez-vous pas que personne n'a plus d'intérêt que vous à reconnaître le prix de la mortification des sens, puisque, comme vous le dites, votre vie entière est une véritable mortification à laquelle il ne manque pour Atre méritoire que d'être acceptée comme telle.

Le jeune n'est plus de notre temps, nous

disent quelques-uns.

« C'est, en effet, » observe le Cardinal Giraud, dans son Instruction pastorale sur le jeune, « ce que prétendent les sages du siècle, les esprits raisonneurs, les hommes à progrès et à réforme, qui prétendent faire marcher la religion comme la société vers un perfectionnement indéfini. Ils nous disent l'occasion du jeune, comme de la pluparté nos pratiques saintes, que les temps sou changés, et que notre Garême commence à vieillir; que chaque siècle a ses usages, ses mœurs, son esprit, son caractère; qu'autrefois, il est vrai, la ferveur religieuse emportait nos pères vers les exagérations de la pénitence; mais que le temps de ces pieux excès est passé; que le cours des idées a pris une direction nouvelle; qu'il faut suivre ce mouvement, sous peine de passer pour des

rits singuliers, des demeurants d'un antre e qui veulent heurter de front l'opinion, faire reculer le genre humain en ressuscint des institutions surannées.

· Les temps sont changés! Et que fait aux s de l'Eglise le changement des temps et révolution des siècles? Ils peuvent chanr et changent sans doute, puisqu'il n'est n de stable sous le soleil (98): mais l'Ese est immuable comme Dieu même. Les ups sont changés! Comme si nos mœurs ient la règle des lois de l'Eglise, et non lois de l'Eglise la règle de nos mœurs! s temps sont changés ! Ah ! nos goûts, nos inions, nos modes, nos systèmes peuvent anger, et il ne faut pas un siècle pour cela; ne année, un jour suffit pour les voir nattre mourir. Tout se renouvelle, en effet, sur sol changeaut et mobile; les divers modes e gouvernement se succèdent, les instituuns vieillissent, les lois remplacent les lois, s usages se modifient, les traditions s'altè-'nt et s'effacent; des procédés plus récents isparaître à leur tour et se retirer devant : nouveaux perfectionnements; tout ce qui t de l'homme s'use vite comme l'homme 1-même; mais, au milieu de ce mouveent des siècles et de cette perpétuelle révomon des mœurs, l'Eglise, du centre de son nmutabilité, du haut de son trône éternel, Eglise, qui n'est pas des temps, mais qui ramasse en passant pour les emporter vec elle dans l'éternité, l'Eglise a dit aux ècles passés, elle dit aux siècles présents, le dira aux siècles à venir : Quatre-Temps, giles, jeuneras, et le Caréme entièrement. » Non pas que certains jeunes d'obligation jourd'hui ne puissent être retranchés, ditiés ou changés, comme on l'a vu déjà. ne souffre aucune dissiculté; car tout le mde sait que, par rapport au jenne, comme er toute loi positive, l'autorité compétente il retrancher, modifier ou changer ce elle a librement établi. Quant au fond du cepte, à l'essence même du jeune, ah! il immuable comme l'Evangile, immuable ame la nature humaine, immuable comme molonté de Dieu.

Le jeune n'est plus de notre temps, dites-s!-Mais n'est-il pas recommandé, pres-. formellement en mille endroits des tes Ecritures, dans l'Evangile notaun-#? Or, comme l'a dit Notre-Seigneur &-Christ: Un iota ou même un accent paretranché de la loi, jusqu'à ce que tout eccompti (99). El encore: Le ciel et la s passeront, mais mes paroles ne passe-l pas (100). Le jeune est donc immuable me l'Evangile.

6 jeune n'est plus de notre temps 1 — La re humaine est-elle changée? N'avonss plus des passions à vaincre, des inclions à réfréner, de sublimes vertus à pratiquer? L'homme est toujours le même. n'est-il pas vrai? il se trouve toujours dans les mêmes conditions. Donc le jeune est immuable comme la nature humaine.

**LETS** 

Le jeune n'est plus de notre temps! N'avons-nous donc plus besoin de satisfaire à la justice divine offensée par nos péchés, chaque jour croissants en nombre et en énormité? Ou bien connaissez-vous, pour le faire, un autre moyen que la pénitence? Vous ne pouvez vous empêcher de convenir qu'il n'y en a point, et qu'il ne peut même y en avoir, à moins de déchirer toutes les pages de l'Evangile qui nous rappelle à chaque instant l'obligation de la pénitence, à moins de nier la raison humaine qui nous dit que toute saute doit être punie, ou volontairement par l'homme lui-même, ou nécessairement par la justice divine. D'où il suit que le jeune est immuable comme la volonié de Dieu.

Ma santé, d'ailleurs, n'est pas assez bonne

pour jeuner, dites-vous encore.

« Nous ne prétendons point, » répond ici le Cardinal Giraud, dans l'instruction que nous venons de citer, « qu'une santé faible, uno. complexion délicate ne soient un motif légitime de relâcher quelque chose de l'austérité de la pénitence; et il faut bien qu'il en soit ainsi, puisque l'Eglise, toujours indul-gente dans sa sévérité même et toujours sage dans son indulgence, est dans l'usage d'accorder pour cette cause des adoucissements et des dispenses; mais nous disons qu'un cas d'exception particulier à quelques-uns ne saurait être applicable au grand nombre; nous disons que, pour une personne qui présente de bonne foi l'excuse de la santé, il y en a cent qui en abusent; nous disons ensin qu'il n'est aucun point de la loi sur le-quel la plupart des Chrétiens se sassent une conscience plus fausse et des illusions plus déplorables. Jugeons - en par ce qui arrive chaque année aux approches du Carême. Jusque-là les tempéraments sont forts et les complexions florissantes; loin de se plaindre de sa santé, on se fait à soi-même et l'on recoit à cet égard les félicitations les plus rassurantes. Voit-on venir l'époque fatale? Par une révolution la plus subite et la plus étrange, un état de souffrance, un malaise universel se fait sentir dans toutes les existences. On croit voir s'accomplir à la lettre la parole d'Isaïe: Du sommet de la tête à la plante des pieds, depuis les grands jusqu'aux petits, depuis les chefs jusqu'aux serviteurs, tout le corps de la société chrétienne est en souffrance, toutes les têtes sont languissantes et tous les cœurs sont abattus (101). Je ne puisjeuner, je ne puis faire maigre, ma santé m'en dispense: voilà ce que l'on dit et ce que l'on entend sans cesse dans le monde et dans l'église.

« Votre santé vous dispense! Avez-vous

3) Vidi nikil permanere sub sole. (Eccle. 11, 11.) n lota unum, aut unus apex non præteribit a Soner omnia fiant. (Matth. v., 18.)
10) Calum et terra transibunt, verba autem mea

non præteribunt. (Matth. xxiv, 35.)

(101) A planta pedis usque ad verticem, non est in eo sanitas; omne caput languidum, et omne cor mærens. (lsa. 1, 5, 6.)

bien pesé cette excuse aux poids de la conscience? Vous sentez-vous bien le courage de la présenter au tribunal de Dieu avec autant d'assurance qu'au tribunal du confesseur? S'il en est ainsi, il n'y a rien à objecter, et l'on doit se borner à gémir avec vous de la triste nécessité qui vous prive de la consolation de faire pénitence en communion avec vos frères; mais, s'il en était autrement, écoutez ce que dirait la religion : Vous parlez de votre santé? Et quel prix attachez-vous donc à votre santé pour la ménager si fort au préjudice des lois les plus anciennes et les plus respectables? Votre santé! Ah! vous en avez assez, vous en avez de reste pour supporter des veilles, des jeux, des divertissements tellement prolongés, qu'après que vous y avez donné la nuit, le jour vient encore vous y surprendre. Faut-il que vous ne songiez à la conserver, à la ménager, que lorsqu'il est question de remplir un devoir saint et salutaire? Votre santé est forte pour les plaisirs qui font plus de victimes que le glaive; elle est faible pour la pénitence qui donne de la vigueur au corps et à l'âme.

« Votre santé l'Est-ce de bonne foi que vous alléguez ce précepte? Et qui vous a dit que le jeune et l'abstinence fussent propres à la détruire? L'Eglise ne chante-t-elle pas dans ses prières que le jeune a été sagement institué pour la guérison des corps aussi bien que des âmes (102). Les médecins les plus doctes lui ont reconnu cet avantage, et quelques-uns même se sont prévenus de cette idée au point de ne voir dans l'institution du Carême qu'une loi purement sanitaire : opi-nion absurde s'il en fut jamais, mais qui prouve du moins qu'aujugement des hommes de l'art les privations du Carême ne sont point, de leur nature, nuisibles à la santé. Votre santé! Ah! s'il faut vous le dire, ce sont les passions qui la détruisent, et non l'abstinence et le jeune; ce sont les fureurs du jeu, les tourments de l'ambition, les déchirements de l'envie, les raffinements de la délicatesse, les excès de la volupté, l'intempérance des viandes, l'abus des mets et des vins recherchés, véritables poisons qui, sous des apparences attrayantes, recèlent un principe de maladie et un germe de mort. Non, non, ce n'est pas la santé qui vous manque, c'est le zèle, c'est la crainte de Dieu, c'est la

« Votre santé! Et vos pieux ancêtres, ces fervents Chrétiens, ces modèles de pénitence, étaient bien de grands jeuneurs, et cependant leur santé n'en était pas altérée: ils jeunaient aussi, et l'on sait avec quelle rigueur, ces anciens solitaires qui vivaient aussi longtemps que des chênes, et dont les efforts d'un siècle entier avaient de la peine à abattre la constitution vigoureuse, fortifiée et comme durcie par tous les genres de privations.— Mais ils étaient plus forts que nous!— Non depuis l'établissement du christianisme, la mesure des forces humaines est restée la même, et la durce de la vie n'a point changé.

On a vu des païens, affaiblis par leurs désordres, pratiquer, après leur conversion. cette loi sainte sans que leur vie en ait élé abrégée; et l'on voit tous les jours des gens nourris avec délicatesse mourir à la fleur de l'âge, tandis que des hommes pénitents et austères, beaucoup plus faibles même de complexion, parviennent à une vieillesse avancée. — Nos pères étaient plus forts que nous! — Qu'entendez-vous par vos pères! Voulez-vous remonter au temps des patriarches? Ne remontez pas plus haut qu'un siècle. Il n'y a guère plus d'un siècle que la loi du jeune était généralement observée. Non, nos pères étaient re que nous sommes, et s'il y a quelque différence entre eux et nous, ce n'est pas dans la loi du jeune qu'ils observaient, et que nous n'observons pas ou que nous observons mai, ce n'est pas dans l'inclémence du ciel et le changement des saisons, c'est dans la décadence des mœurs et le refroidissement de la piété qu'il faut en chercher la cause.

« La santé! voilà l'éternel prétexte des âmes tièdes et pusillanimes; voilà pourquoi on consulte son médecin, son confesseur. Changez, leur dit-on, à peu près comme le tentateur à Jésus-Christ dans le désert, changez ces mets défendus en mets légitimes, ces dures austérités en jouissances. Die ut lapides isti panes fiant. (Matth. 11,3.) On arrache cette permission à force d'importunités; mais le miracle ne se fait pas, el l'obligation reste la même. Le jeune, dilesvous, vous est pénible : qu'en savez-vous! Avez-vous seulement essayé vos forces, el si vous ne les avez pas essayées, ou que vous vous soyez laissé rebuter par l'incom. modité légère d'un premier essai, comment pouvez-vous vous plaindre de la pesanleur d'un joug que vous n'avez pas même touché du hout du doigt? Le jeune vous est péni-ble! Je le crois bien : au lieu qu'antresois on anticipait l'age prescrit, pour s'exercer et s'aguerrir de bonne heure aux travaux de la péniteuce, non-seulement on attend aujourd'hui que l'âge arrive, mais quand l'âge est arrivé, le premier soin des pères complaisants, des mères trop faibles, est dimaginer des excuses pour placer leurs enfants dans le cas de la dispense. Le tempérament se forme d'après les habitudes de la vie, et surtout de la jeunesse; lorqu'on est parvenu à un âge plus avancé, il n'est pas étonnant qu'on ait de la peine à se plier à un régime inaccoutumé; mais l'omission du précepte n'en est pas moins volontaire dans sa cause et coupable dans son principe. Le jeune est pénible, le maigreincommode! Mais, s'il n'en coûtait rien à la nature, où seraient le sacrifice et le mérile! Le Carême n'est pas institué pour flatter les sens, mais pour les crucifier; et, à moins d'une souffrance extraordinaire, le jeune n'est bon et méritoire qu'autant qu'il mortitie. La santé, sans doute, est un bien précient, et même le plus précieux de la vie présente;

permis de la conserver, de la ménager; la santé est-elle donc tout pour l'homt surtout pour le Chrétien? Si l'on doit corps des soins raisonnables, ne doitin à son âme, à sa foi, à son salut, à venir éternel?

e jeune vous est pénible? Eh bien! tions, si vons le voulez, que vous ne iez, sans de graves inconvênients, emer la pénitence du Carême dans toute tendue et dans toute sa rigueur; mais que vous ne pouvez jeuner tous les , est-ce une raison pour ne jeuner auour? Parce que vous ne pouvez accomoute la loi, est-ce une raison d'enfreintoute la loi? Donnez du moins à Dieu l'amesure de vos forces; jeûnez quand ile pouvez; et, quand vous ne le pouas, suppléez le jeune par la prière et aumone. Affligez-vous de la nécessité ous êtes de recourir à la dispense; por lans un corps faible une âme forte. de, généreuse, qui rende mille fois au seur en prières, en actions de grâces, évouement, en sacrifices, en œuvres de ricorde, le tribut qu'elle ne peut lui r en mortifications corporelles.

Et ne dites pas que, d'après ces princi-il faut donner dans les excès; que prespersonne ne sera exempt de la pénicarique si l'on doit craindre le relacheat on doit craind re aussi les indiscrétions zele. Mais savez-vous bien ce que c'est indiscrétionet sagesse? Et comment pourous voir des in discrétions dans la simobservance des lois de l'Eglise? Nous mes aulant et plus que vons ennemis indiscrétions! Mais est-ce bien dans noècle qu'il faut craindre les exagérations the? Coupable comme il l'est, indiffétomme il l'est, on lui porte un déli pude commettre des indiscrétions en made pénitence. S'il s'agissait pour vous, me pour les premiers Chrétiens, d'ob-er plusieurs Carêmes, de vous contenfun seul repas à la chute du jour, et joindre à ces privations une multitude les œuvres de piété et de pénitence, concevrait vos alarmes; mais de quoi uil! De quarante jours de jeunes, et de les adoucis par le privilége d'une collaqui n'était dans le principe qu'une erence édifiante, propre à nourrir la e el qui est devenue depuis, avec la persion tacite de l'Eglise, une espèce de serepas. De bonne foi, y a-t-il dans tout quelque chose qui ressemble le moins nonde à des indiscrétions? La pénitence t-elle pas assez réduite, et pourrait-on la lire davantage, sans effacer toute diffée, toute distinction entre le temps du me et les temps ordinaires? »

erminons cette longue citation par le réd'un fait remarquable, et bien propre rément à confirmer tout ce que nous ons de dire. Tout le monde sait qu'une files de Louis XV, la princesse Louise, it religieuse. Quand la première noule en fut apportée à ce monarque, par

l'archevêque de Paris en personne, il s'affaissa de douleur sur lui-même. Mais la foi ayant triomphé chez lui de ce premier mouvement de faiblesse, il demanda quinze jours de réflexion, avant de donner le con-sentement qui lui était demandé. Au temps convenu, Louis XV, qui aimait naturelle-ment le bien, et qui était sincèrement attaché à la religion, malgré les égarements de son cœur, fit savoir à la princesse sa fille, par l'intermédiaire aussi de l'archevêque de Paris, qu'il consentait au sacrifice qui lui était demandé, quelque pénible qu'il fût. Hélas! ce bon père n'en connaissait pas encore toute l'étendue. Non-seulement la jeune et délicate princesse voulait se faire religieuse, mais elle voulait entrer dans un ordre d'une grande austérité, chez les Carmélites. Toute latitude lui ayant été donnée encore à cet effet, par le roi, son père, elle choisit la maison de Saint-Denis, la plus austère alors de tout l'ordre. Disons, du reste, que si c'était se dévouer à de grandes austérités, c'était également se mettre sous les yeux un spectacle bien propre à les soutenir; car là aussi se trouvait le tombeau do sa famille

Elle y était depuis quelques semaines déjà, quand le roi, son père, alla la voir pour la première fois. Après avoir visité la maison en détail, Louis XV demanda à être conduit à la cuisine, pour reconnaître un peu par lui-même jusqu'où allait la sévérité de la règle à laquelle sa fille venait de se soumettre. Il était quatre heures, et c'était à six heures que mangeait la communauté. Il n'aperçut encore aucun préparatif. — A quelle heure commence-t-on donc, demanda-t-il? — A cinq heures, Sire. — Quoil à cinq heures? reprit le prince étonné. Rien ne doit avoir le temps de cuire. — Mais cela n'est pas nécessaire: ce n'est qu'une collation. -- Pourquoi donc? Nous ne sommes pas en Carême.-C'est vrai, Sire, mais, pour des pécheresses comme les Carmélites, c'est presque toujours le Carême.—Dites plutôt pour des saintes, reprit le bon prince avec un doux sourire.

Cependant, ses yeux essrayés se reportèrent sur la princesse, sa fille, croyant s'être fait illusion, en ne la trouvant point changée d'abord. Mais, quand, après l'avoir bien examinée, il reconnut qu'il n'y avait réellement aucune altération dans ses traits, quand il lui eut entendu dire, à plusieurs reprises, qu'au lieu de soussirir de ce jeûne presque perpétuel, elle ne s'en portait que mieux, il sut bien obligé de convenir que le régime de la maison valait bien, pour la santé, l'abondante et délicate nourriture du royal château de Versailles.

Et puis, sjoutez-vous, je n'ai pas le moyen de me procurer une nourriture assez solide pour supporter le jeune. Le maigre est trop cher.

C'est une plaisanterie, sans doute. Qui dit jeune, dit abstinence, retranchement de nourriture, diminution de dépenses, par conséquent, et non augmentation. Jeunes et dépenses sont deux termes contradictoires, en quelque sorte, et qui ne sauraient aller ensemble.

— Je n'ai pas le moyen, avez-vous dit, de me procurer une nourriture assez solide pour supporter le jeûne? — Eh bien? tant mieux; votre jeûne n'en sera que plus conforme à l'esprit de l'Eglise et à vos besoins spirituels.

Le maigre est trop cher, avez-vous ajouté.

— Comment cela se ferait-il? C'est la nourriture crdinaire du peuple, des plus pauvres
gens, des communautés les moins riches.

Le maigre est trop cher? — Je distingue : le maigre recherché, de luxe, si je puis m'exprimer de la sorte, le maigre qui est à peine selon l'esprit du jetine, s'il est selon la lettre... Vous avez raison, ce maigre-là est très-cher, beaucoup trop cher pour vous, peut-être. Mais le maigre ordinaire, celui qui va parfaitement au jetine sons tous les rapports, ce maigre-là ne saurait être trop cher ni pour vous, ni pour qui que ce soit; car, je le répète, c'est la nourriture des plus pauvres.

Vous me direz peut-être : Il faut pourtant que je puisse supporter le jeune sans délé-

riorer ma santé.

Sans doute; mais on supporte aussi bien le jeûne, quand on a du courage, et qu'on en prend l'habitude, avec un maigre ordinaire, un maigre véritablement maigre, si je puis parler de la sorte, qu'avec toute autre nourriture. Comment font donc les malheureux? Comment font les religieux qui observent le jeûne avec tant de rigueur, et qui se portent néanmoins aussi bien que vous et moi, si ce n'est mieux, et vivent en général plus longtemps que les autres hommes.

« Saint Martin a vécu quatre-vingt et un ans en des austérités très-rigoureuses et continuelles, » dit Lejeune (Serm. 68, Du jeune); « saint Maurille, évêque d'Angers, quatrevingt-dix; saint Jérôme, cent; saint Antoine, cent cinq; saint Pacôme, cent dix; saint Ar-sène et saint Romuald, chacun six vingts ans; et, au dernier siècle, saint Charles Borromée, étant sujet, en son bas-âge, à un catarrhe qui l'incommodait fort, le dessécha tellement par ses abstinences, qu'il s'en délivra tout à fait, et donna lieu au proverbe commun qui est encore en vogue à Milan. Le remède des catarrheux, c'est la recette de saint Charles, bien travailler et saire abstinence. Et, en notre temps, le très-dévot et trèssaint prelat Alain de Salminiac, évêque de Cahors, qui mourut l'année dernière, après avoir jeuné quelque temps au pain et à l'eau, passa le reste de sa vie, c'est-à-dire plus de vingt ans, ne faisant qu'un repas par jour, sans viande, sans œnfs, sans poissons, et sans autre nourriture que du pain, des herbes, des légumes, et un peu d'eau rougie pour sa boisson, se levant tous les jours à deux heures, faisant quatre heures d'oraison mentale, visitant continuellement son diocèse, et prêchant très-souvent pendant sa visite, même de temps en temps deux fois par jour, et il a neanmoins vecu fort longtemps!

« Mais, » ajoute le même orateur, « parce

que la parole de Dieu doit avoir Nad cendant sur notre esprit que tout preuve, écoutez une expérience que 1 ture sainte en rapporte: Le mi Nom nosor ayant conquis la Palestine, « captif en Babylonie toute la fleur de ap noblesse, et, entre autres, quirhommes, Daniel, Ananias, Azaria di il les faisait nourrir entre ses pages q qu'ils fussent beaux, en bon point et bles, il les faisait traiter déhants leur envoyait des viandes de si une vin dont il buvait : eux, qui étaiett mes à jeuner, ne voulurem put cette bonne coutume, encore quist en un pays étranger et barbare. It à sent au maître des pages, nommé un ils le prient de ne leur faire part chère, et leur permettre de chri leur coutume. Oui; mais, ditles le roi a recommandé qu'on vous et, s'il reconnaissait que vous maigres et défaits que les autre s'en prendrait à moi; il y va de croira que, parce que vous êtes ta vous dérobe vos portions ordinim grace, répondent-ils, éprouver-ma platt dix ou douze jours, et per ce temps ne nous donnez que de le de l'eau; si, après ce temps li a trouvez que nous soyons amaigras rez comme il vous plaira. En bial content, répond le gouverneur. l'a pendant dix jours, et ne leur toute viande que des pois, des le lentilles et d'autres légames, et son, que de l'eau toute claire. jours, on les fait venir en la sie autres pages, on les contemple ment, on les confronte avec len guons, et l'on trouve qu'ils son! meils et en bon point pies ᢇ autres. Ce fut alors qu'on auss dence de Dieu, et l'efficacité d'

flatteur vous dit : Ne jeunez pu peur de vous affaiblir, n'écourt piperies, c'est le diable qui vous bouche: Si accedant aliqui e ba Ne frequenter jejunes ne imberilie credas illi, nec auscultes, per ulci cus hæc suggerit. (De virginibu. Ainsi on voit tous les jours we tres que les religieux qui se care viandes communes et grossière sert la communauté, sont cent l' tent le mieux; au lieu que mi qui, sous je nesais quels prétentes, « se dorlotent et veulent avoir de rités, sont ordinairement valent incommodés: c'est que Dieu d' à chacun pour vivre dans sa vor Capucins ont grâce particulier pauvreté, les Minimes pour l'abel' les Chartreux pour la solitule: je, pour supporter ces rigueurs. ment sans s'en dispenser. maic et contentement. Ainsi la vocative tiens étant de faire abstinence et !!

mêle parmi les viandes de Carême je is quelle bénédiction qui fait que les Catholiques passent le Carême avec it de satisfaction et en aussi bonne santé es hérétiques et les Catholiques sen-

n médecin ne veut pas que je jeûne,

ce bien vrai? Vous l'a-t-il dit bien ment et bien positivement? N'est-ce perce que vous lui en avez témoidésir d'une manière quelconque, et ondescendance pour votre faiblesse, sfersit une mère à l'égard d'un en-Ence cas-la, ce n'est pas lui précitqui ne vent pas que vous jeuniez, ousplutôt qui ne le voulez pas. Ditesfirsnchement, et ne vous couvrez pas

a de votre médecin l

s médecin ne veut pas que vous jeû--Mais quel est donc ce médecin? Estnn Chrétien? Est-ce un homme vépent consciencieux? Son avis, en ce l'être pris en très-sérieuse considéra-Ins le cas contraire, c'est-à-dire si c'est me sans foi, comme on peut le crainrès le langage que vous lui prêtez, un homme sensuel et matérialiste peut-être, comme on peut le nencore, son avis ne me sur-plus; mais il n'en faut point teaple; au contraire, par cela même Mend les intérêts de la chair, dont Constitué l'avocat, et pour cause, c'est te n'en soutenir que plus énergimi les intérêts de l'esprit que le jeune : kessirement prévaloir sur la chair. médecin vous le défend? - Mais

I suis point surpris. Si tous obserlavec régularité l'abstinence et le ti tous modéraient leurs désirs, ment leurs passions, comme on le rune sidèle obéissance aux préceptes ligion, et principalement à ceux de Minence et du jeune, les médecins mit presque plus rien à faire.

ise elle-même y consent, avez-vous

Notre conscience répond pour moi, » Billon (Serm. sur le jeune), « que toute De obtenue contre les intentions de 4 est une dispense vaine; et qui vous oute l'obligation de la loi; c'est-à-dire Me dispense qui ne suppose pas une Mbilité réelle d'obéir au précepte ne lispense point devant Dieu, et rend mansgression aussi criminelle que celle Alempleurs déclarés de la loi même. la doctrine des saints. Donc, s'il n'y placher en votre faveur, vous lui en n en obtenant ces dispenses. Mais mcez-vous en la surprenant? Vous la consentir en apparence à votre transon: mais en étes-vous moins réelletransgresseur? L'artifice serait-il depour vous un titre légitime? Ah! tout a je trouve ici de favorable à votre 🦿 🤊 c'est que vous ajoutez au crime de la transgression le blâme de la mauvaise foi et de la surprise.

IKIT

« Ce n'est pas que l'Eglise soit tellement abusée qu'elle ne découvre ces désordres. Elle voit avec douleur ces lâches fidèles borner presque toute leur soumission à son égard à la faire consentir elle-même au violement de ses préceptes; et si, malgré ses lumières, elle paraît encore favo-riser leurs injustes demandes, c'est pour ne pas révolter leur orgueil, c'est pour les tenir toujours unis à elle, du moins par les liens extérieurs du respect et de l'obéissance. Elle ne consent à voir ses lois inutiles que pour ne pas les voir méprisées. C'est une mère compatissante qui de deux maux souffre le moins dangereux. Mais malheur à vous qui l'obligez à ces égards in-justes ! Il faut que le mal soit bien désespéré pour que l'on permette au malade le genre de vie qu'il souhaite. Souvenez-vous de ces Israélites charnels qui, ne pouvant plus s'accommoder de la manne, obtinrent de Moise, à force de murmures, des oiseaux du ciel. A peine eurent-ils touché à cette viande accordée à la dureté de leur cœur, qu'ils furent aussitôt frappés de mort, et que Dieu punit sur leur personne la condescendance de leur législateur : Adhuc esca corum erant in ore ipsorum, et ira Dei ascendit super cos. (Psal. LXXVII, 30.) Souvenez-vousen; et n'oubliez jamais que l'Eglise dé-teste quelquesois plus les abus qu'elle tolère que ceux qu'elle punit.

« Mais je vais plus loin: je suppose que vos raisons sont légitimes, et je dis que peut-être vous n'en êtes pas moins, aux yeux de Dieu, transgresseur de cette loi sainte, par la manière dont vous usez de l'indul-

gence de l'Eglise.

« Et premièrement, au lieu que l'observance du jeune couvrait le visage des pharisiens d'une tristesse d'hypocrisie, l'impuissance où vous êtes de l'observer produit-elle dans votre cour cette tristesse de foi, ce sacrifice d'un cœur humilié mille fois plus agréable à Dieu que le sacrifice du corps, et l'abstinence des viandes défendues? Gémissez-vous en secret de la faiblesse de votre chair, de l'impossibilité où elle vous met de satisfaire aux lois de l'Eglise? Prenez-vous, comme Esther, Dieu à témoin de votre nécessité, et de la haine qu'a votre âme pour les viandes profanes et pour les repas des incirconcis? Tu scis necessitatem meam. quod non placuerit miki convivium regis. (Esther xiv, 16.) Seigneur! vous qui sondez les cœurs, vous voyez la douleur de mon âme; vous savez que je déleste les viandes d'Assuérus; mais vous êtes témoin de la triste situation où je me trouve, et du désir qui presse mon cœur de pouvoir manger avec votre peuple les viandes permises par le loi sainte : Tu scis necessitatem meam, quod non placuerit mihi convivium re-

« Sont-re là vos sentiments? Entrez-vous dans les pieuses dispositions d'Urie? Quoi l' faut-il que je mange et que je hoive à loide la chair.

sir, tandis qu'Israël et Juda combattent sous des tentes? Israel et Juda habitant in papilionibus, et ego ingrediar in domum meam, ut comedam et bibam? (II Reg. xi, 11.)

JEH

« Pourquoi faut-il que je sois réduit à manger une chair criminelle, tandis que toute l'Eglise combat sous la cendre et sous le cilice, et que tous mes frères sont entrés généreusement dans la sainte carrière de la pénitence? Pourquoi, Seigneur, n'aurais-je pas la force de satisfaire à votre justice, puisque j'ai encore la force de l'offenser? Que n'avez-vous, Seigneur, donné un corps de fer à une âme aussi coupable que la mienne, afinque, du moins, je pusse trouver l'instrument de ma pénitence, où j'ai trouvé la source de tous mes crimes?

« Ah! si vous aviez de la foi, vous devriez être honteux devant Dieu d'une distinction si peu convenable à votre vie passée: vous regarderiez cette singularité comme une espèce d'anathème et de retranchement du corps des fidèles; comme une lèpre qui vous éloigne de la société et du commerce des saints, des sacrifices et des expiations, du temple et de l'autel: remplaçant ainsi, par la force et la ferveur de l'esprit, la faiblesse

Alors l'Eglise en userait à votre égard comme autrefois Judas Machabée en usa envers ceux des Israélites que leur infirmité empêcha de combattre avec le reste du peuple, mais qui ne pouvaient se consoler de n'être pas en état d'aller exposer leur vie avec leurs frères. Il les associa à l'honneur de la victoire, et au partage du butin : Debilibus et orphanis diviserunt spolia. (Il Mach. VIII, 28.) Mais vous êtes ravi d'avoir des raisons qui vous exemptent de la loi commune. Vous êtes transgresseur du précepte dans la préparation du cœur; et loin de partager, avec ceux qui l'accomplissent, le mérite de l'observance, vous participez à l'iniquité des pécheurs déclarés qui le méprisent.

« En second lieu, remplacez-vous par d'autres œuvres mortifiantes le jeune que vous ne sauriez observer? Car, pour être dispensé de ce précepte, vous ne l'êtes pas pour cela de la pénitence. L'esprit de l'Eglise n'est pas de vous décharger de la croix, elle ne le saurait; c'est seulement de vous l'adoucir. Il faut que, par quelque endroit, le Carême soit pour vous un temps de rigueur et de souffrance. Saint Paul dit que ceux qui ne discernent pas le pain eucharistique des viandes communes, se rendent coupables du corps du Seigneur: et je vous dis, quels que puissent être vos maux, que si vous ne discernez pas dans votre manière de vivre le temps du Carême des temps ordinaires, vous êtes coupable de la loi du jeune.

« Or, priez-vous plus que dans un autre temps? Etes-vous plus charitable envers les pauvres; et, en les soulageant plus abondamment, dédommagez-vous Jésus-Christ, en leur personne, des soulagements que vous êtes obligé de vous accorder à vous-même? Vous abstenez-vous de certains plaisirs légitimes peut-être en une autre saison? Car

désabusez-vous : il faut user ici de compensation. Dans la loi, à ceux qui ne pouvaient pas offrir le sacrifice d'un agneau, on demandait l'offrande de deux colombes, Dien veut être dédommagé par quelque endroit. Puisque vous ne pouvez pas affliger votre chair par le jeune, il faut la punir par le retranchement de mille commodités dont elle peut se passer; mortifier votre esprit par la retraite, avoir, pendant ce saint temps, moins de commerce avec le monde; vous renfermer un peu plus dans vos devoirs domesti-ques; fréquenter plus souvent nos temples, les sacrements, les lieux de miséricorde. Voilà le jeune, dit saint Chrysostome, que l'Eglise demande de vous. Il ne faut pour cela ni force ni santé, il ne faut que de la foi et de la crainte de Dieu. Mais c'est précisément ce qui vous manque. On ne veut rien souffrir, quelque grand pécheur que l'on soil. On se croit déchargé de tout, dès qu'on l'est de la loi du jeune; 'et, parce qu'on ne peut pas faire tout ce qu'on doit, on se croit dispensé de faire du moins ce que l'on peut.

« Enfin, dans l'usage des viandes défendues, n'avez-vous égard qu'à la soule nécessité! Rejetez-vous celles qui ne sont destinées qu'à flatter le goût et la volupté? Vos reps se sentent-ils de la frugalité de ce temps de pénitence; et sont-ils marqués par que que endroit du sceau de la mortification? Car vous comprenez bien que l'intention de l'Eglise, en vous permettant l'usage des mets défendus, est de soulager voire faiblesse, et non d'aider votre sensualité: vous comprenez qu'elle ne veut pas aigrir, à la vérité, vos maux par une abstinence qui vous serait nuisible; mais aussi qu'elle ne prétend pas nourrir votre intempérance, en vous permettant des assaisonnements et des mets exquis dont vos maux peuvent se passer. Elle consent, à la bonne heure, que vois ne suiviez pas les Moïse sur la montagne pour jeuner quarante jours avec eux; mais elle n'entend pas aussi que, demeuré dans la plaine, vous imitiez les joies profanes, les excès et les festins des Israélites, et adories peut-être encore le veau d'or comme ce peuple infidèle.

« Entrons donc, » dit encore Massillon, s'adressant, à la fin, à tous les fidèles. « entrons dans les véritables intentions de l'Eglise. Eh! pourriez-vous, tandis qu'elle gémit, qu'elle se couvre de ses vêtements de deuil et de tristesse, que ses ministres pleurent entre le vestibule et l'autel, que vos frères ont pris les armes spirituelles de la pénitence, pour combattre contre la chairel le sang, que tout annonce les mystères penibles d'un Dieu souffrant; environne de tout cet appareil de souffrance, pourriezvous croupir tout seul dans une indigne mollesse? Vous excusez si souvent vos desordres par l'exemple commun, ne pourrait-il pas ici, à son tour, vous amener à la verlu! Ah! si votro corps ne peut prendre aucune part au changement extérieur de l'Eglise, changez votre cour et convertissez-vous au Seigneur. Si vous ne pouvez pas déchirer

15

. jeine ce vêtement de chair qui vous me déchirez, dit l'Esprit de Dieu, vos per des larmes de douleur et de com-🦥 🐌 Recueillez le fruit de l'abstinence, in faiblesse ne vous permet pas d'en 🕴 plir la lutte. Surpassez vos frères dans positions de l'exprit et du cœur, si vous avez les imiter dans les exercices du \* Faites, devant eux, à la loi du jeûne

que vous n'observez pas, une espèce d'hommage et de réparation publique, par une attention plus chrétienne à tous vos autres devoirs. Réparez, en quelque façon, en pre-sence des autres fidèles, par des mœurs plus pures et plus exactes, cette sorte de scandale que vous êtes forcé de leur donner. En un mot, vivez plus saintement qu'eux, et vous jeûnerez plus utilement. »

IRT

#### JEUNESSE.

: s. pions. — Il faut bien que jeunesse se - Plus on fait de folies quand on est welplus on est sage quanti on vieillit.

ter we. - Vous avez raison quand yous k ail faut que jeunesse se passe. Les at comme les saisons de l'année, si nt établies par le Créateur de toutes De même que chaque saison doit n temps, de même aussi chaque âge doit avoir le sien. Nous ajouterons sci que ce n'est point une nécessité reuse, mais bien une nécessité qui a fruent autant que ses avantages. Elle grément, à cause de la grande variété apporte à l'uniformité de la vie, celle qui est produite, pendant l'ann le changement des saisons. Sans n le changement des saisons. Sais rie, déjà si ennuyeuse, serait souvent portable. Elle a aussi ses avantages, aous dit, puisqu'un âge est la prépara-na suire âge, comme l'une des saisons née est la préparation à une autre sai-ceneffet, de même que nous ne verrions mirer l'automne, avec la maturité de is, si le printemps d'abord ne s'était el l'élé ensuite; de même nous ne point, non plus, arriver l'âge mûr foint, non plus, arriver l'âge mûr fruits si délicieux de la sagesse, si d'abord ne s'était pas passée, et enjeunesse. Vous avez donc parfaiteison, je le répète, il faut que jeunesse e. En ce point, nous sommes parfaid'accord; mais où nous différens, la manière dont doit se passer la

mt à mai, direz-vous, je suis d'avis que Messe jouisse de tous les plaisirs, quels <sup>5</sup> soient, qu'elle pourra se procurer; Plus on fait de folies quand on est jeune, les on est sage quand on vieillit.

Peralt que vous n'êtes pas encore bien 🗷 vous qui parlez ainsi, car ce que vous filest guère sage.

ous êtes d'avis que la jeunesse jouisse de les plaisirs qu'elle pourra se procurer, aque soient d'ailleurs ces plaisirs.

hoi! sussent-ils même les plus déraisondes limétue les plus condamnés et les plus damuables! même les plus dangereux ir le temps comme pour l'éternité, pour orps comme pour l'ame! véritablement l'est guère sage

lus on fait de folies quand on est jeune, mez-vous, et plus on est sage quand on

dan si on a le malheur de ne pas vieillir;

si la mort vient nous frapper pendant le temps que nous consacrons à la folie, et avant que ne soit arrivé celui que nous destinions à la sagesse, qu'arrivera-t-il alors? Nous n'aurons donc que des folies à présenter au tribunal du souverain Juge?... Cela est d'autant plus à craindre que la vie, qui s'use si rapidement en toute circonstance, s'use bien plus rapidement encore dans la jouissance des plaisirs. J'ai vu cent fois dans ma vie de jeunes vieillards, de ces cadavres ambulants. dont la divine Providence ne semble prolonger l'existence que pour qu'ils soient à leurs semblables un avertissement salutaire, et je ne me suis jamais douté que la folie qui leur avait donné cet air prématurément sépulcral

fût un commencement de sagesse.

Admettons, si vous le voulez, que le jeune homme parvienne certainement jusqu'à l'âge mur, et même jusqu'à la vieillesse la plus avancée. Est-il vrai qu'il sera sage, précisé-ment parce qu'il aura été fou, et même d'autant plus sage qu'il aura fait plus de folies? Quelle absurdité! C'est comme si vous disiez: Voulez-vous bien faire? Commencez par mal faire. Voulez-vous vous trouver à l'orient? allez à l'occident ; au midi? allez au nord... Vous parlez de sagesse; mais savezvous bien ce que c'est? La sagesse! c'est la connaissance de ses devoirs; la sagesse! c'est bien plus que cela, c'est la connaissance goûtée, pratiquée de ses devoirs : Sapientia. La sagesse i c'est la domination de ses passions; puisqu'on ne peut pratiquer ses devoirs, sans avoir dompté ses passions qui s'y opposent. Toutes les fois donc que vous dites : Voulez-vous être sage et bien sage? commencez par être bien fou. C'est comme si vous disiez à l'écolier : Voulez-vous faire de bonnes études et remporter tous les prix? ne travaillez point; au philosophe : Voulez-vous deveuir la lumière du siècle? ne réfléchissez jamais; au militaire : Voulezvous être un jour la terreur de vos ennemis et la sûreté de votre patrie? jetez là vos armes et amusez-vous ou dormez.... Je ne cesserai de le dire : il est difficile de concevoir de plus grandes absurdités.

Cela se dit pourtant, remarquez-vous. -Sans doute, puisque vous le dites. — D'autres encore, répondez-vous. — Evidemment, tous ceux qui pensent comme vous, relativement aux choses religieuses; et malheureusement il y en a beaucoup. Je vous avouerai pourtant qu'on est souvent tenté de se faire illusion sur ce point. On voit quelquefois des hommes qui, après avoir donné dans tous les

égarements de la plus insigne folie, reviennent à la régularité de la plus profonde sagesse, et l'on se dit : Ce sont pourtant ceux-là l... Dites seulement : Ce sont quelques-uns de ceux-là l... Car, ce n'est qu'une exception que Dicu rend quelquefois éclatante pour montrer qu'on peut revenir à lui en tout temps; mais, enfin, ce n'est qu'une exception d'après laquelle il serait très-dangereux de régler sa conduite.

Soyons donc sages dès nos plus tendres années, parce que tout âge appartient à Dieu, et doit lui être consacré! Soyons sages dès nos plus tendres années, parce que, comme le disent les saintes Ecritures, et comme l'expérience de tous les jours nous l'enseigne, l'homme doit suivre, dans un âge

plus avancé les sentiers dans lesqueltiques engagé jeune encore : Adolesceus juris a suam, etiam cum senuerit, non receta de (Prov. XXII, 6.) Soyons sages des non tendres années, parce que peut-êm m'en aurons pas d'autres, parce que cul sagesse du jeune age qui est la plus dema la plus féconde en grands résuluts!

Sans doute la sagesse du jeune la se ni ne peut être celle de la vieillesse, cu l'expression du moins. Elle est douce, ra aimable comme la jeunesse elle-mète. Le c'est toujours, quant au fond, cette su fille de Dieu, qui est de tous les temps flux, ou plutôt qui ne recours temps ni lieux, parce que, comme l'a même, elle est éternelle.

# L

### LATIN.

Objections.—Pourquoi l'Eglise parle-t-elle latin, une langue morte? — Ne pourrait-elle pas parler, dans chaque localité, le langage du pays? — Parler une langue inconnue, c'est à peu près ne rien dire?

Réponse. — Aujourd'hui que les esprits sont naturellement portés à l'indépendance et que les cœurs sont épris de je ne sais quel amour plus ou moins pur de nationalité, il n'est pas rare d'entendre répéter les questions que nous venons de poser. Questions, du reste, auxquelles il n'est pas dissicile de répondre.

Pourquoi parler latin, une langue morte? nous dit-on.

Il vous est peut-être venu en pensée, à vous-même, quand vous avez assisté aux saints offices, dit à ce sujet le directeur du catéchisme de Saint-Sulpice (Exposition de la doctrine chrétienne), que l'Eglise ferait mieux de les célétrer en langue vulgaire. Pourquoi parler latin dans une assemblée de sidèles dont la plupart ne savent pas le latin? Dans les commencements, ajoute le même directeur, dont nous allons transcrire ici sinon les mots du moins l'idée, l'Eglise a célébré les Offices en latin dans l'empire romain, qui était très-étendu; elles les a célébrés en grec dans la Grèce; elle les a célébrés en arménien, en éthiopien, dans le pays des Arméniens et des Ethiopiens; elle a fait de même pour d'autres peuples. Mais, quand ces peuples corrompirent leurs langues, ce qui arriva peu à peu, l'Eglise ne changea pas ses prières publiques, elle con-tinua à les réciter comme autrefois. Voilà comment elle finite par célébrer presque partout les Offices en une langue qui avait cessé d'être la langue vulgaire. Ces prières sont si simples, si belles, si vénérables par fleur antiquité, il y a tant d'avantages dans deur unisorme expression, et il y aurait tant d'inconvénients à reconnaître officiellement pleur indéfinie traduction dans toutes les langues, dans tous les idiomes du monde, que

l'Eglise a jugé convenable non-seukre les maintenir là où elles se trouvier mais encore de les faire adopte 70 peuples qui se convertissaient à la 60 tienne, quelle que fût la langue 40 peuples.

Pourquoi l'Eglise parle-t-elle ist. e langue morte? — Mais parce que : e langue propre, celle qu'elle doit per par conséquent. Ce n'est donc point me ment une langue morte, mais bien 12 e gue vivante, et qui le sera même togra puisque l'Eglise ne doit jamais périr

Ce n'était point sans une dispositionés divine Providence que Rome était mande du monde quand l'Eglise commençair établir. C'était pour préparer les permiteres propriées leur être annoncé. Un des mojes es pe propres à cela, c'était la langue de a r . reine des nations sous le rappor mairre. et qui allait le devenir pour super y : langue, répandue déjà plus ou moins munément par toute la terre, ou pluis ? se l'appropria, en y introduisant des preset des sentiments précédemment incr. Qui ne le comprend aisément, en retr sant le moins du monde. Le lain que l'Eglise n'est point la langue des Ronales païens, mais celle des Romains catholises ne distère guère moins de la languede l'." et d'Ovide que de celle du Danie et da l'er Ce latin de l'Eglise n'est point deven '. gaire, pour tous, après que cette Eglise d' répandue par tout le monde, et il ne le s viendra probablement jamais; mais cect core, pensons-nous, par une secrite de ristion de la divine Providence, de riquien se vulgarisant il ne se corroge. qu'en se corrompant il ne périsse (185 tout co qui se corrompt. Ce latin est la la gue officielle de l'Eglise, celle avec ME elle prie et enseigne, elle est en mpar par conséquent, avec Dieu et les horr C'est, des lors, la langue de l'Espe s' elle Jésus-Christ a promis de se trouver a'à ia fin des siècles. Voilà pourquoi avons dit que bien loin d'être une ue morte, c'était une langue vivante, sement vivante, en quelque sorte, et subsistera toujours avec l'Eglise qui se

appropriée.

surquoi parler latin?—C'est afin que ité soit plus complète dans l'Eglise de s-Christ. Cette unité doit se trouver, it tout, dans le symbole, qui est l'essence de du christianisme; mais elle doit se ver également dans la prière, qui n'est autre chose que la foi passant par le r et l'élevant au ciel, d'où elle est desdue pour nous y appeler. Vous me direz it-être que cette unité se trouverait dans idées. Sans doute; mais, d'une part, st-il pas clair que, si elle se trouve aussi is la parole, elle sera plus complète; et, ne autre part, n'est-il pas clair encore l'expression modifie souvent la chose

rimée, et que, si l'unité n'existe pas dans paroles, elle poidées bien ne pas rester

i plus dans les idées?

'ourquoi parler latin? - Mais ne compre--vous pas que cette unité de langage est s-propre à faire sentir l'unité de la famille élienne, je dirai même de la famille huune, si tous les hommes voulaient entrer us le sein de l'Eglise catholique, comme , v sont appelés. De quelques points du obe que soient partis différents catholiies, quand ils viennent à se rencontrer, 1-ce au milieu des mers, ou sur quelque age déserte, ils feront, je suppose, le signe la croix, en prononçant les paroles qui y il attachées. Puis : Credo in Deum..., TEuropéen; et in Jesum Christum Domim nostrum..., ajoutera l'Américain; Credo Spiritum sanctum..., dira, à son tour, Mincin; Carnis resurrectionem, vitam fortuné de quelqu'une de ces îles converdepuis peu au christianisme; et tous se rreront avec amour, en attendant une non plus intime en Dieu, dans les étreintes une douce charité qui ne se fût pas fait ntir de même sans la langue comuune à us de l'Eglise notre mère.

Ne demandez donc plus pourquoi l'Eglise rle, en tout lieu, la même langue, dans ses lices principalement, et dans son enseigne-en officiel, si je puis m'exprimer de la rel. Les raisons en sont évidentes aux yeux e lous, et plus on les approfondit, sous tous rapports, ces raisons, plus on les trouve

uportantes et décisives.

he pourrait-elle pas parler, dans chaque calité, le langage du pays? nous dit-on

more.

En admettant qu'elle le pût, nous devons connaître que cela aurait toujours de rands inconvénients et serait même quel-uebis difficilement praticable.

Qui ne voit, d'après ce que nous avons dit us haut, que cette diversité toujours croislate de langages officiellement reconnus ar l'Eglise, nuirait, extérieurement du

moins, à l'unité que Jésus-Christademandée à son Père pour les siens? Je vous prie pour eux, disait-il, afin qu'ils soient un, comme nous sommes un nous-mêmes : « Ut sint unum. sicut et nos unum sumus. » (Joan. xvii, 22.) Or l'unité du Père et du Fils consiste en ce que le Père se dit à lui-même tout ce qu'il est, dans un Verbe éternellement existant. Cette unité, dont celle de l'Eglise doit se rapprocher de plus en plus, semble donc demander que le prêtre, ministre de Jésus-Christ, dise à l'homme ce qu'est Dieu, dans una langue partout et toujours la même. Qui ne voit que, de l'extérieur, cette diver-sité peut passer à l'intérieur, comme nous l'avons dit encore? Qui ne voit qu'une liturgie en langue nationale peut faire nattre l'idée et ensuite le désir d'une Eglise nationale, et bientôt engendrer le schisme.

puis l'hérésie?

L'Eglise ne saurait donc adopter, dans chaque localité, le langage du pays, sans porter un coup plus ou moins funeste à l'unité. Ce serait affaiblir également les liens de cette fraternité qui résulte d'une langue commune. Vous me direz peut-être que cette fraternité n'en existerait pas moins pour cela. C'est possible; mais elle serait moins complète, et surtout moins sensible; est-ce que des hommes peuvent se regarder comme frères, quand, sous les yeux du même père et dans les bras de la même mère, ils parlent chacun un langage différent? En certains cas surtout, cela serait très-choquant. «Bien des fidèles sont obligés de voyager, dit à cette occasion l'auteur que nous citions tout à l'heure. Ils passeront, je suppose, et même à plusieurs reprises, d'un pays dans un autre. Ne leur est-il pas aussi agréable que commode, dans l'état où sont les choses, de voir partout les mêmes Offices, d'entendre partout les mêmes prières. Ils sentent alors que, quand on a le bonheur d'être Catholique, on n'est étranger nulle part. Supposez, au contraire, que chaque pays ait les Offices publics dans sa langue vulgaire, les étrangers n'y comprendront rien. Sans sortir même de la France, quel embarras n'éprouveriez-vous pas en passant de la Normandie en Bretagne, de la Bretagne dans le pays Basque, de la Provence dans l'Alsace?..Ce serait tantôt l'allemand, tantôt le breton, tantôt le basque, tantôt le provençal : pensez-vous que ces variétés vous fussent agréables et vous parussent d'un bel effet? » Un homme était sur le point de quitter la paroisse qu'il habitait depuis longtemps, pour aller s'é-tablir dans une paroisse voisine dont la liturgie n'était pas parfaitement semblable à celle à laquelle il étaithabitué : « Quoi donc l lui dit quelqu'un, est-ceque vous ne voulez plus être des nôtres? » Ainsi parlait le gros hon sens. Qu'aurait-il donc dit, s'il eût été question d'aller dans une paroisse où les paroles mêmes eussent été tout à fait différentes.

« Ce n'est pas tout, » ajoute le directeur des catéchismes de Saint-Sulpice. « Les langues vivantes, celles qu'on voudrait voir partout adoptées dans l'Eglise, changent continuel-

lement. Il n'est pas rare qu'après une cinquantaine d'années les mots n'aient plus le même sens qu'on leur avait d'abord donné. Des mots, dans le principe très-convenables, comme formule de prières, donnent quelquefors lieu, plus tard, à une autre époque, à des allusions inconvenantes. Il faudrait donc que l'Eglise fût toujours occupée à remanier partout ses prières, à changer ses livres d'Offices. Il y aurait lieu de craindre que, dans ces variations fréquentes, il ne se glissat des erreurs compromettantes pour la pureté de la doc-trine chrétienne. Et voilà précisément pourquoi nous avons dit que l'adoption, dans chaque localité, de la langue du pays, était difficilement praticable. Le principe de cette adoption une fois admis, il faudra l'étendre non-seulement à tous les lieux, ce qui est évident, mais encore à tous les temps, au fur et à mesure des changements notables qui se feront dans chaque langue, comme nous venons de le faire remarquer. De là un nombre infini de treductions qui auront également besoin de l'approbation de l'Eglise, pour être remises, en son nom, entre les mains de tous. Or, je vous le demande, par qui sera donnée cette as probation? Par l'évê-que du lieu, pour chaque localité? Mais chaque évêque ne peut représenter l'Eglise, en pareil cas. Quelque respectable que soit son autorité, elle ne saurait s'étendre jusquelà. Par le Souverain Pontife? Mais il lui faudrait, ce qui est impossible, une connaissance approfondie de toutes les langues du monde. Par le Souverain Pontife, sur le rapport de chaque évêque diocésain? Mais, alors, ou ce sera l'évêque qui décidera la chose, ou le Souverain Pontise : dans le premier cas, c'est l'autorité qui n'est pas suffisante; dans le second cas, c'est la connaissance de la langue. Donc, avons-nous dit avec raison, l'adoption par l'Eglise, en chaque localité, de la langue du pays, est difficilement praticable, si ce n'est même entièrement.

LAT

Parler une langue inconnue, ajoute-t-on,

c'est à peu près ne rien dire.

Vous vous trompez, ou plutôt vous essayez de nous tromper, en confondant des choses parfaitement distinctes. Expliquons – nous

Parler à quelqu'un, de qui on veut se faire comprendre, une langue complétement inconnue, c'est à peu près ne rien dire, sans aucun doute. Mais vous ne voyez rien de semblable dans l'Eglise. Bien au contraire : quand le prêtre s'adresse aux fidèles, comme dans le sermon, les conférences, le catéchisme, il ne se contente pas de parler la langue de ceux qui l'écoutent, il se met, autant que possible, à leur portée. L'emploi, en pareil cas, de la langue vulgaire, et quelquefois d'une langue très-vulgaire, est, d'une part, nécessaire, et n'a pas, d'une autre part, les mêmes inconvénients que pour la liturrie. Cet emploi est nécessaire, avons-nous dit, puisque, sans cela, les fidèles ne pourraient être instruits. Il n'a pas les mêmes inconvénients que pour la liturgie, avons-nous dit encore; car ce que dit, en son propre nom, le ministre de la religion, ne doitas peut avoir la même uniformité, la même spité, la même pureté que ce qu'il du a nom de toute l'Eglise.

Vous me direz peut-être que le madresse pourtant aux fidèles quelque un latins, même pendant les prières.

Oui, vous avez raison, quelque m's mais ce sont des mots si simples, si quemment répétés, qu'il n'y a presque monne qui ne les comprenne. Qui resultacore que la posture du prêtre, son gest, maccent, le son de sa voix, mille choses une à les faire comprendre?

A ces quelques mots près, à qui sales le prêtre dans tout ce qu'il dit en latit, s' seul, soit avec l'assemblée des fidèles!

A Dieu, n'est-ce pas? Or, vous connex sans peine que Dieu entend parfaitents qu'on lui dit dans cette langue.

Sans doute, me répondrez-vous, et serait bien à désirer que les fidèles et dissent aussi, pour prier avec plus ésetion et de ferveur.

Nous en convenons; et voilà pourque. a fait de tout ce qui se dit et se chante : glise des traductions et des explications !! portée de tous les âges, de toutes les les gences, de touts les caractères.

Quant à ceux qui ne savent pas lire, re taines cérémonies, certains mouvers certains bruits bien connus les avenisses ce qui se fait et de ce qui se dit dans profices. Ils peuvent toujours suivre kpt. à l'église, quand ils y viennent avec de bassispositions; et, dans le cas contraire, et le suivraient pas, lors même que tout re

rait en français.

Du reste, c'est une erreur de croin? pour bien prier, il soit absolumentacce de suivre et d'entendre toutes les perore : se compose la prière dite ou chante. V.m. les Carmélites : leur âme est pourtel he feu en répétant ces psaumes latin delt d ne comprennent pas les mots. Calque d se sont dit, en commençant, qu'elle siluit? chanter les louanges de celui qui et [ see ] blage de toutes les perfections, puis, 1 (1.) de ce son lent, grave, religieux qu'elles ce tendent et qu'elles contribuent elles met à former, à l'aide encore de tout et frappe leurs regards, elles conservent ?" qu'à la fin une douce et sainte émotion : ne leur aurait donnée peut-être aucune une vulgaire parfaitement comprise. Et vie même, dites-moi? entendez-vons chara mot de ce concert de la nature qui que pe fois yous touche si profondément? Non. 24" vous avez commencé par penserà celui i il s'adresse; puis à l'aide de ce son grill' religieux aussi, en un sens, à l'aide cer de tout ce qui frappe vos regards. éprouvez une douce et sainte émoiren : ne vous procurerait peut-être aucune latur vulgaire parfaitement comprise. Cela : vous donner une idée de ce qui se par " celui qui, sans savoir le latin, sans pout lire le français, assiste avec attention et !". aux saints Offices, à la Messe principales et a Messe, avons-nous dit, car quels chants rs, et surtout quel spectacle! L'Evangile porte que, quand Jésus mourut sur le vaire, le gouverneur des Romains avait mellre au-dessus de sa croix, en hébreu, grec et en latin, cette inscription que tous si pouvaient lire : Jésus de Nazareth, roi Juis. Le sacrifice de la Messe est la re-

présentation et la continuation du sacrifice de la croix. Au-dessus de la victime sainte est une inscription, faite en une langue que chacun peut comprendre, de toutes les qualités de Jésus. Cette langue, que chacun peut comprendre, même celui qui ne sait pas lire, c'est la langue du cœur, dont une foi brûlante nous donne l'intelligence.

# LIBERTÉ RELIGIEUSE.

bjections. — Pourvu qu'on soit honnête, est bien libre à chacun d'avoir une relin ou de n'en point avoir du tout, - de n faire une à sa manière, — de suivre du pins celle dans laquelle il est né. - Que utorité ne s'en mêle point; car, après avoir é persécutée, elle persécuterait à son

Réponse. — Nous répondons à cela ailleurs tamment à notre article Religion, mais ce nt des questions si souvent répétées dans wonde, quoi que peu sérieuses au fond, que ous croyons devoir en faire un article parulier.

Pourra qu'on soit honnête, dites-vous, il t bien libre à chacun d'avoir une religion i de n'en point avoir du tout.

Parler ainsi, c'est n'avoir aucune idée des hoses qui nous intéressent le plus, c'est outenir le pour et le contre en même temps. in quoi consiste l'honnéteté? Dans l'accomlissement de nos devoirs évidemment. d'est-ce que la religion? L'ensemble de tous os devoirs. Affirmer donc que, pourvu qu'on nt honnête, il est libre à chacun d'avoir se religion ou de n'en point avoir, c'est wknir le pour et le contre en même temps. : sais bien que par religion on entend plus rticulièrement l'ensemble de nos devoirs nvers Dieu. Mais c'est une idée incomplète s la religion. En s'arrêtant là cependant, il tévident qu'on ne peut séparer l'idée bonnéteté de celle de religion, puisque nos roirs envers Dieu sont aussi des devoirs, j'sjouterai même les plus essentiels de us, nos devoirs fondamentaux, ceux en qui

'trouvent la source, la règle, la sauction : lous les autres.

Eroutons à ce sujet le sage directeur des téchismes de Saint-Sulpice. (Exposition la doctrine chrétienne.)

· Si quelqu'un venait vous dire : N'est-il is libre à un enfant d'honorer ses parents de ne pas les honorer, pourvu d'ailleurs ii soit honnête? vous en seriez fort sur-'s, et, à votre tour, vous demanderiez à terrange questionneur comment il entend meurer honnête homme en négligeant ecomplissement d'un devoir aussi essentiel rest celui de respecter son père et sa mère. ais vous, mon ami, vous ne seriez pas plus isonnable, si vous pensiez qu'il fût libre chacun d'avoir une religion ou de n'en ant avoir du tout, pourvu que l'on soit unête homme. N'avoir pas de religion, ce est assurément pas être raisonnable, ni onnête. Les bêtes n'en ont pas, parce

qu'elles ne connaissent pas Dieu; voudriczvous faire comme elles, ni plus ni moins, vous qui le connaissez? Croirez-vous bien que vous serez un honnête homme, quand vous n'aurez ni de respect pour ses volontés. ni d'égards pour ses droits, ni de reconnais-

sance pour ses bienfaits?

« Vous vous flatteriez d'être honnête homme, parce que vous ne feriez tort à aucun de vos frères; mais les droits du père de famille sont-ils moins vénérables, moins sacrés que ceux des enfants?... C'est Dieu qui est le père de la famille, et vous ne penseriez pas seulement à lui !... Ne voyez-vous pas que par une pareille conduite vous outrageriez Celui qui est de tous les êtres le plus grand, le plus aimable, le plus digne de vos respects et de votre amour? Et vous croiriez encore être un honnête homme!... Absurde prétention!

« Vous ne seriez pas raisonnable non plus; permettez-moi d'ajouter : Vous seriez un insensé. Ce met vous choque, il vous blesse, mais voyez et réfléchissez un instant : Que vous y pensiez ou que vous n'y pensiez pas, que vous le vouliez ou que vous ne le vouliez pas, vous mourrez un jour, peut-être même bientôt, et certainement quand vous ne vous y attendrez pas. Votre corps sera porté au cimelière. Votre âme... où ira-t-elle? Vous vous estimez trop pour croire qu'il en soit de vous comme de votre chien et de votre cheval, que, quand vous mourrez tout soit mort : votre âme survivra. Eh bien, je vous le demande encore une fois, où ira-t-elle? S'il y a un Dieu, comme personne n'en doute sérieusement, vous paraîtrez devant lui pour être jugé; votre sort se décidera en ce moment solennel. Dieu récompensera-t-il celui qui ne l'aura pas servi, celui qui aura vécu sans religion?... Vous devez donc vous attendre aux plus grands malheurs; vous vous serez fait à vous-même un mai irréparable; vous vous serez perdu sans ressource, et alors vous verrez si vous avez été raisonnable en vivant sans religion.

« Après cela, que vous soyez honnête envers les autres hommes, c'est possible à la rigueur; je vous conseille cependant de ne pas trop vous flatter sur cet article. Je n'ignore pas que l'on rencontre quelquefois de la probité, de l'amitié, un certain dévouement dans quelques hommes qui ne pra-tiquent aucune religion. C'est le plus souvent l'effet d'une bonne éducation qu'ils ont reçue et des bons exemples qu'ils ont sous les yeux; effet de la religion, par conséquent, sinon en eux-mêmes, du moins dans les autres. Mais qu'un homme ait des penchants mauvais, qu'il soit par nature porté à la colère, à l'avarice, à l'ambition; qu'il soit orgueilleux, sensuel, égoïste (et quel est celui d'entre nous qui n'a pas quelques-uns de ces mauvais penchants?...), cet homme ne se laissera-t-il pas entraîner ordinairement à la fougue de ses inclinations déréglées, s'il ne cherche pas dans la religion un remède et un soulien?... Il se gardera peut-être des excès que réprouve l'honnêteté publique, ou qui pourraient compromettre ses interêts; mais il fera souffrir ceux qui l'entourent, il sacrifiera tout à ses vues personnelles; s'il peut s'enrichir aux dépens d'autrui, tout en gardant les dehors de la probité, ne comptez pas sur lui. Ah! si l'on savait ce que soni, le plus souveni, dans leurs mœurs privées, dans l'intérieur de leur famille, dans leur commerce intime, ces hommes sans religion, qui se disent honnêtes!... Après tout, je n'ose pas dire qu'ils aient tort. Celui qui n'a pas de religion, qui ne croit ni à Dieu, ni au diable, comme on dit communément, ni au ciel, ni à l'enfer, pourquoi se gênerait-il? S'il peut se venger de son ennemi, s'il peut prendre adroitement la bourse de son voisin, s'il peut se procurer du plaisir, n'importe aux dépens de qui que ce soit, pourquoi se priverait-il? Qu'est-ce qui le reliendrait?... La crainte d'un avenir? Il n'y en a point pour lui. La conscience? Ce n'est qu'un beau mot, un airain sonnant. Le seul mal, à ses yeux, est de se déshonorer devant le public ou de tomber dans les mains des gendarmes. Cet hommelà peut être pire qu'une brute, il est néanmoins conséquent avec lui-même.

« On nous objecte que ceux qui professent la religion ne sont pas toujours exemplaires dans leurs mœurs. Mais, pouvons-nous dire d'abord, ce ne sont point des hommes reli-gieux. Ils ont le masque de la religion, ils n'en out point la réalité. Il y a peut-être des principes religieux au fond de leur âme. Alors, ce sont des hommes inconséquents, qui ne vivent pas selon leurs principes, la plupart du temps... Je dis la plupart du temps, car ces principes les avertissent quelquefois, les retiennent, les portent au bien, malgré leurs inclinations naturellement vicieuses. Quant à ceux qui ont les mêmes inclinations, les mêmes défauts que ces mauvais Chrétiens, et qui n'ont d'ailleurs aucune religion qui les avertisse, qui leur inspire de salutaires remords, qui condamne leurs excès; de tels hommes ne seront-ils pes encore sans comparaison beaucoup plus mauvais?

« Vous voyez donc bien que l'on ne peut être ni honnête homme, ni homme vraiment raisonnable sans religion. »

N'est-il pas libre à chacun de s'en faire une à sa manière? avez-vous dit encore.

Parler sinsi, c'est se faire Dieu, plus que Dieu; c'est se croire capable de faire ce qui est impossible à Dieu. C'est se faire Dieu, puisqu'il n'y a que Dieu qui puisse lier les consciences, parler aux hommes du haut du ciel, leur annoncer des récompenses ou des

châtiments pour l'avenir : ce qui est le pa pre de la religion. C'est se faire plu o Dieu, puisque c'est s'arroger le droit à s difier, de changer ce qu'il a lui-même tes C'est se croire capable de faire ce que impossible à Dieu, car Dieu, à propres parler, n'a pas fait la religion, en ca ata d'essentiel au moins; il l'a seulement mulguée. Qu'est-ce que la religion, e 4: C'est l'ensemble des rapports qui einentre le Créateur et la créature. Ces nom existent nécessairement per le fait mint la création, et il ne serait pas libre i le. malgré sa toute-puissance, de les dur ou de les modifier, de faire, per enque les créatures ne fussent pas dépende du Créateur, et ne lui dussent mi, int tre, respect, amour, obéissance. Air donc qu'on est libre de se faire une not à sa manière, c'est se croire capable ce qui est impossible à Dieu, c'est trueuse impiété.

Sans remonter si haut, d'ailleur, we comprend que si on est libre de se preligion à sa manière, on pourra ke en vertu de la même liberté, modier de religion, s'en dispenser à l'occasion, te jeter complétement pour en adopter autre, ou n'en point avoir du tout. Ce se dès lors une religion qui n'obligeral une religion sans valeur, sans util. religion qui n'en aurait que la non, se n'en serait point une en réalité.

L'auteur que nous citions tout à e s'est fait la même objection : • Am: nous y repondions, » dit-il, « voyer a " ce qui s'est passé dans le monde est. religion. Dans un grand nombre de pa a cru honorer la divinité en se laissat! à la débauche; les païens honoraient par le vin et Mercure par le vol; de versaient le sang de leurs enfanten 🕬 dans un brasier ardent ces innocests 14. mes, pour apaiser la colère du de mest été si commun que les sacrifics (16371) que l'on égorgeait sur les autes dur cérémonies religieuses. Nous aunom 1. autres cruautés ou extravagances i 14 " ter dans ce genre, s'il le fallait. Constaprès une telle expérience, dire que de. doit se faire une religion à sa manier

taines personnes: J'ai des principes or ligion et de morale, j'élève souvent man la Dieu, ja me confie dans la bouté la Maître souverain qui peut me pardonne, je veille à ne pas faire de mai aux 10.00 je leur rends même volontiers serie? I l'occasion. Voilà ma religion, c'est ans le je me la suis faite; ne me suffit-elle [2]

Tout cela est assurément fort hier. Tout cela ne suffit pas. D'abord, vous vent voir à quelles extravagances les hars peuvent se laisser aller en religion, que ne sont pas conduits par une autorité surioure. Vous pouvez, vons, être plus que d'autres, mais n'est-il pas évidest pour prévenir tant d'abus et d'erreurs nestes, il fallait une règle commune que

ussent respecter, sans quoi chacun se croira age et trouvera bien ce qui lui viendra à esprit?... Pour ce qui vous concerne, vous jui parlez si complaisamment de la religion ue vous vous êtes faite, avez-vous dans vos eules maximes des moyens de vous préerrer du péché, de combattre vos mauvais enchants?... Si vous avez offensó Dieu, et mbablement vous ne vous croyez pas imeccable, êtes-vous sûr de pouvoir obtenir le ardon de vos péchés sans recourir aux noyens d'expiation que Dien lui-même auail établis?... Sur un point d'une si haute mportance, votre raison seule vous donne--elle quelque garantie? Evidemment, vous n'avez là-dessus aucune assurance. Le simple bon sens your dit qu'il faut, avant tout, s'informer si Dieu a fait une religion; car, s'il nous a prescrit la manière dont nous deroas l'honorer, il est bien évident qu'il ne 10us sera pas libre d'en choisir arbitrairenent une autre. Dieu n'est-il pas le maître? Jieu ne sait-il pas mieux que nous ce qui mavient à sa gloire et à nos vrais intérêts? Um sommes-nous, vous et moi ou tout aure pour nous former une religion différente le celle que lui-même a voulu nous donser? »

Il est bien libre à chacun, avez-vous sjoulé, de suivre du moins celle dans laquelle il est né.

El si c'est l'absurde et coupable religion des paiens, celle qui fait courber les genoux, marmurer d'ientiles prières devant de sourdes et impuissantes idoles, celle qui fait honorer un Bacchus ivrogne, une Vénus impudique, un Mercure voleur, celle qui fait mmoler, par le ser ou le seu, à quelque dirinké sanguinaire, ce que nous avons de plus cher au monde? — Alors, c'est diffé-ren, me répondez-vous : ce serait outrager le Divinité au lieu de l'honorer. — Je le crois comme vous. Toujours est-il que le Principe que vous venez d'émettre n'est pas ians exception. Que si vous êtes obligé d'en idmettre trois ou quatre, pourquoi pas un plus grand nombre? Pourquoi n'en viendriez-vous pas, de conséquence en conséquence, à la religion seule vrain, seule étabile de Dieu, à celle qui, par son antiquité, on universalité, l'incomparable pureté de doctrine, par la sympathie qu'elle renvalre dans toutes les âmes, par les prophéues qui l'ont annoncée, les miracles qui l'ont compagnée, le prodige si grand de son tublissement, le prodige plus grand encore, Peul-être, de sa conservation, présente aux reux de tous le témoignage irrécusable de sa livinité?

Vous allez me dire, peut-être, qu'il y'a sen peu d'hommes capables de discerner la térité, surtout en fait de religion.

Savez-vous pourquoi? C'est parce que sous a'y allons pas de bonne foi. Ah! si nous umions Dieu et sa gluire autant que nous aimons le monde et ses plaisirs, si les intérêts de notre âme nous touchaient autant que œur de notre corps, comme la vérité de la religion, qui n'est que l'expression des rap-

DICTIONN, DES OBJECT. POPUL.

ports existant entre le Créateur et ses créatures, se montrerait à nous dans tout son éclat! Comme le Père céleste, vers lequel nos cœurs se porteraient avec toute l'ardent dont il les a rendus capables, se rapprocherait de nous, dissipant de plus en plus, par sa divine présence, les ténèbres au mihem desquelles nous sommes plongés! Comment peut-il en être ainsi? Nous nous plaisons au milieu de ces ténèbres; il semble que nous m'ayons pas de plus grande jouissance que de les accroître encore autour de nous. Ouvrons donc les yeux, appelons Dieu à notre aide, et il nous fera connaître sa volonté, et par conséquent sa religion.

Vous allez me dire, peut-être encore, qu'il est bien pénible d'abandonner la religion de

ses pères.

La religion de vos pères? Mais c'est uniquement celle de Dieu, la véritable religion, qui leur a été donnée dès le commencement et qu'ils n'auraient jamais da abandonner. Ils l'ont quittée pour suivre les voies de l'erreur; en y revenant, vous ne faites que ce qu'ils ent fait, ou plutêt, pour ce qui vous concerne et autant qu'il dépend de vous, vous réparez le tort qu'ils ont eu.

Il est bien pénible, dites-vous, d'aban-

donner la religion de ses pères.

Mais ou ceux dont vous parlez vivent encore, ou non : dans le premier cas, tâchez de ne pas vous séparer d'eux, en effet, en faisant tous vos efforts pour les amener avec vous dans le sein de la vérité. Dans le second cas, ne troublons point leur mémoire. Peut-être ont-ils eu pour eux l'excuse de la bonne foi. Dans cette supposition, Dien ne leur imputerait point à crime leur erreur, et les récompenserait comme les siens au nombre desquels ils se seraient trouvés de cœur. Rattachez-vous donc avec empressement à cette société à l'âme de laquelle les vôtres ont appartenu, et prenezainsi le seul moyen que vous ayez de vous réunir à eux pour l'éternité dans le sein de Dieu; car, la vérité vous ayant apparu, vous ne pourriez espérer d'avoir comme eux, aux yeux de ce bon père, l'excuse de la bonne foi.

Que l'autorité ne s'en mêle point, avezvous dit en dernier lieu; car, après avoir été persécutée, la religion persécuterait à

son tour.

De quelle autorité entendez-vous parler iei? De l'autorité ecclésiastique ou de l'autorité civile? Si vous voulez parler de l'autorité ecclésiastique, ce que vous dites serait tout simplement absurde. Et pourquoi donc cette autorité a-t-elle été établie? N'est-ce pas, tout en conservant dans les voies de la vérité ceux qui y sont déjà, pour y faire entrer ceux qui ont le malheur d'en être éloignés? Rappelez-vous ce que dit à ses apôtres le doux Jésus, le moins persécuteur cependant, mais aussi le plus persécuté qui foit jamais : Allez donc, instruisez toutes les nations, les baptisant au nom du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit, leur apprenant à observer tout ce que je vous ai ordonné. Entendez-vous bien l'ordre formel donné

par le Sauveur des âmes aux ministres de sa religion, à ceux qu'il rend les dépositaires de sa divine autorité? Enseignez - docete. - Et qui donc, Seigneur? Tous les hommes sans exception, quelle qu'ait été jusqu'ici teur religion. Omnes gentes. — Mais sur quoi? Ne redresseront-ils en eux que ce qu'ils trouveront de contraire à la justice? Sur quoi! vous devez le voir, car Jésus-Christ parle en termes tels qu'il est impossible d'en employer de plus clairs et de plus formels: leur apprenant à observer tout ce que je vous ai commandé : « Omnia quæcunque mandavi vobis. » (Matth. xxvin, 19, 20.) Observateurs fidèles de l'ordre qui leur a été si formellement donné par leur divin maître, les apôtres se partagent le monde en effet, et propagent partout la doctrine chrétienne avec un zèle infini, couronné partout du plus grand succès. Ce zèle de propagation, ce seu divin sorti du cœur de Jésus, qui l'avait apporté du ciel pour embraser le monde : Ignem veni mittere in terram, et quid volo nisi ut accendatur (Luc. x11, 49)? les spôtres le communiquent à leurs successeurs dans l'apostolat : Annoncez donc la parole, dit le grand Apolre à sou disciple Timothée, pressez à temps et à contre-temps, reprenez, suppliez, menacez...: « Prædica verbum; insta opportune, importune, argue, obsecra, increpa... » (II Tim. iv, 2); coux-ci, à leur tour, le communiquent également à leurs successeurs, et il en a été et il en sera ainsi de siècle en siècle, ou plutôt de jour en jour, c'està-dire sans fin, jusqu'à la consommation des temps: Et voilà que je suis avec vous, tous les jours, dit en effet Jésus-Christ à ses apôtres, en les chargeant de continuer sa mission sur la terre, jusqu'à la consommation des siècles: « Et ecce ego vobiscum sum omni-bus diebus, usque ad consummationem sæculi... » (Matth. xxvIII, 20.) Est-ce à dire, pour cela, que les ministres de la religion de Jésus-Christ aient jamais été ou deviennent jamais persécuteurs? Non, assurément; car, le seul sang qu'il leur soit permis de verser, c'est leur propre sang; et, comme pour leur donner plus d'horreur encore de toute effu-sion du sang de leurs frères, l'Eglise a voulu que les personnes ou les lieux souillés de cette effusion de sang se trouvassent, par cela même, impropres aux saintes fonctions, et ne pussent le redevenir que par une purification convenable.

Vous me direz peut-être qu'il y a une persécution morale non moins pressante que la persécution physique, si ce n'est même da-

vantage.

Qu'entendez-vous par là? La persécution du bon pasteur qui poursuit en effet la brebis égarée jusqu'à ce qu'il l'ait retrouvée, chargée sur ses épaules et ramenée au ber-cail ? La persécution du père de famille dont le souvenir poursuit sans cesse l'enfant prodigue au milieu de ses plus profonds égarements et qui, l'ayant vu revenir à lui. se jette à son cou, et le presse avec amour dans ses bras de peur qu'il ne s'éloigne encore? La persécution de Dieu lui-même qui poursuit le pécheur de sa grâce pour le détourner du mal et le porter au bien ? Si c'est là véritablement ce que vous entendez par persécution, elle est dans l'Eglise, exercée en tout lieu par l'autorité ecclésiastique, et elle le sera même toujours, parce que cetta persécution n'est pas autre chose que la charité dont l'action doit toujours se faire sentir sur les âmes, jusqu'à ce qu'elle les sit réunies dans le sein de Dieu, au séjour de l'éternel repos.

Quand vous dites que l'autorité ne doil exercer aucune pression sur les âmes, voulez-vous parler de l'autorité civile? l'aroue que celle-ci ne saurait agir alors avec trop de circonspection pour ne point empiéter sur les droits de l'autorité ecclésiastique « se renfermer le plus possible dans ses al tributions qui ont principalement pour but le maintien de l'ordre extérieur. Cependant comme cet ordre extérieur n'est que la manifestation de l'ordre intérieur etquil doit y revenir sans cesse, comme il a la tout à la fois son origine et sa fin, il est évident que l'autorité civile ne peut pas rester indifférente non plus par rapport à la veritable religion. Elle doit l'étudier, se pentrer de son esprit, la vénérer, l'aimer el porter, autant que possible, tous ceux qu'elle est chargée de régir à l'accomplissement

de ses divins préceptes.

Vous me direz peut-être que la persécu-

tion résultera de là.

Quoi! la persécution pour la vérité et la vertu! La persécution par amour et arec amour! Mais je vous l'ai dit, cela s'appelle charité. Est-ce qu'un père est le persécuteur de ses enfants quand il emploie tous les moyens qui sont à sa disposition pour les porter à l'accomplissement de leurs devoirs religieux? Le chef d'un Etat est le père de ceux sur lesquels il exerce l'autorité souveraine. Il ne sera donc point non plus leur persécuteur, quand il emploiera tous leur persécuteur, quand il emploiera tous les moyens qui sont à sa disposition pour les porter à l'accomplissement de leurs devoirs religieux.

# LIBRE ARBITRE.

Objections. — L'homme se croit libre, mais c'est une illusion. — Ce que Dieu a prévu de toute éternité doit arriver infailliblement. — Dieu ne pouvait permettre à sa créature de troubler l'ordre qu'il a établi en allant contre sa volonté. — Si l'homme était véritablement libre, que de crimes ! et ces crimes retomberaient sur Dieu qui lui aurait

donné la liberté. — Un roi sage et bon se garderait bien de donner à ses sujets une chose dont il saurait que ceux-ci feraient le plus funeste abus.

Réponse. — Vous dites que l'homme se croit libre, mais que c'est une illusion de sa part. Il faut convenir que si c'est une

ilusion, c'est bien, sans contredit, l'illuion la plus grande, la plus générale, la plus ndestructible qu'il soit possible d'imaginer. Jui doute, en effet, de sa liberté? Consulez-vous vous-même, je ne dirai pas dans le dence des passions et des préjugés, mais n quelque état que vous puissiez vous rouver; interrogez tous les hommes, quels lu'ils soient, grands ou petits, riches ou auvres, savants ou ignorants, vertueux ou riminels... quelqu'un a-t-il jamais douté de a liberté? en doutez-vous vous-même? Juoi I je ne serais pas libre de prier Dieu ou de blasphémer son saint nom, de respecer l'ordre public ou de le troubler violemnent, de nourrir mon semblable ou de lui ensoncer le poignard dans le sein? que je me porte à l'acte le plus important ou le oins ind ifférent, le plus méritoire ou le plus oupable, je suis entraîné irrésistiblement, velque conviction que j'aie moi-même et se tous les hommes aient comme moi du ontraire! C'est ce que nul n'a jamais dit et le dira jamais, quelque intérêt qu'il ait à le

Vons avez entendu parler de bien des juement sans doute ; peut-être même en avezous viza rendre, car il y en a toujours eu et l y en aura toujours en tout lieu. Dans ces lifférenals jugements où tout se dit cepentant, evez-vous jamais vu mettre en avant, soit per l'accusé lui-même, soit par celui qui était chargé de le défendre, le défaut absolus de liberté chez l'homme? Je ne le pense pes. C'est que, voyez-vous, il n'y a que leux sorles de personnes à qui on puisse enendre direque l'homme n'est pas libre réelment, et que s'il le croit, c'est une illuion: ce sont les fous d'une part, et d'une utre pert les philosophes impies, ces fous viontaires qui ne sont pas les moins extraaunts de tons. Et encore ces derniers, nand l'accès est passé, ou si vous l'aimez nieux. quand ils cessent de jouer leur rôle s fous, montrent-ils la même croyance que vat le monde à la liberté de l'homme, du ioins par leur conduite.

Vous dites que l'homme n'est pas libre?
- Ecoutez donc et retenez bien ce raison-

Ou vous me croyez libre ou non. Si vous e eroyez libre, vous avez tort d'affirmer te je ne le suis point. Si vous ne me syez pas libre, vous avez tort encore d'esger de me faire partager votre opinion, tisque la mienne est en moi irrésistible-tet.

Mais, me direz-vous, j'agis, moi aussi, irsstiblement. Et puis, qui sait si ma parole ssiblement. Et puis, qui sait si ma parole dans le même sens que la mienne?

Til automate, qui ne rougis point de te grader, et tous ceux de ton espèce avec us is loin de moi, ou je t'écrase et d'intes et de coups! Mais, quand j'en aurai la sorte, tu ne pourras te plaindre ni paroles ni de mes actes; car, automoi aussi, d'après tes idées, je ne sau-

rais avoir, à tes yeux, la responsabilité de ma conduite.

LIR

L'homme n'est pas libre, dites-vous. — Pourquoi donc tant de conseils et d'exhortations? Pourquoi toutes ces paroles d'approbation ou de blâme? Pourquoi ces ordres donnés, de tous côtés, par le supérieur à son inférieur? Pourquoi ces tribunaux, ces prisons, ces chaînes, cet échafaud qui se dresse? Pourquoi parle-t-on, en tout lieu, du ciel et de l'enfer?...

Pourquoi? Mais ne voyez-vous pas, comme je vous l'ai dit, que l'homme n'est pas libre, et que, quoi qu'il fasse, qu'il agisse ou qu'il parle, il fait tout irrésistiblement?

Et ne voyez-vous pas, vous, que vous faites du monde entier un vaste théâtre où un nombre infini d'automates, qui se disent pourtant créés à l'image de Dieu, se livrent irrésistiblement, tout en proclamant haute-ment leur liberté, à la conduite la plus dégoûtante quelquefois et la plus abominable? « Un moyen court et sacile de juger un sys-tème, » dit à cette occasion l'abbé de Frayssinous (Conférence sur le libre arbitre), «c'est de l'examiner dans ses conséquences immédiates. Avec de la souplesse dans l'esprit, et les subtiles ruses de la dialectique, le sophiste vient à bout de répandre une lueur de vérité sur les plus monstrueuses erreurs. Il peut être difficile de le suivre dans ses arguments compliqués, ou d'en faire voir le faux, lors même qu'on le sent très-bien. Alors voyez les suites nécessaires de la doctrine : L'arbre se reconnaît par les fruits; et, quand les conséquences sont absurdes, comment les principes seraient-ils vrais? Appliquons cela au fatalisme. Si je vous disais crûment qu'il n'y a ni vice ni vertu dans ce monde; si je vous di-ais encore que le remords n'est qu'une chimère et le vain tourment des dupes, vous seriez révoltés de ces assertions. Si j'ajoutais ensin qu'il n'y a point de Dieu, vous se-riez plus revoltés que jamais. En bien l Voyons si ce ne sont pas les trois conséquences immédiates et inévitabes du fatalisme, et dès lors nous serons ramenés par la force des choses à la doctrine opposée, celle du libre arbitre.

« Je soutiens d'abord que, dans le système du fatalisme, il n'y a dans la réalité ni bien ni mal. Je m'adresse à ses défenseurs, et je leur dis : Les meurtres, les parricides, les empoisonnements, la calomnie avec ses noirceurs, la barbarie dans les pères, l'ingra-titude dans les enfants, la periide dans les amis, la mauvaise foi dans le commerce de la vie, tout cela vous paraît-il un désordre ? Voyez-vous là des crimes? Au contraire, la probité, la reconnaissance, la justice dans le magistrat, le courage dans le guerrier, la bonté dans le riche, tout cela vous paratt-il dans l'ordre? Voyez-vous là des vertus? Le mal est-il d'un côté, le bien est-il de l'autre? Parlez ; si tout est égal à vos yeux, si vous ne voyez d'autre différence entre les bons et les méchants que celle qui existe entre l'é-pervier vorace et la colombe timide ; si le parricide et le dévouement filial ne sont pas

LIR

plus pour vous que la tempête furieuse ou qu'une douce rosée, quels sentiments sont donc les vôtres? Et cette doctrine n'est-elle pas si horrible à vos propres yeux que vous n'oseriez la professer hautement? Si d'un côté, vous voyez des crimes et de l'autre des vertus, vous êtes inconséquents : car enfin, suivant vous, fatalistes, tout existe nécessairement, tout ce qui est doit être, rien de ce qui est ne peut être autrement; tout est enchaîné par les lois de l'irrésistible destin : dès lors tout est à sa place, tout est dans l'ordre; dès lors aucune règle n'est violée, il n'est plus de désordre, car le désordre est la violation d'une règle qu'on doit suivre et qu'on n'a pas suivie. Ainsi, que Néron, à la vue de Rome incendiée, chante l'embrasement de Troie, ou que saint Louis rende la justice sous le chêne de Vincennes, l'un et l'autre ne font que remplir leur inévitable destinée; l'un est juste par la même raison que l'autre est cruel, c'est-à-dire par le cours de l'immuable nécessité. Ainsi, que Titus soit les délices du genre humain et que Caligula en soit l'effroi, ce sont deux anneaux également nécessaires de la chaine des êtres; l'un est de fer et l'autre d'or, si l'on veut, mais voilà tout : la différence de leur conduite n'était pas plus de leur choix que la différence de ces deux métaux ne vient de leur volonté. Ainsi enfin, qu'un meurtrier soit cité devant les tribunaux, les mains encore teintes du sang de son semblable, il peut se dire innocent. Oui, dans le système du fatalisme, il a le droit de dire au magistrat : « J'ai tué mon sem-« blable aussi nécessairement que vous êtes « le vengeur de sa mort ; chez moi comme « chez vous, le tempérament fait tout par l'impulsion de l'irrésistible nature ; j'ai dû être le tigre qui dévore sa proie et vous avez du « être le chasseur qui le poursuit; vous êtes « plus heureux que moi, mais je ne suis pas « plus coupable que vous. » Si le magistrat était fataliste, il pourrait bien condamner l'assassin, mais il lui serait impossible de répliquer à sa harangue.

« Le fataliste nous dira-t-il qu'il appelle vertu ce qui est utile, et vice ce qui est nuisible, encore que le premier comme le second soit nécessaire et non l'effet d'un choix libre ? Mais s'il en est ainsi, lui dirai-je, si c'est là votre balance du juste et de l'injuste, du vice et de la vertu, renversez donc toutes les notions du bon sens et toutes les règles du langage reçu parmi les hommes; appelez vertueux le champ fertile qui se couvre de riches moissons, car cela est très-utile; appelez criminel le torrent débordé qui ravage les campagnes, car cela est très-nuisible. Voyez comme dans l'esprit de tous les hommes l'idée du crime se lie à celle de la liberté : le malade dans le délire de la sièvre, l'insensé dans un accès de sa fotie, auraient beau commettre des meurtres, on verrait bien là un malheur, mais non pas un crime; on pourrait bien les mettre hors d'état de nuire à leurs semblables; mais quel code a jamais puni de mort celui

dont le cerveau était aliéné, encore qu'il ent commis des actions nuisibles? Pourquoi devant les tribunaux les forfaits réfléchis, combinés, préparés de loin, sont-ils plus révoltants, plus odieux que ceux qui sont commis dans un accès de colère et d'emportement, sinon parce qu'on voit dans les pre-miers plus de liberté? Ainsi, ôtez à l'homme sa liberté, admettez le fatalisme, dès lors

plus de vice, ni de vertu.

« Une seconde conséquence, c'est que le remords est une chimère, et que le seul parti sage, c'est de l'étouffer. Le remords se compose de ce double sentiment : qu'on a da éviter l'action qu'on a commise, et qu'on pouvait l'éviter. C'est alors qu'il s'élèvedans l'homme un combat pénible entre la conscience qui accuse, et l'esprit obligé de se condamner lui-même. Mais si vous ôter à l'homme sa liberté, si le coupable n'avait pas le pouvoir véritable d'éviter le mal, quoi de plus insensé que de se le reprocher qu'il soit responsable d'un voi, d'un meurire, d'une calomnie volontaire; que sentant trèsbien qu'il avait la liberté d'éviter ces crimes, il se les reproche, je le conçois; mais s'il y a été irrésistiblement entraîné, si ces crime étaient pour lui aussi inévitables que lamladie et la mort, il lui est tout aussi ridicule de se les reprocher qu'il le serait au moribond de se reprocher son agonie. Remarques qu'on sait fort bien distinguer le remords des autres sentiments pénibles qui peutent nous affecter. On s'afflige d'un événement qui renverse nos projets ou notre fortune, on donne des regrets à la mort d'un parent ou d'un ami; mais l'âme ne connaît le re mords que pour des fautes qu'elle a commses librement. Que, dans l'égarement de fièvre qui le brûle, le malade insulte ou mattraite ceux qui lui prodiguent les plus tendres soins, ce n'est là qu'un effet purement machinal; s'il vient un jour à l'apprendre, il pourra s'en affliger, mais non en concevoir du remords: jamais la conscience n'est troublée que par des fautes qu'il était en son pouvoir d'éviter. Donc nous ôter la liberté, nous prêcher le fatalisme, c'est apprendre aux méchants à dormir en paix au sein de leurs crimes : c'est leur enlever la dernière ressource qui leur reste, celle du remords

« Une troisième conséquence, c'est qu'il n'y a pas de Dieu. En effet, la première idée qu'éveille dans l'âme le souvenir d'un Dieu. c'est bien sans doute celle d'un être qui el la sainteté même, qui ne saurait approuver ni commettre le crime ; et dépouiller Dies de sa sainteté ou l'anéantir, c'est la même chose. Or le fataliste est forcé de ne pas reconnaître Dieu, ou de le faire auteur de toul le mai qui souille la terre. Dans son système le monde moral, comme le monde physique, se règlerait par des impulsions et des mouvements inévitables, toutes les actions humaines, comme les phénomènes de la natura ne seraient que le développement nécessaire de la direction primordiale imprimée aux es rrits comme aux corps. Alors non-seulemen Dieu permettrait le mal, comme provensul ¡l'abus de la liberté; mais Dieu même en rait la véritable cause. Alors le crime de issassin, comme l'éruption du volcan qui ouvre de ses laves brûlantes les lieux d'amour, serait l'effet de la volonté divine: insi le mal ne viendrait pas de l'homme, ais de Dieu. Ah! je le dirai sans craindre blasphémer, mais plutôt dans un sentient profond de respect pour la sainteté du ieu que j'adore: s'il fallait admettre le falisme, croire que l'homme n'est pas libre, le ce moment il faudrait prêcher l'athéisme mme la première de toutes les vérités. Si utes ces conséquences nous épouvantent, renons donc à la doctrine enseignée par la line raison, comme par la religion; reveons à la doctrine de la liberté de nos âmes. » Ainsi l'homme est libre, et nous ne sauions en douter un instant, puisque le sens nime qui nous avertit de l'état de notre me, la raison qui nous éclaire, le sens comiun qui redresse nos erreurs, tout nous assure de la manière la plus incontestable. Nomme est libre, vous dis-je, puisque, il ne l'était pas, il n'y aurait ni bien ni ual, ni vice ni vertu, la conscience ne serait u'une chimère, Dieu lui-même, une dériion: conséquences affreuses, que nul homme ense n'admettra jamais!

Cependant, dites-vous, ce que Dieu a prévu, le toute éternité, doit arriver infaillible-

Oui, infaillibleme nt; puisque Dieu ne Morait avoir prévu ce qui n'arrivera point; nais non pas nécessaurement, s'il s'agit d'acions laissées à notre libre détermination; uisque la prévision de Dieu n'influe en aume manière sur cette détermination, et la uppose au contraire parfaitement libre. otre conduite évidemment n'est pas la cone prevision de Dieu; obus cette prévision est réellement la consquence de notre conduite, et ne saurait mir d'influence sur elle, puisque celle-ci la recèle, sinon par le temps, du moins ra-ollement. Vous dites: Dieu a prévu ulre conduite, elle a eu lieu déjà pour lui, n juelque sorte. Nous ne pouvons douc la sanger. Tout cela est faux. Vous parlez de jeu, comme des hommes; mais il ne peut avor pour lui aucune succession de temps. vus regardez son éternité comme une chose usée, du moins en partie, c'est une illuun des sens et de notre faible raison. Il n'y pour l'éternité ni passé ni présent, ni fublaite, aux yeux de l'Eternel, ni passé, présent, ni futur. Si nous le disons quellesois, c'est à cause de l'impersection de nidées et de notre langage. En réalité, il peut en être ainsi : Notre conduite est ernellement aux yeux de Dieu; voilà ce le je sais, à ne pouvoir en douter, puis-iil n'y a pour l'Étre parfait, ni changement, succession, ce qui suppose encore un ungement; et ce que je sais également, à en pouvoir douter, c'est que cette divine anaissance ne saurait enchaîner, ni gêner iulement notre liberté, puisque ce qui est

liberté, aux youx de Dieu et des hommes, ne saurait être, en même temps, nécessité. Peut-être ne suivez-vous pas parfaitement l'enchaînement de ces idées. Permettez-moi donc, avant d'entrer dans de plus longues explications à ce sujet, de vous ramener tout d'abord à mon avis, en rétorquant contre vous l'objection que vous venez de nous présenter, pour vous en montrer l'absurdité. Cette objection n'est pas nouvelle. Je l'ai

Cette objection n'est pas nouvelle. Je l'ai entendu émettre bien des fois: Ou Dieu a prévu que je serai damné, nous dit-on, ou il a prévu que je serai sauvé. S'il a prévu que je serai damné, cela arrivera, quoi que je fasse. Dans le cas contraire, la chose arrivera aussi infailiblement. Et làdessus, vous restez sans inquiétude, lâchant la bride à toutes les passions, ouvrant la porte à tous les vices, si je puis m'exprimer de la sorte.

Attendez un instant: Ou Dieu a prévu que vous serez heureux sur la terre, vous dirai-je à mon tour, ou il a prévu que vous y serez malheureux. Dans le premier cas, vous ne pouvez manquer d'être heureux, quoi que vous fassiez. Dans le second cas, vous ne pouvez manquer d'être malheureux, quoi que vous fassiez également.

Là-dessus, ajouterai-je, vous pouvez vous croiser les bras, et attendre sans travail ni

inquiétude.

C'est faux et absurde, me direz-vous; car bientôt je mourrais de faim, moi et tous ceux que je suis obligé de soutenir.

Et moi, je vous répondrai que, si mon raisonnement est faux et absurde, le vôtre ne l'est pas moins, puisque tous les deux sont semblables, avec cette différence toute-fois que, dans mon raisonnement, il ne s'agit que de risquer une ombre de bonheur, qui s'évanouit dès qu'on l'aperçoit, tandis que, dans la vôtre, il s'agit de risquer un bonheur sans mesure et sans fin, le seul qui mérite véritablement le nom de bonheur. Je revieus actuellement aux explications déjà commencées.

« Comment donc concilier la liberté de l'homme avec la prescience divine ?» ditl'abbé de Frayssinous, dans la conférence sur le libre arbitre, que nous citions tout à l'heure. « Cette dissiculté, qui est bien ancienne, est devenue banale à force d'être répétée; elle a je ne sais quelle apparence qui éblouit, mais au fond elle n'a rien de solide: je vais y répondre prièvement. La science qu'a Dieu des événements futurs ne change pas leur nature; il connaît comme libre ce qui doit être libre, et comme nécessaire ce qui doit être nécessaire. Dieu savait d'avance que vous et moi nous nous réunirions aujourd'hui dans ce temple, mais librement; en sorte que, si en cela nous n'avions pas été libres, c'est alors que sa science aurait été trompée. Notre détermination à nous réunir n'a pas été l'effet de la prescience divine, elle en était l'objet; je ne me détermine pas à parler précisément, parce que Dieu l'a prévu, mais Dieu l'a prévu, parce que je devais m'y déterminer: je vous vois réunis 947

dans cette enceinte, parce que vous y êtes; mais vous n'y êtes pas, parce que je vous y vois, car, quand même j'aurais les yeux fermés, vous y seriez également. On semble croire que la connaissance enticipée d'un événement en devient la cause; mais c'est une erreur manifeste. Ainsi je prévois bien que, cette consérence finie, vous et moi nous allons quitter cette assemblée, et cependant cette prévision ne nous imposera pas la né-cessité de nous séparer. Quand l'astronome prédit une éclipse, est-ce sa prédiction qui la fait arriver? Non sans doute. L'éclipse n'arrive pas, parce qu'elle est annoncée dans nos almanachs; mais elle y est annoncée, parce que, d'après les lois physiques, elle doit arriver. Il est bien infaillible que l'action prévue arrivera, mais il est infaillible qu'elle arrivera librement. S'il est certain que bientôt nous sortirons de ce lieu, il est certain que nous en sortirons très-librement. En un mot, nous faisons librement, sous les yeux de Dieu, ce qu'il a prévu que nous ferions librement : donc sa prescience n'ôte rien à notre liberté, ou plutôt elle la suppose. »

Ajoutons ici que, si la prescience universelle de Dieu empêchait la liberté, il n'y aurait aucune liberté possible, ni chez l'homme, ni chez aucune créature, ni chez le Créateur lui-même, puisque rien ne saurait arriver que Dieu ne l'ait prévu éternellement. D'où nous viendrait donc, en ce cas, cette idée de liberté, qui est dans tous les esprits, cesen-timent de liberté, qui est dans tous les cœurs, ce nom magique de liberté, qui fait tressaillir les individus et les peuples, qu'aucune langue ne prononce sans enthousiasme et amour? Ce ne serait plus qu'un non-sens, une impossibilité, une contradiction mani-feste, comme carré rond, ou cercle carré.

Si ces explications ne dissipent pas parfaitement tous les nuages dont la matière est enveloppée, répondrons-nous ici avec l'apologiste que nous citions tout à l'heure, s'il reste des obscurités sur l'accord de la liberté de l'homme avec la prescience de Dieu et son empire sur sa créature, c'est le cas de dire avec Bossuel: « Quand nous nous mettons à raisonner, nous devons poser comme indubitable que nous pouvons connaître certainement beaucoup de choses, dont loutefois nous n'entendons pas toutes les dépendances ni toutes les suites. C'est pourquoi la première règle de notre logique, c'est qu'il ne faut jamais abandonner les vérités une fois reçues, quelque difficulté qui survienne, quand on veut les concilier; mais qu'il faut, au contraire, pour ainsi parler, tenir fortement comme les deux bouts de la chaîne, quoiqu'on ne voie pas toujours le milieu par où l'enchaînement se conti-

Dieu ne pouvait permettre à sa créature, dites-vous encore, de troubler l'ordre qu'il a

établi, en allant contre sa volonté.
Il le pouvait, puisqu'il l'a fait. Car, après tout, de quelque manière que vous expliquiez la conduite de l'homme, quelque idée que vous vous en fassiez, il faut bien connaître qu'elle est souvent en oppo avec la volonté divine.

Et comment, me direz-vous, co cela avec l'infinie sagesse du Crésteur

Parfaitement; parce que quelque liber ait été donnée à l'homme en ce monte influence est nécessairement très-lu parce que, bornée en soi, à cause de « blesse naturelle, la volonté de chauf encore davantage par la volonté des n et, enfin, parce que, tout en la crésti Dieu n'en a pas moins conservé les que du reste ils ne pouvaient aliéer, faire concourir, au milieu même de so rements, aux fins voulues par sa sages de l'atteindre par sa justice, quant violé l'ordre trop gravement en out ou qu'elle a persévéré jusqu'à la in 1 mal.

Vous vous étonnez que Dieu. cant l'homme sur la terre, lui ait de berté de ses actions. Et que craignes Qu'il ne trouble l'harmonie étable Créateur? Mais ne voyez-vous pas a même qu'il ne voudrait point suivre qui lui a été donnée pour le bien us son action est trop restreinte por d'irréparables désordres? Qu'est ? l'homme? Un grain de sable au ula déserts, une goutte d'eau dans le zal mers, un point dans l'espace in Croyez-vous que, de quelque mame quelque sens qu'il s'agite, il and mais une grave perturbation dans ! moral ou dans le monde physique sée ne connaît point de bornes, in ses désirs sont infinis, — l'un et ment de Dieu et vont à Dieu, — ma - l'un et l'🛲 tion réelle où s'étend-elle? (u' hras et s'efforce d'éteindre un sei nombrables flambeaux qui brille: 5 ment. Hólas i dans une telle poste . me paraît pas même ressemblers. 24 ron qui essayerait de renverse a car l'imperceptible animal du b 5 rait arriver au sommet de l'arbre. élevé qu'il fût. Vous avez entenda i ce fou couronné qui, ayant vu li tel gloutir ses vaisseaux, la fit fonelle punir de son audace. Vous avez 🕫 entendu parler de cet autre for couronné, qui souhaitait que n'eût qu'une tête pour l'abattre u'a coup. Mais ces désirs extravagans ont-ils abouti? Le vent de Dies su cette poignée de poussière, qui, e vant, s'appelle l'homme, est per a tôt, je ne dis pas seulement dans la l'éternité, mais dans l'immensité de et des temps.

Excessivement bornée en soi et per pre faiblesse, la volonté de chacun core davantage, avons-nous dit. p. 1 lonté des autres. Qui ne le sait. 4forcé de le reconnaître à chaque s'il vient parfois à l'oublier? C'est la c'est la société civile, c'est la resp de cercles tracés autour de nous, d f-

lieu desquels nous sommes obligés de nous mouvoir, sans pouvoir en sortir, quelque envie que nous en ayons quelquefors! Il vous arrivera, je suppose, de tromper la vigilance de ceux qui sont chargés de veiller sur votre conduite. Mais bientôt l'alarme est donnée de tous côtés; vous êtes poursui-vi, saisi, garrotté, détenu... Dites-moi, je vous prie, que signifient ces chaînes, ces tribunaux, ces prisons, ces bagnes, cet exil, cet échafaud? Ce sont autant de bornes placées par nos semblables autour de notre volonté désordonnée, pour empêcher notre li-berté de dégénérer en licence, et de troubler l'harmonie voulue par le Créateur. Je sais que quelquefois, au lieu d'être maintenue dans l'ordre par nos semblables, notre volonté révoltée trouve en eux, au contraire, sympathie et assistance; mais c'est l'exception, car, lors même que nous sommes intérieurement dans de mauvaises dispositions, nous n'en voulons pas moins l'ordre de la part des autres. C'est l'effet de la raison qui, n'ayant point été corrompue, aveuglée, en ce cas, par les passions, veut absolument la soumission à la volonté divine. Que dis-je? mais c'est aussi bien souvent l'effet de la passion dont Dieu se sert pour arrêter et contenir une autre passion. Voyez-vous cet ambitieux qui traîne au loin, après lui, une foule d'esclaves qu'il appelle ses soldats, les compagnons de sa gloire? Tout tremble à son approche: le désordre règne, la dévas-tation se fait partout, le sang coule... Mais, au moment où l'on s'imagine qu'il va tout soumettre à sa volonté despotique et sanguinaire, un autre ambitieux se présente devant lui, avec des forces à peu près égales. Que va-t-il arriver? L'univers entierest, en quel-que sorte, dans l'attente, et se tait en leur présence, comme disent les saintes Ecritu-res, pour peindre d'un mot l'effet produit par le plus célèbre de tous : Siluit terra in «onspectu ejus. (I Mach. 1, 3.) Les deux ar-≝nées en viennent aux mains avec un acharnement incroyable. « Tout est perdu, » pense-t-on. Point du lout : la paix ne tarde pas à se faire; et avec la paix renaissent la Prospérité et le bonheur.

Mais si la volonté désordonnée de l'homme est à chaque instant limitée par la volon-tage encore par la volonté toute-puissante du Créateur, qui, tout en lui laissant la liberté de chacune de ses actions, la conduit cependant, au milieu de ses désordres, et quelquefois même par ses désordres, aux tins éternellement voulues de lui. Qui ne le comprend? Qui ne le reconnaît à toutes les pages de l'histoire? Qui ne le voit par tout ce qui se passe journellement sous ses yeux? L'homme n'étant rien, ne pouvant rien que par Dieu, reste nécessairement sous sa dépendance. A quelque age qu'il soit parvenu, quelque société qu'il ait formée, à quelque degré de puissance qu'il se soit élevé, il n'est et ne peut être encore sous la main de conduit à la lisière par sa mère. L'un et

l'autre sont libres, mais dans une rertaine limite, car, s'iis la dépassent, la main forte et sage qui les dirige, les arrête et les conduit même où ils ne voulaient pas aller. Où va cet ardent persécuteur, nommé Saul? Tous les fidèles tremblent et fuient à sonapproche. Mais qu'ils se rassurent. Dieu l'a changé en un instant, sur le chemin même de la persécution; et de l'ennemi le plus acharné de son Evangile, il en a fait le plus zélé, le plus intrépide propagateur. Est-ce que cet Evangile pourra jamais s'établir sur la terre? Ceux qui l'embrassent sont de tous côtés arrêtés, enchaînés, mis à mort; le sang coule, au sein de l'Eglise, presque sans aucune interruption, pendant trois siècles. Soyons sans inquiétude: ce sang est comme une rosée qui fait germer le christianisme, c'est le cachet le plus éclatant et le plus indélébile de sa divinité.

« Mais que vois-je depuis deux siècles? » s'écriait Fénelon, « des régions immenses qui s'ouvrent tout à coup; un nouveau monde inconnu à l'ancien, et plus grand que lui. Gardez-vous bien de croire qu'une si prodigieuse découverte ne soit due qu'à l'audace des hommes. Dieu ne donne aux passions humaines, alors même qu'elles semblent décider de tout, que ce qu'il leur faut pour être les instruments de ses des-seins: ainsi l'homme s'agite, mais Dieu le mène. La foi plantée dans l'Amérique parmi tant d'orages ne cesse pas d'y porter des fruits.» (Serm. pour la fête de l'Epiphanie.)

Et nous-mêmes, que voyons-nous? Cettemême Amérique, envahie en partie par le protestantisme, ouvrant les yeux aux véritables lumières de la foi; le christianisme rappelé, par des voies inattendues, sur les côtes de l'Afrique, où il avait été longtemps florissant, mais d'où il avait été banni pour faire place à la barbarie la plus affreuse; l'Asie sur le point peut-être de s'ouvrir à la civilisation chrétienne; des tles découvertes à chaque instant par nos navigateurs et évangélisées aussitôt par nos missionnaires; l'Europe elle-même épurant et ranimant sa foi au foyer des persécutions. Jamais il nefut plus vrai de dire, avec Fénelon, que l'homme s'agite; mais jamais, aussi, il ne fut plus vrai d'ajouter avec lui que Dieu le mène. Oui, rien n'est plus évident, partout et toujours Dieu conduit l'homme, quoique libre; et, quand celui-ci s'est trop enfoncé dans le mal ou vient à y mourir, la miséricorde alors faisant place à la justice, Dieu le rappelle encore à l'ordre, en un sens, mais d'une manière épouvantable. N'oublions point le déluge, et ne perdons point de vue, non plus, ses châtiments éternels!

De tout cela je conclus que le Créateur a très-bien pu donner la liberté à l'homme sans craindre de lui voir troubler l'ordrequ'il a établi.

Si l'homme était véritablemeut libre, avezvous ajouté, que de crimes! et ces crimes retombersient sur Dieu, qui lui aurait donné la liberté.

Et pourquoi ces crimes retomberaient-ils

LIR

sur Dieu. puisqu'ils viennent de l'homme uniquement? Dieu les commande-t-il? Non. Les autorise-t-il d'une manière quelconque? Non. Reste-t-il même indifférent sur la conduite bonne ou mauvaise de l'homme? Non encore. Tout ce que font un roi sage, un matire prudent, un père tendre et dévoué à l'égard d'un sujet, d'un serviteur, d'un fils bien-aimé, pour les détourner du mal et les porter au bien, Dieu le sait à l'égard de Phomme. Lumière, conseils, exhortations, bons exemples, promesses des plus magnifiques récompenses, menaces des châtiments les plus redoutables, assistance de la grâce, vien, vous dis-je, n'est omis de la part de Dieu pour détourner l'homme du mal et le porter au hien. Comment donc pouvez-vous imputer au Créateur les crimes de sa créature? — Parce qu'il lui a donné la liberté, dites-vous. — Singulier raisonnement! Ne voyez-vous pas, au contraire, qu'il faudrait imputer à Dieu les crimes de l'homme dans le cas contraire, c'est-à-dire si l'homme n'é-tait pas libre. Car, après tout, ces crimes existent, et personne ne saurait les nier. Ils forment même, par leur nombre et par leur intensité, une somme de malice dont l'homme ne peut se faire une idée, et que Dieu sent connaît. Or, d'où viennent ces crimes? De l'homme créé libre, avons-nous répondu, parlant, en cela, le langage de la raison, du sens commun, le langage ordinaire des hommes. — Non, dites-vous, car l'homme n'est pas libre. — Alors, il faut imputer ses crimes à Dieu qui l'a formé de telle sorte en'il fait le mal irrésistiblement. Mais, répliquez-vous, si l'homme n'est pas libre, il n'y a pas de crimes. — Il y a des crimes, vous dis-je; il y a, de la part de l'homme un nom-bre infini d'actions, réputées crimes, nonseulement par moi, mais par tout le monde, par vous-même qui ne pouvez vous empêcher de les appeler ainsi. Vous soutenez, il est vrai, que ce sont des crimes matériels seufement, c'est-à-dire qui ne sont point imputables à l'homme. Je vous l'accorde pour un instant; mais alors ils seront imputables à sa mauvaise nature; et, par conséquent, à l'Auteur même de cette nature, c'est-à-dire à Dieu. Cela est de la plus grande évidence.

Rive n'est pas la seule conséquence inadmissible, impie, absurde qui résulterait de
votre supposition. Car, si les crimes de
l'homme créé libre sont imputables à Dieu,
il suit de la que non-seulement l'homme
n'est peint libre, ainsi que vous le soutenez,
mais qu'il ne pouvait l'être. Il suit de là que
non-seulement Dieu ne pouvait donner à
l'homme la liberté de lui obéir on de ne pas
lui obéir, mais qu'il ne pouvait ni ne peut
la denner à aucune créature, puisqu'il y
aurait toujours crainte de la désobéissance,
et, par conséquent, que les crimes de la
créature ne retombent sur le Créateur. Il suit
de là encore que non-seulement la vertu
n'existe point, mais qu'elle n'est pas même
possible; car il n'y a point de vertu sans mérite, et il n'y a point de mérite sans possibi-

lité du démérite.

Un roi sage et bon, ajoutez-vous esta, a garderait bien de donner à ses sujet se chose dont il saurait que ceux-ci fension, plus funeste abus.

Nous ne saurions trop répéter que, quix on compare la créature au Créatear, i p faut pas pousser la comparaison trop les parce qu'il y a une différence essente. entre la condition de l'un et de l'un Qui ne voit ici, par exemple, que le mise on parle n'est pas, comme Dieu, militasolu de ses actes, qu'il dépend d'une merité supérieure, ne fût-ce que de l'autre divine, et que, par conséquent, quelle même il ne voudrait ni ne pourrait sincetaines choses, il ne s'ensuivrait pesqueDav trouverait dans la même position! Catte-servation faite, entrons dans le course de l'objection qu'il nous sera facile de mar dre. Un roi sage et bon, dites-vous, n. nerait point à ses sujets une chose m' saurait que ceux-ci feraient le plus == abus.

Je distingue: Sans raison pour que mal en résulte, et avec la ceritude que cun de ses sujets ne s'en servira pour bien, non, assurément, il ne le feral pour le mal? Mais s'il avait les raisons pour le mal? Mais s'il avait les raisons plus graves de le faire, si, bien loin de plus graves de le faire, si, bien loin de plus graves de le faire, si, bien loin de plus graves de le faire, si, bien loin de plus graves de le mal en arrive, il emplos de résulte, s'il prévoit que les boass'es viront pour le bonheur et la gloire se tant d'intelligence et de zèle que le per chants pour le déshonneur et la raison chants pour le déshonneur et la raison dont il s'agit, mais il le devra; et c'estimate que nous voyons tous les jours.

ll s'agit, je suppose, de livrer us combat. Le roi a réuni peut-être cest combattants, et, après leur avoir resserles mains toutes les armes nécesses. leur dit avec assurance : « Soldatt mist à l'ennemil » Il n'ignore pas cepuis » plusieurs seront des laches, que qui per uns tourneront contre leurs camanie, er chefs, et peut-être contre eux-misso armes qui ne leur ont été données que par s'en servir contre l'ennemi; il n'igent .e que, si le plus petit nombre sestenci livre ouvertement et publiquements cos tes coupables, le plus grand numbre por bien en avoir le désir; il n'ignore poul plus que, dans le cours de la guerre, temperance, la colère, l'immoralité. probité, se multiplieront, et que toute ? vertus seront oubliées, méconnues, es gées même de la manière la plus grave u considérations et beaucoup d'autres 🥌 ne l'arrêtent point. Pourquoi cels : 15: que les plus graves motifs, les intéres gloire de la patrie, l'ont détermisting entreprise; parce que, loin de voulor maux qui vont résulter de la guerre. déteste plus que qui que ce soit, et 41. fait tout ce qui dépendait de lui pour les ," venir; et enfin parce qu'il est convainne : si les mauvais soldats se couvrent d'inho. bons vont se couvrir de gloire; en sorte , tout compensé, cette guerre aura été un a véritable pour lui comme pour le peu-

qu'il gouverne.

'elle est, sous certains rapports, la conte de Dieu à notre égard. Maître absolu hommes, il leur commande de conquérir iel, par la pratique de toutes les vertus, il les laisse libres cependant de pratiquer de ne pas pratiquer. Il n'ignore point plusieurs croupiront dans l'oisiveté, au i de mettre la main à l'œuvre, que d'aus préféreront le vice à la vertu, que d'aus encore tourneront contre leurs semblas, contre eux-mêmes, contre leur propre steur, les forces qui leur ont été données ur combattre l'ennemi de leur salut. Cette nnaissance qu'il a de l'avenir ne l'empêe point de laisser à l'homme la liberté de i obéir ou de no pas lui obéir. Pourquoi a? Parce qu'il n'agit que dans les intérêts sa propre gloire et de celle de ses créa-res; parce que, loin de vouloir le mal qui il résulter de l'abus de la liberté, il le leste souverainement au contraire, et emoie les moyens les plus propres à le prénir; parce qu'il voit que, si un grand mbre d'homines doivent abuser de leur perté pour se perdre, d'autres en grand ombre aussi doivent en profiter pour avoir art au bonbeur éternel.

Voulez-vous un exemple plus rapproché e vous? letez les yeux sur le père de fanille. Celui que nous allons considérer sera ntouré, je suppose, d'un certain nombre 'enfants. Il peut les garder longtemps comme enchaînés à ses côtés. Il ne le fait point cependant, quoique ce soit le moyen le plus sûr de les empêcher de s'égarer. Il les laisse aller, avec les autres, au milieu du monde où ils sont exposés à se perdre, et où plusieurs d'entre eux, si ce n'est tous, feront certainement des fautes, et peut-être de grandes fautes. Pourquoi cela? Parce qu'il comprend que, toujours à ses côtés, les enfants ne deviendraient jamais des hommes, remplissant les devoirs qui leur sont imposés, ayant le mérite de leurs actions; parce qu'il sait que, si les uns s'égarent, les autres se conduiront bien, et que ceux mêmes qui se seront égarés pourront revenir plus tard à de meilleurs sentiments, faisant par là, eux aussi, le honheur et la gloire de la famille.

Telle est encore la conduite de Dieu à notre égard. Père de tous les hommes, il peut les garder sous sa dépendance absolue, sans leur laisser la liberté de leurs actions. Il ne le fait pas cependant, quoiqu'il n'ignore pasque c'est le seul moyen de les empêcherde s'égarer. Pourquoi cela? Parce qu'il sait que s'il ne leur donne point la liberté, ils ne seront pas véritablement des hommes, ayant le mérite de leurs actions; parce qu'il sait que si les uns s'égarent, les autres se conduiront bien, et que ceux mêmes qui se seront égarés, pourront revenir plus tard à de meilleurs sentiments, et avoir part, avec ceux qui ne l'auront jamais abandonné, à son bonheur et à sa gloire pendant l'éternité.

# LUMIÈRES.

Objections.—La religion catholique est la las grande ennemie des lumières, comme issi les lumières sont toujours hostiles à la ligion catholique. — Il est bien rare de les ncontrer ensemble : les hommes et les ècles de lumières ne tardent guère à abanner le catholicisme, si même ils lui sont stés quelquefois attachés. — La religion tholique nous dit de croire, au lieude rainner; au lieu de laisser nos facultés inflectuelles se développer pleinement dans s' rapports avec Dieu, elle nous tient, entre latre murs, les yeux baissés, les oreilles ses, semblables à peu près à ces statues pierre ou de bois qui s'y trouvent.

Réponse. — Voulez-vous être dans le vrai? tes précisément le contraire de ce que us venez de dire.

La religion catholique est la plus grando nemie des lumières l dites-vous?

Mais d'elle aussi on peut dire, à la lettre, que saint Jesn dit de Notre-Seigneur sus-Christ, au commencement de son angile: Erat lux vera, quæ illuminat omm hominem venientem in hunc mundum. van. 1, 9.) Elle est la véritable iumière qui laire tout homme venant en ce monde.

Vous entendez bien : elle est la véritable lumière, c'est-à-dire qu'elle n'est point une lumière fausse, une lumière trompeuse; ce n'est point cet éclair qui nous éblouit et nous fait voir les choses autrement qu'elles ne sont; ce n'est point cette lumière sortie de l'abime pour nous y appeler; ce n'est point cette lumière sortie de l'intelligence orgueilleuse qui a brisé tout frein et qui voudrait nous entraîner dans sa révolte, qui nous dit. que Dieu n'est pas, que l'âme elle-même, d'où elle est sortie, n'existe pas davantage, que la vertu n'est qu'un mot, l'obéissance une duperie, qu'il n'y a de réalité que dans les objets qui passent si rapidement, de bonheur que dans la satisfaction des passions qui sont notre plus grand tourment... Cette lumière-là, je ne crains pas de le dire hau-tement, elle ne sort point du sein de la religion catholique, qui la condamne au contraire, et la combat par tous les moyens qui sont à sa disposition. Et voilà pourquoi, sans doute, on lui a fait la réputation d'être la plus grande ennemie des lumières. Oui, je le répète, des lumières fausses, trompeuses, ou plutôt des ténèbres véritables. que, dans notre aveuglement et notre or-gueil, nous avons appelées lumières, comme nous appelons mal ce qui est bien, et bien 955

DICTIONNAIRE

re qui est mal (103). Quant à la lumière vraie et salutaire, je vous l'ai dit : nouseulement elle n'en est point ennemie, mais elle est elle-même, comme Notre-Seigneur Jésus-Christ, dont elle continue la mission ici-bas, et qui doit l'assister jusqu'à la consommation des siècles, cette lumière véritable qui éclaire tout homme venant en ce

En doutez-vous? Voyez l'enfant qui vient de naître; et, pour mieux comprendre l'action de la religion catholique sur son intelligence, considérez cet enfant dans l'isolement des campagnes les moins civilisées. Hélas! dans quel état se trouve ce pauvre roi de la création à son entrée dans ce monde ! Son corps n'est que faiblesse et souffrance. A ce corps infirme et souffrant, est unie une âme créée à l'image de Dieu et appelée aux plus nobles functions; mais cette ame est si profondément ensevelie dans les sens, actuellement, que nous avons hesoin du céleste flambeau de la foi pour nous assurer de son existence. Qu'il nous soit permis de rappeler ici ce que nous avons dit nous-même ail-leurs. (Bienfaits du catholicisme.)

« Oui donc parlera à ce chaos intellectuel pour en faire jaillir la lumière? Qui souf-flera l'esprit de vie sur cette ame plongée dans la plus profonde ignorance? Qui l'introduira dans son domaine? Qui lui nommera ses possessions? Qui lui parlera de Dieu, des hommes ses semblables, de tous les êtres avec lesquels elle doit plus tard se trouver en relation? Qui déchirera le voile abaissé sur ses yeux? Qui lui dira : Regarde et comprends? Les moyens dont se sert la divine Providence pour appeler une âme à la lumière sont en grand nombre; mais, il est aisé de le voir, le plus efficace, dans nos campagnes principalement, c'est l'action incessante de la religion catholique. Voyez-vous son ministre, un livre à la main, tout à côté de l'enfant qu'il baptise : il chasse loin de lui l'esprit des ténèbres, et appelle l'esprit de lumière; il prononce de saintes paroles que cet enfant ne peut entendre, mais que d'autres entendent pour lui et qui lui seront un jour répétées.

« L'enfant a grandi ; les ténèbres se dissipent dans son esprit, et la lumière commence a parattre. Cependant son intelligence semble ne pas s'être encore développée. Il élève les yeux au ciel, et il ne sait point en comprendre la magnificence; il les abaisse sur la terre, et il ne sait point en apprécier les richesses. Qui donc l'aurait initié à ces connaissances intellectuelles? Sou père, sa mère, ses frères, tous ceux avec qui il fut habituellement en rapport jusqu'ici ont été trop occupés de la culture de la terre et des besoins de la famille, pour s'occuper de son instruction. D'ailleurs, sont-ils en état d'instruire les autres? Sont-ils eux-mêmes suffisamment instruits? Non, assurément. Comment donc se formera cet enfant? Il y a au

village, comme dans toutes les pariers monde catholique, un prêtre charge de a seignement religieux. Ce prêtre l'apple temple, et lui met en main le calet, cet alphabet de la sagesse divine, pur servir des expressions justes et énergia d'un de nos poëtes.

enfant du laboureur la question la le portante sur la religion. L'enfant nome d'une manière plus satisfaisante que se ; 🗫

« Entrez dans l'église de la plus 🕰 paroisse, je suppose. Adressez su pare

rait le faire le génie abandonne à se per pres forces. Qui donc l'a formé, elerre Qui lui a mis sur les lèvres ces élotique réponses? Vous ne l'ignorez pas, ma zélé pasteur du lieu, ou plutôt c'est :gion catholique, agissant partout de me et que celui dont nous parlons "-ici. Aussi que de patience, que de ...

que de soins, pour accomplir sa de la sion! Le voyez-vous entouré de - " breux enfants qu'il punit par un ra-

vère, qu'il récompense par un 🖘 L'entendez-vous répéter, pour le care fois, cette importante question à r. plusieurs n'ont point encore répon. \* manière satisfaisante? Remarquel-

combien son langage est simple! 6. > a cherché, dans toute la nature, les « ? comparaison les plus propres à fa-pression sur son jeune auditoin! L cela, quel mérite de sa part! il nes

tumé qu'à de hautes pensées. Le un core il a médité sur les mystères r. élevés du christianisme. Pendant : : sacrifice, son ame s'est unie à Die: entretenu longtemps commerce

cieux. Tout à coup la cloche serfoule de jeunes intelligences se pretour de lui, demandant le painde us L'esprit du prêtre quitte les cieux. ~ cend sur la terre. Son intelligence.

des sens, s'incarne de nouveau; 52 " aussi se fait enfant, si je puis sa: de la sorte, pour se mettre à la jer-ceux à qui il s'adresse, et qu'il ventre Dieu. La mère qui berce son tendre: ses genoux et qui lui apprend i :--

quelques mots à sa portée, est, des physique, ce qu'est à nos yeus, dans spirituel et moral, l'humble et car pasteur qui enseigne à ces jeunes : gences les premières vérités de la re-

« Sous cerapport du moins il araconnu le cœur du prêtre, le poète q. 1. dans la bouche d'un curé de campan.

beaux vers suivants:

Je me dis que je vais donner à leur espai Je me dis que je vais donner à leur equi. L'immortel aliment dont l'ange se seurn. La vérité, de l'homme incomplet béritige. Qui descend jusqu'à nous de nuage en saux l'iambeau d'un jour plus pur que les trahaes. Passe de main en main aux généralmes. Puis, je pense tout haut pour eux; le cend Et mon cœur dans leur cœur se verse grade 17

«Cet enfant qui, pendant plusieur.

(103) Va qui dicitis malum bonum, et bonum malum : ponentes lucem tenebras, et lemma -(lsa. v, 20.)

nées, a suivi si régulièrement les instructions du catéchisme, vous le voyez partager désormais avec son père les rudes travaux de la campagne. Cependant il n'est point abandonné pour cala du sage pasteur dont il fut longtemps la joie et l'espérance. Et quand donc cesserait-il d'avoir besoin des instructions du prêtre? Serait-ce dans la jeunesse, lorsque l'orage des passions remue son cœur, obscurcit son intelligence? Serait-ce dans l'âge mur, lorsque, tout occupé de ses pénibles travaux et des besoins nombreux de sa famille, il est en si grand danger de perdre de vue la pensée de Dieu? Serait-ce dans la vieillesse, lorsque la mémoire s'affaiblit, l'intelligence s'éteint, le cœur se dessèche, le corps s'affaisse; lorsque l'homme entier se mine rapidement et tombe sous les coups de la mort? La parole du prêtre, du curé de campagne principalement, est donc jus-qu'à la fin une instruction salutaire. Cette instruction ne sera ni longue ni difficile à comprendre, elle consistera dans une réflexion, une parole; mais enfin cette réflexion. cette parole feront impression sur l'ame, et l'élèveront éclairée vers les cieux. »

Ce que la religion catholique a fait pour celui sur qui nos yeux viennent de se fixer d'une manière particulière, elle le fait également pour tous les fidèles. Que dis-je? elle ne tardera guère à le faire pour ceux qui sont encore plongés dans les plus profondes ténèbres de l'infidélité. Quels sont, en effet, ces messagers célestes que je vois partir à à chaque instant des lieux que la religion éclaire de ses plus vives lumières? Ce sont de nouveaux apôtres, ayant au cœur une étincelle de ce feu que Jésus apporta sur la terre et dont il embrasa ses premiers envoyés; ils vont éclairer les peuples assis encore à l'ombre de la mort. Mission difficile! et cependant pourvu qu'ils trouvent en eux de la docilité et une correspondance fidèle à la grâce, ils les rendent bientôt semblables à ceux du milieu desquels ils sont partis.

Mais si la religion catholique répandainsi la lumière de la vérité parmi tous les hommes, elle ne s'occupe pas moins de la leur faire approfondir: « Recueillez-vous,» nous dit-elle à tous, « méditez et faites part à vos frères du résultat de vos méditations! » Et pour que le résultat de ces méditations soit plus avantageux, elle prend quelques ames d'élite, et les plaçant dans une austère solitude: «Méditez sans distraction, » leur ditelle, «et cela non pas une heure, un jour, une semaine, un an ; mais tous les jours de votre viel » Et, quand la carrière qui leur avait été tracée sur la terre est achevée, elle dit à d'autres âmes d'élite qui depuis long-temps déjà s'étaient associées à leurs travaux: « Repassez ces méditations et faites-en vous-mêmes de nouvelles!» Or, je vous le demande, indépendamment de l'assistance surnaturelle que Dieu a promise à son Eglise, ne doit-il pas y avoir là le plus précieux srésor de lumières que l'homme puisse posséderici-bas?

Vous me direz peut-être qu'il n'est question ici que des vérités religieuses.

Sans doute; mais qui ne voit, d'une part, que les vérités religieuses sont les plus importantes de toutes, celles d'où les autres procèdent plus ou moins directement, et, d'une autre part, que l'intelligence habituée à la méditation des vérités sublimes de notre religion en devient beaucoup plus apte à connaître et à approfondir les autres vérités, quelles qu'elles soient.

Il est donc tout à fait faux de dire que la religion catholique est la plus grande ennemie des lumières.

Il ne l'est pas moins d'ajouter que ces lumières aussi sont toujours hostiles à la reli-

gion catholique.

Ce que Bacon a dit de la religion, en génésal, s'applique plus particulièrement encore à la religion catholique: «Un peu de philosophie nous en éloigne, beaucoup nous en rapproche. » Oui, un peu de philosophie ou de lumières nous éloigne de la religion, parce que à la lueur vacillante de cette incertaine lumière nous voyons des ombres presque partout, et que ces ombres nous paraissent des défauts. Mais beaucoup de philosophie ou de lumières nous en rapproche, parce que le grandjour se faisant pleinement sur cette sainte Eglise, ouvrage même de Notre-Seigneur Jésus-Christ, nous reconnaissons sa divinité jusque dans les parties qui nous avaient le plus choqués d'abord, dans ses mystères, par exemple, et nous nous prosteinons devant elle, pleins de vénération et d'amour, proclamant son autorité sur toutes les intelligences, avec la même soumission, et plus de soumission peut-être encore que les plus simples fidèles.

Voilà ce que nous dit la raison, et ce que l'expérience confirme à chaque instant. Voyez le célèbre Augustin Thierry. Cet homme avait étonné le monde savant par les travaux de son intelligence, servie pour lant par des organes bien défectueux. Il était aveugle depuis longtemps. Soit préoccupations de ses immenses travaux, soit préjugés de l'époque à laquelle appartenait sa jeunesse, il avait mis de côté la religion catholique, si même il ne l'avait attaquée directement. Encore un savant hostile au catholicisme, disaient quelques-uns. Mais arrivé au terme de sa carrière, il tourna les regards de sa vive intelligence sur cette religion que Dieu a chargée de nous introduire dans l'éternité, et la reconnaissant toute pure, il est mort avec la simplicité de la foi, avec la candeur de l'enfant au jour de sa première commu-

nion.

La religion catholique et les lumières s'appellent donc réciproquement et se soutiennent, au lieu de se combattre, comme vous le prétendez.

Il est bien rare de les rencontrer ensemble, avez-vous dit. Les hommes et les siècles de lumières ne tardent guère à abandonner le catholicisme, si même ils lui sont quelquefois restés attachés.

Quoi done l'n'étaient-ce pas des hommes

de lumières que ces Pères de l'Eglise, que le paganisme eût pris pour des demi-dieux, et qui, en effet, se sont élevés au-dessus de tous leurs contemporains autant parleur génie que par leurs vertus? N'était-ce pas un homme de lumière que cet Augustin, en particulier, la gloire, non-seulement de son pays et de son siècle, mais de tous les pays et de tous les siècles? Avant sa conversion, c'est un élégant rhéteur, mais depuis sa conversion, quelle perspicacité et quelle fécondité de génie l quelle puissance de dialectique l'auelle éloquence entrainante! Ce n'est plus le même homme évidemment. En se donnant toutentier à la religion catholique et en se pénétrant de toutes ses idées autant qu'un simple mortel peut le faire, il est clair pour tous qu'au lieu de se plonger dans les ténèbres, comme il faudrait le conclure de votre supposition, il s'est jeté au foyer même des divines lumières. N'était-ce pas un homme de lumières que ce saint Thomas d'Aquin, le plus profond génie peut-être qui fut ja-mais? Tous les hommes ensemble n'ont peut-être pas remué plus d'idées qu'il ne s'en est trouvé dans ce vaste cerveau. Dieu et ses infinies prérogatives, les créatures et leurs devoirs sans nombre, tout est là, tout y est réellement dans un développement et avec une clarté incroyable. Avez-vous besoin de quelque décision importante? Cherchez bien dans ce répertoire immense des connaissances de cet homme, j'ai presque dit de l'homme, et vous ne manquerez pas de l'y trouver. Vous allez me dire peut-être que cet homme appartient à une époque de ténèbres. Tant que vous voudrez. Et moi je vous réponds que plus vous rabaissez son siècle, et plus vous l'élevez lui-même, ou, pour être plus juste, plus vous élevez la religion à laquelle il doit, après Dieu, toutes ses lumières, dirions-nous, si nous ne savions que la religion n'est pas autre chose que la voix de Dieu.

LUM

Vous prétendez que les siècles de lumières sont aussi comme les hommes de lumières, intidèles à la religion catholique.

Mais, sans aller si loin, n'était-ce pas un siècle de lumière que ce siècle de Louis XIV le plus grand, le plus éclairé peut-être qui fut jamais? Quels hommes supérieurs en fout genre ! que de guerriers ! que de poë-tes ! que de littérateurs ! que d'orateurs ! que de philosophes! que de théologiens! et, par-dessus tout, quel homme que ce Bossuet, planant, comme un aigle, au-dessus de son siècle, de tous les siècles peut-être, et de ces hauteurs sublimes où l'élève la religion, proclamant, d'une voix qui retentit par tout le monde, et le néant des choses humaines, et l'incomparable grandeur du Roi des rois!... Quelle foi cependant dans ces mêmes hommes! Comme tous s'abaissent profondément sous la main de Dieu! Comme tous meurent, avec une resignation parfaite, dans la communion de l'Eglise catholique I II y a sans doute bien des misères dans la vie d'un grand nombre: c'est le cachet de l'humapité. Mais, que de grandeur, en même temps! Quelle foi surtout l'je l'ai déjà dit. Ah! si

la persécution éprouvait encer l'Es, vous verriez les plus légers d'entre en . ler à la mort, pour la confession de legavec la même ardeur, avec plus desencore peut-être qu'ils volent, pour 12

fense de leur patrie.

Et notre siècle lui-même, ce siècle :. . proclame, avec plus d'orgueil que de le siècle des lumières par excellenc, 14 il pas sincèrement, profondément reines, dans sa partie du moins la plus sine :, plus éclairée? Voyez nos meilleus garaux I nos hommes d'Etat les plusdistesnos académiciens, nos plus grands in.: et nos plus grands écrivains ! lls parts meurent, pour la plupart, comme on siècle de Louis XIV. Quel exemple at. que celui du grand Napoléon! Cet b. s'est élevé, par les seules forces de ma au plus hant degré de gloire peut-tu: soit donné à un simple mortel d'aux Tombé tout à coup dans une île des. il se retrouve seul avec Dieu, il rexe. vanité de toutes choses, comme Six: iLn'a point d'autre consolation que x: rir dans la confession et la pratique ex religion catholique, dont il avaited a honneur de rétablir le culte à l'épope se plus grande gloire.

Tous nos hommes célèbres n'onir: de même, il est vrai. Il en est un, pres lement, dont la mort fut, comme ut : vie, un scandale public. Après aron ma-les vérités de la foi, pendant la ple : partie de sa carrière, avec une ab-'appellerai volontiers excessiva 🕬 force des passions qui l'avait par quelque sorte, au delà des limite. le nit aussi rétrograder violemmes ... mal; et il est mort, sinon dans im: aux vérités qu'il avait si souvent e : " tement proclamées — cela n'est per ble —, du moins dans l'infidélite! qu'est-ce que cela prouve? Ries: \*\* : moins contre la religion elle-miz-; \*\* l'éloignement des hommes célèbres : : : pas plus abaisser, que l'income quelques-uns ne saurait abaisser ! ". Qu'est-ce que cela prouve? vous derrrai-je encore. Rien, si ce n'est l'incre: orgueil de certains esprits qui reles : quefois de s'humilier jus que sous 🖾 🎜 de la mort.

La religion catholique nous dit de au lieu de raisonner, avez-vous 3) 25 8 lieu de laisser nos facultés intelecre se développer pleinement dans nos ra. avec Dieu, elle nous tient entre murs, les yeux baissés, les oreille semblables à peu près à ces surs pierre ou de bois qui s'y trouvent

Vous vous trompez. La religion 🗝 à tous de croire, il est vrai; man après nous avoir dit de raisonner, en de faire usage de notre raison : Que " soumission soit raisonnable, 8 dil k == Apôtre : Rationabile obsequium ra-(Rom. xii, 1.) Elle étale aux rens se

les preuves irrécusables sur lesquelles repose sa divinité, à savoir les prophéties qui l'ont annoncée, les miracles qui l'ont ac-compagnée, le prodige de son établissement et le prodige plus surprenant encore de sa conservation, le courage surhumain de ses martyrs, la pureté incomparable de sa doctrine, la sainteté de tous ceux qui la pratiquent, etc., etc.; puis, quand elle s'est montrée ainsi entourée de cette auréole céleste qui ne permet plus de douter de sa mission, elle nous dit : « Croyez les vérités que je vous enseigne au nom de Dieu; crovez-les fermement, alors même que vous ne pourriez les comprendre! » Qu'y a-t-il de plus raisonnable que cela? C'est absolument a conduite d'une mère sage et dévouée, qui, voyant ses jeunes enfants incapables d'approfondir certaines vérités, leur dirait : · Mes enfants, Dieu lui-même m'a chargée de vous instruire; rapportez-vous-en, avec confiance, à mon enseignement. » Et encore la comparaison que je viens d'employer est nécessairement défectueuse, car cette mère peut facilement se tromper ou tromper ses enfants. Quant à la divine mère que Jésus-Christ nous a donnée pour nous enseigner sa doctrine, dès lors qu'elle a prouvé la divinité de sa mission. elle a prouvé, par cela même, qu'elle était incapable de se tromper et de nous tromper.

LUM

Vous ne comprenez pas mieux, ou du moins vous ne paraissez pas mieux comprendre le motif pour lequel la religion nous appelle dans son saint temple, et nous ordonne de nous y tenir avec un profond recueillement. Ce n'est ni pour affaiblir notre intelligence ni pour rétrécir le cercle dans lequel elle doit se mouvoir. Bien au contraire, c'est pour lui donner plus de force, c'est afin que, détachée de tous les objets terrestres, dégagée même, autant que possible, des sens auxquels elle est unie, elle puisse s'élever jusqu'au sein de la Divinité, se retremper ainsi à la source de la vie, y puiser une force toute nouvelle, et redescendre beaucoup plus apte qu'auparavant à méditer, avec les vérités de la religion, toutes celles qui sont de sou ressort.

O merveille, en effet! ô bienfaisance in-

comparable de notre sainte religion i cette église, avec ses quatre murs entre lesquels elle nous tient enfermés, comme vous avez dit, avec sa voûte peu élevée, comparativement à la voûte immense des cieux, quand elle a pris les développements auxquels elle est appelée, ce n'est plus seulement la maison de la prière, c'est aussi le temple de la science et des arts.

Suivez-moi avec un peu d'attention. Je vais mettre ici sous vos yeux le tableau que j'en ai fait ailleurs. (Le Génie du catholicisme.)

Evidemment l'architecture y est représentée, puisque c'est elle-même qui a construit le corps de l'édifice. Comme cet art s'est élevé à des proportions sublimes, à l'aide de l'inspiration chrétienne! Aucune architecture n'est comparable à l'architecture re-

ligieuse en général; car la religion, fût-elle erronée sous bien des rapports, imprime encore aux œuvres de l'homme un cachet de grandeur qu'une idée purement terrestre ne saurait lui donner. Mais de toutes les architectures qu'a produites, à plusieurs époques, le sentiment religieux, aucune n'est comparable à l'architecture catholique. Soit qu'elle ait imité ce qui tut fait de remarquable avant elle, soit que copiant plus tidèlement la création, elle ait puisé, à la source commune, les beautés dont chacune avait été frappée, elle semble avoir résuiné en soi les différentes architectures des peuples qui se sont arrêtés quelques siècles à le surface mobile du globe. Plein-cintre romain, colonnade grecque, souterrains mystérieux de l'Egypte et de l'Inde, sanctuaire judaïque, tout est là. Chaque architecture peut avoir perdu de sa beauté propre; mais il y a dans l'ensemble quelque chose de vagne, d'incompréhensible, qui agite l'âme et la transporte dans les régions de l'infini.

« L'architecture est la reproduction de la création. De même que Dieu a créé le ciel et la terre pour manifester sa gloire et recevoir l'immense famille humaine, de même le temple est érigé pour réfléchir quelques rayons de la gloire infinie et abriter une fraction de la famille humaine en relation avec Dieu. Cette terre que nous foulons aux pieds, ces globes qui roulent majestueusement au-dessus de nos têtes, ces animaux qui s'agitent en tous sens dans les différentes parties de l'univers, ce n'est pas toute la création. L'invisible essence, l'immatériel exemplaire, tout un monde voilé vit et palpite au sein du monde phénoménal. De même relativement au temple, ce parvis que nous foulons aux pieds, cette voûte qui nous abrite, ces colonnes, ces différentes parties de l'édifice, ce n'est point toute la reproduction de la création; l'invisible essence, tout un monde spirituel vit aussi et s'agité sous l'image de l'univers matériel. Ainsi le temple reproduit la création au moral comme au physique. Il la reproduit matériellement, autrement il ne serait pas la demeure de l'homme; il la reproduit spirituellement, autrement il ne serait pas la demeure de Celui qui n'est qu'esprit. Or, où trouverons-nous une reproduction plus exacte de la création, sous ce double rapport, que dans l'Eglise catholique? Ces co-lonnes de différentes grandeurs, placées de distance en distance, nous représentent les arbres de toute espèce dont la terre est couverte. Cette voûte qui abrite les fidèles nous représente la voûte des cieux qui abrite tous les hommes. Ici nous ne devons point perdre de vue que l'église, à laquelle nous nous arrêtons en ce moment n'est point isolée en ce monde; les autres églises, répandues sur toute la surface du globe, sont unies à elle, moralement du moins, quelle que soit leur séparation physique, de manière à n'en for-mer qu'une seule. Un Dieu, un ciel, une terre, un temple; et ce temple, quel est-il évidemment, si ce n'est l'Eglise catholique? De même que Dieu est réellement et véritablement présent dans l'univers, qu'il remplit de son immensité; de même il est réellement et véritablement présent dans notre Eglise. En elle, comme dans l'univers, tout se tourne vers lui, tout aspire à le posséder; là également, c'est de lui que tout recoit l'être, le mouvement et la vie.

LUM

« Et remarquez comme la religion catholique a montré une connaissance exacte de la nature dans l'érection de son temple! Si elle y avait répandu trop de clarté, comme dans le temple grec, c'eût été la reproduction d'une nature helle, riante, de la nature primitive peut-être, et non de la nature dé-chue, corrompue par le péché d'Adam. Si elle l'avait trop enseveli dans les ténèbres, si elle y avait fait prédominer la mort, comme dans les temples de l'Egypte et de l'Inde, c'eût été la reproduction de la nature chargée de la malédiction céleste, et non de la nature qui aspire à la réhabilitation, que le nom seul du Sauveur fait palpiter d'espérance. Mais ce mélange presque égal de lumière et de ténèbres, cette atmosphère indéfinissable d'où s'exhalent à la fois l'espérance et la crainte, la joie mélancolique et la délicieuse tristesse, c'est bien la nature telle qu'elle est au fond de nos cœurs, dans le monde entier, telle qu'elle est réellement.

« Disons encore que la religion catholique a reproduit, pour ainsi dire, tout son symbole dans son architecture. Or, ce symbole étant, de l'aveu même de ses ennemis, le plus développé, le plus complet de tous les symboles connus, il suit de là que son architecture est la plus avancée, la plus complète de toutes les architectures.

a Tel est le premier art dont le temple favorise le développement. C'est par lui qu'il fallait commencer, non-seulement pour donner à l'assemblée des fidèles un abri indispensable, mais encore pour recueillir les autres arts, la science même, que nous allons voir naître et se développer successivement

dans le temple.

« L'art que l'architecture appelle nécessairement à sa suite, celui avec lequel elle semble tellement unie, incorporée, qu'elle en est comme inséparable, c'est la sculpture. Figurez-vous, en effet, de grands murs, dé-pourvus de toute espèce d'ornement, est-ce qu'ils parleront à l'esprit et au cœur? Plus ils sont étendus, élevés, plus ils ont besoin d'accompagnement. Un petit édifice platt quelquefois par sa simplicité: mais quand il grandit, quand il s'élève surtout, comme le temple chrétien, à des proportions colossales, il ne se suffit plus à lui-même, il a besoin que des ornements sans nombre viennent interrompre sa monotone uniformité. Or, c'est à la sculpture, avant tout, à embellir le terrain préparé, en quelque sorte, par l'architecture. Au commencement, nous dit la Genèse, Dieu créa le ciel et la terre. La terre était vide et ténébreuse; mais l'Esprit de Dieu planait sur le chaos, fécondant le germe de vie qu'il y avait déposé, et qui bientôt allait jaillir à la surface sous un

nombre infini de formes. La terre dence couvrit d'abord de végétaux de toute espère. depuis le roseau flexible, la mousse ram-pante, l'herbe inaperçue dans la vallée, jusqu'au chêne altier, jusqu'au cèdre de la montagne, dont la cime ondoie dans les nues. Peu après, la terre produisit, à la vois de Créateur, des êtres doués d'une vie plus développée, de mouvement spontané, de sensibilité, d'instinct, d'un commencement d'intelligence; les animaux de toute nature et de toute grandeur, depuis le reptile honteux, toujours attaché à la terre, jusqu'à l'aigle sublime qui aime à monter vers les cieux; depuis l'infiniment petit, que notre faible regard apercoit difficilement, dont notre esprit débile comprend à peine l'existence, jusqu'au vaste géant des mers, qui semble avoir été formé pour se jouer dens les flots. Enfin l'homme lui-même appareit, complétant l'immense tableau de la créstion. Formé à l'image de Dieu, il a reçu en partage une faible portion de la puissance, de l'intelligence, de l'amour, qui sont dans la nature divine à un degré infini. Le temple a aussi sa création. C'est d'abord une surface vide et comme ténébreuse; mais le géne de l'artiste plane au-dessus de cette espec de chaos, fécondant le germe de vie qu'il a déposé, et qui bientôt va se développer la surface, sous mille formes diverses. Ce sont d'abord des végétaux de toute nature. Vous les voyez surgir au bas des murs; ils s'élèvent peu à peu, ils serpentent autour des colonnettes, ils s'étendent en guirlandes le long des plinthes et des frises; ils glissent sur les nervures des cintres; ils s'épanouissentautour des portes, des fenêtres et même dans les espaces laissés vides pour recevoir la lumière. Vous diriez que, comme lelierre, ils ont percé le mur du temple; car vous les reconnaissez au dehors, où vous apercevez la même végétation qu'à l'intérieur, ou plutôt une végétation plus variée, plus abondante encore. De nouveaux êtres apparaissent bientôt, doués d'une vie plus élevée : ce sont des animaux de toute espèce, des animaux même purement imaginaires, inconnus dans la nature réelle, comme si le génie de l'artiste eût tenté de le disputer en fécondité à la toute-puissance du Créateur. L'homme lui-même se montre aussi, afin de compléter cette nouvelle création. Il ne représente pas là seulement la nature bumaine; comme il a été formé à la ressemblance du Créateur, il a cru pouvoir, sans idolâtrie, sans aucune sorte de profanalion. choisir sa noble figure, pour représenter les esprits célestes, la nature divine ellemême.

« Arrivée à ce degré, la sculpture est parfaitement distincte de l'architecture; mais il n'en est point ainsi dès le commencement. Qu'est-ce que son œuvre alors? Quelque chose d'incomplet, d'inachevé, qui semble ne ponvoir vivre seul, et tient à la pierre comme l'embryon au sein maternel. Ce qui n'était d'abord qu'un simple relief se développe peu à peu jusqu'à ce qu'il se soit détaché du

LUM

ilieu où il a pris naissance, pour vivre de

Cependant, quelles que soient les œures de la sculpture élevée à sa plus haute missance, elle est loin de reproduire toutes nchesses de la création. Sans doute, elle répandu un signe de vie et de clarté sur ces jurs inanimés et sombres ; sans doute elle a it palpiter la pierre insensible, elle a manisie même, jusqu'à un certain point, à cette plus caché en nous, le sentiment et la insée. Mais peut-elle rendre les effets les us merveilleux de la lumière et de la persetive; représenter ces êtres imperceptiles en eux-mêmes, et qui n'ont de valeur ne par la combinaison; réunir en un cadre troit ces objets divers, opposés même, qui e modifient en se rapprochant, et forment et ensemble admirable que nous ne savons mment définir? Peut-elle combiner, suivre point en point les scènes si variées de la e? Peut-elle reproduire dans les différens parties du corps humain, sur le visage. ins le regard surtout, ces mille mouverats qui changent à la moindre agitation notre ame? Evidemment non. De là la cessité d'un nouvel art, pour compléter me le temple la reproduction des œuvres Dieu. Cet art, c'est la peinture. Procédant abord comme la sculpture, elle ne fera que ompléter ce qui aura été commencé precélemment. Elle donne ra une teinte azuree à la "Ole terne et grise du temple; elle donnera rulquesois aux reliefs, aux statues, une ruleur plus convenable que celle de la erre; elle imprimera aux vitraux ces nuans variées qui, modifiées encore par les sons du soleil, sont d'un effet merveil-ut dans l'intérieur du temple. Mais bientôt, détachant aussi du milieu où elle a pris issance, elle vivra de sa vie propre. Donleu à peu l'essor à son génie, elle ne onnaltra plus de difficultés invincibles; la verra même reproduire avec le pinau les tableaux les plus compliqués de la ture ou de la religion, d'une manière aussi appante que l'écrivain le plus habile avec i plume.

Les arts dont nous avons parlé jusqu'ici nt en rapport avec la vue et la lumière. représentent plus spécialement la forme brieure des êtres, et ce n'est même que ir celle représentation qu'ils nous initient la connaissance de leur nature intime. eur dont nous avons à parler sont en rapmavec l'ouïe et le son. Ils manisestent us spécialement la nature intime; car, lest-ce que le son, sinon l'écho, le reten-isement extérieur de ce qu'il y a au fond chaque être? Au dernier degré de cette mvelle série des arts est la musique. Vous es entré, je suppose, dans une de nos plus iles églises, pour en étudier l'architecture, pour l'accomplissement de vos devoirs iligieux; et vous y êtes resté jusqu'à la fin l jour, captivé par l'admiration ou l'amour. est l'heure où les hommes, satigués d'un mo travail, viennent en grand nombre, re-

mercier Dieu de ses grâces et lui en demander de nouvelles. Tandis que vous vous te-nez immobile et comme absorbé dans la contemplation, vous sentez tout à coup en vous et hors de vous je ne sais quel tressaillement mystérieux qui appelle ailleurs votre attention. Il sort des hauteurs du temple une voix solennelle, comme l'écho d'un monde invisible, qui s'étend au loin, et qui, pénétrant en même temps au plus profond de vous-même, remue toutes les puissances de votre être. C'est la cloche. Le son qui s'élève et s'abaisse tour à tour est perpétuellement monotone; complexe néanmoins dans son unité, il se forme d'une infinité de sons disférents dont le bruissement, se communiquant à tout ce qui vous environne, vous ravil, vous emporte hors de vous-même en des régions vagues, indécises, favorables aux méditations religieuses, aux pressentiments infinis. Ce son s'affaiblit peu à peu; puis il cesse complétement. La foule se presse sur le parvis sacré et remplit les longues nefs. Un son moins fort et moins pénétrant, mais non moins remarquable, retentit bientôt dans l'intérieur du temple : c'est le son varié de l'orgue. Les ondes harmonieuses s'écoulent inépuisables des tuyaux frémissants, sous les voûtes retentissantes de l'immense vaisseau. Elles s'élèvent, s'abaissent, pressent leur mouvement, et peu après le ralentissent; elles s'enflent de nouveau, puis s'affaiblissent encore. Les vents mugissent, le tonnerre gronde, la foudre éclate. Au même instant, vous entendez les accents doux, plaintifs de la prière, qui intercède auprès de la divine miséricorde en faveur du repentir. Le signal est donné. Les serpents se sont animés sous le souffle inspirateur, et les basses ont frémi sous les coups réitérés de l'archet. A ces sons graves, solennels, en rapport avec la grandeur du vaisseau et la souveraine Majesté qui le couvre de son ombre, s'unissent des sons suaves, perçants, qui semblent plus particulièrement s'adresser à la Vierge Marie et à son fils Jésus. Tout s'émeut, tout s'agite dans le temple; tout y est pénétré d'un saint transport. Vous diriez que les parfums qui brûlent aux pieds des autels, d'où ils se répandent dans les parties les plus reculées de l'édifice, s'exhalent des fleurs que la sculpture a gravées de tous côtés. Aux vacillantes lumières des flambeaux et des lampes, les êtres divers qui y sont représentés semblent aussi s'animer et bénir l'universel Créateur. De nouveaux accents ont retenti : c'est la voix de l'homme. Jusqu'ici vous avez entendu des sons inanimés, si je puis m'exprimer de la sorte: actuellement vous entendez des sons ayant la vie en eux-mêmes. La voix du maître est aussitôt reconnue, comme au temps de la primitive création; les autres sons se taisent ou s'effacent pour faire ressortir davantage la voix dominatrice, ou plutôt ils l'accompagnent, suivant l'énergique expression du mot consacré, ils lui servent de milieu pour la porter pius digue jusqu'aux pieds du Roi des rois, où elle dépose la pensée et l'amour, adoration que demande avant tout celui qui est esprit et amour.

LUM

« Ce ne sont donc plus seulement des sons que vous entendez; c'est la parole, expression de la pensée. La musique a bien pour but d'éveiller en nous la pensée, mais elle la fait seulement pressentir. Désormais vous l'entendez elle-même positivement. Cette pa-role, unie en ce moment à la musique, mesurée aussi, cadencée, remplie également d'harmonie et d'images, c'est la poésie. A l'exemple de la musique, elle s'adresse aux sens, il est vrai; mais elle commence à s'en détacher, pour se rapprocher de l'idée pure, à l'exemple de l'éloquence : fleur à demi éclose de l'intelligence, et revêtue encore de ses premières enveloppes, elle exhale aux pieds des autels les parfums les plus exquis de la pensée. La poésie a bien ses dangers : elle peut amollir, enivrer l'intelligence et le cœur. Toutesois elle n'est pas dans le temple ce qu'elle est souvent au dehors : elle se transforme en franchissant le seuil sacré; elle devient grave, recueillie, comme tout ce qui approche de Dieu; elle se pénètre des austères doctrines du catholicisme. Ecoutons quelques-uns de ses chants.

« Vous vous cachez, Seigneur, au sein même d'une lumière inaccessible aux mortels. — Les saints anges, en votre présence,

tremblent et se voilent la face.

« Ici-bas, nous restons ensevelis dans de profondes ténèbres; mais cette nuit se dissipera aux premiers rayons de l'éternelle lumière.

« Paraissez! Ah! paraissez enfin, jour vivement désiré! Hélas! avant de vous posséder, il faut nous dépouiller d'une chair souillée par le péché.

O luce qui mortalibus Lates inaccessa, Deus.

(Hymn. Dominic., ad Vesp.)

« Vous reconnaissez là encore l'abrégé de la doctrine chrétienne : c'est toujours le souvenir ineffaçable de la déchéance originelle, l'embarras de la cheir, l'ardente aspiration vers les cieux.

« Le silence se fait de nouveau dans le temple, pour laisser quelque temps aux méditations et à la prière. Autour de vous, vous apercevez le mélange de la lumière et des ténèbres, comme la lutte, en face de Dieu. du bien et du mal, des saintes joies et de la cristesse, de la vie et de la mort. Au dedans de vous-même vous sentez le souffle mystérieux d'une paissance invisible qui vous pénètre et vous domine invinciblement, comme les apôtres dans le cénacle. Vers un milieu qui s'élève entre les voûtes et le parvis, on voit s'avancer le ministre de la parole. Ses vêtements symboliques, sa lente démarche, son front grave et sévère inspirent le recueillement. Debout, immobile, il promène ses regards sur la multitude en attente. Puis, de ses lèvres commence à couler, comme un fleuve de vie et de lumière, l'enseignement qui eclaire et nourrit l'esprit. Il dit ce que Dieu est en lui-même,

ce que peut exprimer le langage à mystères de sa trinité. Il raconte les neve les de sa puissance dans la création, su la faits envers l'homme, l'ingratitude decda. sa révolte, le premier péché, ses mile les tables, l'incarnation du Verbe, son pame » la terre, ses souffrances, sa mort pour une plir la rédemption du genre hungin, l'> nace le pécheur, il ouvre devant lu landable, le presse, l'adjure de s'en décourse. mettre à profit les jours de la misser Ses yeux, sa voix, son geste s'animenté. poitrine haletante sortent des accent que remuer les entrailles les plus enduréas. les épis de la campagne, comme la me que d'un mouvement intérieur, la foule tranles têtes plient, elles s'abaissent courtings souffle invisible; on entend des somm s sanglots étouffés. Peu à peu ces tents calment. Le ministre de Dieu épandi ve hommes, avec les flots de sa suave para » tes les espérances de la foi, toutes lal'amour. A travers les travaux de im . épreuves, les fatigues de cette rouverieuse, où l'on trouve à chaque pain traces du Fils de l'homme, il conden by vers la patrie où s'évanouissent touta le leurs dans une félicité ici-bas incomp ble, dans l'immuable possession du m. . bien, du beau infini; là où, par l'unn ". et mystique des créatures avec le (irs.) Christ avec son Père, toutes choses was jamais consommées dans l'unité. Et l 🖛 que descendent de la chaire sacréem 🗢 lantes promesses, ces sublimes en apeles sons affaiblis de la voix du propie piration deses regards, le repos de== image du repos futur qu'il 'annex 🗢 vent, pénètrent ceux qui sont sout de sa puissance, et portent jusque a l'impression de cette paix, de cette prispuisable, inénarrable, dont l'homme s'abreuve sans fin dans les demeure deve L'éloquence, on le voit, est saur de le car la poésie n'implique pas essentielles. mètre, un rhythme symétrique lisis pritroits liens, elles différent surtout a no dans la poésie l'image et le sentime ?" minent, et la pensée dans l'éloquen. quisse d'une philosophie.)

« Le ministre de l'Evangila n'est par lement orateur dans la chaire sacre en même temps historien, philusque, et

logien.

e ll est réellement historien lorsque. 
ble à la main, il raconte l'origine de l'a naissance d'Adam, ses premiers preterre, le développement du geare historien de dispersion dans tout l'univers, la cadu peuple de Dieu, ses longues éprecadu peuple de la conservation de l'Eglise. Sement et la conservation de l'Eglise. Se les obstacles qu'elle est obligée a dinstant de surmonter; ou bien, lorsqu'es sant avec l'agneau le sceau des proper il annonce les futures destinées de l'accident de la foi, le radiciones, l'affaiblissement de la foi, le radicissement de la charité, la destructat

rerselle, la résurrection, le jugement, l'éternité. Il est historien encore lorsque, fixant ies regards sur quelques individus sortis de a voie commune, qui se sont élevés par eurs actions au-dessus de la masse des homnes, il peint leurs privations, leurs combats, eurs triomphes; ou bien lorsque, racontant lans la chaire de vérité la vie des grands de a terre, il pese au poids du sanctuaire cette oussière du monde dont le cœur dépravé les hommes aspire si souvent à se rassasier. « Pendant le cours indéfiniment prolongé e son enseignement, il quitte aussi le rôle forateur pour prendre celui de philosophe; u plutôt, sans cesser d'être orateur, il s'éève au plus haut degré de la philosophie. us vacillantes lumières de la raison, il onde l'impénétrable abime de Dieu et de la equi existe? Quels sont les attributs de être infini? Qu'est-ce que l'homme? Quelle il sa destinée pendant son rapide passage ir la terre? Que devient-il à la mort?... elles sont les difficiles questions dont il erche la solution en lui-même. Si la réuse est pénible au cœur humain, il ne aint pas de la faire entendre, quel que soit n auditoire. Il doit la vérité aux grands si bien qu'aux humbles, au roi lui-même ssi bien qu'au dernier de ses serviteurs; la lui dit donc tout entière. Cependant ce est point avec son orgueil qu'il écrase l'orieil des autres hommes, comme l'ont fait philosophes païens; c'est avec la grandeur preme devant laquelle toute grandeur terdre n'est que néant. Il comprend que rien stionable en lui, si ce n'est la vertu et le rère aveu qu'il fait de sa propre misère. elque exalté qu'il ait été par les hommes, e se sent point ébloui de ses triomphes. rès une longue carrière saintement emyée dans l'exercice de son ministère, il mera quelquefois du haut de la chaire, cune autorité irrésistible, toutes les granirs de ce monde à venir se ranger autour n cercueil; puis, s'avançant lui-même à uite de ce deuil lamentable, tremblant à we des coups que frappe la Providence, nclinera ses cheveux blancs en face de la n, qui ne respecte pas plus le génie que loire.

Mais c'est principalement sur les bases ées de la théologie que le ministre de augile aime à appuyer son enseignent. Par sa propre expérience, comme

par l'expérience des autres, il a reconnu combien est chancelante toute science qui ne repose que sur la raison, faible émanation de la lumière incréée. Cette raison ne dissipe Jamais complétement les ténèbres pro-fondes qui l'environnent de toutes parts. Souvent elle démolit pièce à pièce, avec une extrême facilité, l'édifice intellectuel qu'elle a péniblement élevé pendant de longues années. Vous diriez qu'elle n'a de force que pour montrer son impuissance. Etonné à la vue de tant d'ignorance et d'incertitude, pensant d'ailleurs que ce ne sont pas seulement ses propres croyances, mais celles de ses frères qu'il est chargé d'éclairer et de consolider, le ministre de l'Evangile se hâte d'aller au ciel puiser la lumière qu'il répand ensuite par torrents sur la terre. Un autre motif l'empêche de trop s'appuyer sur la raison, pour l'enseignement de la doc-trine chrétienne; c'est que cette doctrine n'est pas toujours conforme à la nature dégradée par le péché; c'est qu'elle a souvent pour but, au contraire, de la combattre, de la réformer, de la rappeler, par la voie des humiliations et des soustrances, à sa pureté primitive. Quelques progrès donc qu'il ait pu faire dans les sciences profanes, à l'exemple de l'Apôtre des nations, il ne veut se glorifier que dans la croix, il prétend ne rien savoir que Jésus crucifié. Mais, ô prodige ! de cette croix profondément méditée, de toutes ces plaies saintement éloquentes, jaillit mystérieusement, comme autresois le sang régénérateur, la lumière destinée à éclairer le monde intellectuel.

« La prédication n'est pas le seul moyen que le ministre de l'Evangile ait à sa disposition, pour appeler et maintenir sur la terre l'immuable vérité, unique fondement de la science et des arts. Que fait-il pendant le chant des cantiques, l'administration des sacrements, la célébration des saints mystères? Que fait-il immobile au pied des autels? Il prie, il médite, il est en relation avec Dieu; il puise, par conséquent, à la source première, les trésors de la vérité, qu'il transmet immédiatement aux intelligences qui se mettent en contact avec la sienne. »

Concluons de tout cela que, hien loin de répandre les ténèbres sur la terre, la religion catholique fait jaillir, à chaque instant; de ses temples, les plus vives, les plus pures, les plus solides lumières

### LUXE.

bjection. — Pourquoi tant de luxe dans églises, dans les palais épiscopaux et es maisons appartenant au clergé? Ne trait-il pas mieux vendre tout cela et en ner le prix aux pauvres?

fponse. — Nous expliquons cette diffi
h à nos articles Edifices religieux et

gre. Nous ajouterons ici quelques réons.

otre observation est absolument celle Dictionn. Des object, popul,

des disciples de Jésus-Christ, quand ils virent une femme répandre sur sa tête un vase de parfum précieux: Pourquoi cette perte, disaient-ils avec indignation? Il valait mieux vendre cela un bon prix, pour le donner aux paurres: « Potuit enim istud venumdarimulto, et dari pauperibus. » (Matth. xxvi, 8, 9.)—Vous savez la réponse du Sauveur: Pourquoi tourmenter cette semme? Elle a sait une bonne œuvre: « Quid molesti estis mulieri huic? Opus enim bonum operata

971

est in me. » (Ibid., 10.)—Oui, elle avait fait une honne œuvre, non-seulement à l'égard de Dieu, mais encore à l'égard des hommes, puisqu'un cœur embrasé d'amour pour Dieu l'est également pour les hommes, et devient plus apte, par là, à se dévouer à leur service. Aussi Jésus-Christ déclare-t-il que son Evangile sera annoucé par toute la terre, mais qu'en même temps on racontera à la gloire de cette femme ce qu'elle a fait: Amen dico vobis, ubicunque prædicatum fuerit hoc Evangelium in toto mundo, dicetur et quod hæc fecit in memoriam ejus. (Ibid., 13.)

LUX

C'est aussi la meilleure réponse que nous puissions vous faire. Est-ce que l'homme n'a d'obligation qu'envers les pauvres? est-ce qu'il n'en a pas également et même avant tout envers Dieu? Il nous est donc bien permis d'employer tous les moyens qui sont à notre disposition pour nous rappeler la pensée et l'amour du Créateur; d'autant plus que cette pensée et cet amour nous conduisent tout naturellement à la pensée et à l'amour des créatures, de celles surtoutauxquelles nous devons être le plus attachés, comme les pauvres.

Pourquoi tous ces objets de luxe dans les maisons religieuses? demandez-vous. Ne vaudrait-il pas mieux les vendre, et en don-

ner le prix aux pauvres?

Le principe posé, il faut en tirer toutes les conséquences. Je vous demanderai done, à mon tour, pourquoi tous ces objets de luxe que je vois partout ailleurs, chez vous, sur vous-même peut-être? pourquoi ne pas les vendre, et en donner le prix aux pauvres? Si vous repeussez mon idée, vous vous montrez inconséquent, et vous vous réfutez par cela même. Si vous l'adoptez, c'est bien sutre chose.

Puisque tout le monde doit vendre ces objets de luxe, qui donc les achètera? Puisqu'il faut les vendre, à plus forte raison ne fautil point en faire. Dès lors, plus de culture des beaux-arts, plus de civilisation, et bientôt la barbarie avec ses misères et ses cri-

Ceci me rappelle la conversation d'un enfant avec sa mère, précisément à ce sujet; conversation que j'ai racontée moi-même dans la Vie d'un respectable ecclésiastique. (Modèle de la vie chrétienne et sacerdotale.) C'était peu avant la révolution, qui détruisit, en effet, tant d'objets de luxe, et nous fit rétrograder jusqu'à la barbarie.

« Ne serait-il pas mieux, » disait l'enfant dont le cœur était embrasé d'une ardente charité, « ne serait-il pas mieux de vendre tout ce qui ne nous est pas nécessaire et d'en donner le prix aux pauvres? Si le maître du château où nous demeurons voulait s'en défaire à leur profit, il soulagerait, je pense, toutes les misères des environs. J'ai vu cette pensée dans plusieurs livres qui n'étaient, en cela, que l'explication de l'Evangile où je lisais l'autre jour: Vendez tout ce que vous avez, et donnez-en le prix aux pauvres, vous aurez un trésor dans le

ciel. (Matth. xix, 21.)

« Vous venez d'émeltre, mon enfant, » « répondit la mère, « une idée sainte en elle-rame, mais dangereuse, quand les passions i'a emparent. Quelques-uns se dépouilier. 4 effet, comme vous venez de le dire, detre ce qu'ils possèdent. Ce sont les saints, ce hommes de temps en temps suscilés de De., pour rallumer dans les cœurs la charité preque éteinte. Cependant il n'est pas donné les de s'élever à cet héroïsme de la vertu. k e sais même si le détachement des choses à ce monde, porté par tous à ces limites atrêmes, n'aurait pas des résultats plusfore tes encore qu'avantageux, puisqu'il derrait notre société, fondée en grande jes sur l'inégalité des fortunes. Il y a sans à de grands désordres dans cette société. c'est l'homme multiplié à l'infini, et, avec ses misères. Dans cet immense édifice d'b. mes, le malheureux, placé à la base, grapofondément, chargé qu'il est du pous ses frères. Mais il y a là aussi, nous devocconvenir, des choses admirables. Que plus grand que la patience et la résign. du malheureux au milieu de toules le ? vations? Quoi de plus touchant que la misération du riche qui va, le cœur : 1 porter son aumône jusque dans les ré-les plus cachés de l'indigence, et se rechargé des bénédictions de ceux qui 1courus? Quoi de plus heau que ce 1:75 général qui, à un signal donné d'en t' met en activité tous les membres de 🕶 social, dans lequel il entretient la vau la santé, la vie même, comme fait le z. ment dans le corps humain? Quoi & splendide que la culture des sciences? arts, qui contribuent puissamment à jo " mœurs, inspirent le goût du beau. de " élèvent le cœur jusqu'au sein de l'Etre " d'où il redescend sur la terre, conte ' dons célestes, après avoir, en quelque > " divinisé sa nature? Otons tout cela, et 4vilisation périt, et nous descendons nu ment à l'état sauvage. Nous ne voyor 33 est vrai, ni riches ni pauvres; mais 20 n'y trouvons, non plus, ni vertu ni boz-Le premier, c'est le plus fort. Il ac se vieux père, son enfant débile. par pare. les débarrasser de la vie. Quantau gress robuste, il le tue par convoitise, jec l' charger de ses dépouilles. Il n'a pes oc : a grand bonheur que de poursuivre san nemi, de l'atteindre, de le percer de san ches meurtrières; il n'a pas de plus gloire que d'enlever sa chevelure et at +2 dans son crâne déponillé.... Quot q soil, mon enfant, renfermons-nous (32. cercle de nos devoirs, et réprimos de notre pensée indocile, quand elle 🕶 trop approfondir ces mystères de Dieses

l'humanité, »
Ainsi raisonnait cette mère pleine de pesse; et les événements ne tardére de confirmer les considérations de son de gence élevée. La révolution française et le peu après. Frappée de quelques abstrents à la nature humaine, elle se du ser « Pourquoi des riches et des pagress se

MAG

rands et des petits? » Enfant robuste, elle nit la main à l'œuvre pour réaliser ses penées de réforme. Le château dont il vient 'être parlé fut démoli de fond en comble, t sa destruction ruina le pays, au lieu de enrichir. Un nombre infini de monuments emarquables tombèrent également sous ses pups. Si elle n'avait été arrêtée dans la voie meste où l'avait entraînée le désir immodéide faire disparaître immédiatement des us réels, elle aurait pu détruire compléteent l'édifice social et nous abaisser à l'état uvage.

Il nous est arrivé quelquefois, dans notre s'age, d'entendre aussi des jeunes gens, dirais presque des enfants— ils l'étaient du oins par l'intelligence — formuler le même âme contre la richesse de nos églises. Dus ne savions que répondre à leurs attaes, et cependant l'instinct moral les repousten nous. Lorsque nous les rappelant plus d nous avons pu en comprendre toute la volité, nous nous sommes applaudi de instinctive sagesse, ou plutôt nous en béni Dieu de n'avoir pas permis que refoi fot alors ébranlée.

refoi fût alors ébranlée.

"était dans des jours doublement mausily avait dans l'air quelque chose de je qui arrêtait la fécondité de la terre, et s les idées je ne sais quoi de contagieux gagnait les âmes et les détachait du ciel. purquoidonc, » nous disait-on avec l'accent ne apparente philanthropie, « pourquoi vases éblouissants, ces riches ornements, t le prix serait si utilement employé à lager les malheureux? »—Pourquoi? mais

c'est pour la gloire de Dieu, qui n'arrive or-dinairement à l'âme que par l'entremise des sens. C'est dans l'intérêt de la société qui n'a de stabilité qu'en se rattachant au ciel. C'est dans l'intérêt des pauvres eux-mêmes, puis-que, en appelant les hommes dans les temples par la magnificence du culte, la religion les porte à la pratique de toutes les vertus, de la charité principalement. Nous n'avons point oublié encore les cris que fit pousser, il y a quelques années, à des hommes faussement appelés philanthropes, le reliquaire de saint Vincent de Paul. « Quelle absurdité! » disaient-ils, « pour fêter l'apôtre de la charité, ne ferait-on pas mieux de verser dans le sein des pauvres ces trésors ridiculement employés à honorer les restes d'un corps qu'il méprisait lui-même, lorsque son âme le sanctifiait? » Et ils ne voulaient pas comprendre que si on appelait les hommes, par ce splendide reliquaire, à se prosterner de-vant les restes de celui qui fut, pendant sa vie, la personnification, en quelque sorte, de la charité, c'était principalement pour les engager à imiter sa vertu. En effet, de tous ceux qui vénérèrent alors avec foi ces saintes reliques, quelques-uns auront pris la résolution de se dévouer corps et âme au service des malheureux; aucun ne sera resté indifférent aux maux de l'humanité. Quant à ceux qui crièrent au scandale, qu'ont-ils fait pour les soulager?... Hélas! rieu, proba-blement. Peut-être même leur auront-ils été nuisibles, en affaiblissant dans les âmes la charité. State of the state of

# M

# MAGNETISME, SOMNAMBULISME.

viections. — Pourquoi avoir défendu l'udu magnétisme? — Il y a là tant de faits tordinaires qu'on ne peut révoquer en el — C'est, du reste, la constatation la frappante de l'existence des esprits que siècle matérialiste est porté à nier.

ponse. — L'autorité ecclésiastique a bien ce me semble, d'interdire l'usage du iétisme, commeon le pratiquait presque ut. Car si l'extension prise par lui en jues années seulement avait continué la même proportion, on aurait vu biene, et Dieu sait ce qui serait arrivé. ue tout a changé en peu de temps! Aul faisait de bruit et recherchait le grand le la publicité naguère encore, autant ait et se cache aujourd'hui. On n'enresque plus parler quede magnétiseurs étage, et de moralité plus basse encore, els, poursuivis par l'autorité civile, qui rent quelque chose à démêler avec eux, urs dupes, ou, si vous l'aimez mieux, nt le plus discrètement possible-rité ecclésiastique a donc bien fait, je qu'il était en général pratiqué, ne le tolérant qu'en certains cas où sont remplies toutes les conditions diclées par la prudence, cas sur lesquels elle se réserve de prononcer plus tard.

Mais, me dira-t-on, ce n'est pas précisément l'autorité ecclésiastique qui l'a fait tomber, ou à peu près; comme vous venez de le reconnaître, l'autorité civile s'en est un peu mêlée, et le bon sens public en a fait justice.

Raison de plus de dire que l'autorité ecclésiastique a fort bien fait de l'interdire; car, si sa décision n'a pas tardé à être confirmée par le bon sens public, si l'autorité civile s'est vue dans la nécessité de lui prêter main-forte, que peut-on demander de plus, pour reconnaître la justice et l'utilité de sa décision?

resque plus parler quede magnétiseurs étage, et de moralité plus basse encore, els, poursuivis par l'autorité civile, qui rent quelque chose à démêter avec eux, eurs dupes, ou, si vous l'aimez mieux, nt le plus discrètement possible rité ecclésiastique a donc bien fait, je pète, d'interdire le magnétisme, tel qu'il se pratiquait alors, généra-lement parlant, et tel qu'il se pratique encore aujourd'hui l Que de causes d'immoralité et d'impiété l Vous qui m'avez demandé pourquoi nous défendons le magnétisme, ditesprète, d'interdire le magnétisme, tel qu'il se pratiquait alors, généra-lement parlant, et tel qu'il se pratiquait alors, généra-lement parlant, et tel qu'il se pratique encore aujourd'hui l Que de causes d'immoralité et d'impiété l Vous qui m'avez demandé pourquoi nous défendons le magnétisme, ditesprète, d'interdire le magnétisme, tel qu'il se pratique encore aujourd'hui l Que de causes d'immoralité et d'impiété l Vous qui m'avez demandé pourquoi nous défendons le magnétisme, ditesprète de causes d'immoralité et d'impiété l Vous qui m'avez demandé pourquoi nous défendons le magnétisme, ditesprète de causes d'immoralité et d'impiété l Vous qui m'avez demandé pourquoi nous défendons le magnétisme, ditesprète de causes d'immoralité et d'impiété l Vous qui m'avez demandé pourquoi nous défendons le magnétisme, ditesprète de causes d'immoralité et d'impiété l Vous qui m'avez demandé pourquoi nous défendons le magnétisme, ditesprète de causes d'immoralité et d'impiété l Vous qui m'avez demandé pourquoi nous défendons le magnétisme, d'impiété l Vous qui m'avez demandé pourquoi nous défendons le magnétisme, d'impiété l Vous qui m'avez demandé pourquoi nous défendons le magnétisme, d'impiété l Vous qui m'avez demandé pourquoi nous défendons le magnétisme, d'impiété l Vous qui m'avez demandé pourquoi nous défendons le magnétisme, d'impiété l Vous qui m'avez demandé pourquoi nous défendons le magnétisme, d'impiété l Vous qui m'avez demandé pourquoi nous défendons le magnétisme, d'impiété l Vous qui m'avez demandé

vertueuse et plus tendrement aimée encore peut-être, voudriez-vous les abandonner pour devenir des agents de magnétisme? Ne voyez-vous pas, ne comprenez-vous pas, ne sentez-vous pas, comme instinctivement, que ces précieuses fleurs se souilleraient au contact de je ne sais qui ou de je ne sais quoi, et que leur beauté morale se perdrait infailliblement aux yeux de Dieu et des hommes?

MAL

Il y a là, avez-vous dit, tant de faits extraordinaires qu'on ne peut révoquer en

doute !

C'est possible, mais que de jongleries cachées sous le voile du magnétisme et du somnambulisme! Et, ce qui doit faire plus d'impression sur nous encore, que de dan-

gers pour les mœurs!

Il y a là tant de faits extraordinaires! avezvous dit. En êtes-vous bien sûr? — Cela est certain, me répondez-vous. — Eh bien! d'où vient donc cet extraordinaire? - Il paraît que les sujets magnétiques ont comme un sens de plus. - Ceux qu'ils trompent n'auraient-ils pas comme un sens de moins? Non, c'est trop bien constaté. C'est un fait naturel extraordinaire, comme l'électricité. - Mais, s'il en était ainsi, le fait naturel ne serait point abandonné, quoi qu'on pût dire et faire. Les savants s'en empareraient comme ils ont fait des autres désouvertes. Ils le dégageraient de l'erreur ou du charlatanisme qui l'auraient défiguré, et ils lui feraient faire de continuels progrès, jusqu'à ce qu'il eût frappé les yeux de tous par son évidence. Or, est-ce la ce que nous voyons par rapport au magnétisme? N'est-ce pas plutôt le contraire qui a lieu? On ne peut donc regarder comme un fait naturel l'extraordinaire du magnétisme, si extraordinaire il y a. D'où viendrait-il dès lors? Des bons esprits? Ce n'est guère croyable, à voir la manière dont les choses se pratiquent. Donc, des mauvais, probablement. D'où je conclus encore que l'autorité ecclésiastique a fort bien fait d'interdire l'usage du magnétisme, tel qu'on le pratiquait communément, et qu'on le pratique encore aujourd'hui, et de montrer la plus grande réserve sur le foud même de la question.

C'est, du reste, avez-vous ajouté, la cons-tatation la plus frappante de l'existence des esprits que notre siècle matérialiste est

porté à nier.

Vous vous trompez, la constatation la plus frappante de l'existence des esprits, c'est l'enseignement de la religion, et, si quelqu'un ne se rend pas à une telle autorité, il est bien probable qu'il n'en écoutera aucune. C'est la réponse d'Abraham au mauvais riche

qui le suppliait d'envoyer Lazare min: ses frères qu'il y avait une autre vie: lun Moise et les prophètes, disait-il, quils a écoutent... S'ils refusent de les écouler, ils croiraient pas davantage, quand mim un. viendrait quelqu'un des morts: « Si Mipa et prophelas non audiunt, neque, ni qui : mortuis resurrexerit, credent. » (Luc. 11, 1) Voilà précisément ce que nous pouvous. pondre à ceux qui nous vantent le muytisme comme un excellent moyen de conter l'existence des esprits aux yeu -matérialistes : « Ils ont Moïse et les pretes, » pouvons-nous répondre, « ils onlh: Christ et sa loi, qu'ils les écoutent ? refusent de les écouter, ils ne croicente davantage, quand même quelqu'un de invie reviendrait au milieu d'eux. »

Vous parlez de constater l'existence : esprits aux yeux des matérialistes! L' remarquez, je vous prie, que le matera : ne croit pas même à Dieu. Queile écoutera donc celui qui ferme volorument l'oreille à cette grande vois de 12 ture proclamant partout l'existence duverain Etre, créaleur et conservateur

toutes choses?

On cite, il est vrai, certaines pera converties par le magnétisme. Mas, se est, c'est bien le cas d'appliquer ces is de Notre-Seigneur Jésus-Christ : L'Er souffle où il veut : « Spiritus ubi vult m:-(Joan. 111, 8.) Ce n'est guère là, en esc. se font les conversions; c'est bien p. lieu des perversions, puisqu'il y a ut ger sérieux pour les mœurs, et, par pour la foi. Voilà pourquoi l'autonice siastique l'interdit expressément, si et à en certains cas où elle le tolère jusq.

que la chose en soi ait été décidée.

Or, voici les conditions que de Es

Mgr Gousset, dont l'autorité est grand poids, pour que le magnétisme, et étre toléré.

Il veut premièrement que le magic 🕊 et le magnétisé soient de bonne foi. remède naturel et utile; secondement ine se permettent rien, ni l'un ni l'au.". à puisse blesser la modestie chréticas. vertu; troisièmement, qu'ils renouces:1' intervention de la part du démos. Il 4. et cette condition rentre dans la se =qu'il ne faut ni conseiller ni appromagnétisme entre personnes de diffé: et 🕶 à cause de la sympathie trop grande to ment dangereuse qui se forme le p. . . vent entre le magnétiseur et la pemagnétisée.

# MALHEUR.

Objection. — J'ai plus de malheur qu'un nutre! Qu'ai-je donc fait à Dieu pour me rendre si malheureux?

Réponse. — J'ai plus de malheur qu'un autre! avez-vous dit. - Est-ce bien vrai?

ne vous trompez-vous pas? Examination peu, tous les deux, votre position L que vous avez moins de lumière qu'us tmoins de dispositions au bien qu'u: 4est-ce que de moins hons conseis ver donnés? est-ce que vous avez sous in! MAT.

e moins bons exemples? Pour tout dire, n quelques mots, est-ce que vous avez soins de facilité qu'un autre à éviter le mal tà faire le bien?

Ce n'est pas de cela que je parle, me direz-

Vous me dites que vous avez plus de maleur qu'un autre. Il me semble pourtant que malheur vient du mal. Or, le plus grand, ux yeux de Dieu, comme à ceux de tout hrétien, de tout homme sensé, le seul mal éritable, c'est le mai moral, le péché, comme ous l'appelons communément. Mais, vous, omme terrestre et charnel, vous n'entendez arler sans doute que du mal physique. En ien! je vous suis sur le terrain où vous lous êtes placé, et que vous ne paraissez as disposé à quitter.

Physiquement parlant, vous avez plus de

nalheur qu'un autre, dites-vous.

Est-re bien vrai encore? Avez-vous plus e malheur que n'en eut Jésus-Christ, le lus humilié, le plus délaissé, le plus persénté de tous les enfants des hommes, dont vie peut se résumer en trois mots : la crène, le dépouillement, la croix; la crèche our sa naissance, le dépouillement pour ute la durée de sa vie, la croix pour sa not?

Jésus-Christ était Dieu, me direz-vous. Raison de plus pour avoir un sort meilleur ue les hommes.

Il avait à satisfaire à la justice divine, joulez-vous.

Navez-vous pas à vous appliquer à vousême, et à appliquer aux vôtres cette divine ti-faction?

ll a été bien récompensé, ajoutez-vous en-

No le serez-vous pas aussi à proportion vos mérites? Cette vie n'est qu'un rêve. durnez-vous vers Dien, et comme Jésus-mist, vous vous éveillerez un peu plus ni à la vie éternelle. C'est l'idée de saint ml. quand il l'appelle tes prémices de ceux il dorment : « Primitive dormientium. » Cor.xv. 20.)

Mais voulez-vous no considérer le malur que dans les hommes vos semblables. Jus n'aurons que l'embarras du choix pour jus montrer qu'il y en a en et qu'il y en a lecre beaucoup d'aussi malheureux, de plus alheureux mille fois que vous-même.

Eles-vous plus malheureux que ne fut be', tué par son frère; que no fut Job, somme de la douleur; que ne fut Lazare, il n'avait pas même pour se rassasier les iettes de pain tombées de la table du maulis riche; que ne fut Jean-Baptiste, qui vént dans la solitude et fut décapité dans une rison, pour que sa tête servit à repaître les gards de la sensualité et de la haine? A vezques plus de malheur que la sainte Vierge, unt le cœur fut percé d'un glaive de douver; que saint Pierre, saint Paul, tous les pôtres, tous les martyrs, tous les saints, ut ont été persécutés, la plupart même requ'à la mort? Quoi donc! les meilleurs uts de votre Dieu ont versé pour lui jus-

qu'à la dernière goutte de leur sang; pour vous, vous n'avez pas encore versé la première goutte, et vous vous plaignez !...

Mais, dites-vous, je suis plus malheureux qu'un tel et qu'une telle que je pourrais vous cites

C'est-à-dire que vous voudriez un privilége. Qu'avez-vous donc fait pour le mériter? Ce privilége, d'ailleurs, est-il tant à désirer? n'est-ce pas un privilége trompeur? Oui! trompeur, non-seulement pour la vie future,. mais encore pour la vie présente! Vous en doutez : eh bien! interrogez ceux qui en jouissent, et, pour mieux connaître encore leurs véritables sentiments, écoutez à la porte de leur cœur, si je puis m'exprimer de la sorte : vous les entendrez tous se plaindre, tous soupirer après le bonheur, tous s'écrier comme vous qu'ils ont plus de malheur que d'autres. Et puis, d'ailleurs, cette fortune que vous enviez est-elle stable? ne va t-elle pas quitter ses plus chers favoris, avant la vie, qui pourtant s'écoule si rapidement? Qui parut plus heureux que Napoléon? « Ma vie fut un roman! » disait-il lui-même. Oui, 'excepté la fin; car, dans les romans, le dénoument est ordinairement heureux, et sa vie sut étouffée sous le poids de la douleur.

Ne demandez donc point ce que vous avez fait à Dieu pour vous rendre si malheureux; car, sans considérer si vous n'avez pas commis quelque faute particulière, dont vous ne faites que subir la conséquence, — ce qui peut fort bien être, — je vous l'ai dit : le bonheur n'est point où vous vous l'imaginez; les afflictions de la vie ne sont point telles, non plus, que nous nous les représentons, ce sont des moyens de satisfaction, d'expiation, des degrés qui conduisent au sommet du bonheur. Voila pourquoi elles ont été le partage de tous les amis de Dieu sans exception. Vous ne voulez donc point être au nombre des anis de Dieu, vous qui les repoussez? Vous vous obstinez donc à éloigner de vous ce qui serait infailfiblement dans l'autre vie, et peut-être même en celleci, votre grandeur, votre gloire, votre félicité? Rien n'est plus vrai cependant : plus nous serons éprouvés, et plus nous aurons de mérite, si nous supportons courageusement l'épreuve. Or, plus notre mérite sera grand, et plus nous serons récompensés tôt ou tard par celui qui est la suprême justice. Tout nous dit cela : la raison aussi bien que la foi, l'enseignement des peuples comme celui de la religion. Cependant Notre-Sei-gneur Jésus-Christ nous fait entendre, à ce sujet, un langage auquel nul autre ne saurait être comparé : Heureux ceux qui pleurent, nous dit-il, parce qu'ils seront consolés... Heureux ceux qui sous rent persécution pour la justice, parce que le royaume des cieux leur appartient. Vous serez heureux torsqu'on vous chargera de malédictions, qu'on vous persécutera, et qu'on din faussement toute sorte de mal contre vous à cause de moi. Réjouissez-vous alors, et tressaillez de joie, parce qu'une grande récompense vous est réservée dans les cieux. Car c'est ainsi qu'on 👟

MEN persécuté les prophètes qui ont été avant vous. Matth. v. 5-10.

Est-ce là votre position? Au lieu de vous plaindre, vous devez vous estimer heureux, comme vous le dit celui qui est la vérité même. Ecoutez encore ce qu'il dit à ses plus chers disciples: En vérité, en vérité, je vous le dis: vous pleurerez, et vous gémirez, vous autres, et le monde sera dans la joie; vous serez dans la tristesse, mais votre tristesse se changera en joie. Quand une semme accouche,

elle est dans la tristesse, parce que son houre est venue : mais, après qu'elle a enfanté un fils, elle ne se souvient plus de ses meuz, dans la joie qu'elle a d'avoir mis un homme au monde. Ainsi vous êtes maintenant, vous autres, dans la tristesse, mais je vous verrei de nouveau, et votre cœur se réjouira, et pasonne ne vous ravira votre joie. (Joan. xvi, 20 seq.)
Il n'y a rien à ajouter à ces divines paroles.

MEN

Puissiez-vous seulement vous les appliquer!

# MENSONGE, RESTRICTIONS MENTALES.

Objections. — Quoi l vous prétendez qu'il n'est jamais permis de mentir? pas même par plaisanterie? pas même pour rendre service au prochain? — Est-ce que tout le monde ne ment pas? — Que de mensonges approuvés ou à peu près dans les Livres saints !- Et vos restrictions mentales?- Allez frapper à la porte de la maison la plus religieuse, et là, comme ailleurs, on vous répondra quelquesois que le maître n'y est pas. quoiqu'il y soit en realité.

Réponse. — Oui, rien n'est plus vrai, nous soutenons qu'il n'est jamais permis de mentir, pour quelque motif que ce puisse être; et nous avons bien raison d'agir de la sorte, car le mensonge est un des vices les plus odieux et les plus dangereux auxquels l'homme puisse s'abandonner. Aussi est-il blamé souvent par ceux même qui ont, sous d'autres rapports, la morale la plus relâchée. Voyez le père qui reconnaît ce vice dans un de ses enfants. Il en a peut-être luimême beaucoup d'autres. Il n'est peut-être pas complétement exempt de celui-ci. Mais ce n'est pas une raison pour qu'il l'approuve dans les siens. Aussi l'entendez-vous s'écrier avec indignation : « Oh l que c'est laid de mentir l » C'est le cri de l'àme naturellement véridique, qui ne voudrait voir blesser, en aucune manière, la vérité qu'elle ne craint pas de blesser elle-même à l'occasion.

Pas même par plaisanterie? observez-vous. Non, pas même par plaisanterie, parce que c'est toujours un mensonge, c'est-à-dire un acte condamné par les textes les plus formels de la loi chrétienne, par la loi naturelle elle-même, un acte qui nous fait quitter les étendards de lésus-Christ pour nous ranger sous ceux du démon, un acte qui blesse les droits qu'ont les autres hommes à ce que nous ne les induisions point en erreur... Qui ne comprend d'ailleurs que, si nous mentons par plaisanterie et par conséquent avec joie, nous en prendrons bientôt l'habitude, et que nous en viendrons infailliblement à des mensonges sérieux ?

Pas même pour rendre service au pro-

chain? ajoutez-vous.

Non, encore; pas même pour rendre service au prochain, pour lui rendre le plus rand des services, pour lui sauver la vie. En effet, c'est toujours un mal, et nous savons qu'il n'est jemais permis de mal faire pour qu'il en résulte un bien. C'est un acte

opposé à la volonté de Dieu. Or, nous m pouvons déplaire à Dieu, notre mattre, dans 'espérance de plaire aux hommes, nos semblables. Qui ne voit, de plus, que, si par la nous servons quelques-uns de nos frères, nous en desservons d'autres, en les indusant en erreur, que nous nous faisons tort à nous-mêmes, en perdant ou en nous exposmi du moins à perdre notre réputation de véri-cité, que nous avons tant d'intérêt à conserver dans toute son intégrité. Et puis encore, dès que nous aurons établi en principe qu'il est permis de mentir pour rendre service au prochain, nous en tirerons la conséquence qu'à plus forte raison il est permis de mentir pour nous rendre service à nous-memes. Et voilà la porte ouverte à toutes sortes de mensonges. Mais ce n'est pas tout : si nous disons que le mensonge est permis pour rendre service au prochain, pourquoi n'en dirions-nous pas autant des autres faules, quelles qu'elles soient, du blasphème, par exemple, du parjure, de l'assassinat même à l'occasion? Complétement dévoyés parcelaux principe de charité, nous arriverons ainsi aux conséquences les plus déplorables; en sorte que la porte se trouvera ouverte nonseulement à toutes sortes de mensonges, comme nous le disions tout à l'heure, mais à toutes sortes de vices.

Est-ce que tout homme ne ment pas? En général, oui; et c'est le sens de l'Ecriture, quand elle nous dit : Dieu est veridique, mais tout homme est menteur : « Est autem Deus verax, omnis autem homo mendaz. (Rom. 111, 4.) Mais quand bien même tous les hommes sans exception mentiraient que quefois, que faudrait-il en conclure? Que le mensonge est permis? Point du tout. Est-ce que la colère est permise, parce qu'il n'y a peut-être pas un seul homme qui ne se soit abandonné quelquesois à des mouvements de colère, ou du moins d'impatience? J'en dirai autant du vol, de la médisance, de l'inpudicité. La grande multitude de ceux qui se livrent au mensonge ne saurait donc le rendre légitime, ni même tolérable. Au contraire, plus il est commun, et plus il importe d'en montrer la laideur, d'en faire connelire les suites funestes, pour en détourner le plus grand nombre possible, puisqu'on ne peul l'empêcher complétement.

Que de mensonges approuvés ou à peu

près, dans les Livres saints !

Vous yous trompez : lisez attentivement

les textes auxquels vous faites allusion, et rous comprendrez facilement qu'il n'y a point de mensonge à proprement parler, ou ıne, si c'est un mensonge véritable, l'Ecriure ne l'approuve en aucune manière.

· Quelques incrédules, » dit Bergier, « ont se accuser Notre-Seigneur d'avoir menti. la veille de la fête des Tabernacles, les arents de Jésus l'exhortèrent à s'y monrer et à se faire connaître. Allez-y voussémes, répondit le Sauveur; pour moi, je n'y eis point, parce que mon temps n'est pas ncore renu. li demeura donc encore quelques jours dans la Galilée; ensuite il alla à s fèle sans être accompagné. (Joan. vii, 3.) lésus, comme on le voit, ne répondit pas : le n'irai point, mais je n'y rais point, parce pue mon temps n'est pas encore arrivé; nous se sommes pas encore au moment auquel je renz y aller. Il n'y a pas même là une ombre le fausseté. Il n'y en a pas davantage dans l'conduite de Jésus-Christ à l'égard des deux isciples qui allaient à Emmaüs le tendemain e sa résurrection. Il est dit que, sur le soir, : Souveur, après avoir marché avec eux, fit emblant de vouloir aller plus loin. (Luc. 11, 18.) Il voulait les engager à le preser de demeurer avec eux, comme ils firent n effet : ce n'est point là un mensonge, mais a procédé très-innocent.

On ne prouvera jamais que Dieu ait aprouvé aucun des mensonges dont il est fait 1-ntion dans l'histoire sainte. Il ne les a as toujours punis en privant de ses bientils les coupables; mais où est-il décidé ve Dieu doit aussitôt punir toutes les fautes ta hommes, et qu'en les pardonnant il les aborise et les approuve? Il faut faire attenon aussi que, comme l'on peut mentir par n simple geste-, un geste sussit pour dissi-er toute l'équivoque ou la duplicité qui araît dans les paroles. D'où il suit qu'on oil être très-réservé à soutenir que tel permage a commis un mensonge dans telle rconstance.

Saint Augustin a fait en deux livres un ailé exprès sur le mensonge. Dans le prenier, il montre qu'il n'est jamais permis de ientir, pour quelque raisou que ce soit,

que si le mensonge officieux est une loindre faute que le mensonge pernicieux, n'est cependant ni louable, ni absolument

inocent...

\* Dans son n° livre saint Augustin réfute 15 priscillianistes, qui alléguaient les menmges rapportés dans l'Ancien Testament, our prouver qu'il leur était permis d'emloyer ce moyen, et même le parjure, pour issimuler leur croyance. Il observe trèsien (ch. 10, n. 22, et ch. 14, n. 13) que put ce qu'ont fait les saints et les justes est pas un exemple à suivre; qu'ainsi rien e nous oblige de justifier toutes les actions es patriarches. Il soutient cependant qu'Araham et Isaac n'ont pas menti en disent ue leurs femmes étaient leurs sœurs, c'està-dire leurs parentes, puisque cela était vraj. Barbeyrac, plus sévère, prétend que c'était un vrai mensonge, parce que l'intention d'Abraham était de tromper les Egyptiens, en priant Sara de dire qu'elle était sa sœur. La question est de savoir si, taire la vérité dans une occasion où rien ne nous oblige à la dire, lorsque d'ailleurs on ne dit rien de faux, c'est encore commettre un mensonge. Voilà ce que Barbeyrac, Bayle et les autres censeurs des Pères ne prouveront jamais. (Vey. traité De la morale des Pères, ch. 14, § 1.) Saint Augustin cherche à excuser le mensonge par lequel Jacob trompa son père Isaac, en lui disant qu'il était Esaü, son ainé. Il dit que cette action était un type ou une figure des. événements qui devaient arriver dans lasuite; mais cette raison ne suffit pas pour la justifier. Il vaut mieux s'en tenir à la maxime posée par ce saint docteur, que toutes les actions des anciens justes ne sont pas des exemples à suivre. Il dit que Dieu a récompensé dans les sages - femmes d'Egypte et dans Raab, non le mensonge qu'elles avaient commis, mais la charité qui en était la cause; il pense même que ces femmes auraient été récompensées par le bonheur éternel, si elles avaient mieux aimé souffrir la mort que de . mentir. (De mend., l. 11, c. 15, n. 32; c. 17, n. 34.) Mais il nous paratt que les sagesfemmes d'Egypte ne mentirent point en disant au roi que les semmes des Hébreux s'accouchaient elles-mêmes; celles-ci, averties de l'ordre donné de faire périr leurs enfants males, évitèrent sans doute de faire venir des sages-femmes égyptiennes. »

Il est facile d'expliquer de même tous les autres passages des saintes Ecritures où il y a mensonge, ou bien apparence de mensonge

Et vos restrictions mentales? avez-vous

ajouté.

Ce n'est guère à vous, ce me semble, à nous reprocher l'usage des restrictions mentales, c'est-à-dire cette manière de parler, fausse en soi, qui ne se trouve vraie qu'en suppléant ce qui a été retenu dans l'esprit. Car, si c'est un mal de déguiser une partie de la vérité, à plus forte raison, de la déguiser complétement. Quoi qu'il en soit, voici notre opinion par rapport aux restrictions. mentales. Ou la manière dont vous vous serez exprimé sera un véritable mensonge, ou non. Si c'est un véritable mensonge, c'està-dire si votre paro'e est véritablement en. opposition avec votre pensée, de manière que, tandis que vous exprimez une chose, vous en pensez une autre, suivant la définition du mensonge donnée par saint Augustin (104), votre restriction mentale est toujours une faute, comme le mensonge luimême, dont elle ne dissère point réellement. Dans le cas contraire, c'est-à-dire si votre parole, au lieu d'être en opposition avec votro pensée, s'y trouve tout à fait conforme, paron que co qui est retenu dans votre esprit peut

<sup>104)</sup> Ille mentitur qui aliud habet in animo, et aliud verbis vel quibuslibet significationibus euun-

être facilement suppléé, votre restriction mentale n'a rien de blâmable, et vous pou-

vez fort bien vous en servir-

983

Cette explication donnée, il nous est facile de résoudre la dissiculté que vous nous proposez, ainsi que toutes celles que vous pourrez nous proposer à ce sujet .-- Allez frapper à la porte de la maison la plus religieuse, avez-vous dit; et là, comme silleurs, on vous répondra que le maître n'y est pas, quoi-

qu'il y soit en réalité.

Sans doute; mais quel mal voyez-vous à cela? C'est une manière de parler reçue parmi nous pour dire qu'on ne peut pas ou qu'on ne veut pas vous recevoir. Quand on vous dit que le maître n'y est pas, on veut dire qu'il n'y est pas pour vous. Ces deux derniers mots sont sous-entendus. C'est dès lors une véritable restriction mentale. Mais, comme on entend ce qu'on veut dire, il n'y a pas l'ombre de fausseté. Cela est si vrai que le maître dit lui-même quelquesois de manière à être entendu : « Répondez que je n'y suis pa!. Et quelquesois encore, n'usant d'aucus :termédiaire : « Monsieur n'y est pas!» c'es: à-dire qu'il n'y est pas pour coux qui le de mandent, en sorte que c'est comme sil ti était pas du toul.

Les choses ne se passent pas toujours d'un manière aussi claire; en sorte que vou :savez pas alors si le maître est à la ma-s: on s'il est sorti. Mais ce n'est nas anni me vous avez fait la question, et l'eussiez-rec faite, d'ailleurs, qu'on n'eût point été a Le de vous répondre en ce sens. Vous neumandez, ou vous êtes censé, du moiss. demander qu'une chose : à être reçu. Au :de vous répondre négativement, on vous simplement: « Monsieur n'y est pas, » sau entendant : pour vous. C'est la même coau fond, et c'est plus poli quant à l'esque sion. La morale n'en est point blessée, en politesse française en est plus satisfaile la a donc rien de mieex.

Objection. — Les prêtres font un métier. Ils ne croient pas ce qu'ils disent.

Réponse. — Les prêtres font un métier, dites-vous. — C'était donc un métier que faisait Jésus-Christ? un métier que faisaient les apôtres? un métier que n'ont cessé de faire, depuis l'établissement du christianisme, et que font encore chaque jour tant de missionnaires qui, tenant d'une main l'Evangile, la croix de l'autre, s'en vont chez tous les peuples, riches ou pauvres, civilisés ou barbares, tolérants ou intolérants, répandant partout la semence de la parole de Dieu, et l'arrosant presque toujours, à l'exemple du divin Maître, pour la rendre plus féconde, non-seulement de leurs sueurs, mais encore de leur sang?

Les prêtres font un métier! Mais tout le monde sait que l'on ne prend un métier que parintérêt, qu'on l'exerce toujours de la manière la plus avantageuse, et qu'on le quitte quand il cesse de rapporter. Est-ce là ce que fait le prêtre? Bien loin de sacrifier les âmes à son avantage, ne sacrifie-t-il pas, au contraire, tout ce qu'il a, ne se sacrifie-t-il pas lui-même à leur salut? Il y en a bien peu parmi eux, en effet, qui ne soient prêts à répéter de cœur, et surfout à pratiquer ces tou-chantes et sublimes paroles de l'Apôtre des nations: Eyo autem libentissime impendam, et superimpendar ipse pro animabus vestris.

(11 Cor. xn, 15.)

Un métier ! dites-vous. Quelle expression indécente et fausse! Le métier a pour objet des choses matérielles; il s'exerce par les lacultés corporelles principalement. En est-il ainsi du sacerdoce? et n'est-ce pas plutôt le contraire? Dites donc que c'est un art, une science; quel art et quelle science encore! L'art des arts, la science des sciences : Ars arlium, scientia scientiarum. L'art qui conduit les âmes à Dieu, la science de Dieu luimême. C'est plus qu'un art spirituel, une science divine; c'est le premier de tous rdevoirs, celui qui vient de Dieu, retours Dieu, et, de plus, a Dieu pour objet. dites donc point que les prêtres font un: tier; car, je vous le répète, c'est une aussi fausse qu'indécente.

Ils ne croient pas ce qu'ils disent, avez-se

aiouté.

- « Qu'osez-vous dire? » s'écrie ici l'alit Ségur. (Réponses.) « Les prêtres de les Christ, des imposteurs ! Eh! qu'en sur vous? Comment pouvez-vous lire au fou. leur cœur, s'ils croient ou s'i's ne croies : à leur sacerdoce? C'est à l'accusateurà: ver ce qu'il avance; prouvez ce le accass: : je vous en délie.
- « Me jetterez-vous, en guise de pret le nom de quelque mauvais prêtre?
- « Mais ne voyez-vous pas que l'excesprouve la règle? On ne remarquerait permauvais prêtre, si l'immense majorité a es pas sainte, pure et vénérable.
- « Une tache d'encre paraît vivement une robe blanche; on la verrait à peut. robe était noire ou souillée.
- « Ainsi en est-il du sacerdoce catholi: à qui l'impiété rend ici un hommage. lontaire.
- « Qu'il y ait de mauvais prêtres, er re pas chose étrange. Souvenez-vous qu'il reun Judas parmi les apôtres! De même. les apôtres, premiers prêtres, premiers ques de l'Eglise, rejetèrent l'apôtre 113 et ne furent point responsables de sue a z ainsi l'Eglise condamne-t-elle avec en plus d'énergie, plus d'horreur que mis: le faites vous-même, les prêtres coupa e déserteurs de leurs sublimes devoirs. tâche de les ramener d'abord par la douce et par le pardon; le prêtre, comme les se tres hommes, a droit à la misence. mais, s'ils ne se corrigent pas, s'ils per vèrent dans leur mauvaise voie, elle est

nauche de son sein et les frappe de ses anahèmes.

Les prêtres, des imposteurs! Et quel inérêt ont-ils à vous confesser, à vous rerendre de vos vices, à vous prêcher, à atéchiser vos enfants, à nourrir les paures, à donner à celui-ci un conseil, à cet utre une consolation, à cet autre du sin?

a Retrancherait-on un centime de leur aince traitement et de leur casuel, plus nince encore, s'ils se taisaient sur les désorres de leurs paroisses, s'ils admettaient out le monde aux sacrements sans se donier la peine d'examiner les consciences, s'ils brégeaient leurs catéchismes de moitié, etc.? Juel intérêt ont-ils donc à bien remplir leur ninistère?

Les prêtres ne croient pas ce qu'ils disent! assirmez-vous.

Mais ou il faut croire à la bonne foi du prêtre, ou il n'y en a aucune à laquelle nous puissions croire. Fut-il jamais profession plus unanime, plus constante, plus imposante sous tous les rapports? Elle est faite devant Dieu et devant les hommes, en face de la vie et de la mort... « Je crois des t'moins qui se font égorger! » s'écriait Pascal. Et moi je dirai aussi : « Je crois volontiers des confesseurs qui se font égorger, surtout quand j'en vois un si grand nombre de tous les âges, de toutes les conditions, de tous les caractères, de toutes les contrées de la terre! »

## MIRACLES.

Objections. — On ne voit point de mirales aujourd'hui; et vous convenez vousnême qu'il n'y en a plus comme autrefois. - Est ce que c'est possible? — Tout le nonde se vante d'en faire; en sorte que les lux discréditeraient les vrais, s'il y en

Réponse. - Le miracle est un fait sensible ni surpasse évidemment les forces de la alure. Ainsi, qu'un mort depuis quatre ours dans le tombeau, et entrant déjà en lissolution, reprenne subitement la vie; n'une tempête violente se calme aussitôt, la voix qui le lui commande, ou qu'un euve remonte vers sa source : voilà des its qui ne peuvent venir de la nature, voilà es miracles. On demande souvent si le mon peut faire des miracles ou les imiter. ans l'opinion commune, le miracle est un it divin. Nous savons que l'esprit du mal hle, les élus eux-mêmes (Matth. xxiv, 24); ais son action restant toujours sous la spendance absolue de Dieu, celui-ci donera à l'homme, autant que cela sera nécesure, tous les moyens de la discerner.

Le miracle véritable est donc, comme on voit, une des preuves les plus décisives a faveur de la divinité de la religion. Je purrais dire même qu'elle résume en soi utes les autres, puisque celles-ci n'ont de leur qu'autant qu'elles ont quelque chose e prodigieux, qu'elles tiennent par consévent à la nature du miracle. Aussi l'incréulité n'a-t-elle pas manqué de tourner intre cette preuve fondamentale tous ses forts. Ecoutons donc non pas tout ce u'elle dit à ce sujet, cela n'est point de pire travail, mais du moins ce qu'elle dit pur séduire le peuple.

On ne voit plus de miracles aujourd'hui, ous disent les incrédules; et vous convenez ous-même qu'il n'y en a plus comme autre-

On ne voit plus de miracles aujourd'hui, iles-vous. Et quand cela serait vrai, il ne indrait point en être surpris. Pourquoi les

miracles? Pour faire connaître la volonté du Seigneur, pour appeler les hommes à la pratique de la religion qu'il était venu lui-même établir sur la terre. Sa volonté manifestée, sa religion établie, les miracles n'étaient donc plus nécessaires. Le miracle est la lettre de créance que le Roi des rois donne à ses envoyés sur la terre, pour les accréditer auprès des hommes. Cette lettre montrée et reconnue en due forme, pourquoi en demander davantage? Il serait d'une exigence extrême d'en voufoir tous les jours une nouvelle, et cela finirait même par devenir absurde et insensé. C'est pourtant ce que vous faites, vous qui demandez continuellement de nouveaux miracles.

Il n'y a plus de miracles!... Vous vous trompez; car tous les miracles qui ont été faits en faveur de la religion subsistent encore. Ils ont été faits réelfement pour nous comme pour les premiers Chrétiens : ils doivent donc nous attacher comme cux à la religion. — Je ne les ai pas vus moi-même, me répondez-vous. — Mais n'est-il pas des choses que vous croyez aussi fermement, encore plus fermement quelquefois que si vous les aviez vues de vos propres yeux? Car, après tout, vous pouvez facilement vous tromper; tandis que plusieurs témoins éclairés et intègres ne peuvent vous tromper de même. Or, tels sont les miracles évangéliques. Vous ne les avez pas vus vous-même; mais des témoins nombreux et véridiques. des témoins qui ont scellé de leur sang leur témoignage, les ont vus; mais le monde entier les a vérifiés et les vérifie encore chaque jour. Cela est bien suffisant pour vous rassurer.

Il n'y a plus de miracles !... Vous vous trompez. N'y en eût-il pas d'autres, il en est un, toujours ancien et toujours nouveau, qui doit faire sur vous comme sur tout le monde la plus vive impression : c'est la conservation de l'Eglise, malgré toutes les causes de destruction qui sont en elle et hors d'elle, malgré le temps qui détruit tout. Et non-seulement c'est un miracle toujours subsistant, mais on peut dire même qu'il

devient tous les jours de plus en plus surprenant. C'est ainsi qu'un homme, après avoir vécu deux cents ans, je suppose, offrirait au monde le spectacle d'une existence de plus en plus prodigieuse, à mesure que cette existence se prolongerait plus long-

MIR

Il n'y a plus de miracles!... Vous vous trompez, vous dis-je; il y en a, et même partout. Ce sont des miracles moins frappants peut-être que ceux qui ont été faits au commencement du christianisme. Aussi ne s'agit-il point d'établir la religion sur la terre, mais dans quelques contrées seulement, et peut-être même dans quelques âmes. Quoi qu'il en soit, ce sont des miracles véritables, des dérogations aux lois bien connues de la nature. Vous ne voulez pas le croire, mais tous les gens sensés le croient: et si vous ne le croyez pas, c'est que vous manquez de sens ou de bonne foi, c'est que vous devenez déraisonnable à force de vouloir être raisonneur.

« Oui, il y a encore des miracles, » s'écrie ici l'abbé de Ségur. (Réponses.)

« Moi qui vous parle, je pourrais vous dire que j'en ai vu, et que j'ai vu en outre plusieurs personnes sur qui s'étaient opérés des miracles authentiques, tels que la guérison instantanée de maladies incurables.

« Mais je présère vous citer un fait d'une

portée plus générale.
« Un Anglais protestant était à Rome, sous le pontificat du Pape Benott XIV. Il causait, avec un cardinal, de la religion catholique, l'attaquant assez vivement, et rejetant surtout, comine faux, les miracles opérés par l'intercession des saints.

« Peu de temps après, ce cardinal fut chargé d'examiner les pièces relatives à la béatification d'un serviteur de Dieu. Il les remit un jour au protestant, lui recommandant de les examiner avec soin et de lui dire son avis sur le degré de foi que méritaient ces témoignages.

« Après quelques jours, l'Anglais rapporte les procès-verbaux. — Eh bien! Monsieur, » lui demande le prélat, « quelle est votre im-

pression au sujet de ces pièces?

« — Ma foi, Eminence, j'avoue que je n'ai rien à dire; et si tous les miracles des saints que votre Eglise canonise étaient aussi certains que ceux-ci, cela me donnerait à réslé-

« -- En vérité? » lui répliqua le cardinal en souriant. « Eh bien! nous sommes plus difficiles que vous à Rome; car ces pièces ne nous ont pas semblé convaincantes, et la cause est rejetée.

« L'Anglais fut si frappé de cette conduite, qu'il s'instruisit plus à fond de la foi catho-lique, et abjura le protestantisme avant de

quitter Rome.

« Or, cette sévérité extraordinaire existe encore dans les procès de canonisation des saints. Et comme, de nos jours, on canonise

des saints, ainsi qu'on l'a fait dans tous a siècles (105), et que d'autre part m ie canonise aucun sans un examen rigmen constatant au moins cinq miracles operes pe son intercession, nous sommes doce as droit d'affirmer qu'il y a encore des min-

MIR

Vous convenez vous-même, ajoutent & incrédules, qu'il n'y en a plus comment-

fois..

Je vous en ai dit la raison : ces mince ne sont plus nécessaires comme autrés:

« Les miracles ne peuvent se faire cet. nuellement, » dirons-nous eucore ave a. Augustin : « ils ne nous touchent que : sont étonnants, et ils cesseraient de fi. s'ils étaient ordinaires. Car la succession : jours et des nuits, le retour périodique . quatre saisons, le dépouillement des aut et la renaissance des feuilles, la force progieuse des semences, la beauté de la lumina la variété des couleurs, des sons, de r fums, des saveurs, celui qui les vernitp-la première fois serait étourdi, écra-tant de merveilles, et nous n'y faisocattention: non qu'il nous soit facile connaître les causes, qu'y a-t-il de obscur? mais parce que nous sommes :tués à en éprouver les sensations. C'esta: très-utilement que Dieu a fait des min: afin que la multitude des croyants se ; pant autour et se répandant ensuite, iisent autorité et changeassent les mœirs.

Demander des miracles, c'est donc jemais en demauder toujours, c'est, sau saint Augustin, vouloir ordinairema. choses extraordinaires, c'est-à-dire l'izsible et l'absurde Outre que ce serail 2 possible, ce ne serait pas non plus dans dre d'une justice rigoureuse. Avons-s. moins aujourd'hui pour rester attache! religion que n'avaient les Juiss et les ¿:

pour s'y convertir?

«La vue immédiate des miracles est & doute une preuve qui doit exciter notre. vie, » dit à ce sujet l'auteur des Etude ;L losophiques sur le christianisme; a mais 'cblissement universel du christianisme. destruction du paganisme, et la conten de toute la terre idolâtre à la rroix de Je-Christ, n'est-ce donc rien? n'est-ce pes -

davantage?

«Ce grand fait est un miracle quiér: -ment a dû mettre un terme à tous les a-ou du moins les diminuer sensiblem : car, à partir de lui, le but des miracles à atteint; le monde a été chrétien et 23 qu'à continuer à l'être. Les premiers z " cles n'avaient pas pour objet de constilles hommes individuellement, man la ciété des hommes, et ceux-ci seulement a :me membres de cette société. Avant ce : conversion, il n'y avait aucune raise les individus de croire que Jesus-Cin-i fai Dieu, précisément parce que la sont ils naissaient leur inspirait des pr. 4-

(105) La dernière car.onisation a eu lieu en 1830. Le Pape Grégoire XVI déclara saints le B. 4- 🛫 de Lignori et quatre au res serviteurs de Dieu.

contraires. Il fallait donc des preuves directes de cette divinité, des miracles, et des miracles nombreux et frappants, parce que tout était à convertir, et la société, et conséquemment les membres de cette société. Mais à partir du moment où cette conversion a été achevée, l'ouvrage des miracles a été achevé. Il n'y a plus rien eu à convertir. Les hommes sont nés tout convertis. Ils ont dûcroire sur la foi de leurs ancêtres. S'ils ont perdu la foi, s'ils se sont pervertis, ça été leur faute. Dieu ne leur devait plus rien; et, alors même, pour revenir de cette incrédulité volontaire et coupable, ils n'ont eu hesoin que de rentrer dans le milieu des croyances chrétiennes où flotte le monde comme dans son élément.

«Il en a été du christianisme, cette création morale, comme de la nature et de la création matérielle. Au commencement Dieu créa le ciel et la terre; et comment les créatil? Nécessairement par des miracles, si nous pouvons parler de la sorte. Depuis lors la nature subsiste, et Dieu ne fait plus de miracles de ce genre; les êtres se reproduisent maturellement, en vertu du miracle primitif de la création. Ainsi du christianisme: il subsiste et se poursuit dans la société dont il est la vie, sans qu'il soit nécessaire de renouveler les miracles par lesquels il a été fondé.

Et qu'on ne voie pas dans cette foi traditionnelle une foi aveugie et sans motifs: elle est pleine de raison au contraire. Car, de même que l'existence du monde suppose la création et ses miracles, de même l'exislence du christianisme dans le monde confuit en remontant au grand miracle de son établissement, lequel suppose également les piracles qui l'ont fondé. Pour qui considère illentivement les éléments du christianisme et le chaos de dissolution et de ténèbres d'où est sorti, il y a dans son établissement, uns la main d'aucun homme, un miracle désisif qui répond des autres, qui nous les fait voir dans leur effet, parce que sans eux, comme dit saint Augustin, il serait plus grand qu'eux. Je n'ai pas vu les miracles, mais je vois le monde païen converti; et ilors de deux choses l'une : ou je m'explique e monde converti par des miracles, et je rois aux miracles; ou je ne veux pas croire aux miracles, et alors je suis forcé de voir lans ce monde converti sans miracles un plus grand miracle; dans les deux cas: la vérité du christianisme et sa divinité.

«Ainsi les miracles ont dû cesser, ou du moins diminuer considérablement du moment où le monde a été converti, par deux laisons: la première, parce que le but direct jes miracles a été atteint; la seconde, parce que ce but atteint, n'ayant pu l'être sans uiracles, nous les fait voir en lui.

« Mais il y a une raison encore plus sensiple et plus admirable de la diminution des miracles à partir de l'établissement du christianisme: cette raison est l'accomplissement de plus en plus complet des prophéties.

e Issus-Christ a fait des miracles, dit à co sujet Pascal, et les apôtres ensuite, et les premiers saints en grand nombre, parce que les prophéties n'étant pas encore accomplies, et s'accomplissant par eux, rien ne témoignait que les miracles. Il était prédit que le Messie convertirait les nations: comment cette prophétie se serait-elle accomplie sans la conversion des nations? et comment les nations se fussent-elles converties au Messie, ne voyant pas ce dernier effet des prophéties qui le prouvent? Avant donc qu'il ait été mort, ressuscité et convertiles nations, tout n'était pas accompli; et ainsi il a fallu des miracles pendant tout ce temps-là. Maintenant il n'en faut pas, car les prophéties sont un miracle touriours subsistant.

«Ainsi, par une admirable compensation de la Providence, qui veut qu'à toutes les époques il y ait à peu près les mêmes motifs de foi, les deux plus grands miracles de la religion, la réprobation des Juiss et la perpétuité de l'Eglise, deviennent chaque jour plus éclatants, à mesure que nous nous éloignons du temps des miracles. Un homme qui affirmerait que Dieu lui a promis une vie de dix siècles ne serait cru de personne, s'il nefaisait des miracles; mais des qu'il aurait dépassé trois cents ans, cette longévité sans exemple serait un miracle continuel qui suffirait apparemment pour convaincre les plus incrédules. Or, le peuple juif, dis-persé dans toutes les parties de la terre depuis dix-huit siècles, a subsisté dans cet état de dissolution indissoluble, inoui auparavant dans l'histoire, plus de temps que n'out subsisté les empires les plus célèbres; et l'Eglise catholique, de son côté, a duré dix fois plus de temps que ne vivent d'ordinaire les systèmes de gouvernement les mieux combinés.

« Pascal observe très-judicieusement quel-que part que de tels événements sont les seuls miracles subsistants qu'on peut faire. Et en effet, les autres miracles particuliers cesseraient d'être tels par leur répétition, et deviendraient des phénomènes naturels. Mais il n'en est pas ainsides événements dont nous parlons, parce que là il n'y a pas répétition; c'est un fait singulier, mais tellement immense qu'il remplit tous les temps et tous les lieux, et que c'est cette universalité et cette perpétuité qui sont sa singularité. Il se compose de deux parties: la prophétie et l'événement. C'est la séparation de ces deux parties et leur accord dans cette séparation qui font le prodige. Or, quatre mille ans sont d'abord donnés à la prophétie, et le reste des siècles à l'événement : la séparation ne peut pas être plus tranchée; et son étendue, loin d'en affaiblir le prodige, en est la plus éclatante préparation. Et maintenant quant au prodige en lui-même, c'est-à-dire l'accord de l'événement avec la prophétie, la durée ne peut l'affaiblir, tant s'en faut, puisqu'il consiste précisément dans la durée : c'est là l'événement, c'est là le prodige: la durée de la réprobation des Juifs, la durée de l'Eglise. Ce fait non-seulement ne saurait devenir ordinaire à force de durer; mais il devient de jour en jour plus extraordinaire, et ce n'est pas seulement, comme dit Pascal,

un miracle toujours subsistant, mais un miracle toujours croissant. Et non-seulement un miracle, mais un double miracle: miracle dans le fait en lui-même, quand bien même il n'aurait pas été prédit, et miracle dans son accord avec la prédiction...

MIR

« Ainsi, à cette objection: On ne voit plus de miracles aujourd'hui; et vous convenez vous-même qu'il n'y en a plus comme autrefois; trois raisons principales sont venues répondre, sans parler de la restriction que nous avons faite relativement à ces miracles moins importants peut-être et moins publics qui s'accomplissent encore partout et toujours : « 1° C'est que le but réel des miracles, la conversion du monde, a été atteint; 2° c'est que ce but atteint, n'ayant pu l'être sans miracles, les a rendus dès lors à jamais visibles en lui; 3° c'est que ce but est devenu, dans son développement et sa perpétuité, un double miracle, soit en lui-même, soit comme accomplissement des prophéties, miracle qui va grandissant dans la proportion de notre éloignement de l'époque des miracles; de telle sorte que ce que le temps ôte d'impression à ceux-ci, il l'ajoute à celui-là; et qu'ainsi la sagesse divine, qui fait tout avec nombre, poids et mesure, et se signale autant en ne faisant rien de plus qu'il ne faut qu'en faisant tout ce qu'il faut pour atteindre à ses fins, se découvre de la manière la plus admirable dans cette belle économie des preuves du christianisme, où l'esprit humain trouve toujours également, quoique diversement, de quoi s'assurer de la vérité par la raison et de quoi la mériter par la foi.

Il n'est donc pas permis de dire qu'il n'y a plus de miracles sujourd'hui, ni même qu'il

n'y en a plus comme autrefois.

Est-ce que c'est possible? nous dit-on encore.

Singulière question! Il y a encore des miracles; et nous venons de l'établir de la manière la plus évidente. En supposant que vous ne voulussiez pas admettre ces miracles, vous ne pouvez nier du moins ceux des premiers siècles de l'Eglise, ceux de l'Evangile, car ce sont les miracles de Jésus-Christ. Or, comme vous le savez, les faits anciens dont personne ne doute sont moins attestés que ceux de Jésus-Christ. Donc les miracles

sont possibles.

Est-ce que c'est possible? demandez-vous. Mais pourquoi donc tout le monde en réclame-t-il? pourquoi cette propension si générale et si grande à les admettre, alors même, nous devons le reconnaître, qu'ils n'ont pas toutes les marques d'une céleste origine? Est-ce qu'on croit ainsi à une impossibilité? est-ce qu'on en parle aussi cominunément? Si le miracle était impossible, d'où serait donc venue au monde cette singulière idée que nous retrouvons dans tous les temps et dans tous les lieux, qui partout et toujours agiteles hommes, remue les masses, opère dans les peuples comme dans les individus les plus extraordinaires changements? Le miracle est donc possible.

Est-ce que c'est possible? avez-vous dit.

Quoi! Dieu, l'être suprême. le tout-paisse. ne pourrait changer en un point seulemen une loi librement établie par lui? Oporte lui qui donne l'existence à tous les homes ne pourrait la rendre à un seul d'entre en qui l'aurait perdue depuis peu? Celui qui tout créé ne pourrait modifier en accumanière l'œuvre immense de la créat-oa! n'est pas même supposable; et pour le se tenir sérieusement et opiniatrément, il in drait être devenu...

Je n'ose achever; mais un autre plus lui. va le faire, sinon en disant le mot dans ker sa crudité, du moins en le donnant suffix.

ment à entendre.

« Un miracle, » dit Rousseau, « est, dr un fait particulier, un acte immédiat & puissance divine, un changement sense dans l'ordre de la nature, une excepte réelle et visible à ses lois.

« Dieu peut-il faire des miracles? C.: question, sérieusement traitée, serait ia. si elle n'était absurde; ce serait faire !d'honneur à celui qui la résondrait nén: vement que de le punir, il suffirait de icfermer. Mais aussi quel homme a james: que Dieu pût faire des miracles? » 'Larre de la Montagne.)

« Il n'appartenait qu'au sophiste, qui vait retirer immédiatement après le :néfice de cette vérité, de la poser avec a : intolérance. Nous qui ne voulons rien :poser, pas même la vérité, a dirons-nouser l'auteur que nous citions précédeaux « entrons dans quelques justifications.

« Les miracles sont des modification : lois de la nature. Pour que ces modificate fussent impossibles, il faudrait que les fussent necessaires, c'est-à-dire qu'il : contradiction pour l'esprit à supposer 4. les eussent pu être différentes de ce qu'e sont : par exemple, qu'au lieu d'être de et ans. la vie de l'homme eut été de milie m ou que cette vie eût été immortelle, ou ::presavoir quitté le corps elle eût fait maire lement retour en lui; que la procréation. maine se fit par la femme seule; que les का ne fussent pas impénétrables et pesants : Tout cela aurait pu être, et alors ce son: ~ choses qui sont actuellement : la peute le rée de la vie de l'homme, la mort, la gesent tion par les deux sexes, l'impénétrabilité. pesanteur, etc., qui, venant accident ment se produire, eussent été autant de z racles. Cet état actuel lui-même, que beappelons la nature, n'a été à l'origine c. l'effet d'un miracle, et du plus grand de l'a les miracles, celui de la création. Sa coare vation n'est encore qu'un miracle persétan'ayant d'autre principe et d'autre règle :la puissance et le bon plaisir de l'Eire se: versin qui soutient ce grand ouvreze sa dessus du néant d'où il l'a tiré. Après ce à tout le monde conçoit que ce que nous à pelons miracle n'étant qu'une modificat 1 dans la création, c'est-à-dire un moisdre = racle dans ce grand miracle des miracles. possibilité ne saurait être mise en quest' Il est manifeste que la même puissance F

a créé, et qui, en conservant, crée tous les

jours, peut modifier.

MIR

. Mais si la puissance de faire des mirarles ne peut être contestée en elle-même, on se rejette sur la providence de Dieu, qui s'oppose au dérangement de son œuvre. Il serait en désaccord avec l'idée que nous devons nous faire de cette providence, de supposer m'elle ait besoin de retoucher à son œnvre, même pour un but supérieur. Ce que Dieu a lait a dû être bien fait dès l'origine, et être fistosé en vue de ses sins ultérieures. Ce miracle que vous supposez serait un chanpement d'idées qu'on ne peut admettre dans elui que nous nous représentons tous avec raison comme immuable.

« le me range entièrement à ce sentiment: aussi dis-je qu'en faisant des miracles. Dieu ne dérange pas son œuvre, ne retouche pas à son œuvre, ne change pas d'idées par conséquent; mais réalise au contraire un effet réparé et concerté dès l'origine, avec son ruvre même, et qui, dans les desseins de son ternelle providence, en fait partie : comme exception tient à la règle même établie par m sage législateur. Ainsi, en créant la na-Dieu pouvait la disposer autrement u'elle n'est, et faire que ce qui est actuelment miraculeux fût naturel, et que ce qui st naturel fût miraculeux : par exemple, ue la pesanteur ne fût pas une qualité nawelle des corps. Or, ce qu'il pouvait faire le lors comme règle, il l'a fait dès lors omme exception, laquelle devait éclater lus tard, et au moment donné pour le but uil se proposait. Cette exception est mirale pour nous, parce qu'elle est autre que la bale, et qu'elle ne se produit que dans son jurs; mais comme ce miracle remonte, dans rolonté qui l'opère, à l'établissement de règle, c'est-à-dire à l'époque où il n'y rait pas de règle, et où ce que nous appems ainsi était le plus grand de tous les miicles, la création, il n'est autre que celle-ci, en fait partie du moins, mais seulement our un cas particulier et ultérieur. Il est one bien clair que la puissance et la provi-

lence de Dieu se concilient parfaitement lans ce que nous appelons miracle, lequel niracle ne suppose ni dérangement dans son euvre, ni changement dans ses idées. Nous ne prétendons point donner cette

aplication comme article de foi, bien qu'elle appuie sur les plus hautes données de la raion et de la religion (106); mais nous avons oulu montrer de plus en plus par la que es miracles ne choquent nullement nos lées, et qu'étant du reste prouvés en fait, is ne doivent trouver en nous aucune réugnance à les admettre.»

Tout le monde se vante d'en faire, nous itencorel'incrédulité; en sorte que les faux iscréditeraient les vrais, s'il y en avait. S'il y en avait !... Nous avons prouvé sur-

abondamment, ce nous semble, qu'il y en s encore de véritables; que les anciens, dont personne ne saurait douter sérieusement sans tout rejeter, subsistent toujours; qu'ils doivent faire même d'autant plus d'impression sur nous qu'ils acquièrent plus d'importance, soit en s'étendant, comme le mi-racle de la conservation de l'Eglise, soit en subissant l'examen d'un plus grand nombre de personnes, comme tous les autres miracles. Il y a donc de véritables miracles : vous ne pouvez réellement les révoquer en doute.

MIR

Vous dites que tout le monde se vanto

d'en faire.

C'est exagéré. Dites seulement qu'il y en a beaucoup. Eh bien! soit. Beaucoup de personnes se vantent de faire des miracles. Qu'est-ce donc que cela prouve? Que presque tous croient les miracles possibles, soit en les faisant ou en essayant de les faire, soit en y adhérant; que presque tous sont convaincus que c'est le moyen de faire impression sur les hommes, de leur faire croire, au nom du Ciel, ce qu'on vient leur annoncer; que c'est un cachet surnaturel, divin, irrécusable, par conséquent... Et c'est aussi ce que nous disons nous-même, et ce dont nous voudrions bien vous convaincre, comnie nous en sommes convaincu nous-même, et presque tout le monde avec nous.

Mais pourtant, reprend-ou, les faux miracles devraient faire tort aux vrais.

Oui, comme la fausse monnaie fait tort à la vraie, comme la fausse écriture fait tort à l'écriture authentique, comme tout men-songe fait tort à la vérité en général. Ditesmoi donc, si le mensonge fait tort, en un sens, à la vérité, en se donnant pour elle quelquefois; ne la fait-il pas valoir, en un autre sens, en se parant de ses livrées, et surtout en venant tôt ou tard expirer à ses pieds?

Pour ne parler ici que des faux miracles : que deviennent ceux que tout le monde se vante de faire, comme vous dites, les faux miracles, pour parler franchement? Il en a été fait, en tout temps, par les inventeurs et propagateurs principaux de fausses religions: où sont-ils aujourd'hui? Qui en parle, qui y pense même, si ce n'est pour en rire? Il en a été fait, il en est fait encore chaque jour par les charlatens : où sont-ils, ces faux prodiges? vous demanderai-je encore. Qui en parle, qui y pense, si ce n'est pour en rire? J.-J. Rousseau, contestant la valeur des miracles, se vante d'avoir fait des choses merveilleuses, qu'il aurait pu faire passer pour des prodiges, s'il n'eût été modeste. Il a bien fait d'être modeste volontairement. car ceux à qui il eût voulu les faire reconnaître comme des prodiges, l'auraient bien-tôt forcé de le devenir. Qui a parlé de ces prodiges, tels quels, excepté lui? Qui s'en occupe aujourd'hui? Et pourtant i! a eu de

qu'il allait guérir: Cet homme n'est point né avengle parce qu'il a péché, ni ceux qui l'oni mis au monde; mais c'est afin que les œuvres de Dieu paraissent en lui. (Joan. ix, 5.)

<sup>106)</sup> Cette idée de préordination des miracles has le plan général et primitif de la création sem-trait s'appuyer en particulier sur cette parole re-lanquable de Jésus-Christ, au sujet de l'aveugle-né

nombreux partisans, des partisans autrement éclairés, humainement parlant, autrement puissants que n'étaient ces quelques disciples de Jésus-Christ, qui ont raconté ses miracles au monde, et en ont tellement persuadé que nous y croyons aujourd'hui aussi fermement, mais beaucoup plus communément qu'au temps où ils ont été faits. Voulezvous que nous en venions à de prétendus prodiges d'une date plus récente encore? Prenons les prodiges des tables tournantes, frappantes, parlantes, etc. Qui ne s'est vanté d'en faire, de ces sortes de prodiges, qui n'a vu opérer ceux qui se vantaient d'en faire, ou qui n'en a entendu parler par des té-moins vraiment dignes de foi? C'était hier encore; où est-ce aujourd'hui? Autant en emporte le vent. Tout cela tombe, tout cela est tombé! tombé, vous dis-je, comme tous les autres prodiges que tout le monde se vante de faire. Quant aux miracles de NotreSeigneur Jésus-Christ - pardon, lecter. de ce rapprochement, mais il importe de la faire, puisque l'ombre du mensonge ne ful que mieux ressortir la lumière de la vénie quant aux miracles véritables, ils x maintiennent toujours dans la croyance és peuples, et y prennent même, de jour a jour, de nouveaux accroissements. Il n'es donc pas possible de les confondre avec le faux prodiges que tout le monde se vente faire. Lis viennent donc réellement de Diez, et devraient nous réunir tous, en son ma dans le sein de cette religion qu'il a étabn si miraculeusement, et qu'il conserve ton moins miraculeusement, au milieu des renes de toutes les œuvres de l'homme, a celles également qu'il voudrait nous donne pour les œuvres de Dieu, si même ces senières ne passent encore plus rapidemes que les autres, à cause de leur fausseits. crilége.

#### MISSIONS.

Objections.—D'où viennent ces missions et ces missionnaires, et à quoi sert tout cela?

Je comprends encore des missions chez les idolâtres; mais, parmi nous, c'est bon à fanatiser le peuple, à susciter mille superstitions, à brûler les livres, etc.—N'est-il pas désolant encore de voir des jeunes gens quelquefois venir faire la loi à de vénérables curés?—De là, du bruit, de l'agitation, des scandales. Quant au bien, s'il y en a, il est de courte durée.

Réponse. — Il fut un temps où toute mission, quelque modeste qu'elle fût, excitait les criailleries de l'impiété. C'est bien plus calme aujourd'hui. Le temps, le bon sens public, les maux et les dangers de la patrie ont ramené bien des esprits. Voyons cependant ce qui se disait communément alors, et ce qui se dit encore quelquefois aujour-d'hui.

D'où viennent ces missions et ces mis-

sionnaires, et à quoi sert tout cela?

Le premier missionnaire de la loi nou-velle fut Jésus-Christ; et ceux qui ont été chargés de continuer sa mission furent les apôtres d'abord, et ensuite les successeurs des apôtres. C'est ce que prouvent de la manière la plus claire ces paroles si expressives de notre divin Maître : Comme mon Père m'a envoyé, dit-il à ses apôtres réunis après sa résurrection, et moi aussi je vous envoie:

Sicut misit me Pater, et eyo mitto vos. (Joan. xx, 21.) Puis, en les quittant, au moment même de son ascension, il leur dit encore ces paroles non moins remarquables que celles que nous venons de citer, et qui n'en sont que le développement : Toute puissance m'a été donnée au ciel et sur la terre. Allez donc instruire toutes les nations, les baptisant au nom du Père et du Fils et du Saint-Esprit, leur apprenant à observer tout ce que je vous ai commandé : et voilà que je suis arec rous, tous les jours, jusqu'à la

consommation des siècles : « Euntes ergo locete omnes gentes... Et ecce ego volucus sum omnibus diebus, usque ad consumetionem sæculi.» (Matth. xxvIII, 18-20.)

Comprenez-vous actuellement d'où vis nent ces missions et ces missionnaires, et quoi sert tout cela? Tout cela vientde Des Sicut misit me Pater, et ego mitte w et tout cela a pour but de faire observe! tous les peuples ce que Jésus-Christ non ! commandé au nom de Dieu : Docete est gentes... Docentes eos servare omnia pecunque mandavi vobis. Est - ce clair' L'n'allez pas restreindre cette divine missi aux apôtres, car votre assertion serait aux tôt démentie par les besoins de l'humana qui ne sont pas moins grands aujours? que du temps des apôtres, et par les pares mêmes de Notre-Seigneur qui ne laisses aucun doute à ce sujet : Et cece ege rebite sum omnibus diebus, usque ad consumtionem sæculi.

Je comprends encore des missions c.: les idolâtres, dites-vous; mais, parmi poss c'est bon à fanatiser le peuple, à sasar mille superstitions, à brûler les livres, ex-

Je prends acte de votre concession, et it tire immédiatement contre vous une coursion sans réplique. Pourquoi des missue chez les peuples idolâtres? Pour les éclair et les sanctifier, sans aucun doute: Decata, et docentes servare.— Or, les peuples chrémes quoique évangélisés déjà, et peut-être men depuis longtemps, ont encore besons à nouvelles lumières et de nouveux mojes de sanctification. Vous devez donc, si retes conséquent, admettre aussi pour est l'utilité des missions.

Mais, dites-vous, il y en a une tosicar subsistante, celle des prêtres qui y 1001 i demeure, avec le titre de curé ou passes.

le plus ordinairement.

Sans doute, et, pour le dire en pesset cette mission, puisque c'en est une vérisbe comme vous venez de le reconnaître, progre

ir elle-même l'utilité des autres, dont elle diffère que par sa stabilité. Qui ne voit. plus, que ceux qui la remplissent ont mours besoin d'être aides; que, quelques oses qu'ils fassent, il leur en reste touurs beaucoup à faire? Que d'efforts réunis demande pas la sanctification d'une seule ne? A plus forte raison, celle d'une paisse. De là les missions extraordinaires, ur venir en aide à celle que le pasteur du u remplit, au nom de Jésus-Christ, chez peuples chrétiens.

Je vois à cela de grands inconvénients, ez-vous dit.

Où n'en voyez-vous pas? Ces inconvéents, toutefois, sont-ils bien tels que vous supposez? Je vous entends me dire: est bon à fanatiser les peuples. — Vous pus trompez, puisque c'est pour les faire nirer dans la bonne voie. Les fanatiques y sont pas, tant s'en faut; ils ont, jusque ns leur air, je ne sais quoi de cruel qui have. Est-ce ce que vous voyez, pendant le mission? Quel recueillement extraordiire, au contraire, quel calme! Il y a, il t vrai, comme un esprit nouveau qui agite masse, autrefois engourdie. Mens agitat

Mais c'est un esprit de douceur et de paix, ii ne va qu'à la charité, à l'amour bien ileada de Dieu et du prochain. — C'est bon susciter mille superstitions. — C'est tout contraire, encore, puisque c'est pour clairer les peuples, et que la superstition e vient que de l'ignorance. — C'est bon à ire brûler des livres. — Oui, peut-être, s mauvais livres; des livres qui pourraient rdre vos enfants, votre femme, qui vous rdraient vous-même, pour le temps comme mr l'éternité : le grand mal, à cela! Et iis, comment cela se fait-il? du consenteent parfaitement libre des possesseurs. Or, acun n'a-t-il pas le droit d'user, comme il niend, de ce qui lui appartient? Vous fais des livres, je suppose, et peut-être de auvais livres. Moi, je les défais. Ne suis-je is dans mon droit aussi bien que vous? uant à savoir qui a rendu le plus grand rvice à la société, vous soutenez que c'est sus; et moi, je soutiens que c'est moi, et ne sais si, au fond, vous n'êtes pas vousême de mon avis. Vous en serez certaineent à la mort.

N'est-il pas désolant, avez-vous dit encore, e mir des jeunes gens quelquesois venir ire la loi à de vénérables curés?

Ce serait, en effet, désolant, si c'était vrai, ais c'est faux. Le véritable missionnaire, seul que je désende ici, est un père, un ni, un frère, un serviteur vénérable pour 115 ceux à qui il vient annoncer l'Evangile: imment voulez-vous qu'il se présente en Dminateur à l'égard de celui qui remplit la lême mission que lui, et qui l'aura, comme dus le supposez, précédé de beaucoup dans carrière? Aussi, voyons-nous toujours, presque toujours, les cuiés demander us-mêmes ces auxiliaires et se féliciter de

les avoir eus. C'est bien étonnant que vous les plaigniez, quand ils se disent consolés; que vous défendiez l'honneur de leurs cheveux biancs, que vous seul peut-être avez attaqué... Mais ne récriminons point : contentons-nous de défendre notre cause.

MIS

De là, du bruit, ajoutez-vous, de l'agitation, du scandale. Quant au bien, s'il y en

a, il est de courte durée.

Nous avons déjà répondu, en partie, à tout cela. La mission per elle-même, avons-nous dit, ne produit ni bruit, ni agitation, ni scandale. Il ne peut y avoir que cet ébranlement religieux qui vient de Dieu et porte à Dieu. Du bruit, de l'agitation, du scan-dale I mais cela ne peut venir que des ennemis des missionnaires. Et depuis quand sommes-nous responsables du mai que nous font nos ennemis? Les heureux changements produits par une mission dans une localité ne sont pas toujours durables, sans doute; mais à qui la faute, si ce n'est à l'homme toujours faible et inconstant, aux démons, aux impies, qui viennent semer l'ivraie avec le bon grain, et en couvrent souvent le champ, si bien travaillé, du Fère de famille?

Pour tout ce que nous venons de dire ici. nous en appelons au témoignage des personnes de bonne foi. Il y a eu, depuis longtemps, et il y a encore, en ce moment, parmi nous, de nombreuses missions. Car que sont ces stations de Carême et d'Avent, ces retraites données partout, à une occasion quelconque, si ce n'est de véritables missions, dans le genre de celles que nous défendons ici? Y voyez-vous le moindre mal? N'y voyez-vous pas, au contraire, un grand bien, et quelquefois un bien solide et durable? Rappelez-vous les conférences de l'abbé Lacordaire, continuées par l'abbé de Ravignan et autres, et aujourd'hui par le R. P. Félix. Quelle émotion religieuse! Que de lumières! Que de retours vers Dieu, dans cette ville de satisfactions sensuelles, qu'on appelle Paris! C'est la même chose, toute proportion gar-dée, dans les autres villes, et jusque dans la plus petite paroisse de campagne. Mais alles donc! ne cesse de dire Jésus-Christ à ses enfants: Euntes ergo, docete omnes gentes. (Matth. xxvIII, 19.) De là les missions qui se croisent en tout sens, et couvrent, nonseulement la France, mais le monde entier. Ce sont souvent les mêmes envoyés qui sa rendent des provinces à la capitale, puis, de la capitale dans les provinces, tant est gran l leur zèle, tant leur ardeur est infatigable. C'est ainsi qu'on voyait autrefois le grand Apôtre, tantôtà Athènesou à Rome, tantôt dans quelque bourgade incomnue de l'Asie, annonçant partout, avec la même activité, et ordinairement aussi avec le même succès, l'Evangile de son divin Maltre. Qu'on nous permette de citer, à cette occasion, le récit abrégé que nous trouvons, dans les feuilles publiques, d'une retraite prêchée à Dieppe, tout récemment, par le R. P. Félix: « La fête de l'Assomption, à Dieppe, a été

l'un de ces beaux triomphes que Dieu mé-

nage à ses meilleurs serviteurs, et qui viennent attester, tantôt sur un point, tantôt sur un autre, l'éternelle jeunesse de l'Eglise, et l'empire impérissable et toujours renaissant de la religion dans notre patrie.

MIS

« Dieu seul sait le nombre des Ames atteintes par sa grace en cette occasion, seul il a le secret de toutes les victoires qu'il a remportées. Mais ce qu'il nous en montre nous remplit de reconnaissance et de bonheur. On est impuissant à exprimer de telles joies. Et cependant comment n'en point parler? Comment ne point essayer de faire parlager à d'autres quelques-unes de ces consolations et de ces espérances dont on est invinciblement pénétré, par d'aussi heureux succès du ministère évangélique?

« Oui, vraiment, l'apostolat du R. P. Félix a reçu dans ce jour une récompense di-gne de lui. Il a élé comblé des plus efficaces bénédictions. L'orateur chrétien avait entrepris une œuvre qui n'était pas sans obstacle et sans difficulté. Il y a déployé, comme dans une vaste sphère, tout son lalent; il y a épuisé toutes ses forces, il y a dépensé tout son courage, toute son ardeur, tout son amour pour ses frères, tout l'amour qu'il a pour Dieu. Et l'on ne saurait nier qu'il ait jeté dans le sillon une féconde semence,

car elle a déjà porté ses fruits.

« Dans la communion générale qui a eu lieu, on remarquait un grand nombre d'hommes, toute l'élite et comme une représentation complète des diverses classes de la population qui réside, comme de celle qui ne fait que passer en cette ville. Puis, après la Messe, au milieu d'un pieux recueillement, avec l'ordre le plus parfait, cette multitude tout entière, se divisant en deux colonnes, s'est dirigée vers l'autel. Pendant près de trois quarts d'heure, le P. Félix et un autre prêtre ont eu le bonheur de distribuer le pain des anges. L'éniotion était générale. Il l'a portée à son comble par quelques paroles vivement senties sur le texte: Quis nos separabit a charitate Christi? (Rom. viii, 35.) It les a prononcées, et elles out été écoutées les larmes dans les yeux.

« La mission du R. P. Félix à Dieppe laissera dans cette ville une trace profonde. Les étrangers en conserveront aussi une mémoire sidèle. Elle sera pour tous un cher et précieux souvenir, une lecon vivante et ineffaçable de dévouement, de foi, de zèle

et de charité. » (Ch. DE RIANCEY.)

Nous regrettons de ne pouvoir citer ici ceux qui se sont le plus distingués dans cette partie du ministère sacerdotal; mais nous ne terminerons point pourtant sans rappeler l'immortel Bridaine, cet O'Connell de la chaire, cet homme dont la parole puissante eut sur les masses des succès à peine croyables aujourd'hui, quoiqu'ils ne datent que de la fin du dernier siècle, et dont le nom est devenu, à juste titre, synonyme de celui de missionnaire; l'abbé Combalot qui a en, dans la plupart de nos villes de France, des succès presque aussi remarquables que ceux du P. Bridaine dans nos campagnes; l'abbé

Dufêtre, actuellement évêque de Nevers, que l'illustre Cardinal Giraud surnomma le Bridaine du xix' siècle, et le P. Lavigne qui trouve, dans l'ardeur de son zèle, pour l'accomplissement de ses innombrables missions qu'il donne partout, jusqu'au bagne, des forces que ne lui avait point données la na-

Monseigneur l'évêque de Saint-Claude vient de publier sur l'œuvre des missions un remarquable Mandement dont nous regrettons de ne pouvoir citer ici qu'un court

i assage:

« A ce travail incessant de perversion générale, dont les effets trop visibles effrayent tous les amis de l'ordre, » dit-il, « il est néressaire d'opposer un travail de conservation et de réintégration: de conservation, pour ceux que le danger menace; de réintégration, pour ceux qui ont fait naufrage. Le Pape Pie IX disait naguère que l'ignorance des vérilés éternelles est une des sources principales du refroidissement de la foi et de l'abandon des devoirs religieux. On le conçoit sans peine: si l'ignorance est profonde, si la foi est affaiblie ou éteinte, si les habitudes vicieuses se sont enracinées dans le peuple, les remèdes ordinaires ne suffisent plus; il faut un remède proportionné à la grandeur et à l'intensité du mal. Or, une inission envisagée dans toutes les choses qui s'y rattachent, est précisément ce remède extraordinaire. C'est une grace énergique, c'est une grace privilégiée, grace qui renferme une triple force à laquelle il est difficile de résister, la force de la prédication, de la prière et du bon exemple.

« Une mission est un enseignement 50lennel. Elle a pour premier objet d'attirer les sidèles à l'église, d'exciter leur attention, de les faire rentrer en eux-mêmes, de leur exposer avec suite et avec méthode les vérités principales du salut.... Admirez le magnifique speciacle qui se déroule à vos yeur par le sublime enseignement d'une mission! Dieu, que vous connaissez à peine, Dieu, que vous traitez comme un étranger, vous apparaît entouré des merveilles de la créstion. C'est l'Etre unique, l'Etre des êtres, l'Etre souverainement sage, souverainement bon, souverainement juste, souverainement parfait. La chute originelle et ses suites épouvantables, la promesse d'un libérateur, promesse renouvelée d'âge en âge, l'histoire des patriarches, des prophètes et du peuple hébreu, la conservation de la vérité révélée au milieu des flots de l'idolâtrie, les événements qui se succèdent, qui s'enchainent, et qui servent de préparcion à la loi d'amour, tels sont les sujets fournis d'abord à vos méditations; telle est la chaîne non interrompue qui part du commencement des choses, el qui se lie à l'avénement du Rédempteur.

« Ici, ce ne sont pas des anges, ce ne sont pas des prophètes qui viennent consoler le genre humain; c'est le Verbe incarné, c'est Jésus-Christ qui arrive, et qui nous apporte d'immenses grâces, d'immenses trésors. Vous le contemplez dans l'étable et sur le

Calvaire. Vous le suivez dans tout ce qu'il a fait, dans tout ce qu'il a accompli pour expier nos iniquités, pour nous fermer l'enfer, et pour mous ouvrir les portes du ciel. Silencieux et attentifs, vous écoutez l'orateur sacré qui vous expose les titres, les beautés, les richesses de la religion. La doctrine qui tombe de ses lèvres, comme une rosée qui féronde une terre aride, rafratchit délicieusement vos âmes et réveille en vous des élans de foi. Vous êtes transformés : vos idées, vos jugements, vos affections, vos tendances, vos désirs ne sont plus les mêmes. Vous ne doutez plus ni de l'énormité du péché, ni de la profondeur du mai qu'il vous à fait les remords qui vous déchirent, vous les bénissez. Le monde que vous aimiez, que vous idolAtriez, demeure pour vous désormais sans prestige; le monde, c'est une illusion, c'est de la vanité, c'est du néant. Vous commencez à sentir que vous avez été créés pour quelque chose de plus noble que la poussière. Chefs-d'œuvre de la puissance et de la miséricorde divines, les sacrements que vous négligiez vous pressent par leurs attraits; vous êtes convaincus que vous en avez besoin pour être délivrés de la servilude du vice et pour remonter à la hauteur de votre dignité et de votre vocation. Avec des accents qui vous pénètrent, une voix intérieure vous dit que vous pouvez faire ce que tant d'autres ont fait, et que, comme tant d'autres, vous puiserez dans le service de Dieu, la paix et les biens sans nombre dont elle est la source.

« A cette force de persuasion se joint, pour rous entraîner, la force de la prière et de exemple. Le missionnaire n'a point achevé atache. Il ne lui suffit pas de vous avoir clairés, il veut vous changer, vous remettre lans le chemin du ciel. C'est pourquoi il a ensé à vous, il a offert pour vous la victime le propitiation. N'écoutant que son zèle, il sbrégé son sommeil, il s'est jeté vingt fois ur pieds de son crucifix. Avant de venir ombattre dans la plaine, il était sur la monione; il se frappait la poitrine; il s'impoait des pénitences pour obtenir une grâce ui put triompher de toutes vos dissicultés. u'on est sûr de plaire à Dieu et d'exercer ne excellente charité, quand on contribue ; quelque manière à la sanctification des nes, plaident vivement votre cause. Cent out écriées : Seigneur, épargnaz votre peue: ne livrez pas à l'opprobre et à la damillon ceux que vous avez rachetés par votre ng. Epanchez vos miséricordes sur tant coupables endormis fatalement au bord précipice. D'un autre côté, une tendre e-e, une sœur bien-aimée, une épouse géreuse, des ensants chéris, ont versé pour us des larmes brûlantes, tantôt dans le cretdu foyer domestique, tantôt devant

vos fers se brisent, la bataille est gagnée. Vous courez déposer le fardeau de vos péchés dans le cœur d'un père qui vous tend les bras. Vous êtes étonnés de l'indulgence avec laquelle il vous accueille. Après quelques instants, voilà qu'il vous déclare que tout est pardonné, que tout est oublié. Comme vos frères, avec vos frères, vous mangez le pain de vie. Alors, ce qui se passe en vous n'a pas d'expression dans les langues humaines. Vous comprenez ce que vaut la religion, ce qu'elle a d'amour pour vous, de compassion pour vos souffrances, de remèdes et de consolations contre tous les maux qui vous assiégent. Vos jouissances sont un avant-goût des félicités éternelles. N'est-ce pas là ce qui arrive dans chaque mission? N'est-ce pas là la fidèle histoire d'une multitude de pécheurs convertis?

« Des volumes se rempliraient s'il fallait écrire tous les avantages que procurent les missions au point de vue des intérêts de la famille, de la paroisse et de la société.

« Chacun le sait, chacun le répète, l'esprit de famille s'est prodigieusement affaibli dans toutes les classes; il y a des pères et des mères qui se conduisent comme s'ils ignoraient complétement leurs obligations. Au lieu d'aimer leurs enfants en vue de Dieu, ils les aiment d'un amour purement terrestre. Au lieu de déposer de bonne heure dans leur intelligence et dans leur cœur les idées re-ligieuses et les germes des bonnes habitudes, ils les laissent vivre au gré de leurs capri-ces; ils ne songent qu'à les lancer dans des carrières pour lesquelles ils n'étaient pas faits. Victimes d'une négligence dont les suites sont affreuses, les enfants se détachent promptement de leurs parents coupables; ils ne les aiment pas. Ils prennent en horreur les positions ordinaires. Ils murmurent contre la Providence. Ils voudraient du bien-être sans travail et des dignités sans ombre de mérite. Ils s'en vont, affichant aux yeux de tous leur ambition, leur nullité et leurs rêves. Bientôt l'ordre public aura en eux des ennemis irréconciliables: car si la famille, petite société. se constitue sur des bases vicieuses, elle devient un énorme péril pour le grande société. On a imaginé des crèches, des salles d'asile, pour donner aux enfants des soins et une bonne direction à défaut de parents. Sans doute, nous estimons ces institutions, nous savons qu'elles sont utiles. Toutefois loin d'être un signe de progrès, elles sont à notreavis, une preuvetrop évidente du dépérissement des traditions de famille. La philanthropie aura beau mettre en avantses maximes prétentieuses; si elle s'isole de la religion, elle ne parviendra jamais à détruire le vice radical dont il s'agit. Le missionnaire ayant fait une étude approfondie des misères de son époque, insiste tout particulièrement à ce sujet : il voit dans l'éducation le salut de l'avenir. Il rappelle aux pères et aux mères quelle est l'étendue, quelle est l'importance de leurs devoirs, et quelle effrayante responsabilité pèse sur eux à l'égard de leurs enfants. Il montre combien sont heureuses

c image de Marie, tantôt dans le lieu saint.

ms suivez du regard les flots qui vont con-

uellement du tribunel de la réconciliation uelle sainte. Enfin vous n'hésitez plus,

les familles chrétiennes où, avec la crainte de Dieu, règnent des mœurs douces et simples, des habitudes d'économie, de pré-voyance et de charité. Il prouve, l'histoire à la main, qu'il n'y a que des malédictions pour les familles qui ont abandonné les voies

MOR

« Les rancunes, les haines, les injustices, les mariages contractés contre les lois de l'Eglise, sont de véritables fléaux. Or, ne peut-on pas espérer d'en voir la cessation, au moment où la foi a repris tout son empire sur les hommes? Les associations pieuses, les œuvres de charité sont les marques distinctives des diocèses modèles. Quand ces choses n'existent pas dans une paroisse, il faut, autant que possible, les y établir; et quand elles y sont établies et que, par le malheur des temps, elles végètent sans vie et sans effet, il est nécessaire de les relever et de leur imprimer un mouvement nouveau. L'action du pasteur ne sussit pas toujours pour cela; mais lorsque, dans une mission, les grâces tombent par torrents sur une paroisse, il doit arriver pour cette pa-roisse ce qui arrive pour une campagne quand elle est bien cultivée, bien ensemencée et quand les saisons vont à merveille. Toutes sortes de fruits y croissent, et la récolte y est toujours abondante.

MOR

« La négation de la souveraineté de Dieu. et des droits de Dieu sur l'homme et sur les choses d'ici-bas, le mépris de l'autorité, la violation de la loi du dimanche, voilà de désordres criants; voilà des désordres qui compromettent l'existence de nos grandes institutions sociales. Si ces désordres no sont pas combattus et comprimés par une force exceptionnelle, s'ils envahissent les populations rurales, comme ils ontenvahi les populations des grandes villes, tôt on tard ils seront punis par des catastrophes dont l'idée seule fait trembler. Il est donc urgent de mettre à l'abri de la contagion le classes honnêtes et laboriouses de nos campagnes, par le déploiement de tout ce que la religion a de plus solennel et de plus efficace.... Ah! que vous aimez peu votre pays, et que la société aurait droit de vous frapper de ses anathèmes, vous qui, par toutes sorles de moyens, vous évertuez à paralyser les efforts que nous faisons pour empêcher l'impiété de corrempre les masses, et pour ramener les indifférents aux pratiques religieuses!

Objections. - La morale chrétienne estelle aussi extraordinaire qu'on le dit? On peut bien la pratiquer sans religion. -Ne la retrouve-t-on pas à peu près tout entière chez les anciens?

Réponse. — Il y en a bien peu, aujourd'hui surtout, qui osent attaquer la morale chré-tienne. On en rencontre encore pourtant, principalement parmi le peuple. Ignorants ou corrompus, ils méconnaissent ou feignent de méconnaître cette divine perle que Jésus apporta lui-même du ciel sur la terre.

La morale chrétienne est-elle aussi ex-traordinaire qu'on le dit? demanderont-ils

S'il est un fait généralement admis, pou-vons-nous leur répondre, c'est hien la supériorité de la morale chrétienne. Du palais des rois, de l'académie des savants, transportons-nous dans la hutte du sauvage uue vient de bénir le missionnaire, et tous ceux que nous interrogerons nous tiendront, à ce

sujet, le même langage.

· « Habitués dès leur enfance à voirse lever et se coucher sur leur tête l'astre du jour, » nous dit ici l'auteur des Etudes sur le christianisme, ales hommes passent souvent une longue vie et meurent sans s'être donné une seule fois le spectacle de la lumière même qui les éclaire, et traversent un monde de prodiges sans le soupçonner. Telle est notre conduite à l'égard de la lumière de l'Evangile, et des beautés sans nombre dont la main de Jésus-Christ a semé le monde moral. Cette doctrine de l'Evangile, qui a régénéré l'univers, ne nous trouve si insensibles et si languissants que parce qu'elle n'est plus nouvelle. . la bonne nouvelle.

• Pour bien l'apprécier, il faudrait pouvois

nous détacher par la pensée de tout ce que nous savons déjà. Il faudrait pouvoir refaire la nuit autour de nous, la nuit profonde et horrible où était enseveli le monde paiet avant l'apparition du christianisme, pour en être frappés, comme il le fut. Alors, comme lui, nous tomberions tous à ses pieds. Mais cela est bien difficile: car la morale évangélique est tellement passée en nous que ce serait nous anéantir que d'en faire abstraction. Tout ce que nous voyons, tout ce que nous sommes est son ouvrage. Ce n'est pas seulement dans le texte des Livres saints, dans les prédications de ses apôtres, et dans la vie de ses disciples qu'elle se trouve; elle respire aussi dans toutes nos institutions sociales, dans nos codes, dans nos mœurs, dans nos sciences, dans nos arts, dans nos manieres, dans nos physionomies même, dans toutes les créations, comme dans toutes les fan-taisies de l'esprit humain, depuis dix-hull cents ans...; que dis-je? elle entre jusqu' dans le blasphème des impies et dans le remords des scélérats, tant elle est ancrée dans la conscience humaine. Les plus violents ennemis du christianisme en sont imprégnés Ils ne peuvent le combattre qu'avec les idées et les bienfaits qu'ils en ont reçus, et ne peuvent trouver rien à lui substituer que des enprunts et des contrefaçons de lui-même. Enfin, nous pouvons dire de l'Evangile ce que saint Paul, parlant à l'aréopage, disait de Dieu: In ipso vivimus, et movemur, el 14mus. (Act. xvii, 28.)

« Et c'est là précisément la cause de notre indifférence à son égard. L'impression de la divinité du christianisme s'est émoussed dans sa diffusion et sa continuité. L'habitude du bienfait nous en a fait oublier le pris-Nous nous y sommes accoutumés jusqu'à 15

infondre avec notre nature propre; et, ins l'orgueil que lui inspire cette posseson, la raison a fini par croire qu'elle en ait fait la conquête (107). Mais, pour nous isabuser, il suffit de nous ramener à notre mitépremière, et, en cet état, de nous faire ir toutes les perfections de la morale et de civilisation dont nous jouissons, et toutes les où pourront aspirer, sans les dépasrjamais, les générations futures, tracées, un corps de doctrine achevé, de la main ême de Jésus-Christ.

« Il y a eu, en effet, un temps où le monen était privé. Il y a eu un temps où les us grossières et les plus ridicules superstions couvraient la terre; où tout ce dont ous nous enorgueillissons le plus était stuidement méprisé; où tout ce dont nous rugissons était adoré, où les grandes et imérissables notions d'un Dieu unique et spituel, d'une âme immortelle, d'une Provience miséricordieuse, d'une justice à venir, e la chute et de la réhabilitation de l'husanité, de la rémission des fautes, et de la nérison des consciences, assirmées, expliuces, et pratiquées aujourd'hui, même par s enfants, étaient des abimes de ténèbres de désespoir, pour les plus hautes intelliences; où l'humilité, la miséricorde, la chailé, la fraternité humaine, l'espérance, la ni, l'amour de Dieu, la soif du sacrifice, la aurreté volontaire, le pardon des offenses, détachement, la résignation, le repentir, la en.tence, toutes ces vertus qui peuplent aumrd'hui la terre de bonnes et belles acons, et qui font le bonheur et la gloire de numanité, n'avaient pas même un nom ns les langues. Il y a eu un temps où les ux tiers de l'espèce humaine étaient parés comme un vil bétail, où le sang humain ulant à flots pour enivrer la société dans réjouissances, où les enfants étaient caicieusementimmolés, où les adultes étaient nstrueusement souillés, où la femme et mariage étaient sans honneur, où les ollieureux étaient sans asile, où la guerre out sans quartier, où les nations étaient ne droit commun, où l'opinion était l'esavemuette de la force, où quelque monstre, us le nom de César, était Dieu; où l'huanité enfin, écrasée sous un sceptre de fer, soupçonnait pas même les droits et la andeur de l'intelligence, et necherchait de mèdes à son avilissement et à sa dégradaon qu'en y allant elle-même au-devant, et s y précipitant de toutes les forces qui raient dû être employées à en sortir.

 Plaçons-nous par la pensée, s'il se peut, centre de cette société-là, sous le règne Tibère ou de Néron : voilà le vrai point vue pour assister au lever de l'astre évanlique sur le monde.

« En ce temps-là, un homme (si ce n'était l'un homme!) parcourait humblement campagnes de la Judée, guérissant les alades, consolant les affligés, répandant

1107) Je ne sais pourquoi, disait Rousseau, l'on ut altribuer au progrès de la philosophie la belle male de nos livres : cette morale, tirée de l'Evan-

des bienfaits avec des leçons. Il n'avait étudié ni dans Rome ni dans la Grèce, il n'appartenait à aucune secte ni à aucune école, il ne discutait, il ne dissertait pas; mais, se disant envoyé de Dieu, qu'il appelait son Père, et s'annonçant comme le médiateur promis à l'humanité depuis l'origine des temps, il disait, avec une douce autorité:

«Venez à moi, vous tous qui êtes fatigués et qui êtes chargés et je vous soulagerai. — Prenez mon joug sur vous, et apprenez de moi que je suis doux et humble de cœur, et vous trouverez le repos de vos âmes, car mon joug est suave, et mon fardeau léger. (Matth. x1, 28, 29.)

Bienheureux, disait-il encore à la foule ravie, bienheureux les pauvres de gré, car le royaume des cieux est à eux! Bienheureux ceux qui gémissent, parce qu'ils seront consolés! Bienheureux ceux qui ont faim et soif de la justice, parce qu'ils en seront rassasiés! Bienheureux les miséricordieux, parce qu'à eux-mêmes il sera fait miséricorde! Bienheureux ceux qui sont purs de cœur, parce qu'ils verront Dieu! Bienheureux ceux qui endurent la persécution pour la justice, parce que le royaume des cieux est à eux! Estimez-vous heureux lorsqu'ils vous maudiront et vous persécuteront, et qu'ils diront calomnieusement toute sorte de mal de vous à cause de moi. Réjouissez-vous et tressaillez alors, car une copieuse récompense vous attend aux cieux! (Matth. v, 3-12.)

« Elevant ainsi ce qu'il y a de plus bas vers ce qu'il y a de plus haut, et confondant toutes les idées que les hommes s'étaient faites du souverain bien, il disait néanmoins qu'il n'était pas venu pour détruire la loi primitive, mais pour la porter plus loin; et que, si la justice n'abondait pas désormais plus que devant, on serait sans droit à la récompense. (Ibid., 17, 20.) Puis il traçait ainsi, d'une main ferme, autour de la conscience humaine, le nouveau cercle des devoirs:

« Vous avezappris qu'il a été dit aux anciens : Tu ne commettras point d'adultère: et moi maintenant je vous dis que quiconque aura jeté seulement sur une femme un regard de convoitise, celui-là a déjà consommé l'adultère dans son cœur. Vous avez appris qu'il a été dit aux anciens : Iu ne seras pas parjure, mais tu tiendras devant Dieu tes serments; et moi je vous dis: Pas de serments, etc.; mais que votre parole soit : oui, oui; non, non; car tout ce qui s'ajoute vient du mal. — Vous avez appris qu'il a été dit aux anciens : Tu ne tueras pas, et celui qui tuera sera passible de condamnation; et moi, maintenant je vous dis que quiconque s'irritera seulement contre son frère, celui-là sera passible de jugement, et que celui qui dira à son frère une parole blessante, méritera d'être condamné. Si donc, offrant votre don à l'autel, en ce moment vous vous souvenez que votre frère a quelque chose sur le cœur contre vous, laissez sur-le champ votre offrande à l'autel et vous en allez pre-

gile, était chrétienne avant d'être philosophique... (Lettres de la Montagne.)

mièrement vous réconcilier avec votre frère, et alors seulement vous pourrez venir achever votre oblation. - Vous savez qu'il a été dit, Œil pour œilet dent pour dent; et moi je vous dis: Ne résistez pas à la malveillance, mais si quelqu'un vous frappe la joue droite, pré-sentez-lui encore l'autre; à celui qui veut entrer en procès avec vous et vous enlever votre tunique, lachez-lui aussi votre manteau, et si quelqu'un veut vous forcer à faire mille pas de chemin, allez avec lui encore un second mille. (Matth. v, 21-41.)

MOR

« Il ne bornait même pas là le devoir; après avoir désarmé l'égoïsme jusque dans le fond du cœur, il voulait plus: le transformer en charité; et il faisait entendre ces étonnantes paroles :

« Vous avez appris qu'il a été dit : Vous aimerez votre prochain et vous hairez votre ennemi; et moi je vous dis : Chérissez vos ennemis, faites du bien à ceux qui vous veulent du mal, et priez pour vos calomniateurs et vos perséculeurs, afin que vous soyez les enfants de votre Père qui est dans les cieux, et qui fait lever son soleil sur les bons et sur les méchants, et tomber sa pluie sur le champ du juste et du pécheur. (Ibid., 43-45.

« Et quelqu'un lui demandant : Combien de fois pardonnerai-jeà mon prochain, lorsqu'il aura péché contre moi? Sera-ce jusqu'à sept fois? Il répondit : Je ne vous dis pas jusqu'à sept fois, mais jusqu'à septante fois sept fois (Matth. xviii, 21, 22), c'est-à-dire sans fin.

« Et quelqu'un lui demandant encore : Quel est mon prochain? Il répondit par cette parabole si touchante et si instructive du Samaritain (Luc. x, 29-37), faisant voir que le prochain n'était pas seulement le compatriote et le coreligionnaire, mais l'hérétique lui-même et l'étranger.

« Ramenant tous ces préceptes de charité en une phrase ardente elle-même de charité. il disait, en allant donner sa vie pour ses amis: Je vous fais un commandement nouveau, qui est que vous vous aimiez les uns les autres, et que vous vous entr'aimiez de même que moi je vous ai aimés. C'est à cela que tous reconnaîtront que vous étes mes disciples, si vous avez de l'amour les uns pour les autres. (Joan. xIII, 34, 35.)

« Entin, il épuisait toute mesure en pro-posant au cœur de l'homme le cœur de Dieu lui-même pour mesure: — Suyez pleins de miséricorde, comme votre Père céleste est plein de miséricorde. (Luc. vi, 36.) Soyes parfaits, de même que rotre Père céleste est parfait. (Matth. v, 48.)

« Quelle morale! quelle doctrine! quelle lumière d'en haut! quelle sainteté et quel ennoblissement pour l'espèce humaine !... Mais quelle révolution dans toutes les idées recues! quel renversement dans toutes les conceptions de l'esprit humain! quelle subversion de la nature terrestre!... Quoi! tous égaux, tous frères! Quoi! l'esclave avant le maître! l'enfant avant le philosophe! le publicain avant le pharisien! Quoi! bienlieureux les pauvres! hienheureux ceux qui pleurent! hienheureux ceux qui sont persécutés! Quoi! pardonner les offenses et les

pardonner toujours l'chérir ses enneues les aimer autant que soi-même! Quoi! il. milier, se renoncer, porter une croix, ner: à tout pour avoir la vie, se penire pou » sauver, tout quitter pour tout avoir !... (sr. la Sagesse éternelle fit éclore l'union. sein du chaos, que tous les élément: fondus se divisèrent et coururent ente à la place qui leur était prescrite: kluze dans le firmament, les eaux dans le gra-des mers, les airs dans l'espace, et qu'i terre desséchée sortit toute radice. jeunesse et de virginité, se balance e son double pôle, cette Sagesse éterne: 2 se manifesta pas plus vivement quelo a descendant elle-même parmi nous, (41 ainsi jaillir le monde moral du cha-. l'esprit humain, et, renversant, distertoutes nos fausses conceptions, metre ciel ce que nous avions misenterre, e .cipitant dans' l'abime ce que nous redéifié, appelant bonheur les maux et miss les biens, elle éclata ainsi jusqu'à parte la terre une folie. »

Demanderez-vous, après cela, si laza chrétienne est aussi extraordinaire qua

dit?

On peut hien la pratiquer sans re:

avez-vous ajouté.

Comment cela se ferait-il, puisque (6) religion qui nous la fait connaître!.. (+ ment cela se ferait-il, puisque c'es va gion qui nous la rappelle sans cessa at tout contribue à nous la faire out Comment cela se ferait-il, puisque 4. religion qui propose à notre imizza. beaux exemples de morale chréties nous n'avons pas moins besoin préceptes?... Comment cela se puisque c'est la religion qui non à vaincre le démon, le monde, nos 🗪 ces continuels ennemis de la moras tienne?... Comment cela se ferait-il, [55] c'est la religion qui met continue sous nos yeux l'indispensable sancies morale chrétienne, cette sanction (11 00) siste dans les châtiments de l'enfer et " récompenses du ciel?...

Développons un peu quelques-per / ces idées que nous venons de jeter 4. 4 quelque sorte, l'une sur l'autre, en re: ? une assertion d'une si évidente facter

La morale est une conséquence néces? du dogme. Pourquoi l'humilité prohon fervent Chrétien dont l'âme est de cieux? C'est qu'en présence de celui qu'en tout, et de qui nous avons reçu ce que: possédons, il ne reconnaît en lui-mère misère et néant. Pourquoi le voyon pousser la charité jusqu'à aimer ses et . mis, jusqu'à se sacrifier pour leur beet. C'est qu'il croit en Jésus-Christ, qui sai enseigné cette héroïque vertu et la s pratiquée lui-même. Pourquoi cette per tion qui le porte à cacher ses boanes ou sous le voile de la modestie, à observe loi en secret avec la même exactitude 4: public, à régler ses paroles, ses pear moindre mouvement de son cuer 'L:> DES OBJECTIONS POPULAIRES.

MOR

'il voit Dieu partout, c'est qu'à l'exemple grand Apôtre il se sent agir, exister dans i sein. La morale suit donc le dogme nésairement : elle en est la conséquence ourcuse, avons-nous dit déjà avec raison. cessaire à la stabilité du dogme, l'enseiment de la religion se trouve donc, par a même, nécessaire à la stabilité de la rale, qu'il affermit ainsi dans sa base. le salutaire enseignement n'est pas moins ispensable à l'homme pour l'aider à tirer conséquences souvent éloignées du prine de la foi qu'il pose et maintient dans les es. Il est même évident que pour cela, je ax dire pour l'application de la morale, la cessité s'en fait beaucoup plus fréquement sentir. Le symbole chrétien se comse d'un très-petit nombre d'articles rigoussement obligatoires. Mais il n'en est point isi de ces vérités pratiques qui s'incarnent. e puis m'exprimer de la sorte, dans nos ions de chaque jour. Qui que nous soyons, quelque age, dans quelque position que us nous trouvions, nous avons tous de mbreux devoirs à remplir, et ces devoirs it de toutes les heures, de tous les insits. Est-ce que nous pouvons faire un seul s sur la terre sans que la conscience nous ppelle mille obligations diverses? Nous ons un Dieu à servir, une âme à sancti-r, des frères à consoler dans ce lieu d'exil, entraîner avec nous à la conquête du ciel. pur le toit domestique, nous sommes contirellement en relation avec les membres notre famille; dans la cité, avec nos conoyens; dans l'Eglise, avec tous les hom-5 (108)

luand le corps cesse d'agir, il y a en nous sique chose qui agit encore : c'est l'âme, entiellement active. Cette substance imitérielle, la plus noble partie de notre être, ionne et dirige nos actions extérieures. e donne tour à tour, en souveraine, aux anes destinés à la servir, quelquesois me à plusieurs en même temps, l'impuln que chacun attend; et, pendant que ses ires sont exécutés, elle se livre à des opéions d'un ordre supérieur. Les organes, serviteurs, entrent bientôt en repos, faués du travail qui leur a été imposé, mais , infatigable, ne cesse pas d'agir. Ses méitions sont même devenues plus profonque jamais. Participant en quelque sorte, loute-puissance de celui qui l'a créée à i image, elle se rappelle le passé, perdu ir la torre, mais fidèlement gravé dans le l au livre de vie. De l'abime du passé, s'élance dans les profondeurs de l'avenir, lui cause de si terribles inquiétudes. lat présent dans lequel elle se trouve dent aussi l'objet de ses grandes sollicitu-. Elle approuve ou condamne; elle s'aidonne à la joie ou à la tristesse... De là

108) La philosophie paienne avait reconnu cette 1. comme le prouve ce passage si remarquable

nouveaux devoirs à remplir pour que les

Nulla enim vitæ pars, neque publicis, neque privaneque forensibus, noque domesticis in rebus, ne-

pensées de notre âme se trouvent en conformité avec les pensées de Dieu. Et qu'on ne dise pas : « Peu importe ces pensées qu'aucun œil n'aperçoit! » Car des pensées mau-vaises sont déjà un grand désordre en ellesmêmes; et quand elles se sont enracinées dans notre ame, elles ne tardent guère à passer dans nos actions, et à produire des fruits abondants d'iniquités. Le Maître l'a dit: C'est du cœur que partent les mauvaises pensées, les homicides, les adultères, les fornications, les vols, les faux témoignages, les blasphèmes. (Matth. xv, 19.)

Or, je le demande, qui nous enseignera, avec exactitude, ces devoirs nombreux que nous avons à remplir dès notre entrée dans la vie? Qui guidera, d'une main sûre, le faible enfant, l'homme du peuple, dont l'enfance se prolonge quelquefois jusqu'à la mort, le savant lui-même, si souvent plongédans les ténèbres des passions, de l'orgueil' particulièrement? Qui nous remettra à tous le fil nécessaire pour nous diriger dans ce labyrinthe immense au milieu duquel nous nous trouvons placés, et pour nous en faire sortir heureusement? La religion, et il nous sera bien permis d'ajouter ici : la religion catholique. Elle seule a jusqu'à la fin les yeux ouverts sur nous, comme une mère véritable sur ceux qu'elle a portés dans son

sein et nourris de son lait. Toutes les autres disent, comme des marâtres, à ceux qui, en réalité, ne sont point leurs enfants : « Vousôtes en âge, agissez. »

Remarquons encore que l'accomplissement de nos devoirs présente presque toujours quelque chose de difficile et même de pénible. Vertu est, en latin, synonyme de force, de courage; et il en faut beaucoup réellement, pour faire à chaque instant le sacrifice de sa volonté propre. De même que le dogme est la règle de l'intelligence, la morale est la règle de la volonté; et, comme la volonté se dirige ordinairement d'après l'impulsion du cœur, il suit de là que la morale est en définitive la règle, le frein du cœur. Or savezvous ce qu'est le cœur? C'est un double abimeau fond duquel le Seigneur semble avoir déposé les trésors de sa miséricorde et de sa justice, l'une et l'autre infinies. C'est par le cœur que l'homme est grand ou petit, sublime ou rampant, bon ou pervers. Quel est ce généreux soldat qui vole avec empressement où l'appellent les intérêts et la gloire de son pays? La mort est certaine au poste d'honneur qu'il vient occuper. Il l'attend de sang-froid, il l'affronte même. Il tombe percé de mille coups; et, tournant son regard vers sa chère patrie, il semble expirer sans douleur. C'est son cœur courageux et dévoué qui l'a porté à cet acte d'héroïsme. J'en aperçois un autre placé au même poste. Le malheureux i il fuit devant l'ennemi, et, sur son visage trop peu consterné, on peut voir qu'il a vendu sa patrie

que si tecum agas quid, neque si cum altero contrahas. vacare officio potest : in eoque colendo sita vitæ est honestas omnis, et in negligendo turpitudo. > (De officiis.)

pourquelques pièces de monnaie. Cœur lâche et méprisable! Vas cacher ta honte dans l'obscurité. La mort eût été ton bonheur et ta gloire; la vie ne sera pour toi qu'ignominie et souffrance. Pourquoi ce nouvel apôtre vole-t-il jusqu'aux extrémités de la terre, où l'appellent de pauvres sauvages, dont il connaît à peine le nom? Parce que le feu le plus pur de l'amour brûle au fond de son cœur. Pourquoi, au contraire, cet impie s'efforce-t-il de pervertir tout ce qui l'environne, par ses paroles d'une obscénité révoltante, et ses écrits non moins dégoutants? A causede la corruption de son cœur. Quels sont ces cris déchirants qui ont tout à coup frappé nos oreilles? La foule émue accourt de toutes parts. On se presse, on entre dans l'appartement d'où sout partis les cris d'alarme. Grand Dieu ! Quelle scène épouvantable! Un vieillard à cheveux blancs repousse d'une main saible les coups dirigés contre lui. Les cheveux hérissés, l'œil en feu, la bouche écumante, un monstre à figure humaine poursuit sa proie avec acharnement. Avant qu'on ait pu mettre sin à cette lutte inégale, le dernier coup a été porté : « Malheureux! » s'écrie le vieillard en tombant, « tu as tué ton père? » Et cette parole n'a point renversé l'assassin; et on a vu même avec épouvante un sourire infernal trahir sur son visage la satisfaction de son cœur dominé par les plus mauvaises passions. Détournons promptement nos regards de cet affreux spectacle. Vous voyez cette mère vénérable entourée de ses nombreux enfants. Je n'en connais aucun qui ne soit disposé à se sacrifier pour elle. Si une maladie dangereuse la petient longtemps sur un lit de douleur, ils veillent tour à tour, et quelquesois tous en-semble, à ses côtés. Ne leur dites pas que la maladie est contagieuse, ce serait les clouer plus fortement à son chevet. Si la mort se présentait sous un aspect plus terrible, si le fer d'un assassin menaçait ses jours, chacun lui ferait un rempart de son corps, et le plus heureux serait celui qui aurait donné sa vie pour sauver la meilleure des mères. Qu'estce donc qui dispose à un tel dévouement des enfants si faibles encore? Leur cœur affectuenx et reconnaissant.

Eh bien I ce ressort de toutes nos actions, qui le mettra en jeu? Ce cour humain, non moins redoutable dans ses fureurs qu'admirable dans son dévouement, qui pourra le diriger? Je l'ai déjà dit, la religion catholique, parlant avec une autorité souveraine, montrant d'une main le feu éternel, et, de l'au-tre, le séjour de l'immuable félicité. Si, comme sont obligés de le faire tous ceux qui croient qu'on peut séparer la morale de la religion, vous essayez d'autres moyens, vous échouerez infailliblement. Parlez à l'homme d'ordre moral, et c'est à peine si vous serez compris la plupart du temps. Dites-lui de suivre l'instinct de la nature, la voix de sa conscience, la lumière de sa raisou, son intérêt hien entendu... et il n'écoutera que la voix de ses passions : « Philosophe, tes lois morales sont fort belles; mais montre-ni'en, de grâce, la sancion! 1.
parlait un philosophe à d'autres philosogia
dont il connaissait mieux que personnels la
trine; et, pour ce qui le concerne lui-nème
il s'est chargé de nous prouver, en révéure
honte, que de belles paroles ne see pa
suffisantes pour produire de belles ac. 7

Vous voyez cet homme qui a pase us partie de sa vie dans l'étude des sies. Plein de confiance en la supérionté :: raison et de mépris pour ce qu'il appercroyances vulgaires, il s'en va particietant que la loi naturelle suffit à l'homm. le diriger. A l'entendre parler de la 🖘 de la vertu et du Lonheur de ceux .: pratiquent, vous seriez tenté de mary cette loi sussit, en esset, sinon pour behommes, du moins pour ceux que la xce semble avoir élevés, comme lui, sesus de leurs semblables. Examines 4sa conduite, et vous serez tout élonné de que, chez lui, la morale est beaucoup belle en théorie qu'en pratique. Il paren tinuellement de philanthropie, d'almest : etil n'a pas d'autre mobile, la plupariduta. que son intérêt personnel, d'autre guises passions désordonnées. Ectres 🖘 dans la pauvre cabane de ce campagne ligieux qui ne connaît point d'autre : que l'Evangile. Chaque dimanche see teur lui en explique quelques passaxe : manière bien touchante; Dien gran! role sainte dans son cœur, et il la sit dans toutes ses actions de chaque jour le si, combien sa conduite est adminporte continuellement le poids du ™' de la chaleur; et, cependant, james.3\* permet une parole de murmures ou! te; rarement même un nuage de tr⁴ vient obscurcir la douce sérépité de sage. Le soir, après le travail, i iru avec tous les membres de sa nombres ! mille, et quelquesois avec l'étranger a plus malheureux que lui-même, le ir! ceau de pain noir qu'il vient de gaire! sueur de son front : « Je suis un des ter de ce monde, » se dit-il alors à lai-se: « puisque je puis partager avec mes intra pain que Dieu me donne avec abonder Hélas I la même abondance ne se troit toujours dans sa demeure. Quelque. est réduit au plus strict nécessaire : quefois il souffre de la fain., il ecu:femme, ses petits enfants lui deman' pain, et il n'a rien à leur donner. Soluc puis longtemps par les sophismes el les vais exemples des méchants, sa mes abois le pousse à de funestes delertions. « Insensé,» lui dit-elle,« veus-: rir de faim au sein de l'abondance! le bourreau de ta femme et de les enfast. sans crainte sur le terrain d'autrui : 47 pauvre souffre, c'est au riche à le nost. Tremblant, il se lève; et, d'un pas au suré, il va mettre à exécution ce credésespoir, quand la religion se retr plus forte que toutes les privations, : mort même : « Malheureux,» lui (114-) à son tour, « vas-tu perdre, en un insue. nérites d'une vie entière employée dans la ratique des plus difficiles vertus? Meurs, il le faut, à la vie de ce monde, et tu vivras ternellement. » Ce drame intéressant, où la vivinité elle-même intervient d'une manière heureuse, s'accomplit bien plus souvent ue nous ne nous l'imaginons, sinon avec utes les circonstances que nous venons de apporter, du moins avec des circonstances emblables ou équivalentes.

Gardez-vous donc bien de croire que homme puisse pratiquer la morale chréenne, celle qu'il est obligé de pratiquer ourêtre véritablement vertueux, sans le se-

ours de la religion.

Ne la retrouve-t-on pas à peu près tout enière chez les anciens? avez-vous dit encore.

Oni, en germe; mais non développée, et elle qu'elle doit sa trouver pour être facilenent reconnue et pratiquée par les hommes.
Oui, avec toute sa beauté intrinsèque,
nais souillée, défigurée, extérieurement du
aoins, par l'ignorance et les passions des
commes, comme la perle, que rien ne peut
prompre intérieurement, mais qui, ayant
éjourné longtemps dans le fumier, a perdu
put son éclat extérieur, et ne peut plus être
econnue ni recherchée par le plus grand
aombre.

Oui, mais il n'y avait point alors cette di-rine autorité de l'Eglise qui la met à la poslee de tous, la fait pratiquer aux ignorants et wx plus faibles avec une régularité et un courage qu'on ne trouve pas chez les plus savants et les plus forts d'entre les anciens. 🖔 nous en voulons une preuve bien frapunte, mettons ici en comparaison de faibles emmes, uniquement formées par la foi, avec ocrate lui-même, le plus sage de la Grèce.
La philosophie de Socrate consistait prinupule ment dans la pratique de la vertu, » dions-raous dans les Bienfaits du catholicisne, d'où nous avons tiré la plupart des idées récéclentes. « Sa doctrine paraît avoir été ussi pure que pouvait l'être celle d'un somme qui n'avait point été éclairé du céeste Clambeau de la foi. Il combattit indirecemerat le polythéisme, ne parlant jamais les dieux, mais toujours de Dieu. Le plus charmé de ses ennemis, Mélitus l'attaqua levant les Athéniens, comme impie et comme orrupteur de la jeunesse : tant, dans l'esprit les peuples, l'idée de corruption se trouve atimement liée à l'apparence même de l'imnété. Bien loin d'avoir recours aux supplistioms, pour éviter la mort, Socrate demanda autement à être nourri aux dépens de la répudique, comme ayant consacré toute sa vie à enseignement de la morale. Cette demande arut insolente de la part d'un accusé, et il ut condamné à mort. Pendant les trente jours jui précédèrent son exécution, il conserva e même calme, la même gaieté que pendant out le cours de sa vie. Son dernier jour fut onsacré à s'entretenir, avec ses amis, de immortalité, du bonheur de l'autre vie; et, andis que tous fondaient en larmes autour le lui. l'inaltérable sérénité de son âme se reflétait sur son visage. Cependant, ô fragilité de la nature humaine l'au moment de boire la ciguë, qui devait lui donner la mort, comme s'il eut conçu tout à coup l'espoir de prolonger sa pénible existence, appuyant la main sur un de ces roseaux fragiles que luimême avait essayé de briser, il sacrifie à Es-

MOR

culape, dieu de la médecine.

« La sagesse divine est venue en aide à la sagesse humaine, reconnue impuissante. La doctrine annoncée et pratiquée par le Fils de Marie se propage avec une rapidité étonnante dans toutes les parties de la terre. Les puissances de ce monde s'unissent aux puissances de l'enfer pour en arrêter le progrès. Mais en vain la persécution sévit de toutes parts; elle ne peut empêcher l'extension miraculeuse de ce feu divin que Jésus apporta du ciel et qui embrase toutes les âmes. Des enfants, des vieillards, des femmes timides, au milieu d'épouvantables supplices, montrent partout une force dont on croirait incapables les plus héroïques courages. Une pauvre esclave, nommée Blandine, lasse à Lyon la cruauté de ses bourreaux. L'esclavage dans lequel elle a vécu, la délicatesse de sa constitution ne font que mieux ressortir la grandeur de son courage : Sacrifiez aux dieux, lui crie-t-on à chaque instant, et. vous serez sauvée! Ecoulez sa réponse : Je suis Chrétienne! A carthage, une no-ble dame, nommée Perpétue, se trouve dans la position la plus touchante qu'on puisse imaginer. D'un côté le désespoir d'un vieil-lard à cheveux blancs, et, d'un autre côté, les vagissements d'un tendre enfant la retiennent à la terre. Songez, lui dit le juge, à la vieillesse de votre père, et au jeune age de votre fils, et sacrifiez pour la prospérité des empereurs. Ecoutez encore sa réponse : Je suis Chrétienne! Bientôt sa mort hêroïque montre à son vieux père le chemin qui conduit au ciel, et son sang de martyr est, le lait divin qu'elle laisse à l'âme de son enfant bien-aimé. Félicité, compagne de Perpétue, volerait avec le même courage et la memegloire au martyre, si elle n'était retenue par le fardeau sacré que lui a confié la nature. Sa vie n'est point à elle seule en ce moment; elle est aussi à l'enfant qu'elle porte depuis huit mois dans son sein. Quoi donc I tandis que les Chrétiens, persécutes avec elle, vont laisser sur la terre leurs dépouilles mortelles, est-ce qu'elle y restera enchaînée? Est-ce qu'elle demeurera enfermée dans sa prison ténébreuse, tandis qu'ils s'élèveront au ciel qu'illumine le Soleil éternel ? Elle prie avec ferveur; et ses compagnes unissent avec empressement leurs prières aux siennes. Délivrée avant l'heure du dernier combat, elle montre la même intrépidité que si elle n'avait point été affaiblie par les douloureux travaux d'un enfantement prématuré; et, réunie bientôt à la Mère de lésus, elle veille, du haut du ciel, sur le fils à qui elle est allée préparer une demeure dans la patrie.

C'est partout le même héroïsme. Plutôt la mort mille fois que de se permettre ce qui aurait seulement l'apparence d'une faiblesse.

La hache ensanglantée tombe enfin de la main des persécuteurs. Que dis-je? ils se sont dépouillés de la cruauté du bourreau, pour prendre l'angélique douceur de ces Chrétiens qu'ils ont contemplés longtemps, avec admiration, au milieu des plus affreuses tortures; et, se jetant dans le sein de cette Eglise qu'ils ont attaquée avec tant d'acharnement, ils en deviennent les plus intrépides défenseurs.

MYS

dévoués et les plus intrépides défenseurs. »
Mais qu'est-il besoin d'aller chercher si
loin de nons des exemples de vertu, tandis
qu'il s'en présente partout sous nos yeux?
Un spectacle non moins intéressant que tout
ce que nous venons de peindre, c'est celui
que nous offrent de pauvres créatures en
proie à toutes les souffrances, et luttant néanmoins, avec une patience inaltérable, sous
le regard de Dieu seul, contre les maux qui
les accablent. Telle était cette jeune fille
dont l'histoire touchante nous est racontée
en quelques lignes dans les Soirées de Saint-

Pétersbourg :

« Je ne puis m'empêcher, en ce moment, » dit l'auteur, « de songer à cette jeune tille devenue célèbre en cette grande ville parmi les personnes biensaisantes qui se sont un devoir de chercher le malheur pour le se-courir. Elle a dix-huit ans. Il y en a cinq qu'elle est tourmentée par un horrible cancer qui lui ronge la tête. Déjà les yeux et le nez ont disparu, et le mal s'avance sur ses chairs virginales, comme un incendie qui dévore un palais. En proie aux souffrances les plus aigues, une piété tendre et presque céleste la détache de la terre, et semble la rendre inaccessible ou indifférente à ladouleur. Elle ne dit pas comme le fastueux stoïcien: « O douleur! tuas beau faire, tu ne me feras jamais convenir que tu sois un mal. » Elle fait bien mieux, elle n'en parle pas. Jamais il n'est parti de sa houche que des paroles d'amour, de soumission et de term naissance. L'inaltérable résignation de or fille est devenue une espèce de speciace. comme dans les premiers siècles de cotianisme, on se rendait au cirque, par seple curiosité, pour y voir Blandine, Arra-Perpétue, livrées aux lions et aux teum: sauvages, et que plus d'un spectateur :-retournait tout surpris d'être Chréves. curioux viennent aussi dans cette house cité contempler la jeune martyre lime a cancer. Comme elle a perdu la vue, is ze vent s'approcher d'elle sans la trouble. plusieurs en ont rapporté de meicompassion particulière sur ses long cruelles insomnies : « Je ne suis pes, » d: --« aussi malheureuse que vous le ma Dieu me fait la grace de ne penser qu'i ... Et lorsqu'un homme de bien lui dit ur « Quelle est la première grâce que mussemanderez à Dieu, ma chère enfaut, knz vons serez devant lui? » elle répondu m une naïvelé angélique : « Je lui demu: pour mes bienfaiteurs la grâce de l'izautant que je l'aime. »

Un pareil trait est remarquable ment; et cependant le récit qui ens est est, je ne dirai pas plus remarquable, mais best plus rare que le trait lui-même: carit pas de ville, pas de village, ni même? meau, où de pareils traits ne se rence et quelquefois assez fréquemment de leur manque, pour avoir la même er que celui dont nous venous de pare une plume qui les immortalise; cariten ne leur manque, car ils sont est l'immortalité qui aille seule à leur de leur de Dieu lui-même les récords.

éternelles.

### MYSTÈRE.

Objections. — Je ne puis croire que ce que je comprends; et, en effet, il faut des raisons pour croire. — La religion doit avoir pour but d'éclairer l'homme sur la terre. Pourquoi donc ne lui parle-t-elle que de mystères? — La religion catholique est précisément celle qui en a le plus. — A quoi servent ces mystères impénétrables, qui semblent même, généralement parlant, contraires à la raison? — Les enseigner aux hommes, aux enfants surtout, c'est leur parler grec ou hébreu.

Réponse. — La religion a ses preuves sur lesquelles elle repose, preuves nombreuses, incontestables, comme nous le montrons silleurs; mais elle a aussi ses mystères, qu'elle dit elle-même être impénétrables; et cela doit être:

> La colonne qui luit en ce désert affreux Tourne sussi quelquesois son côté ténébreux. (Racinz, Poème de la relig., ch. 1", 25, 26.)

Que fait l'homme de mauvaise foi? Il

ferme les yeux à la lumière, pour » re que le côté ténébreux. De là ses zur : auxquelles, du reste, il n'est pas differe répondre.

Je ne puis croire que ce que je comprimous dit-il; et, en effet, il faut de na

pour croire.

Je ne puis croire que ce que je compre dites-vous. « Alors, » répond l'abbéde-(Réponses), « vous ne croyez donc na au monde, pas même que vous vivevous voyez, que vous pariez, que vous tendez, etc., etc.; car je vous défie de s prendre aucun de ces phénomènes.

« Qu'est-ce, en effet, que la vie? (un que la parole? Qu'est-ce que le sen 'U'ce que le bruit, la couleur, l'oden, et.

« Qu'est-ce que le vent? où come: t-il? où et pourquoi et comment cesse. Qu'est-ce que le froid, le chard?

a Qu'est-ce que dormir? Comment de la que, pendant le sommeil, mes de demeurant ouvertes absolument de lorsque je veille, je n'entende plus les

Pourquoi, comment me réveillé-je, et que se passe-t-il alors?

i Qu'est-ce que la fatigue, la douleur, le

plaisir, etc., etc.?

· Qu'est-ce que la matière, ce je ne sais quoi qui prend toutes les formes, toutes les touleurs, etc.?

MYS

• Qui comprend ce que c'est?
• Comment peut-il se faire qu'avec nos veux, qui sont deux petites boules toutes noires en dedans, je voie tout ce qui m'en-toure, et jusqu'à des millions de lieues (les étoiles, par exemple)?

· Comment se fait-il que mon âme se séparerait de mon corps, si régulièrement je ne faisais entrer dans ce corps, par la nourriture, des morceaux de bêtes mortes, de

plantes, de légumes, etc.?

« Tout est mystère en moi, jusqu'aux choses les plus animales, les plus vulgaires.

 Quel est le savant qui a compris le comnent et le pourquoi des phénomènes de la valure? Quel est celui qui en a compris un

seul? Quels mystères !...

« Bt je veux comprendre celui qui a fait ous ces êtres que je ne puis comprendre! e ne comprends pas la créature, et je veux omprendre le Créateur! Je ne comprends has he fini, et je veux comprendre l'infini! le ne comprends pas un gland, une monche. in raillou, et je veux comprendre Dieu et ous ses enseignements!.

· Mais c'est absurde! Il n'y a rien autre

:bose à répondre. »

Airasi parle l'abbé de Ségur, ainsi parlent ous ceux qui traitent consciencieusement ette question, ainsi parlez-vous vous-même ens les moments où vous dites naïvement itre pensée, vous qui, aujourd'hui, assirmez positivement néanmoins que vous ne ouvez croire que ce que vous comprenez. Que la raison de l'homme est faible! » vous criez-vous quelquefois. Qu'est-ce à dire, si n'est qu'il y a une infinité de choses qui surpassent? « Tout est merveille dans la alure! » vous écriez-vous dans d'autres irconstances. Qu'est-ce à dire encore, si ce l'est que tout est pour nous incompréhensile' Et, en effet, comprendre c'est embrasser leinement. D'où il suit que nous ne pouvons ien comprendre, rigoureusement parlant; sr, d'une part, la raison est trop faible pour sla, et, de l'autre, les œuvres de Dieu, les mindres même en apparence, sont beaucoup rop grandes. Voilà pourquoi un philosophe dit avec autant de force que de justice, ue l'homme ne voit le tout de rien. En tout r l'être, à un degré plus ou moins élevé. a l'infini; donc l'incompréhensible. D'où suit que l'homme ne voit ni ne peut voir sellement le tout de rien.

Et pourtant, ajoutez-vous, il faut des raisons

our croire !

Qui vous dit le contraire? Depuis quand s certitude d'une chose se confond-elle avec s compréhensibilité? Les choses les plus ncoupréhensibles s'attestent comme les utres par le témoignage; et nous devons

même remarquer que, quand ce sont des choses qu'il nous importe de connaître, elles reposent ordinairement sur les plus nombreuses et les plus solides attestations, parce que, d'un côté, Dieu, dans sa bonté, n'a pas ménagé les preuves, et que, d'un autre côté, nous les avons examinées avec la plus

sérieuse attention.

Qu'y a-t-il de mieux attesté aujourd'hui. aux yeux de tous, que les phénomènes de l'électricité? Le plus ignorant campagnard peut y croire avec plus de certitude qu'à tout ce qui se passe dans son village et même dans sa maison, parce qu'il a, dans le premier cas, un bien plus grand nombre de preuves, et de preuves heaucoup plus solides. Comprend-il rien à cela, cependant? Comprendil, par exemple, comment sa pensée ou celle de tout autre, déposée dans un bureau, volera sûrement jusqu'aux extrémités du monde, avec la rapidité de l'éclair, pouvons-nous dire ici sans figure, puisque c'est le même phénomène, et cela par des moyens qu'on ne peut lui expliquer sans exciter de plus en plus son étonnement? Qui donc, d'ailleurs, le comprend mieux que lui, même parmi ceux qui ont le plus approfondi cette

merveilleuse découverte?

Ce que je dis des phénomènes si merveilleux et cependant si incontestables, quoique nouveaux pour la plupart, de l'électricité, je puis le dire d'une infinité d'autres attestés à l'homme par tous ses sens, en quelque sorte, et par ceux de tous ses semblables, depuis des milliers d'années. Prenez quelques grains de froment, par exemple, et jetez-les dans la terre. Par un concours de phénomènes dont le moindre est plus que suffisant pour confondre la raison la plus haute, vous avez obtenu, au bout de quelques mois, plusieurs mesures de ce même froment. Prenez ce froment obtenu et déposez-le encore dans la terre; vous aurez bientôt une quantité vingt fois plus grande. Renouvelez cette opération pendant un temps assez considérable, et, par la continuation du même prodige, vous aurez à la fin de quoi couvrir le monde... Qu'y a-t-il de plus certain que tout cela, je vous le demande, et qu'y a-t-il néanmoins de plus incompréhensible? N'allez pas croire que ce soit la une exception dans la nature; c'est au contraire la règle générale, ce que nous voyons partout. Prenons quelques branches de ce bois sec, communément appelé sarment, et enfonçons-les dans la terre. Au bout d'un certain temps, & merveille ! nous les voyons verdir, se reproduire en grande quantité et porter le fruit d'où sort la liqueur fortifiante que la bienveillante Providence nous donne pour breuvage. comme le grain dont nous venons de parler pour nourriture. Ce n'est pas tout encore : ces nouvelles branches, enfoncées aussi dans la terre, donneront le même résultat, et ainsi à l'infini, jusqu'à ce que nous arrivions, si nous ne trouvions d'ailleurs aucun obstacle, à couvrir le monde par la multiplication de ce second prodige, non moins surprenant que le premier... Qu'y a-t-il de plus certain

hensible? D'où je conclus que l'incompréhensibilité d'une chose ne peut nuire en rien à sa certitude. La religion doit avoir pour but d'éclairer l'homme sur la terre. Pourquoi donc ne lui

MYS

que tout cela, je vous le demande encore,

et qu'y a-t-il néanmoins de plus incompré-

parle-t-elle que de mystères? avez-vous dit

Sans doute la religion a pour hut d'éclairer l'homme sur la terre : car elle est venue lui faire remplir ses devoirs. Or, pour les remplir, il faut les connaître, il faut être éclairé par conséquent. Aussi lisons-nous dans l'Evangile que Jésus-Christ, auteur, personnification, en quelque sorte, de la religion, est la véritable lumière qui éclaire tout homme venant en ce monde : Erat lux vera quæ illuminat omnem hominem venientem in hunc mundum. (Joun. 1, 9.) Ce grand devoir d'éclairer l'homme sur la terre, devoir qui lui a été imposé par Jésus-Christ, son fondateur, la religion ne l'a-t-elle pas rempli, ne le remplit-elle pas encore chaque jour? Et, de bonne soi, qui nous a éclairés vous et moi, qui éclaire tout homme venant en ce monde, pour parler ici le langage de l'Evangile, si ce n'est la religion? Qui éclaire les peuples aussi bien que les individus, si ce n'est elle encore? Où en était le monde avant son établissement, et où en est-il aujourd'hui? Ces lumières que nous avons acquises sur Dien, sur l'âme humaine, sur les devoirs qui unissent cette ame immortelle au Créateur qui l'a formée à son image, d'où nous sont-elles venues, d'où nous viennent-elles encore, si ce n'est de la religion? Quand elle quitte une contrée, la nuit se fait aussitôt; témoin cette malheureuse Afrique, éclairée autrefois des plus vives lumières, et plongée aujourd'hui dans les ténèbres les plus profondes. Quand elle y vient, au contraire, ou qu'elle y reparaît, la lumière se lève avec elle; témoin encore cette même Afrique, où elle a commencé à se rétablir depuis notre conquête...

Ce n'est point ce que je conteste en ce moment, me direz-vous pent-être; mais je demande pourquoi cette religion, qui se dit toute lumière, ne parle à l'homme que de

mystères.

Vous ne voyez pas pourquoi? C'est pourtant bien facile. De quoi nous parle la religion? De Dieu, et des créatures dans leurs rapports avec Dieu, n'est-il pas vrai? Or, Dieu est l'être infini, et par conséquent l'incompréhensible par excellence. Il n'est donc point étonnant que la religion ne nous parle que de mystères, comme vous dites.

Elle est cependant toute lumière! remar-

quez-vous.

Sans doute, avons-nous dit; et c'est précisément pour cela qu'elle nous montre partout des mystères que nous n'apercevions pas auparavant. N'est-ce pas là l'effet propre de toute lumière ici-bas? Voyez l'homme des champs. Dans l'ignorance où il est de toutes choses la plupart du temps, il passe sa vie au sein des plus grandes merveilles qu'il

ne soupçonne même pas. Mettez à sa place un homme instruit; supposez-le lui-meme éclairé, quoique tardivement, de toutes les lumières de la science : tout change pour lui immédiatement, et il ne voit partout que prodiges qu'il était bien loin de soupçonner. Quoit dira quelqu'un. La science, qui est toute lumière, ne nous parle que de mystères! Mais oui, cela est et doit être; non pas qu'elle change rien à la nature des choses, mais parce qu'elle nous les montre, au contraire, telles qu'elles sont pour nous sur la terre, c'est-à-dire incompréhensibles, et, par conséquent, pleines de mystères.

Et vous vous étonnez que la religion me nous parle que de mystères? C'est ne rien entendre évidemment, ou plutôt c'est vou-loir ne rien entendre, je ne dirai pas seqlement à la religion, mais aux choses les

plus ordinaires de la vie présente. La religion catholique est précisément

celle qui en a le plus, avez-vous ajouté. Oui, et c'est la même raison. La religion catholique est précisément celle qui a le plus de mystères, parce que c'est elle qui nous fait le plus approfondir la nature de Dies, parce que de son sein sortent des lumières qui nous montrent ce que nous n'apercevions point auparavant, des choses incompréhensibles, par conséquent des mystères et de grands mystères : de même que la mie science, une science complète comme ondit, antant qu'elle peut se trouver chez l'homme, lui montre ce que l'ignorance et un demisavoir ne pouvaient remarquer. Non pas que l'obscurité et la nuit de l'erreur n'aient aussi leurs incompréhensibilités, leurs mystères, si je puis me servir de ce mot, encore plus révoltants que ceux de la vérité; mais nous ne les remarquons pas la plupart du temps, ils nous frappent beaucoup moins surtout que ceux de la religion qui nous sont annoncés au nom de Dieu, qui ne sont pas pour nous seulement un objet inexplicablede croyance, mais une règle inflexible de conduite, qui viennent du ciel, en un mot, et nous appellent au ciel.

Ecoutons, sur le sujet qui nous occupe, quelques réflexions de l'abbé de Frayssinous. (La religion considérée dans ses mystères.)

« l'entends par mystères, » dit-il, « cer-tains points de doctrine qui surpassent l'intelligence humaine, que la raison scule n'atrait jamais pu découvrir et que nous croyons sur l'autorité divine qui nous les a révélés, mais sans en pénétrer la nature: tel est le dogme d'un Dieu sait homme pour le saini du monde. Or, loin d'être choqué de trouver des mystères dans une religion divine, le devrais l'être qu'elle en fût dépouillée.

« En effet, si je m'élève jusqu'à la Divinilé, si je contemple les perfections adorables de celui par qui tout existe et s'anime dans l'univers, cette puissance qui l'a créé, cette sagesse qui le gouverne, cette bonté qui aime à se communiquer et à se répandre, cette sainteté qui repousse jusqu'à l'onlire du mal, cette justice aussi redoutable au vice que consolante pour la vertu: sans doute,

ré la faiblesse de mon intelligence, je nis assez ces attributs divins pour sentir je dois m'abaisser devant cette infinie ité, lui rendre des hommages d'adora-et d'amour et tirer de ces notions, quoi-Imparfaites, des règles qui dirigent mes ions et ma conduite dans la vieprésente. je sens également que si je veux pénébien avant dans les perfecțions de l'Etre ni, je suis plongé dans un abime dont de saurais sonder la profondeur; c'est me un océan immense sans fond etsans m, où l'esprit s'égare et se perd. Oui, a un Dieu incompréhensible que celui nous adorons, c'est même cette dénomation qui le caractérise le plus parfaitemit. Ce n'est pas assez de dire qu'il est Pre sonverainement bon, sage, intelligent l'on n'ajoute, comme le fait observer ardslove, qu'il est bon, mais d'une bonté compréhensible, sage, mais d'une sagesse compréhensible, intelligent, mais d'une elligence incompréhensible. La religion, elle est son ouvrage, ne doit-elle pas porr l'empreinte de son auteur? Les œuvres l'homme sont bornées comme lui, celles Dieu, être infini, doivent avoir quelque ose de son infinité. Si ma religion était povillée de tout mystère, elle me serait Ispecte; je croirais y reconnaître une inintion humaine et le cachet d'un imposteur thile qui n'a pas voulu déconcerter, frayer la raison de ses semblables. Il faut u'il y ail des points incompréhensibles les la religion d'un Dieu qui cesserait de lure, s'il pouvait être compris; et voilà mme les mystères, loin de rendre le chrisnisme indigne de Dieu, le marquent, pour usi dire, du sceau de la Divinité.

· Développons davantage cette pensée. Les rsières, dit-on, sont incompréhensibles; dis c'est par là qu'ils sont plus dignes de ntelligence infinie de Dieu. Hé quoi! les rants ont une infinité de connaissances rangères, inaccessibles au commun des esnis, et celui qui est la science et la lumière ême ne connaîtrait pas de vérités au-des-15 de l'esprit le plus pénétrant! Dites à homme du peuple tout à fait ignorant 16 ce soleil qu'il voit se lever, monter vers n midi, décliner vers son couchant et endisparatire, est pourtant immobile au nire du monde : dites-lui que cette terre ir laquelle il est hien fixe, tourne sur elleême avec une effrayante rapidité, vous le rrez sourire; il pensera peut-être que us voulez vous moquer de son ignorance de sa simplicité, et si vous ne réussissiez s à lui mettre dans l'esprit des idées inter-Misires qui lui facilitent la croyance de s assertions, il ne verra qu'une extrava-nce là où vous serez fondé à voir nne réaé. Que penseriez-vous d'un villageois il dirait à un de nos savants : Je ne comends rien à vos assertions sur l'immobié du soleil dont je puis en quelque sorte ivre le mouvement de mes yeux, ni sur la dation de la terre dont je seus l'immobili-; tout cela est inintelligible et je m'en

tiens à ce que je vois? Vous regardériez sans donte en pitié ce rustique raisonneur. Eh bien! souffrez que je vous le dise : vos raisonnements contre nos mystères sont encore moins solides que les siens. Car enfin, entre vous et lui il y a quelques points de rapprochement et de comparaison; comme lui vous êtes homme, faible et borné, et si l'intervalle qui vous sépare est grand, toutefois il n'est pas-immense. Mais de vous à Dieu, fussiez-vous le plus savant des hommes, la distance est infinie ; cette raison qui vous enorgueillit n'est qu'une légère émanation de cet océan de science et de lumière qui est Dieu, et le ciel est moins éloigné de la terre que l'intelligence divine de l'intelligence humaine. Notre esprit n'est pas assez clairvoyant pour pénétrer l'essence des choses, pour en saisir l'ensemble et les détails jusque dans leurs dernières extrémités: très-souvent il existe entre les objets des rapports très-réels, mais qui nous échappent; et voilà pourquoi la vérité peut nous parattre quelquefois d'une invraisem-blance choquante; mais Dieu voit le fond des choses et par là même il découvre des accords là où nous croyons voir des oppositions. La mesure de notre esprit est trop courte pour embrasser l'immensité des connaisances divines; c'est comme si nous voulions renfermer dans le creux de la main toutes les eaux de l'Océan.

« Les mystères sont incompréhensibles; eh bien l'ils n'en sont que plus dignes de la sagesse de Dieu. Jésus-Christ est venu pour guérir l'homme tout entier, pour remédier à la plaie profonde faite à son esprit par l'orgueil, et à son cœur par la volupté. Une curiosité superbe l'avait précipité dans les plus monstrueuses erreurs, comme l'amour des choses sensibles l'avait plongé dans les plus brutales et les plus honteuses passions; il fallait que son cœur fût purifié par une loi sainte, et son esprit humilié par des vérités incompréhensibles. C'est du Père des lumières que nous tenons la raison qui nous éclaire, mais si, par un indigne abus, elle s'est soulevée contre son auteur, que poutelle faire de mieux, pour expier sa révolte, que de s'immoler elle-même à la raison suprême, et de plus sous le joug de l'incompréhensible, mais infaillible vérité de

Dieu ?

« Les mystères sont incompréhensibles ; eh hien i c'est par là même qu'ils sont plus dignes du plan général de la Providence dans le gouvernement de ce monde. En effet, jaloux de recevoir des hommages raisonuables et méritoires, Dieu a voulu que sa religion fût environnée tout à la fois de lumières et de ténèbres; plus obscure, nous pourrions être excusables de n'y pas croire; plus lumineuse, nous ne croirions pas, mais nous verrions. Oui, dans la religion comme dans la nature, Dieu est tout à la fois visible et caché; il est visible par la lumière céleste dont il a environné la mission de Jésus-Christ et des apôtres ; c'est là que la raison puise les motifs de croire, et c'est par là que notre croyance est raisonnable; il est caché par la nature impénétrable de la doctrine qu'il nous fait annoncer; et voilà ce qui fait le mérite de notre croyance. Quel mérite avons-nous de croire à l'existence du soleil que nous voyons de nos yeux? Qui cherche la vérité aura des motifs suffisants de croire: qui ne l'aime point, ne manquera pas de prétexte pour être incrédule. Le Dieu du christianisme habite dans les profondeurs d'un nuage d'où sortent des clartés douces et vives qui réjouissent les esprits dociles, et d'où jaillissent aussi des éclairs éblouissants qui aveuglent les superbes. »

A quoi servent, avez-vous demandé, ces mystères impénétrables, qui semblent même, généralement parlant, contraires à la raison?

A quoi servent ces mystères impénétrables? Je viens de vous le dire, ils imposent une légitime humiliation à notre raison orgueilleuse et révoltée, ils la rappellent à la soumission.

Il sont impénétrables! dites-vous. Oui, et malgré leur impénétrabilité, ils éclairent notre intelligence, échauffent notre cœur, fortifient notre volonté. Ils sont comme le soleil, qui éclaire, réchauffe et vivifie l'homme placé, sur la terre, à une distance convenable, mais qui aveugle et brûle l'audacieux qui veut le sonder de trop près.

Qu'y a-t-il de plus impénétrable que les mystères du péché originel, de l'incarnation, de la présence réelle; et cependant ne sont-ce pas ces mystères qui nous font le mieux connaître la nature divine et la nature humaine, ne sont-ce pas eux qui nous portent le plus à l'amour de Dieu et à l'accomplissement de ses divins préceptes?

« Sans doute, » s'écrie ici l'abbé de Frays-

sinous, c'est un grand mystère que cette faute originelle, héréditaire, qui a corrompu le genre humain dans sa source, et qui l'a dépouillé de sa noblesse primitive. Mais voyez combien la révélation positive de ce mystère éclaire l'homme sur sa destinée et sur les contradictions de sa nature. La raison murmure, elle se scandalise de voir dans l'homme ce mélange de passions basses et de désirs célestes, d'amour de la vertu et de penchant violent pour le vice, l'assujettissement de l'esprit à l'empire des sens, les désordres et les maux qui en sont la suite inévitable: l'homme est ainsi une énigme inconcevable à lui-même, qui nous l'expliquera? Dire qu'il n'y a pas de Dieu, et que dans ce monde tout marche au hasard, ce n'est pas la une ressource, c'est une frénésie, et plutôt que de se précipiter dans cet épouvantable abime, il faudrait croire qu'il y a ici quelque vérité cachée qui par sa pro-fondeur se dérobe à notre intelligence. Mais voici que la religion vient au secours de la raison déconcertée. Ce que certains sages de l'antiquité païenne semblent avoir soupçonné; ce qui s'élait conservé confusément dans la tradition de tous les peuples; ce que la fable avait figuré dans Prométhée dérobant le seu du ciel, et, par ce vol sacrilége, atti-

rant sur la terre les siéaux qui la décian ce que les poëtes ont chante sous le me. l'age d'or et de l'age de fer, la religion i » vélé clairement. Elle nous enseigne l'homme n'est pas sorti des maiss de 🕞 teur tel qu'il est aujourd'hui; que dens icactuel des choses, il n'est plus qu'un en dégradé, un roi détrôné, qui toutelos in sa disgrâce, conserve des traits de u mière grandeur. Il ne s'agit donc : faire l'homme tout grand et tout bon, m. le sentiment qu'il a de sa faiblesse et 21 corruption; cette opinion ne peut que e vrer d'un sol orgueil, de l'amour de même, et tout au plus en faire un san un sage superbe. Il ne s'agit pas non pu le faire tout terrestre et tout mépreu malgré le sentiment qu'il a de sa nobles. de sa dignité; cette opinion, en le non peut le jeter dans l'épicurisme et des plus grossières voluptés. La doctrine 🗢 tienne tient le milieu entre ces deux 🕮 elle nous montre dans l'homme l'imp. Dieu défigurée mais non effacée, et is a prend à se défier de lui-même, sans der. pourtant les hautes idées qu'il doit es er Voilà comme du fond des ombres 🛎 🛎 mystérieuses jaillissent sur la nature de me et sur l'ordre présent des choses de pa traits de lumière.

«C'est un grand mystère que cilz'.

Dieu qui daigne s'unir à notre nature:

voyez comme il fait admirablement reles attributs divins et la dignité de la préché qui a dû être expire telle victime! Mais aussi qu'elle est paule ble, la bonté qui a daigné s'abaisser a duelle ne doit pas être la dignité de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la dignité de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la dignité de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la dignité de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la dignité de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la dignité de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la dignité de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la dignité de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la dignité de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la dignité de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la dignité de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la dignité de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la dignité de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la dignité de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la dignité de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la mes rachetées à un si haut prix! Or de la mes rachetées à un si haut prix de la mes rachetées à un si haut prix de la mes rachetées à un si haut prix de la mes rachetées à un si haut prix de la mes rachetées à un si haut prix de la mes rachetées à un si haut prix de la mes rachetées à un si haut prix de la mes rachetées à un si haut prix de la dignitée de la mes rachetées à un si haut prix de la dignitée de la mes rachetées à un si haut prix de la dignitée de la mes rachetées à un si haut prix de la dignitée de la mes rachetées à un si haut prix de la dignitée de la mes rachetées à un si haut prix de la mes rachetées à un si haut prix de la mes rachetées à un si haut prix de la mes rachetées à un si haut prix de la mes r

grade l « C'est un grand mystère que celu & b charistie, tel que le professait le mos: c tier avant le xvi siècle, et tel que le l'a sent encore la plupart des commit " chrétiennes répandues sur toute le 4mais voyez comme au sein de l'Egise vient une source intarissable d'east was res qui répandent la vie et la sécondié. comme la première participation à « mystère forme pour le fidèle une epprécieuse dont l'attente ou le souvent plit pour ainsi dire sa vie tout enuère. de loin à l'enfance comme la plus gar. et la plus touchante de toutes les fre-Quel motif puissant de conserver se : cence ou de la réparer, de montrer pa docilité, de soumission, de modestie. 4º ' gnement de tout ce qui peut altérer la " Ce n'est que par une conduite pare, sa. mœurs irrépréhensibles, par des illustration remportées sur soi-même qu'on an ""

in banquet. Que de Chrétiens parmi nous ont dû à la sainte Eucharistie d'avoir tiqué ce que leur religion avait de plus nt et de plus parfait! Que de passions ncues, d'offenses pardonnées, d'occasions tées, de pauvres soulagés, de mouvements haine étouffés! En un mot, que d'actes oïques de vertu inspirés, soutenus par le ir de se rendre moins indigne de particité ce que la religion appelle les saints,

redoutables mystères.

Non, il n'en est pas des mystères du istianisme comme de ce qu'on appelait stères chez les païens; dogmes bizarres, rémonies impures, bien plus propres à puffer la vertu qu'à l'inspirer. Dans la reion chrétienne, le centre auquel tout vient outir c'est Jésus-Christ: lumière du monparsa doctrine, sauveurdes hommes par sa ort, il est encore leur modèle parses vertus. s mystères de la naissance, de la vie, des iffrances et de la mort de Jésus-Christ, ne nt que la morale en action, et forment une ite tout à la fois sublime et populaire de desux de vertus. Etre modeste jusqu'à l'hulilé, doux jusqu'à pardonner les outrages, iritable jusqu'à aimer ses ennemis, résià dans les maux de la vie jusqu'à éviter murmure, chaste jusqu'à condamner la nsée réfléchie, fidèle à Dieu jusqu'à moupour sa loi; voilà des vertus chrétiennes. n ne sent pas combien les préceptes, en the matière, tirent de force et d'autorité s exemples de Jésus-Christ, n'ordonnant e ce qu'il a pratiqué lui-même, humble, ux, charitable jusqu'à souffrir pour nous mourir en pardonnant à ses hourreaux?» fais, avez-vous ajouté, vos mystères iblent, généralement parlant, contraires

Dui, vous dites vrai, ils semblent contraii la raison; maisils nelesont pas pour cela.
cette apparente contradiction entre nos
stères et la raison, contradiction que
1s trouvons du reste la même par raprt à des vérités admises par tout le monvouloir conclure que ces mystères sont
ellement déraisonnables et inadmissibles,
st rejeter les autres vérités qui nous préleat la même contradiction avec notre
son, c'est nier les preuves, inattaquables
urtant, sur lesquelles ils reposent, c'est se
er dans un doute universel.

•lci, »ajouterons-nous avec l'abbé de Frays1011s, « démêlons bien les choses pour ne
5 nous égarer. Si vous avancez que nos
15tères, considérés en eux-mêmes, sont
15raisemblables, qu'ils sortent de la sphère
15mmune des conceptions humaines, qu'ils
15sentent des contrariétés apparentes, qu'ils
15 nt sujets à des difficultés dont on n'aper16 pas toujours clairement la solution, nous
16 mmes d'accord; sans cela, les mystères ne
17 raient pas des mystères. Mais je dois vous
17 peler que bien souvent des rapports de
17 rité, quoique très-réels, échappent à no18 intelligence, et que par là même nous
18 uvons prendre des contradictions appa18 nets pour des contradictions véritables;

qu'il serait absurde de vouloir juger en toute rigueur ce qui est d'un ordre surnaturel. par ce qui appartient à l'ordre naturel, de transporter, par exemple, à l'Etre infini les propriétés de l'être borné, et d'appliquer à la personne divine les notions de la personne humaine; je vous dirai enfin que nous ne devons pas rougir d'avouer avec Descartes qu'il n'est pas permis de nier des vérités une fois prouvées pour des difficultés insolubles à noire faible raison. Les exemples se présentent en foule pour éclaireir notre pensée. Dans les sciences naturelles, même dans les sciences qu'on donna comme les plus certaines de toutes, on arrive, par une suite de propositions parfaitement enchaînées, à des résultats si étranges qu'on ne sait trop comment les concilier entre eux ni avec la saine raison. On démontre très-bien que deux lignes pourraient s'approcher sans cesse l'une de l'autre sans jamais se rencontrer, encore qu'elles fussent prolongées à l'infini; et nous trouvons que c'est là une chose très-cho-quante. Mais voici un exemple plus familier : prenez un aveugle de naissance, faiteslui parcourir de la main la surface plane d'un tableau qui, pourtant, d'après les lois de l'optique vous présente à vous des élévations et des profondeurs, dites à cet aveugle que, dans cette surface unie, vous vovez des enfoncements: comment voulez-vous qu'il puisse concevoir qu'une surface plane au tact de sa main soit profonde à vos yeux? Plane et profonde tout ensemble, pourraît dire l'aveugle, quelle absurdité! Il y a là pour l'aveugle je ne sais quoi de révoltant et de contradictoire, un vrai mystère: et que lui manque-t-il pour bien juger! Il lui manque un sens, celui de la vue, dont la privation le rend étranger au phénomène de la lumière réfléchie et de la perspective. Els bien! nous sommes cet aveugle par rapport aux mystères; il nous manque présente-ment un degré d'intelligence que nous aurons un jour. L'aveugle, sur le témoignage des autres, doit croire raisonnablement aux merveilles de la vision, sans les comprendre; et nous aussi, sur le témoignage divin de Jésus-Christ et de son Eglise, nous devons croire raisonnablement aux mystères du christianisme sans pouvoir les pénétrer. »

Les enseigner aux hommes, aux enfants surtout, avez-vous ditenfin, c'est leur parler

grec ou hébreu.

Ce que vous dites est de la plus grande fausseté. Parler grec ou hébreu à ceux qui n'entendent point ces langues, c'est pour eux du bruit seulement, un vain son, incapable d'éveiller en leur esprit aucune pensée, et dans leur cœur aucun sentiment. En est-il de même de nos mystères ? et n'est-ce pas le contraire qui a lieu? Que de discours et quels discours sur la Trinité, l'Incarnation, la Rédemption, la sainte Eucharistie? Le plus choquant de tous nos mystères, Jésus mort sur la croix, la Passion, en un mot, ce grand sujet cesse-t-il d'être traité en aucun temps, en aucun lieu de la terre? et, malgré cela, toutes les fois qu'il est traité convenablement, manque-

t-il de faire verser des larmes, d'arracher des sanglots aux plus insensibles? Ce n'est donc pas un langage inintelligible adressé aux hommes, mais plutôt le langage le plus touchant, le plus profond, le plus avantageux

qu'on puisse leur faire entendre.

«Sans doute, » dità cette occasion l'abbé de Frayssinous, « nous n'avons point d'idées complètes ni parfaites de nos mystères; nous ne les présentons pas dans leur substance la plus intime; nous ne les voyons pas dépouillés de toute espèce de nuages. Mais nous les connaissons assez pour en parler distinctement et sensément, pour ne pas les confondre les uns avec les autres, pour voir où se trouve la saine doctrine, où se trouve l'erreur, et même pour en tirer des lecons de conduite très-utiles et très-touchantes. Hé quoi l'Iorsque le grave Bourdaloue préchait dans la capitale ses discours sur les mystères, parlait-il à son auditoire une langue inconnue? Ne faisait-il que proférer des paroles vides de sens? ne réveillait-il dans les esprits aucune idée, aucun sentiment? Ou plutôt ne sait-on pas que ces admirables discours sont encore un des chefs-d'œuvre de l'éloquence chrétienne? Il en est des mystères de notre religion, comme de beaucoup de choses dont parlent ordinairement tous les hommes, les savants comme le peuple, et dont pourtant on n'a que des notions imparfaites, vagues et confuses. Ainsi toute la terre parle du temps, de l'espace, de l'éternité: et pourtant, si nous voulons y faire attention, nous verrons que ce sont là des choses dont la nature nous est cachée, dont l'idée est très-incomplète et mêlée d'impénétrables obscurités. Qui peut sessatter de bien comprendre ce que c'est que l'espace, et de terminer à ce sujet les querelles des métaphysiciens les plus subtils? Veut-on se figurer l'espace comme une immense canacité, distinguée de ce monde et dans laquelle ce monde est contenu? Mais cette capacité. est-ce quelque chose de réel? en fera-t-on un être véritable, ou bien n'est-ce qu'un être imaginaire, un néant? Dira-t-on que l'espace n'est pas distingué de la manière dont les corps existent les uns par rapport aux autres? Mais comment des choses matérielles peuvent-elles exister sans être contenues dans un lieu qui soit distingué d'elles-mêmes? Il faut l'avouer, l'esprit humain touche ici à des bornes qu'il ne saurait franchir. Un des génies les plus pénétrants qui aient jamais paru sur la terre, saint Augustin, était si embarrassé pour se faire des idées bien nettes du temps, qu'il a dit quelque part: Quand on neme demande pas ce que c'est que le temps, je le sais; et quand on me demande ce que c'est que le temps, je ne le sais plus. (Confess., lib. xi, cap. 14.) Oui, il faudrait n'avoir jamais réfléchi, être entièrement étranger à la science qui est le fondement de toutes les autres, à la métaphysique, pour ne pas savoir que la plupart de nos connaissances se lient à des objets dont nous n'avons pas des idées incomplètes et environnées de profondes ténèbres. » Ne dites

done point qu'enseigner nos mystères m hommes, c'est leur parler grec ou hébres Les enseigner aux enfants!... aresa

ajouté.

Pourquoi non? Ne leur apprener-ra pas, et même dès le plus bas âge, à les, écrire, à compter? Il y a là pourte n mystères qu'aucun ne pénétrera james je. faitement à aucune époque de savie le considération ne vous arrête pas m instant : « Ils en comprennent et en m. quent déjà quelque chose, pensez-vous raison, d'après l'expérience qu'en ou ] les hommes et que vous en aver même, et plus tard ils en comprenire en pratiqueront davantage. » Yous ne vez donc, sans inconsequence, sans. mettre en opposition avec la condui . nérale des hommes, avec la raise, s. défendre de leur enseigner les mysies la religion, dont la connaissance mes à tous, infiniment plus importante que

de toute science profane.
« Sans doute, » observe ici l'abbé de fat sinous, « les enfants n'auront que de vagues sur les mystères, on les confen : à leur mémoire qu'à leur jugement: les notions qu'ils reçoivent se dévelope avec les années, et, imprimées dans âme dès l'âge le plus tendre, elles mis ceront plus. Ainsi ont été élevés as 🖚 dans les ages précédents; ainsi ou ac vés Descartes, Pascal et Bossuel: 6. \* grands hommes ont commence purdre leur catéchisme, si je puis meste cette expression populaire, et aire a pas empêchés d'être des esprits chacun dans leur genre, et de ses flambeaux du monde; ainsi ont 🕬 🥶 plupart d'entre nous, et je ne vas: cette méthode ait eu de mauvais --sous aucun rapport. Croyez-en. L: " vains discours de spéculateurs oisis 2 l'expérience personnelle de ceux 4. état, ne sont pas étrangers à leurs du premier âge. Nous ne craignos: vous dire qu'avec un peu d'art 🧀 🥕 tience on peut très-bien lui faire :l'enseignement des plus haules res
Dans nos Evangiles, la partie mysers
se trouve mélée à des faits merrei en des paraboles touchantes, à des trais. manité, à des maximes d'une morse à des images gracieuses ou tembe ? ont de quoi intéresser tous les les sait-on pas que nous apportons en 11-1 un goût très-vif pour les choses extrat naires, cachées, mystérieuses, et que. être environnées de certains nosges. ( \*\* font qu'exciter davantage la curiosité! montre à l'enfance Jésus naissent de l' crèche, célébré par les anges, visite bergers des montagnes voisines, or sous les yeux de ses parents auxques soumis, quittant sa retraite pour ever \* les peuples et soulager les malheures! nissant les enfants, pleurant au tomie: Lazare et sur l'ingrate Jérusalem, me 2 au Calvaire en portant le bois sur kas i

l'immoler, donnant sa vie pour ses enis, sortant ensuite glorieux du sépulcre élevant en triomphe dans les cieux : cela n'est-il pas fait pour captiver l'imation et le cœur, et se graver aisément la mémoire? »

nsi l'enseignement des mystères chré-: est déjà souverainement utile aux nts dès le premier âge, et il doit leur nir plus utile encore dans la suite. Ce n'est donc point leur parler grec ou hébreucomme vous avez dit, ce n'est donc point leur faire entendre un vain son, mais bien plutôt leur apprendre cette céleste doctrine qu'aucune intelligence créée ne saurait embrasser complétement, tant elle est vaste et profonde, et qui a néanmoins sa gouttelette de vérité et d'amour pour les plus faibles intelligences.

### MYSTICITÉ.

pjections. — La mysticité est une espèce plie religieuse. — Elle ouvre la porte plus grands égarements, et nous pours le prouver par beaucoup d'exemples.

cponse. — Comme toutes choses, j'ajoui même, comme les choses les plus sules, la mysticité a ses dangers, ses abt-; dangers, abimes d'autant plus redoues quelquefois, qu'elle a élevé l'âme à plus grande hauteur. Ceux qui ne la nt que du mauvais côté ne sauraient manquer de nous dire:

n mysticité est une espèce de folie relise.

ui, à vos yeux, parce que vous ne conrez que les égarements dans lesquels le tombe quelquefois en s'y abandonnant. savez-vous bien ce qui arriverait si on l'ait ainsi toutes choses? C'est que les illeures seraient précisément les plus inles folies.

bui, la mysticité doit être une espèce de à vos yeux, parce que vous vous planu point de vue du monde pour la juger, ne ce qui est sagesse devant Dieu n'est folie pour le monde, la plupart du es, de même que ce qui est sagesse pour mode n'est que folie devant Dieu.

mysticité est une espèce de folie relise, avez-vous dit. Mais savez-vous seuint ce que c'est, vous qui parlez ainsi? z-vous d'où elle vient, où elle va, quels selle produit réellement dans les ames lle domine?

uoique protestant, Leibnitz a eu sur la clorie mystique une idée remarquable : te théologie, »dit-il, «est à la théologie or-tre ce que la poésie est à l'éloquence. » me la poésie, en effet, elle aime à pla-au-dessus de la terre et à entretenir merce avec les cieux; au lieu de se laisabittre par la douleur, elle s'en nourrit, lle donne à l'âme cette divine énergie spensable pour vaincre toutes les diffisie de la vie.

Ji que nous soyons, nous avons tous uvé mille fois que l'homme n'est point place en ce monde. Il se tourmente, il te en tout sens. Il cherche partout le reur qu'il ne trouve nulle part. « Il est lui crie une voix trompeuse. Il s'y ipite avec une ardeur que rien ne pent ler. Il y arrive enfin, après des efforts ils. Hélast au moment même où il életa main pour saisir ce qu'il croyait le

bonheur, il voit s'évanouir l'ombre vaine qu'il prenait pour une réalité. Inutilement il rappelle à lui le passé. Les jours qui se sont écoulés déjà ont une ressemblance déplorable avec ceux qui s'écoulent actuellement, en sorte que si, dans leur rapide passage, ils ont laissé quelques traces dans son âme, c'est surtout par la désolation et les larmes. Inutilement il se réfugie dans l'avenir: car l'avenir est la troisième partie d'un tout dont il connaît déjà la première. L'expérience ne lui permet donc plus de se faire illusion; et si, traînant après lui la longue chaîne de ses espérances trompées, il cherchait encore la joie au sein même de la tristesse, de nouveaux désappointements ne tarderaient pas à l'abattre plus profondément que jamais.

Ce qui soutient l'homme ici-bas, c'est l'attente d'une vie meilleure. Il traverse moins péniblement la mer orageuse de ce monde en regardant les cieux. Telle est cependant son impatience du bonheur, qu'il le veut à tout prix sur la terre. Ne le trouvant point dans la vie réelle, il le cherche dans une vie idéale. Il se repait d'illusions. Dégagé des sens, pour ainsi dire, il se met en relation avec des êtres d'une nature supérieure qui n'existent que dans son imagination. C'est la poésie de la vic. Quand cette vic intérieure a pour base la religion; quand, au lieu de se repattre d'illusions, elle se nourrit des idées chrétiennes, c'est la vie mystique : vie toute spirituelle, supérieure, par conséquent, à la vie ordinaire. Dieu, Jésus-Christ, la Vierge-Mère, les esprits célestes, les saints, voilà les êtres avec lesquels nous entrons en rapports habituels, non par l'entremise des sens, qui nous trompent si fréquemment, mais par l'entremise heaucoup plus sûre de la foi. Celui qui parla le mieux peut-être le lan-

Celui qui parla le mieux peut-être le langage des mystiques, Fénelon s'exprime ainsi dans le panégyrique de la sainte qui a le plus vécu de cette vie toute spirituelle: « A peine Thérèse lisait-elle deux lignes pour se nourrir de la parole céleste de la foi, que l'Esprit, se saisissant d'elle, liait ses sens et les puissances de son âme pour l'enlever hors de sa lecture. Elle voyait d'une vue fixe Jésus seul et Jésus crucifié. Sa mémoire se perdait dans ce grand objet, son entendement ne pouvait agir, et ne faisait que s'étonner en présence de Dieu, abîme d'amour et de lumière; elle ne pouvait ni rappeler ses idées, ni raisonner sur les mystères; nulle image 1031

sensible ne se présentait ordinairement à elle, seulement elle aimait, elle admirait en silence, elle était suspendue et comme hors d'elle-même. »

Telle est quelquefois l'action de l'Esprit infini dans son intime union avec l'esprit créé, que ce n'est pas l'âme seulement, mais le corps même qui est élevé au-dessus de la terre et emporté vers les cieux. Aussi les dernières paroles du passage que nous venons de citer doivent-elles s'entendre à la lettre et non métaphysiquement, comme quelques-uns pourraient se l'imaginer: « Je me sentais, » dit sainte Thérèse, parlaut de ses ravissements, « enlever l'âme et la tête, et quelquesois même le corps entier, en sorte qu'il ne touchait plus la terre. Ce dernier effort eut lieu rarement, il est vrai; mais je l'éprouvai d'une manière bien sensible un jour que j'étais à genoux, prête à commu-nier. Cela me fit beaucoup de peine, parce qu'il me paraissait y avoir quelque chose de fort extraordinaire qui ne manquerait pas d'être remarqué. C'est pourquoi, en ma qualité de prieure, je défendis aux religieuses d'en

parler. »

De tels prodiges qui tendent à tout spiritualiser, même la matière, paraîtront sans doute extraordinaires au siècle qui, de son côté, voudrait tout matérialiser, même l'esprit. Il est vrai que, si le cœur s'attache aujourd'hui de plus en plus à la terre, le génie semble s'en détacher, dans la même proportion, par l'étude approfondie des sciences et des arts. Nous ne savons ce qui résultera de certaines découvertes modernes, préconisées de tous côtés avec exaltation; mais, à moins de fermer les yeux, il nous est impossible de ne pas remarquer en ce moment, dans les régions élevées, la lutte ouverte entre l'esprit et les sens, les efforts multipliés de l'intelligence pour vaincre la matière. Il ne saurait y avoir toutefois de plus éclatante victoire remportée sur les sens que ces ravissements de quelques saints dont le plus hardi scepticisme ébranlerait difficilement la certitude. Le plus extraordinaire et le plus incontestable en même temps, puisqu'il se trouve dans les livres inspirés, c'est celui que l'Apôtre des nations rapporte dans sa II. Epitre aux Corinthiens (x11, 2): Je connais un homme en Jésus-Christ qui fut élevé jusqu'au troisième ciel, dit-il en parlant de luiineme. Si ce sut avec son corps ou sans son corps, je n'en sais rien, Dieu le sait. Mais je sais que cet homme fut emporté dans le para-dis, et y entendit des paroles secrètes qu'il n'est pas permis à la langue humaine de répeter. C'est bien là évidemment le plus grand triomphe de l'esprit sur la chair. Non-seulement il s'en dégage, mais il la dompte, il la maîtrise, il l'élève vers le séjour des purs esprits, d'où il lui fait entendre les sons affaiblis de ces harmonieux concerts qui n'ont point d'écho sur la terre, et ne peuvent être répétés par la langue des hommes. Maiheureusement ces heures d'extase s'écoulent rapidement. Si j'osais comparer les petits Objets de la nature aux grandes choses de la

religion, je dirais: Voyez ce faible sien, qu'enchaina la main d'un enfant. Il sière, par un instinct naturel, dans les aireiles le placa pour voler en liberté; mis, s. pable de soulever longtemps les les le retiennent, il est arrêté dans son es ·· retombe aussitôt vers la terre. Il et et. même de l'âme humaine. Enchaire :dans les liens du corps, elle cherche inver aux cieux, où l'appelle le bonheu; a incapable de soulever longtemps le posla retient, elle se sent arrêtée biend: son essor sublime et retombe vers 4 > où elle retrouve toutes les misère. Aie

Elle les supporte alors cependant unsignation et même avec amour, purs. vient de lui être révélé que, plus eau été éprouvée sur la terre, et plus acc élevée en gloire dans les cieux. De que Paul aime-t-il à se glorifier? De la gra-de ses révélations? Non, car elles parte devenir pour lui une cause d'organ: il se glorifie volontiers de ses infirmie. 🔻 que la vertu de Jésus-Christ habia # 2 Sainte Thérèse se platt-elle dans seinte ments? Au contraire, elle en est elle elle cherche à les cacher aux homnerésiste même à l'entraînement de ils divin. L'heure n'est pas arrivée por su s'élever au ciel, et elle s'attache i in avec toute l'energie de son huminis quand le Seigneur permet aux souter l'éprouver, son cœur tressaille d'a C'est là son élément sur la terre. diriez qu'elle ne peut vivre ailes. souffrir, ou mourir l » s'écrie-lérquefois. Cette parole, sortie du d'une femme épuisée par de souffrances, ne me paraît pas avent samment admirée. C'est le subliment tience.

L'âme puise encore à cette soure la force qui lui est nécessaire pou me les plus difficiles entreprises. Voya des Indes. N'ayant pour arme que de Jésus, ce conquérant des las seul à l'Evangile un plus grand nome peuples que n'en soumettrait à sa dec 🚥 le plus intrépide guerrier suivi d'al 15 puissante. Voyez saint Vincent de Pr. pauvre prêtre, né dans un village a d'une famille plus inconnue encor 4 venu depuis si célèbre. Il est en a 🚅 bien des sortes de misères. Cepeniu: n'en nommeriez peut-être pas une laquelle il n'ait compati et qu'il n'ai 🛫 de soulager. Apôtre de la charité, r. dignement à sa vocation, il a fait, x. de bien à l'humauité que ne lui es l'a les princes les plus riches de la terre réunissant. Et, de peur qu'on se se trouve quelquefois dans des luc. une secrèle énergie dont nous le guère calculer la puissance, pre: pauvre fille, faible, timide, san A. espèce de ressources. Supposon ri vous le voulez, que son cœurses. vé longtemps au sein des plaisire : 1.-

in par l'attrait de la grâce, elle se donne it entière à Jésus-Christ. Après avoir passé elque temps dans la retraite, elle paraît milieu du monde étonné du changement s'est fait en elle. Ses paroles et ses ac-ns ont une force irrésistible. Il n'y a rien si dissicile qu'elle ne soit disposée à entrendre, qu'elle ne se trouve en état d'exéer pour la gloire de Dieu et le bien de manité. Quelquesois même le ciel lui met de disposer de cette puissance proieuse qui lui appartient en propre, comme peut s'en convaincre en lisant l'histoire héroines les plus remarquables du chrisnisme... Eh bien I comment donc tant de ce dans de simples mortels, et j'ajouterai me dans des êtres naturellement si faibles elquefois? Ah! il est aisé de le voir, c'est 'ils ne se trouvent plus dans les conditions finaires, c'est que la Divinité est unie mo-ement en eux à l'humanité, en sorte que, ir appliquer ici l'idée du grand Apôtre, ce sont point eux qui vivent véritablement; is c'est le Christ qui vit en enx, tant leur ure est changée: Vivo autem, jam non : vivit vero in me Christus. (Galat. 11,

apparaît bien rarement sans doute de ames privilégiées que Dieu envoie sur la re pour renouveler, en quelque sorte, la ssion du Verbe incarné; mais il en est bien i aussi qui ne retrempent souvent dans la unité leur nature affaiblie par l'union avec orps. L'influence de la vie mystique sur amanité est donc beaucoup plus grande on ne se l'imagine communément. Et ce I pas seulement par rapport aux choses les que s'exerce cette influence : « Tous nventeurs, tous les hommes originaux ité des hommes religieux et même exal-• a dit un écrivain qui se trouve luiredans ces conditions. « L'esprit humain, sturé par le scepticisme irreligieux, resble à une friche qui ne produit rien, ou se couvre de plantes spontanées inutiles omme. Alors même sa fécondité naturelle on mal : car ces plantes, en mélant et en elaçant leurs racines, endurcissent le sol, rment une harrière de plus entre le ciel terre. Brisez, brisez cette croûte mau-; détruisez ces plantes mortellement vis; appelez toutes les forces de l'homme; ncez le soc; cherchez profondément les iances de la terre pour les mettre en ict avec des puissances du ciel. Voilà ge naturelle de l'intelligence humaine rie ou fermée aux connaissances divi-Les sciences naturelles mêmes sont sous à la loi générale. Le génie ne se traîne appuyé sur des syllogismes. Son allure bre; sa manière tient de l'inspiration : voit arriver, et personne ne l'a vu mar-Y a-t-il, par exemple, un homme qu'on e comparer à Keppler dans l'astronomie? on lui-même est-il autre chose que le me commentateur de ce grand homme a pu écrire son nom dans les cieux? s tois du monde sont les lois de Kep-11 y a surtout dans la troisième quel-DICTIONN. DES OBJECT. POPUL.

que chose de si extraordinaire, de si indépendant de toute autre connaissance préliminaire, qu'on ne peut s'empêcher d'y reconnaître une véritable inspiration. Or, il ne parvint à cette immortelle découverte qu'en suivant je ne sais quelles idées mystiques de nombres et d'harmonie céleste qui s'accordaient fort bien avec son caractére profondément religieux, mais qui ne sont pour la froide raison que de pures rêves. > (Soirées de Saint-Pétersbourg.)

La mysticité n'est donc point une solie. mais bien plutôt un état heureux, sublime, source pour l'homme des plus grands avan-

tages.

Elle ouvre la porte aux plus grands égarements, avez-vous dit encore, et nous pourrions le prouver par beaucoup d'exemples.

Oui, en dehors de la religion catholique; mais non pas tant qu'on reste sous la direc-tion de cette divine Mère.

Reconnaissons-le donc ici hautement, cette exaltation de l'intelligence a aussi ses dangers placés tout à côté de ses avantages. L'âme, en esset, peut devenir alors le jouet d'une infinité d'illusions, et elle s'y attachera avec d'autant plus d'opiniatre é qu'elle les prendra pour des inspirations. Si elle a secoué le joug de l'autorité légitime, en vain vous essayerez de la détromper, en vain vous lui crierez : « Arrêtez-vous! » Appliquant à contre-sens les sublimes paroles des apôtres, elle vous répondra hardiment: Il vaut mieux obeir à Dieu qu'aux hommes. (Act. v, 29.) Elle s'égarera donc de plus en plus, jusqu'à ce qu'elle soit tombée au fond de l'abime comme l'ange rebelle, entrainant aussi peutêtre, dans sa chute malheureuse, un grand nombre d'esprits égarés à sa suite. On ne peut lire dans l'histoire, sans une douleur profonde, les extravagances funestes de tant d'âmes faussement illuminées par une mys-ticité sans règle. Et combien d'autres extravagances ne sont jamais tombées dans le domaine de la publicité!

Ces dangers ne sont plus les mêmes avec l'enseignement de la religion catholique. Etroitement uni à l'Eglise, sa Mère, l'homme s'abandonne sans crainte aux entraînements de son cœur, qui le portent vers son Père cé-leste. Saus doute il pourra encore s'égarer dans le sein de l'Eglise que Dieu lui a dobnée pour le conduire, puisque l'ange s'est égare dans le sein de Dieu lui-même; mais alors les avertissements de cette tendre Mère ne tarderont pas à arriver jusqu'à son cœur, et à le ramener à la vérité et à la vertu. pourvu qu'il ait encore une docilité sussisante.

Je vous atteste ici, pieux et savant Pénelon! la noblesse de votre âme vous fit pen-ser que nous pouvons aimer Dieu, sur la terre, d'un amour parfaitement desintéressé. Perdus, anéantis, pour ainsi dire, dans l'immensité de Dieu, nous pourrions slors, selon vous, tout oublier, jusqu'au bonheur diernel. Ce quiétisme de la terre vous semblait l'introduction la plus naturelle au repos sans fin de l'autre vie. Telle était en vous la puissance du talent et de la conviction que vous repoussates longtemps avec gloire les attaques pressantes du génie le plus vigoureux qui fut jamais, et le plus exercé à la controverse. L'Eglise cependant condamne votre doctrine comme dangereuse en elle-même, plus dangereuse encore par ses tendances. Tous les regards se portèrent sur vous à ce moment décisif: « Que va-t-il faire? » se demandait-on de toutes parts. Mais, vous, plus grand peut-être encore au jour de votre condamnation que vous ne l'aviez été dans vos triompnes: « A Dieu ne plaise, » ditesvous, « qu'il soit jamais parlé de moi, si ce n'est pour se souvenir qu'un pasteur a cru devoir être plus docile que la dernière prebis du troupeau, et qu'il n'a mis aucune borne à son obéissance! » L'Eglise entière applaudit, et vos ennemis eux-mêmes se turent devant l'admiration du monde. Chose étonuante, unique peut-être dans l'histoire! Celui qui avait reçu de la nature tous les moyens de faire impression sur les hommes, celui qu'on n'eût point été étonné de voir entraîner après lui le monde entier, pour ainsi dire, dans les voies de l'erreur, celuici mourut sans qu'ancune secle se soit rattachée à son nom.

# N

### NEUVAINE.

Objection. — Une neuvaine précisément! Pourquoi pas une huitaine ou une dizaine?

Réponse. — Que vous êtes enfant! vous vous arrêtez à des mots, tandis que c'est le fond des choses qu'il faut avant tout considérer. De quoi s'agit-il ici? d'une prière dite pendant neuf jours, ce qui la fait appeler neuvaine. ou bien un seul jour par neuf personnes, ce qui est une neuvaine d'un autre genre. La prière n'est-elle pas toujours bonne en soi? Oui. Dite pendant neuf jours, ou un jour seulement par neuf personnes, n'est-elle pas meilleure encore? Oui, puisque Jésus-Christ nous recommande, dans un endroit de l'Evangile, de prier avec persévérance, pour être éceuté de Dieu, et, dans un autre endroit, de nous réunir plusieurs en son nom pour qu'il se trouve au milieu de nous. Or, voilà ce qui a lieu dans les deux sortes de neuvaines dont nous venons de parler. Elles n'ont donc rien qui prête au blâme ou au ridicule. Au contraire, elles s'accordent parfaitement avec les recommandations de l'Evangile relativement à la prière.

Vous nous demandez, il est vrai, pourquoi une zeuvaine plutôt qu'une huitaine ou une dizaine. Mais j'ai aussi le droit de vous demander, demon côté, pourquoi une huitaine ou une dizaine plutôt qu'une neuvaine. Il fallait bien s'arrêter à un nombre. Celui de

neuf est adopté pour certaines prières : suivons l'usage; ou, du moins, qu'il nous soit loisible de le suivre; car il n'y a, en général, aucune obligation à ce sujet. Ainsi, quand bien même il n'y aurait aucune idée attachée à ce nombre, il ne s'ensuivrait pas qu'on cut mal fait de s'y arrêter. Cela n'est pas tou-tefois. « Dans l'Eglise chrétienne, dit Bergier, le nombre de trois est devenu sacré, parce qu'il est relatif aux trois personnes de la sainte Trinité. Comme ce mystère sul altaqué par plusieurs sortes d'hérétiques, Eglise affecta d'en multiplier l'expression dans son culte extérieur. Elle le devait d'ailleurs à la sublimité de ce mystère, le premier de tous. De là la triple immersion dans le baptême, le Trisagion ou trois fois saint chanté dans la liturgie, les signes de croix répétés trois fois par le prêtre pendant la Messe, etc. Par la même raison le nombre de neuf, ou trois fois trois, est devenu significatif: ainsi l'on dit neuf fois le Kyrie ou Christe eleison. Nous pensons qu'une neuvaine fait la même allusion. » D'autres pensent que c'est en l'honneur des neuf chœurs angéliques. Quoi qu'il en soit, c'est toujours ce nombre impair qui platt à la Divinité, dit le poēte:

..... Numero Deus impare gaudet.
(Ving., egl. vin, vers. 75.)

### NOUVEAU - MONDE.

Objection. — En ont-ils fait mourir les Espagnols, dans le Nouveau-Monde, de ces malheureux Indiens! Et cependant ils se disaient le peuple le plus catholique de la terre, et ils avaient avec eux des ministres de la religion catholique.

Réponse. — Il n'est guère de conquête icihas qui ne soit faite au prix des plus grands sacrifices. Cela tient à la nature des choses, et plus encore aux passions de l'homme. Puisqu'il en est ainsi, que faut-il faire? Voir le mal sans doute, le déplorer à proportion de sa grandeur, le condamner à proportion de la culpabilité des hommes; mais aussi voir le bien et le reconnaître. Or, ce n'est point ce que font certaines personnes à l'occasien dela découverte de l'Amérique, la plus grande conquête assurément que nous devions au génie de l'homme, puisqu'elle a ajouté ten un nouveau monde à l'ancien. Ceux deal nous parlons n'y veulent voir que le mais et, ce qui est beaucoup plus injuste encere, ils en montrent la cause là où non-seulement elle n'est point, mais où en était le remède, au contraire, si on eût voulu l'appliquer.

En ont-ils fait mourir les Espagnols, dans

157

Nouveau-Mond-e, nous dit-on, de ces malarreux Indiens I

Hélast oui. Je viens de vous le dire, cela ent à la nature des choses, et plus encore it passions des hommes. Connaissez-vous se conquêtes un peu importantes qui aient lé faites sans la plus grande et quelquefois ms la plus coupable effusion de sang? oyez nos voisins qui se croient de grands hilanthropes, et qui ne sont que de grands larchands: quoiqu'ils aiment encore mieux anier, en pareil cas, la pièce de monnaie le billet de banque que la pièce d'artille-ie et la cartouche, que de victimes ils ont sites et font encore, chaque jour, dans les nies, en Chine, partout!

Beaucoup moins que les Espagnols dans le touveau-Monde, me direz-vous; et surtout,

peaucoup moins inutilement.

Jadmets le fait que je pourrais contester; t je l'explique fort bien, sans en aller cherber la cause là où elle n'est pas, tant s'en mt, je veux dire dans les idées religieuses. C'était à une époque où l'homme n'avait oint encore cette douceur de mœurs que ous devons à une civilisation plus avancée; noique pourtant les passions exaltées fasent oublier promptement cette douceur de aœurs, comme nous ne l'avons que trop reconsupendant nos troubles politiques. L'Esnegnol, homme du midi, est naturellement dus ardent dans ses passions que l'homme la nord. Les premiers qui s'embarquèrent pour le Nouveau-Monde étaient, en général, des risque-tout, sans foi et sans mœurs, incapables de supporter aucun joug en Europe, plus forte raison sur une terre où ils rrivaient en conquérants et en maîtres. Ils rrivaient là après de grandes fatigues, de randes privations et de grands dangers. Ils souvaient sur cette terre lointaine de quoi utixfaire toutes leurs passions, mais prinimlement celle qui tient le plus au cœur de bomme et le pousse aux plus grands crides, la soif insatiable de l'or. Les habitants le ces lieux étaient incapables de leur opxoser aucune espèce de résistance, de leur aspirer aucune crainte. Les lois de la mère Mineleur paraissaient sans force à une telle listance... De là les massacres que vous dédorez et condamnez, que nous déplorons condamnons autant que vous, et plus en-ore pent-être, mais qu'il serait souverainedent injuste de faire rejaillir sur la religion lui les eût prévenus et les eût même chanis en actes de dévouement, si elle eût tourirs été écoutée, comme elle l'a été queluefois.

Et cependant, ajoutez-vous, ils se disaient peuple le plus catholique de la terre, et savaient avec eux des ministres de la reliion catholique.

Se dire Catholique et l'être, n'est pas toujurs la même chose, comme vous savez; as plus que se dire impartial et l'être, juste l'être, honnête homme et l'être, ne sont la lême chose.

lis se disaient Catholiques ! qui donc? Le rernement espagnol; mais ce n'était pas

lui qui commandait ces atrocités; il les ignora même longtemps; et, quand il en fut informé, il employa tous les moyens qu'il avait à sa disposition pour les faire cesser.

Qui donc encore? Certains membres de l'expédition; mais ils n'étaient pas les plus nombreux, les plus forts; le torrent les déborda, les entraîna même peut-être aussi dans le crime; alors ils ne pouvaient plus se dire Catholiques, ou, s'ils le faisaient encore, ils mentaient effrontément au monde et à leur propre conscience.

If avaient avec eux des ministres de la religion catholique 1 avez-vous ajouté.

Oui sans doute; mais, je vous le demande, en petit nombre, et sans autre force que celle de leur conscience et de leur sacré ministère, que pouvaient-ils au milieu de co torrent déborde que la force n'eût pu contenir. Malgré cela, ils n'ont point manqué, pour la plupart, à ces difficiles devoirs qui leur étaient imposés dans ces graves circonstances, et quelques-uns se sont même immortalisés par leur dévouement. Je vous atteste ici, vertueux Las-Casas! attaché de cœur à ces pauvres Indiens que vous nimiez en raison inême de leur ignorance, de leur faiblesse, de leur misère, de la persécution qu'ils avaient à endurer de la part de vos concitoyens, vous avez fait pour eux tout ce qu'il vous était possible de faire. Pour eux, vous avez bravé, à plusieurs reprises, les dangers de la mer, et les dangers plus redoutables des passions déchaînées; vous n'avez pas voulu qu'un autre que vous-même plaidat leur cause à la cour d'Espagne; vous avez adouci leurs maux par tous les moyens imaginables, et, si vous ne les avez pas complétement réparés, c'est qu'ils étaient irréparables.

Anglicans, incrédules, vous n'avez pu vous empêcher, pour la plupart, de rendre hommage à sa conduite; el, si vous me de-mandez pourquoi nous n'avons pas plus de Las-Casas à vous présenter dans cette triste circonstance, je vous demanderai, à mon tour, pourquoi vous n'en avez pas un seul à nous présenter dans des circonstances analogues. Anglicans, montrez-moidoccun Las-Casas, sorti de vos rangs, et plaidant avec un parfait désintéressement la cause de vos Indous ou même de vos Irlandais? Incrédules, montrez-moi donc aussi un Las-Casas. sorti de vos rangs, et plaidant avec un désintéressement complet la cause de ces victimes que perséculait votre fanalisme irréligioux. autant et plus peut-être que les Espagnols n'ont fait leurs indiens? Je n'en vois pas un. C'est qu'il n'appartient qu'à la religion catholique, que vous osez taxer de cruaulé, d'inspirer et de soutenir cette divine vertu de charité, qui prévient la plupart des maux. et les répare ou les adoucit du moins, quand ils ont en lieu.

Ecoutons quelques réflexions que fait, à ce sujet, l'abbé de Frayssinous, dans la conférence où il venge la religion du reproche de fanatisme.

« Je viens, » dit-il, « au massacre des In-

1039

diens par les Espagnols. On a été jusqu'à écrire de nos jours qu'on avait immolé à 16sus douze millions de naturels du pays. Quand on lit ou qu'on entend de si atroces calomnies, on demeure immobile d'étonnement. Je veux que des Chrétiens ou des prêtres espagnols eussent été égarés par un zèle violent et meurtrier; où serait la justice de reprocher à l'Eglise chiétienne les excès de quelques-uns de ses membres, quand ellemême les abhorre? Et ne sait-on pas que c'est à la cruelle avarice, à l'insatiable rapacité des premiers conquérants qu'est dû le malheur des Indiens, et que la religion n'est intervenue dans ces conquêtes que pour en tempérer les rigueurs? lci ce n'est point un homme suspect, c'est un presbytérien (Robertson, Hist. de l'Amérique) qui rieu (nobentson, Hist. de l'Amérique) qui vengera l'Eglise romaine. Après avoir fait

observer que ce n'est pas à la politique es cabinet d'Espagne qu'on doit la dépopution de l'Amérique, il ajoute: C'est en pu d'injustice encore que beaucoup d'estaut ont attribué à l'esprit d'intolérance de la religion romaine la destruction des Américans et ont accusé les ecclésiastiques espagnels voir excité leurs compatrioles à maisseure peuples innocents, comme des idolètra en ennemis de Dieu... Ils furent des minure de paix pour les Indiens, et s'efferèrat la jours d'arracher la rerge de fer des minus leurs oppresseurs. C'est à leur puissant leur diation que les Américains durent leur de leur sort. On sait même qu'un membre du clergé, Barthélemy de Las-Casa, n'immortalisé par son zèle ardent, infaugo. à plaider la cause des Indiens.

# 0

### OFFRANDES.

Objections. — Que d'offrandes à l'Eglise l'Offrandes en argent, offrandes en pain et en gâteaux, offrandes en cire, etc., etc. — Ne dites-vous pas que tout est à Dieu? Il est inutile de lui offrir ce qui lui appartient. Ne dites-vous pas que le saint sacrifice de la Messe tient lieu de toute autre offrande? Il est inutile d'en faire d'autres, à moins que ce ne soit pour les prêtres. — Que signifient ces ex-voto en cire, et autres matières, imitant différentes parties du corps humain, la tête, les bras, les jambes, etc? Tout cela est ridicule.

Réponse. — On appelle offrandes, généralement parlant, — offerenda. — ce qu'on dépose aux pieds d'un être devant lequel on s'abaisse, en reconnaissance de sa supériorité et de ses biensaits.

Que d'offrandes à l'Eglise! avez-vous dit. Offrandes en argent, offrandes en pain et en gâteaux, offrandes en cire, etc. etc.

On dirait, à vous entendre, que c'est la religion catholique qui a inventé les offrandes. N'y en a-t-il pas dans les lieux où ellethe s'est point encore établie? N'y en avait-il pas avant elle, et même beaucoup plus qu'aujourd'hui, parce que l'oblation du Fils unique de Dieu, auprès de laquelle tout autre n'est rien, ne s'était point encore accomplie?
N'en voyons-nous pas partout, en dehors même des idées religiouses et jusque dans les rapports les plus intimes du cœur?

« L'usage d'offrir à Dieu des dons est aussi ancien que la religion; » dit à cesujet Bergier. « C'est un témoignage de respect pour le souverain domaine de Dieu, de reconnaissance pour ses bienfaits, et un moyen d'en obtenir de nouveaux. Soit que ces dons aient été consumés par un sacrifice, employés à la subsistance des ministres du Seigneur on destinés au soulagement des pauvres, c'est à Dieu lui-même que l'on a eu intention de les

offrir. Nous voyons les enfants d'Adampin ter à Dieu, l'un des fruits de la terre, les les prémices de ses troupeaux. (Gen. 11,11 est dit que Melchisédech, roi de Selemap tre du Très-Haut, offrit à Abraham de 🗷 et du vin, et bénit ce petriarche, e ni braham lui donna la dime des dépais qu'il avait enlevées à ses ennemis é xiv, 18.) Jacob promet que, si le semile protége, il lui offrira la dâme de mo biens. (Gen. xxvIII, 22) — Tout était une offrande, mais toute offrait tait pas un sacrifice. La principal que les hommes sient faite à Dieuse de leur nourriture, parce que c'était le plus précieux de tous les biens. déluge, ils ne vivaient que des frais 33 terre et du lait des troupeaux, ce 🕮 📂 leur offrande ordinaire; après le desp 1 offre à Dieu des animaux purs en sois et Dieu lui permet, et à ses enfants de 🝱 ger la chair des animaux. (Gen. viii, 18:4.
3.) De même, lorsque la bouillie de mes l'aliment ordinaire des Romaias, Nums donna que l'on honorat les dieux en les frant du riz et de la bouillie de riz. Sues Pline, jamais dans la suite, les Romans goûtèrent aux fruits nouveaux, sus d avoir offert aux dieux les prémices; es l'usage de leur offrir de la bouillie de si ou des tartes de riz : Adores dens: liba, subsistait au temps d'Horace, querte l'on immolat pour lors des animaux des « temples. >

J'ai ajouté que l'usage des officades retrouve en dehors des idées religieuse. I jusque dans les rapports les plus isuser u cœur. Qui ne l'a vu pratiquer? Qui ne l'a vu pratiquer? Qui ne le pratiqué soi-même? Qui ne sait, par eur ple, qu'à la fête d'un père, d'une mèm. V toute personne qui nous est chère, ave leur offrons des fleurs, des gâteaux et aura présents? Tant l'idée d'offrande est maisrais

homme, à l'égard des personnes pour qui reut faire acte de déférence et d'amour. l'est donc point étonnant qu'il l'ait surit mise en pratique à l'égard de Dieu, qui élevé au-dessus de tous les êtres, qui ren-

me en soi toutes les perfections.

Les offrandes en usage dans l'Eglise, celmêmes qui paraissent les plus simples, in éveillent pas moins en nous quelque-s les idées les plus touchantes. Le pain nit, per exemple, est un signe d'union dre les fidèles. Comment conserver au fond son cour de la haine contre ceux avec qui i vient de manger le même pain, sur lequel raient été appelées les bénédictions céless? En certains lieux, le pain bénit est onné pour les morts : c'est pour nous dire ne nous ne cessons point d'Atre en comunion avec eux, et que nous devons contiier de prier à leur intention. Ailleurs, les lèles apportent du blé à l'offrande, le jour a trépassés, et aux obsèques de chaque ort en particulier: c'est un symbole, tiré saint Paul ( I Cor. xv, 26), de notre oyance à la résurrection future. L'argent inti moins symbolique; mais comme il présente tout, principalement le pain, il oit avoir la même signification. La cire, qui rûle ou dont la nature est de brûler, nous appelle que la vie ne s'éteint point à la iori, elc., elc.

Ne dites-vous pas que tout est à Dieu? bjectez-vous; il est inutile de lui offrir equi lui appartie nt. Ne dites-vous pas que saint strifice de la Messe tient lieu de toute tre offrande? Il est donc inutile d'en faire utres, à moins que ce ne soit pour les

tres.

Qui, nous disons que tout est à Dieu, et une cessons même de le répéter, et c'est eisément pour cela que nous nous efforas de lui faire hommage de toutes choses, c'est pour cela que, ne pouvant tout lui nr. nous lui offrons du moins ce qu'il y le plus précieux dans la nature, ce que s estimons le plus dans le monde.

lestinutile de lui offrir ce qui lui appar-

observez-vous.

Four lui, oui; pour nous, non. Non I ce pin point inutile pour nous, car c'est un pin du cœur; non I ce n'est point inutile nous, car c'est la devoir de la reconnais-; non l'encore une fois, ce n'est point inuournous, car c'est une prière, et la plus gique de toutes, la prière en action. Ce nt donc point ces objets matériels, dont avez parlé, que nous offrons à Dieu, fnotre amour, c'est notre reconnaissance, ont nos vœux, c'est tout notre cœur s représenteut. Et c'est pour le dire aux simples que cet argent, ce pain, ces gât, cette cire, sont souvent façonnés en le de cœur.

yez l'enfant : à la fête de son père et de fre, il ne manque guère d'offrir à ces qui lui sont si chers, des fleurs, des tuz et autres présents. A qui tout cela rtient-il, è proprement parler? Aux pail is leur offre capendant; et cette of-

frande, témoignage de son amour, de sa reconnaissance et de ses vœux, réjouit la samille; et personne ne la blame; et tous l'approuvent au contraire. L'homme est l'enfant de Dieu. Pourquoi n'agirait-il pas de même

OFF

à l'égant de ce Père céleste?

Oui, encore, nous disons que le saint sacrifice de la Messe tient lieu de toute autre offrande; mais par là nous entendous qu'il est d'un prix infini, qu'aucune autre effrande ne peut ajouter à sa valeur, et que c'est de lui au contraire que toutes les autres tirent celle qui leur est propre. Cela ne veut pas dire que l'homme ne doit ni ne peut faire à Dieu aucune autre offrande. Autrement il faudrait dire qu'il ne doit ni ne peut lui feire l'of-frande de son cœur, qu'il ne doit ni ne peut le prier, qu'il ne doit ni ne peut faire aucune bonne œuvre, car toute prière, toute bonne œuvre en général est aussi une offrande.

Les offrandes à Dieu vous étonnent, dans l'Eglise catholique principalement; mais la preuve que Jésus-Christ n'a pas voulu les faire cesser, c'est qu'il prescrit dans quelles dispositions du cour il faut les accomplir : Si, en apportant votre offrande à l'autel, ditil, vous vous souvenez que votre frère a quelque sujet de mécontentement contre rous, allez d'abord vous réconcilier avec lui, et renez ensuite faire votre don à Dieu. (Matth. v, 23.) La preuve encore que Jésus-Christ n'a point aboli toute autre offrande par son propre sacrifice, c'est que saint Paul, quoique occupé des travaux de l'apostolat, portait à Jérusa-lem les aumônes qu'il avait recueillies, et y faisait ses oblations et ses vœux : « Post annos autem plures, eleemosynas facturus in gentem meam veni, et oblationes, et vola » (Act. xxiv. 17); c'est qu'il décide qu'à l'exemple des prêtres de l'ancienne Loi, qui vivaient de ce qu'on offrait dans le temple, coux qui servent à l'autel ont droit à une part des oblations de l'autel : « Nescitis quoniam qui in sacrario operantur, que de secrario sunt, edunt : et qui altari deserviunt, cum altari

participant. > (I Cor. 1x, 13.)
C'est ainsi, en effet, que vécurent d'abord les ministres de l'Eglise. Aucun sidèle ne participait au saint sacrifice sans faire une offrance, et le produit en fut bientôt abondant. On les partageait en trois portions, l'une pour l'entretien du culte divin, l'autre pour la subsistance des ministres de l'Eglise, la troisième pour le soulagement des pauvres. Ammien-Marcellin reproche au Pape et aux autres ministres de l'Eglise romaine de recevoir de riches oblations des dames romaines; mais cet auteur païen ignorait le saint usage auquel ces dons étaient destinés. Ce qui restait en sus des besoins du culte et du service des autels était employé avec un soin religieux à nourrir et à soulager les pauvres, les veuves, les orphelins, les prisonniers, etc. C'est ce que représente si bien le saint diacre Laurent au préfet de Rome. quand celui-ci voulut le contraindre à lui livrer les trésors de l'Eglise dont il était dé-

Ce n'est donc point pour les prêtres que

se font les offrandes dans l'Eglise: mais pour Dieu. Cela n'empêche pas qu'elles ne servent en partie aux besoins du culte qui est rendu à Dieu, en partie à l'entretien des ministres de Dieu, et en partie encore au soulagement des pauvres, qui sont les amis de Dieu. Quoi de plus convenable? Quant à la part qui revient aux ministres des autels, pourquoi ne la prendraient-ils pas, puisqu'elle leur est destinée, et qu'ils en ont Lesoin pour vivre?

Que signitient, avez-vous dit encore, ces ex-voto, en cire, et autres matières, imitant différentes parties du corps humain, la tête, les bras, les jambes, etc.? Tout cela est ridicule.

Cela signifie, de la part de ceux qui ont déposé ces offrandes, qu'ayant été sculagés par une assistance particulière, des man qu'ils enduraient, d'infirmités qu'ils surgrences du corps : représentées, ils l'avouent publiquement à Dieu toute leur remaissance; cela signifie qu'ils voulne, pouvoir donner à celui qui les a guers soulagés — tant est vive leur recomsance — leurs membres infirmes ou sofrants extraordinairement guérisetsous et que, ne le pouvant pas, ils lui en de du moins l'image frappante.

Tout cela n'est donc point ridicule, avevous l'avezdit, comme le pensent sus les esprits superbes ou inattentifs; au tout simplement des actes de recutusance, en style naïf, il est vrai, mus n'en est que plus touchant et plus espres

## P

#### PAPE.

Objections. — Pourquoi le Pape? — Un pontife suprême n'est pas plus nécessaire, pour diriger les autres pontifes, qu'un roi suprême, pour diriger les autres rois. — C'est un homme comme un autre, et vous en faites un Dieu. Ce pontife, magnifiquement logé dans un palais, ayant sur la tête une triple couronne, est-ce bien le représentant de l'humble Jésus, qui eut le front couronné d'épines, le successeur de Pierre, qui fut si souvent chargé de chaînes, et ne se jugea pas digne d'être attaché en croix dans la même position que son divin maître? — N'y a t-il pas incompatibilité entre la royauté et le sacerdoce? Combien de fois le Pape n'a-t-il pas abusé de son influence pour semer partout la dissension? Il a frappé les rois d'anathème, délié les peuples du serment de fidélité, etc.

Réponse. — Jamais pouvoir ne fut aussi souvent, aussi violemment attaqué que le pouvoir dont jouit le Souverain Pontife. Il est le guide de la raison humaine dans ses rapports avec Dieu; il l'instruit, il la dirige. Dans ses écarts, il lui impose un frein, et lui dit: Tun'iras pas plus loin. (Job xxxvm, 11.) L'orgueilleuse raison, qui fut indocile au joug de Dieu même, ne saurait supporter patiemment le joug de son délégué sur la terre. Elle ronge son frein, elle secoue ses chaînes; elle les brise... Heureux encore celui qui est chargé de la guider, quand elle ne se tourne point contre lui et qu'elle n'emploie point à l'attaquer, à l'abattre, toutes les forces qu'elle a puisées sous sa direction! Ecoutons ce qu'elle peut dire ici:

Pourquoi le Pape? Vous demandez pourquoi le Pape? Mais pour régir l'Eglise de Dieu. Pourquoi le Pape, dites-vous?

Demandez-le donc à Notre-Seigneur Jésus-Christ lui-même? N'a-t-il pas dit à celui qu'il établissait chef de son Eglise : Yous etes Pierre, et sur vous, pierre, je kamon Eglise, et les puissances de la prévaudront point contre etle. (Mait r 18.) Et encore: Je vous donners la sein royaume des cieux, et tout ce que tous sur la terre sera lié dans le ciel, et luis vous délierez sur la terre sera délidon (Ibid., 19.) Et ailleurs: J'ai prié prafin que votre soi ne désaille point su vous serez une sois converti, comparérées. (Luc. xxII, 32.) Et ailleur frères. (Luc. xXIII) de l'Eglise; il est chargé d'exercer une pouvoir suprême, d'y maintenir la pouvoir suprême, d'y maintenir la pouvoir de la soi, de pattre les agneaux et le l'est c'est-à-dire le troupeau entier.

Et ne nous objectez point que co: " ont été dites à Pierre seulement! "... Pierre seulement, mais à Pierre, pot . pour ses successeurs; autrement. Christ laissait périr presque aussilit venait établir par tant de sacrifices, et al au prix de son sang. Il est évident, et d' que si l'Eglise de Jésus-Christ avail 'est d'un chef lorsqu'elle n'était compact? d'un petit nombre de membres de était encore peu répandue sur la lente. que le souvenir des paroles et des ber du Sauveur était présent à la mémoire et que la terre était encore, en quelque :' rougie de son sang, à plus forte nevi vait-elle en avoir besoin lorsqu'elle ... composée d'un nombre infini de membre pandus par toute la terre, lorsque le sou. de Jésus-Christ, de ses bienfaits et !immolation serait tellement affaible. les hommes, que quelques - uns ne draient pas de nier sa divinité, et ;2. 1. son existence.

Pourquoi le Pape? — Ne savez-n' qu'il faut un chef à toute sociéte d' chef est d'autant plus nécessaire qu'il doit régir est plus importers:

lus étendue. Or, quel peut être le chef de Eglise, si ce n'est le Pape? Quel autre que ii ose seulement revendiquer ce glorieux tre? Je n'en vois point, quant à moi

Pourquoi le Pape, avez-vous domandé?st-ce que vous voulez savoir les raisons de on existence? Ne les voyez-vous pas, pour plupart? Ne frappent-elles pas les yenx e tous? Rappelons-nous ici pourtant les rinci pales. C'est un pouvoir si utile, si néessaire que celui du Pape, et néanmoins est un pouvoir si souvent et si audacieuseent contesté qu'on ne saurait trop se rapeler la base sur laquelle il repose.

Le Pape a deux grandes fonctions à remdir dans le monde : étendre indéfiniment Eglise de Jésus, et la maintenir dans une ndestructible unité.

Rappelous - nous les paroles de Notreeigneur à ses apôtres, quand il leur comrande de continuer la mission qu'il a luiième commencée, en prêchant son Evanile: Allez donc instruire toutes les nations, 's baptisant ou nom du Père, et du Fils, et du aint-Esprit, leur apprenant à observer tout · que je vous ai ordonné, et voilà que je suis rec vous tous les jours, jusqu'à la consomation des siècles. (Matth. xxviii, 19, 20.)

A nui donc Jesus-Christ envoie-t-il preher cet Rvangile pour lequel il est mort? A na peuple de prédilection? Aux Juiss disersés par toute la terre? - A d'autres enore. — Aux Grecs, aux Romains, qui ont onquis le monde? — A d'autres encore, à ms les peuples sans exception : Docete nnes gentes. — Et quoi donc ces envoyés Jésus-Christ leur enseigneront-ils, à ces uples? - Toute sa doctrine sans excepn: Omnia quæcunque mandavi vobis. quand l'Evangile aura été ainsi prêché r toute la terre, la mission de l'Eglise ra-t-elle terminée? - Non, car les habints de la terre se renouvellent à chaque stant, souvent même ils perdent la foi ant de périr; d'où il suit qu'il faut tou-urs une nouvelle prédication. Aussi Jésusreist sjoute-t-il : Ecce ego vobiscum sum unibus diebus, usque ad consummationem wwi. Ainsi propagation indéfinie de la docine chrétienne dans toute son étendue. as aucune restriction de temps ni de lieu, lle est la mission de l'Eglise. Pour une lle mission, il faut nécessairement un yer d'où jaillisse à chaque instant cette vine lumière, un point central d'où parnt et où viennent sans cesse aboutir les royés célestes chargés de la porter à tous s peuples. Or, ce soyer de lumière, ce int central, c'est évidemment le Saint-

· Est-il une contrée si reculée qui n'ait ssenti son influence salutaire? avons-"s dit nous-même, dans un autre ouvrage. innfaits du Cutholicisme.) « Une nation està ine découverte, des récits bien propres à Te impression sur une âme sainte sont rvenus aux oreilles du Souverain Pontife : inquiète aussitôt en lui-même; il méil élève les yeux au ciel. Je ne sais

quel rayon divin, descendu d'en haut, vient illuminer son front. Sa détermination est prise; il appelle à lui quelques-uns de ces ministres de la religion occupés à prier dans le sanctuaire, ou à méditer dans la solitude du clostre : « Mes frères, » leur dit-il, « il s'a-« git d'arracher aux ténèbres de l'erreur des « âmes créées à l'image de Dieu. » A ces mots, le rayon divin qui illuminait le front du Pontise s'est reslété sur le visage de ceux qui l'écoutent. Le vicaire de Jésus-Christ continue: Comme mon Père, qui est virant, m'a envoyé, et moi aussi je vous envoie... (Joan. xx, 21.) Allez donc enseigner les peuples, les baptisant aunom du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit, leur apprenant à observer tout ce que notre divin mattre nous a enseigné. Allez, ne craignez rien, car il est avec vous, tous les jours, jusqu'à la consommation des siècles. (Matth. xxvin, 18-20.) lis n'ont prononcé aucune parole; ils ne se sont perinis aucune réflexion. Quelque chose de divin a remué leur ame, et ils se sont dévoués. Je les vois se prosterner aux pieds du représentant de Jésus-Christ, et, emportant la bénédiction du Père commun des fidèles, ils vont appeler de nouveaux frères dans la grande famille chrétienne. Comme il est aisé de le comprendre d'après ce que nous venons de dire, aucun obstacle ne pourra s'opposer à leur zèle. Ils braveront tout, jusqu'à la mort; et, quand leur langue épuisée sera sur le point d'être enchaînée pour toujours par la glace de la mort, elle redira encore le nom tout-puissant de Jésus à ces contrées jusqu'ici malheureuses sur lesquelles leurs yeux mourants commenceront à voir briller l'aurore d'un beau jour. »

Voilà ce qu'a toujours fait le Souverain Pontife, successeur de Pierre, vicaire de Jésus-Christ sur la terre, pour tous les peuples qui, depuis le commencement du christianisme, ont été appelés à jouir des bienfaits de la foi; voilà ce qu'il fait encore chaque jour, et ce qu'il fera jusqu'à la fin, suivant les promesses de celui qui est la vérité même. En doutez-vous pour le temps même déjà écoulé? Regardez-vous ce que nous venons de dire comme un tableau d'imagination plutôt que comme le résumé fidèle de tous les faits de la propagation de la foi ? Consultez l'histoire de l'Eglise, considérez ce qui se passe aujourd'hui sous nos yeux.

D'où sont partis les ouvriers évangéliques qui ont christianisé les Gaules? de Rome. D'où, coux qui ont évangelisé l'Allemagne, la Grande-Bretagne, la Pologne, la Russie, toutes les contrées de l'Europe? de Rome. Par qui sont envoyés les missionnaires qui vont prêcher l'Evangile en Asie, en Afrique. en Amérique, dans les îles innombrables de l'Océanie? par le Souverain Pontife. Quel que soit le lieu qui les a vus naître, sur quelque rivage qu'ils s'embarquent, c'est au nom du Souverain Pontile, avec ses instructions, et comme ses délégués, qu'ils se rendent sur les lieux qu'ils doivent conquérir à Jésus-Christ. Et, quand ils sont à leur poste, oublient-ils celui qui les a envoyés? Non, ce serait fermer les youx à la lumière: ils le consultent dans leurs doutes, ils ont recours à lui dans tous leurs besoins, ils ne manquent pas de lui demander les nouveaux pouvoirs qui leur deviennent nécessaires, ou la continuation de ceux qu'ils ont déjà, mais qui ne leur ont été donnés que pour un temps. Quand néanmoins les peuples, ainsi évangélisés, se séparent de celui à qui ils sont redevables du bienfait de la foi, qu'arrive-t-il? Ils retombent plus ou moins profondément dans les ténèbres d'où ils avaient été tirés; ils deviennent schismatiques, hérétiques, païens même quelquesois. Voyez la Grèce, une partie de l'Allemagne, la Turquie, l'Afrique, où le clergé français a tant de peines à rallumer le flambeau de la foi qui y jetait autrefois de si vives lumières.

PAP

J'ai donc eu raison de dire que le Souverain Pontife est nécessaire pour la propagation indéfinie de la foi dans toute son étendue, sans aucune restriction de temps ni de lieu. J'ajoute qu'il ne l'est pas moins pour la conservation de l'unité dans cette immense

Eglise qui couvre la terre.

« Rien n'est beau que par l'unité, » avonsnous dit encore dans l'ouvrage que nous
citions tout à l'heure. « Pensez à l'Etre éternellement existant, jetez les yeux sur ceux
qu'il a tirés de son sein; considérez-les isolément ou collectivement, et partout vous
verrez l'application de ce principe incontestable.

« A la place de ces dieux du paganisme, contre lesquels les hommes se mesuraient souvent avec avantage, parce qu'il y avait en eux toute la fragilité humaine, mettez le Dieu un, celui des Chrétiens, et vous voyez le ciel et la terre s'incliner devant lui et proclamer parteut ses infinies perfections.

« Dieu est un, et il a communiqué à tous les êtres quelque chose de son unité, parce qu'il leur a communiqué quelque chose de

sa perfection.

« Descendons, dit Bossuet, et considérons l'unité avec la beauté dans les chœurs des anges. La lumière s'y distribue sans se diviser. Elle passe d'un ordre dans un autre ordre, d'un chœur à un autre, avec une parfaite correspondance, parce qu'il y a une parfaite subordination. Les anges ne dédaignent pas de se soumettre aux archanges, ni les archanges de reconnaître les puissances supérieures. (Sermon sur l'unité.)

a Descendons encore. Considérons-nous nous-mêmes, élevons les yeux au-dessus de nos têtes, portons-les autour de nous. Est-ce qu'il y a quelque beauté qui ne soit une ombre de cette harmonie céleste, de cette unité dont la perfection se trouve en Dieu? Otez cet accord qui règne dans les pensées de l'homme, et vous avez la folie. Otez cette union qui attache les uns aux autres les membres des différentes sociétés dont le monde se compose, et vous aurez une effrayante anarchie. Otez cette ravissante harmonia qui résulte de l'accord de tous les globes, ôtez cette pensée qui les dirige vers un même

but avec sagesse et puissance, et rou and le chaos.

a Si l'homme veut donner à ses œuvresque que beauté, il doit faire tous ses ellors pre imiter cette unité qui existe dans les œuvre de Dieu.

« Qu'est-ve qu'un poème, un drare, a discours sans unité? L'objet le plus notre est encore assujetti à cette loi : de même : la création de ce monde fut la réalu... d'une pensée divine, de même ca que l'ame appelle sa création doit être la restion d'une de ses pensées.

tion d'une de ses pensées.

«Nous avons dit : rien n'est beau que l'unité. Nous pouvions aller plus in dire : rien ne subsiste que par l'unité, seconde proposition est une conséquent la première, puisque l'être et la beau confondent : la beauté, en effet, n'estaz une énjanation plus complète de l'ètr'

- une émanation plus complète de l'êtr'
  « Retranchez l'unité de la naturedivation, en quelque sorte, de la Divinite mation, en quelque sorte, de la Divinite mation, en quelque sorte, de la Divinite mation, en quelque sorte, de la Divinite mation de la complete de la complete de la constant de l'homme et qui de substances différentes ne fait occase qu'une seule personne, et vous avers ma qu'une seule personne, et vous avers ma qu'une seule personne, et vous avers ma qu'une seule personne, non-sei ma par rapport à nous-mêmes, moi-sei ma par rapport à nous-mêmes, moi-sei mation complète entre les parties constant d'un être, et vous l'avez détruit. Il pres a autre forme, une autre dénominais. Par il n'est plus ce qu'il était autrés mort.
- de donner à son Eglise une beas de une indestructible existence. Il et un lui imprimer le caractère le plu imprimer le caractère le plus imprimer le caractère le
- a Noustrouvons dans l'Evangile dilland, que Jésus-Christ, voulant comment amp tère de l'unité dans son Eglise, para les disciples en choisit douze; mais qui, mais consommer le mystère de l'unité dan aux Eglise, parmi les douze il en choisit se

« Bossuet montre que Pierre fot ce l'active pour être le chef de l'Eglise; poi

ajoute:

a Qu'on ne dise point, qu'on nepant que ce ministère de saint l'ierre faiment. Ce qui doit servir de soutiend une Egue nelle ne peut jamais avoir de fa. Pierre dans ses successeurs, Pierre parlera par dans sa chaire; c'est ce que disent la rac'est ce que confirment six cent trente da concile de Chalcédoine. (Serun l'unité.)

de sa constitution et par la volonté se exprimée de son fondateur, l'Eglise don à nos yeux la plus frappante image de la divine, et le chef du collège apose, Pierre, toujours vivant dans son secteur.

« Si co n'était lui, qui donc le serat qui le niez, vous qui avez quelque des sujet, ouvrez les yeux et voyer. Distriction

ce que l'évêque de Rome n'est pas le dement de cet immense édifice qui abrite s ou moins toutes les nations, et à l'ombre pul tes hommes viennent tour à tour se oser en attendant qu'ils retournent dans sein de Dieu, d'où ils sont primitivement its? Est-ce qu'il n'est pas le centre de ce :le dont la circonférence incessamment filate et ne s'arrête en aucun lieu de la e?

Que sont devenues ces églises fondées les apôtres? Lieux sacrés, qui avez si rent retenti des accents des prophètes, avez étéarrosés du sang de tant de martyrs, stes-vous aujourd'hui, et quelles paroles endez-vous? Qu'est-ce, en particulier, que e Eglise de Jérusalem, de la ville sainte osée du sang d'un Dieu? Si la foi n'appelait, ne retenait continuellement auprès du beau de Jésus-Christ quelques pieux es, est-ce que de saintes prières s'élèvent encore de l'homme à Dieu dans ces z où Dieu lui-même a expiré pour les imes? Que sont devenues ces églises lées par les saints Pères, et que la foi faisait lendir encore de ses premiers feux? st-ce que Constantinople? Un corps sans , un lover de corruption. Qu'est-ce qu'Hip-?? Que sont aujourd'hui ces églises d'Afriautrefois témoins de tant d'éloquence vertus? D'affreux déserts, des pays bars, dont la valeur française brisera difficient les chaînes, et que le clergé de France arviendra à régénérer qu'après de longues les, si loulesois l'esprit de vie ne s'est pas toujours éloigné de ces contrées. L'Eglise ine seule s'est toujours maintenue avec se puissance et tout son éclat. Après dixsiècles de durée, elle élève au-dessus utes les nations le front pur de sa

fontes les églises qui se séparent du e de l'unité catholique s'affaiblissent plus ou moins rapidement, et périssent ne la branche séparée du tronc qui la rissait, comme l'arbre arraché du sein terre. Que si nous les voyons proloneur existence, c'est qu'il y a en elles un de cette vie qu'elles ont puisée dans in de la mère commune; mais attendez out soit épuisé, et vous les verrez distre. Comment une église, qui se forme s réunion d'un grand nombre d'intelli-s. pourrait-elle conserver son exis-c'est-à-dire son unité, en dehors de divine insluence que Jésus ac-au Souverain Pontife pour régir les ? Par suite de cette loi générale qui a é de mort ce qui existe ici-bas, tout tend lissoudre, parce que tout tend à se dé-. Il y a dans l'âme, surtout, un sentide répulsion qui la porte à présérer ses es sentiments aux sentiments d'autrui. donc absurde de supposer qu'une soicamense puisse se maintenir sans un out-puissant d'unité. Une seule intellireste rarement d'accord avec elleco qu'elle croit aujourd'hui, elle ne ira plus demain. Et vous voudriez que

des millions d'intelligences, abandonnées à elles-mêmes, conservassent toujours les mêmes croyances? Cela est impossible; et un semblable accord, ne durât-il que quelques heures, serait à nos yeux l'un des prodiges les plus grands que nous puissions imaginer.

PAP

« Aussi tous les sectaires qui ont proclamé, de la manière la plus absolue, le principe d'indépendance sont-ils revenus bientôt à d'autres sentiments. Voyant que tous ceux qui s'étaient ralliés autour du même drapeau proclamaient leur indépendance et allaient se disperser de nouveau, ils eurent promptement recours au principe d'autorité qu'ils venaient de rejeter. De là ces assemblées consistoriales où quelques hommes sans mission, usurpant les droits de coux à qui il a été dit : Enseignez toutes les nations, définirent, chacun à sa manière, en quoi consistait la foi chrétienne. De là ces anathèmes mille fois lancés par ceux qui avaient annoncé le règne heureux d'une tolérance générale. De là ces illuminations individuelles dans un grand nombre de ceux qui avaient refusé à l'Eglise universelle l'assistance du Saint-Esprit. Mais en vain l'homme voudra se soustraire aux suites funestes du principe qu'il a posé : chaque-semence doit produire son fruit indépendamment de notre volonté. Vous reculerez vous-mêmes effrayés à la vue des conséquences affreuses contenues dans les pensées que vous avez émises, d'autres viendront après vous qui les tireront hardiment. Ne lenr dites pas que la voie est dangereuse, qu'ils se frayent vers l'abime un sentier glissant. Hommes inconséquents, vous répondraient-ils, kommes pusillanimes! vous avez fait vous-mêmes les premiers pas, et vous voudriez rétrograder? et vous voudriez nous communiquer aussi la honteuse frayeur qui s'est emparée de vos ames? Avancez! avancez toujours! Si vous êtes incapables de marcher à notre tête, suivez du moins timidement nos pas; si vous ne le pouvez encore, retirez-vous de la voie. Et tous marcheront, les uns avec hardiesse, les autres avec timidité, et ils feront continuellement de nouveaux progrès, jusqu'à ce qu'ils soient tombés dans l'effrayante anarchie des intelligences, ou dans le gouffre non moins redoutable d'un scepticisme universel.

« Attachés encore aux pensées religiouses et voyant qu'elles disparaissent de plus emplus de l'intelligence désordonnée deshommes, quelques-uns de nos frères séparés se sont dit : « Que va devenir la société chrétienne? » et ils ont porté de côté et d'autro leurs regards inquiets; et, voyant les débris de la puissance temporelle surnager encope au-dessus de l'abime agité, ils se sont écsiés, en s'adressant aux rois de la terre : « Sauvez-nous, car nous allons périr! » Dès lors lespensées divines ont été confondues avec lespensées humaines; la clef qui ouvre et quiferme les prisons terrestres fut chargée d'ouvrir et de fermer les portes du ciel; la voix qui commande au bourresu entrepris

de recenter les éternelles miséricordes, et, contre la volonté formellement exprimée de son divin libérateur, le royaume de ce monde a été nommé le royaume de Jésus-Christ.

« Plusieurs de ceux dont nous parlons ont facilement compris cette dégénération de la société chrétienne; mais ils ont vu aussi le gouffre prêt à les engloutir, et ils ont promptement renfermé dans leur conscience les réclamations qui étaient sur le point de s'en échapper. D'autres ont voulu saper jusqu'en ses fondements l'édifice dont le fatte avait été renversé. Ils ont dit à leurs nouveaux maftres: Pourquoi voulez-vous usurper l'autorité que vous avez méconnue dans les autres? De là de nouveaux troubles, de nouvelles divisions. Le sabre à la main, ils obtiendront une unité matérielle, si je puis m'exprimer ainsi, une discipline extérieurement uniforme; mais perçons les surfaces, pénétrons à l'intérieur, et nous ne tarderons pas à reconnaître quel désaccord règne dans les intelligences. Non, entre toutes ces sectes rivales, pour un instant réunies sous une même dénomination, il n'y a point d'unité. Ce sont les débris d'un antique édifice, réunis sans ordre, jusqu'au moment de l'entière dispersion. Ce sont des monceaux de sable que le souffle de la tempête a pour un instant réunis dans le désert, et que le même souffle dispersera plus tard avec la même facilité.

« Voyez ce qui se passe dans l'Allemagne protestante. La Bible était pour eux, disaiton, un lien sussisant d'unité; et voila que quelques-uns ne voient plus rien de certain dans ce livre sacré, pas même l'existence de Jésus. A force d'érudition, ils ont élevé une Babel de la science, du haut de laquelle ils voudraient attaquer Dien lui-même; mais ces révoltés de la foi s'épuisent en efforts superflus; la confusion s'est mise parmi eux, et bientôt, ne s'entendant plus les uns les autres, ils seront obligés de consommer leur séparation.

« En vain l'empereur de toutes les Russies voudrait resserrer dans des liens de fer des millions d'intelligences, dont il se croit appelé à régir les croyances; en vain il voudrait pour toujours les enchaîner à son trône. Tentative inutiled plusibles attire, expluselles s'éloignent. Il n'a prise sur elles que par le corps, cette enveloppe matérielle dont elles feraient au besoin le sacrifice. Aussi il sera tout étonné de voir, au moment où il s'y attendra le moins, se briser et tomber à ses pieds des liens qu'il croyait si puissants.

« Considérez attentivement ce qui se passe dans les lles-Britanniques, et vous verrez le travail intérieur des esprits se manifester enfin an dehors. La plus belle portion de l'Eglise d'Ecosse vient de faire avec éclat sa separation. A la suite du courageux Pusey, les plus rélèbres docteurs de l'Université d'Oxford, un nombre infini de ministres anglicans proclament hautement la nécessité a'un retour à l'ancienne foi catholique. La discussion placée sur ce terrain fera, je n'en

doute point, de rapides progrès, Prim sont revenus au centre de l'unite: s'en rapprochent chaque jour. Chaque de plus en plus combien il est nere exposé à avoir pour Pontise un la femme, à qui l'Apôtre commande 4 m sion et le silence dans l'Eglise.

Un Pontife suprême n'est pas j'ai saire pour diriger les autres pour vous dit, qu'un roi suprême pour ... autres rois.

Il n'y a aucune comparaison in Nous disons avec raison qu'un l'an prême est nécessaire, dans l'Eglica riger non-seulement les autres para d l'assemblée entière, parce que les son fondateur, l'a établie ainsi, per nature même de l'Eglise le deste. enfin, parce que nous ne vois a Eglise particulière se soustraires un de ce Pontise suprême, sens im s l'erreur et se perdre, à la fin, come Or, rien de semblable n'a lieu rat au royaume de la terre, et i s même reconnaître que c'est ina i Reprenons ces idées, et donnus ques développements.

N'est-il pas vrai que Jésus-Cirsti un chef unique dans son Equalité pas à tous les apôtres, mais il -6 ment qu'il a dii : l'ous êtes ha vous, pierre, je bátirai mon Egla 🖚 sances de l'Enfer ne prévauden 140 elle. - Je vous donnerai les de 1 des cieux; et tout ce que rouse terre sera lié dans le ciel, et 🖛 🖷 délierez sur la terre sera de ... (Matth. xvi, 18, 19.) Ce n'd ... les apôtres, mais à Pierre sa 📽 dit: J'ai prié pour vous, as pene défaille point. Une fois don ven rez été converti, confirmez m 📆 xxii, 32.) C'est à un seul enc ". 1 seulement qu'il a dit : Paissent paissez mes brebis. (Joan. XII la la donc bien évident, d'après br vent manifestée de Notre-Se 2008 Christ, qu'il ne doit y avoir qu'is l'Eglise, lequel chef est le Pape. l'avons montré plus baut.

Mais ce n'est pas seulement le Notre-Seigneur Jésus-Christ 45 cela, c'est la nature même de cell l

Quel est le but de l'Eglise? L' tion de la vérité, la sanculicat : la conquête du ciel. Or, la vérie s sanctification des âmes une es n'y a qu'une voie qui condus Donc, il ne peut y avoir qu'une et, par conséquent, un seul ché :20 puisque plusieurs ches indépreposeraient nécessairement plusier

L'unité de direction dans l'Est iement indispensable qu'accur cette Eglise, ou, si vo s 14. qu'aucune Eglise particulière priparer du centre d'unité, os. " encore, de l'Eglise mère et " tomber, tot ou tard, dans l'eme,

i fin, complétement. Qu'est-ce au-1, par exemple, que la secte d'Arius, rétique qui le premier nia la divi-Verbe? Elle avait fait, pourtant, de ages dans l'Eglise qu'on put dire, ement il est vrai, que le monde fut in jour de se trouver arien. Malgré vous le demande, qu'est-ce aujoure l'arianisme? Hélas! le nom en est connu des fidèles. Que sont devenues es sectes, qui, à différentes époques, telle d'Arius, se sont également sé-le l'Eglise principale? Elles ont eu le ort que la première. Et, pour parler s recentes, que sont devenues les te Luther et de Calvin? - Elles sont puissantes, me direz-vous. -- Non s, mais d'autres qui sont nées d'elles. elles-mêmes, je vous le répète, que es devenues? Elles ont en le même : la première; elles ont disparu, ou rès. Que sont devenus les jansénistes, isans de la petite Eglise? Ils ont disjà aussi, ou à peu près.

nous prouve donc la nécessité d'un

ique dans l'Eglise.

ntuellement nous considérons les les de la terre, ce n'est plus du tout le chose; que dis-jel c'est tout l'op-

u nous apparait.

le voix parlant au nom de Dieu, ou eulement une autorité respectable, a proclamé la nécessité d'un roi susur la terre, pour diriger les autres t avec eux le monde entier? Quel un peu sensé n'en a reconnu, au e, l'inutilité et même l'impossibipensée n'en germa jamais que dans subditieuse; encore ne fut-ce qu'un un rêve promptement évanoui.

juoi d'ailleurs cette unité de direcns les gouvernements terrestres? d'eux a pour but de procurer les es temporels d'un peuple. Or, ces es ne sont pas les mêmes chez tous ples. Le gouvernement, non plus, ne ur pas être le même pour tous. Où d'ailleurs un œil assez élevé et assez at pour embrasser toutes les parties ide à la fois, une tête assez vaste imprendre tous les besoins et aviser vens de les satisfaire, une main assez jur maintenir toutes les volontés et ger? Vous me direz peut-être que ien lieu pour l'Eglise. Sans doute; st l'effet d'une assistance toute pare de la part de Dieu, un miracle contu'il n'a point promis, et qu'il n'exécertainement pas pour la direction ivernements terrestres. Aussi voyez ni ont, je ne dirai pas obtenu, mais ulement l'universalité. Avec quelle ils se sont écroulés, quelle que fût mment leur grandeur, et j'ajouterai i cause de cette grandeur. Voyez le le xandre, le plus célèbre conquérant re de l'antiquité. « Il se sentait trop t dans le monde entier, » à dit de lui vain profane. Qui; mais vous, qui

parlez ainsi, cherchez donc les restes de ca grand conquérant dans le monde, où il se trouvait trop à l'étroit. Vous ne parviendrez jamais à les découvrir; car il vous serait plus facile, je crois, de retrouver une épingle tombée dans l'immensité de la mer; et si par miracle, vous en veniez à bout, vous ne pourriez du moins remulir avec ces restes le creux de votre main : tant c'est aujourd'hui peu de chose. Et pourtant, a dit le Saint-Esprit lui-même : La terre s'est tue en sa présence. (1 Mach. 1, 3.) Rien n'est plus vrai; mais quand lui-même se fut tu pour toujours en présence de la mort, il ne fut pas nécessaire que ses ennemis vinssent fondre sur son empire pour le détruire : ses lientenants se divisèrent, et chacun en emporta de son côté un lambeau. Voyez le moderne Alexandre, le plus célèbre conquérant peutêtre des temps modernes. De lui aussi quelques-uns disaient : « Comme il n'y a qu'un Dieu au ciel, il n'y aura qu'un monarque sur la terre. » Sa puissance colossale est venue se heurter au coin de cette pierre sur laquelle Jésus-Christ a bâti son Eglise, et bientôt tout s'est écroulé, et lui-même est allé mourir dans une île déserte, où il avait été comme jeté par les flots après un naufrage. Considérez, d'un autre côté, les royaumes d'une étendue moyenne. Ne sont-ce pas eux qui ont, généralement parlant, le plus de solidité et de durée? Ne les voit-on pas subsister quelquefois, quand it ne se rencontre en eux aucune cause de destruction prématurée, autant que peut le saire un établissement humain?

J'ai donc eu raison de dire qu'il n'y a aucune comparaison à faire entre le gouvernement de l'Eglise et celui de la terre, puisque, si tout prouve qu'il ne doit y avoir qu'un chef pour le gouvernement de l'Eglise, tout prouve, au contraire, qu'il en faut un grand nombre pour le gouvernement de la

C'est un homme comme un autre, avezvous dit encore, et vous en faites un Dieu.

Qu'entendez-vous par là? Qu'il est né depuis peu, comme un autre, et que, comme un autre aussi, il mourra bientôt? Que, pendant sa courte existence, il n'est, comme un autre, que faiblesse, infirmité, souffrance, péché même? Vous diriez là une vérité connue de tous, et de lui principalement; car, à l'exemple de l'apôtre saint Paul, il se reconnaît indigne des faveurs dont il a été comblé, des dignités dont il est revêtu. Mais qu'en faut-il conclure? Que vous ne devez ni le respecter ni lui obeir? Ce serait une conséquence absurde, démentie par tout ce que vous voyez, par tout ce que vous faites vousmême chaque jour. Dites-moi! celui qui nous gouverne n'est-il pas un homme comme un autre? Le père que vous aimez, que vous respectez, à qui vous obéissez avec une docilité si grande, n'est-il pas un homme comme un autre? La faiblesse, les misères, les péchés même que vous voyez en eux, tout cela ne vous empêche pas de reconnaître les devoirs que vous avez à

remplir à leur égard. Vous distinguez, avec soin, en cux, deux choses parfaitement dis-tincles en effet : leur nature infirme, souillée quelquefois par les plus grandes fautes, et la dignité toujours sainte dont ils sont revêtus par Dieu lui-même. Pourquoi denc n'en feriez-vous pas autant à l'égard du Souverain Pontife, père commun de tous les fidèles?

Vous me direz peut-être qu'il serait bon que celui qui est élevé au-dessus de tous les autres par sa dignité le fût également par sa

Sans doute cela serait bon, et même excellent. Aussi l'appelons nous communément Très-saint-Père, comme pour montrer que, dans les idées de tous, une éminente sainteté devrait se trouver naturellement dans le Père commun des fidèles. Nous devons donc prier tous avec ferveur le Dieu tout-puissant de combler de ses bénédictions les plus abondantes celui qu'il charge de la direction de son Eglise. Ces prières seront exaucées la plupart du temps, n'en doutons point; car le Seigneur s'intéresse vivement à la prospérité de cette Eglise qu'il a fondée par tant de sacrifices. Voyez si dans les temps difficiles le Souverain Pontife n'est pas presque toujours à la hauteur des devoirs qui lui sont imposés. Dans les trois premiers siècles, tous ou presque tous remportent la palme du martyre, tous sans exception sont mis au nombre des saints. Et dans les temps présents, qui ne sont pas moins difficiles que les premiers siècles, que de sagesse et de vertu dans les Souverains Pontifes! Chan-geant de nom seulement, ils continuent la même direction, qui semble ne rien laisser à désirer. Il n'en fut pas toujours ainsi assuré-ment, et cela ne doit point nous surprendre; car l'homme est toujours l'homme, et ce n'est que par exception, pour des raisons graves et par des grâces particulières, que Dieu l'élève au-dessus de toutes les misères de sa nature. Du reste, quand cette infirme nature se manifeste sur le Siége le plus élevé de la terre; quand des scandales et même de grands scandales y arrivent, Dieu, qui est la sagesse même, les fait servir à la sanctification des fidèles, à sa propre gloire et à celle de son Eglise. Par la, en effet, la vertu est éprouvée et le pur froment dégagé de la paille, qu'emporte nécessairement le souffle violent du scandele. Per là Dieu montre aux yeux de tous l'assistance qu'il prête à son Eglise, laquelle assistance la conserve toujours, malgré les défauts de ceux qui sont chargés de la conduire. Et en effet, s'il n'y avait jamais en à la tête de l'Eglise que des Pontifes d'une sagesse et d'une vertu à toute épreuve, quelques-uns pourraient dire : « C'est par eux qu'elle s'est maintenuel » Mais quand on la voit conduite quelquefois par des hommes incapables et indignes; quand, malgré cela, on la voit se maintenir toujours sur la terre, tandis que tout périt autour d'elle, il faut bien en conclure qu'elle est dirigée par une main toutepuissante, qui arrive à son but par tous les

moyens, par ceux même qu'on croyait les plus impropres.

En un sens donc, le Souverain Pontife n'est point un homme comme un autre. Non, il n'est point un homme comme un autre, par ce qu'il a, généralement parlant, beaucon de sagesse et de vertu! Non, il n'est point un homme comme un autre, parce que, cuelle que soit sa nature d'homme, il est, comme Souverain Pontife, le chef de l'Eglise, le saccesseur de Pierre, le vicaire de Jesus-Christ, le représentant le plus élevé de Dieu!

Ne dites donc point que nous en faisons un Dieu. Non! nous n'en faisons point un Dieu, mais seulement le représentat de Dien, comme je viens de vous le dire. Chi ne doit surprendre personne. Est-ce que votre père, le chef qui vous gouverne, le maître auguel vous êtes soumis, ne soul pas tous aussi, pour vous, les représentants de Dieu? Leur sphère est moins élerée: il n'y a donc de différence que du plus su moins; mais c'est toujours le même principe.

Vous me demanderez peut-être encor pourquoi les prérogatives extraordiuins incroyables, en quelque sorte, que non re-

connaissons en lui.

Pourquoi? Mais demandez-le à lim-Christ, qui les lui a accordées, comme il est aisé de le reconnaître d'après les leues que nous avons cités plus haut.

Pourquoi? Mais demandez-le done à l'Eclise entière de tous les temps et de tousles lieux, qui les a toujours reconnus et qui les reconnaît encore, et dont nous nesaisons qui suivre l'unanime enseignement, en les recutnaissant nous-mêmes.

Pourquoi? dites-vous. Mais parce que cela est nécessaire pour qu'il puisse s'an quitter de sa charge. Il faut à chacun des prérogatives en rapport avec la position qu'il occupe, avec les devoirs qui lui sont imposés. Or, la position du Souverain Poulée est tout à fait exceptionnelle, et les dérain qui lui sont imposés surpassent de beaucou les forces humaines. Donc, il lui saul de prérogatives exceptionnelles et divines.

Ce Pontife, magnifiquement logé is un palais, ayant sur la tête une triple of ronne, est-ce bien, me direz-vous, le rent sentant de l'humble Jésus, qui eut le frost couronné d'épines, le successeur de Pierre. qui fut si souvent chargé de chaines, et " se jugea pas digne d'être attaché en crist dans la même position que son divin Malle!

Pourquoi non? La papauté, alors neux que celui qui est revêtu de cette dignités blime ne verse pas son sang à l'exemple de Jésus-Christ, pour la gloire de Deutle salut des âmes, ce qui est arrivé un de fois, depuis l'établissement de l'Eglise, la papauté, dis-je, n'est-elle pas encore un't ritable martyre, un holocauste perpetuel n'est point toujours un Calvaire sangual mais c'est réellement un Calvaire un victime s'offre continuellement, tantôt d'un manière, tantôt d'une autre, pour réconciles la terre avec le ciel.

On rend, il est vrai, au Souverain Pont

a honneurs extraordinaires qu'il acrolontiers, malgré le titre de servies serviteurs qu'il se donne, et ani en effet de ses fonctions. Mais cela point nous surprendre, puisque c'est lisposer les âmes, dans leur intérêt et celui de l'Eglise, à un respect ofond et à une obéissance plus grande. des bonneurs n'a rien de blâmable en jrvu qu'il n'attache point notre cœur rre. Il est donc bien permis à celui trouve chargé de célestes fonctions servir pour commander plus de resd'obéissance à ses semblables. Voyez 3 : quel éclat jaillit de leur trône! Seils aussi respectés et aussi obéis, s'ils mient tonjours à nos yeux dépouillés epompeéblouissante qui les environne? s perlez de l'humble Jésus ! Mais cet e Jesus ne fut pas toujours dans l'é-eissement, où il s'était volontairement pour l'expiation de nos péchés. Quelil se vit environné d'une foule imqui chantait ses louanges. Le ciel aussi témoignage à sa divinité, en lant d'un éclat extraordinaire.

Hiljamais quitté l'héroïque abaissesa viehabituelle que nous ne pouren lirer aucune conséquence relatii à la conduite des autres. Pour inder le respect et se faire obéir, l'avait aucun besoin de cet éclat exsi nécessaire à l'homme. La sagesse implicité sublime de ses discours, la ion de son caractère, la sainteté de ions, l'incontestable autorité de ses 3, celle vertu secrète qui était en lui chacun ressentait l'influence, tout ouvait suffisamment sa divine mislui donnait les moyens de la rem-

e nous disons du maître, nous poudire, en partie, des premiers pasormés par ses exemples et par ses ions, abondamment pourvus des dons ce, dépositaires de la toute-puissance , jusqu'à un certain point, ils troudans leurs paroles et dans leurs acme autorité suffisante à l'exercice du resacré. Pierre se rendait au temple: re était à la porte lui demandant le Pierre lui dit: Je n'ai ni or ni mais ce que j'ai, je vous le donne. n de Jésus de Nazareth, levez-vous thez. (Act. m. 6.) Et cet homme fut et, louant Dieu, il suivit Pierre au

ratre considération qu'il importe de erici, c'est que l'Eglise, toujours la lans sa constitution intrinsèque, est à subir différentes transformations le besoin des temps. Elle enseiourd'hui ce qu'elle enseignait autree célèbre les mêmes mystères; mais seignement so fait avec plus d'apil ya plus de pompe dans son culte. mple chrétien a pu se revêtir d'un naccoutumé sans cesser d'être le pourquoi n'en serait-il pas ainsi du

pontife qui célèbre dans ce temple? Quand l'Eglise a vaincu, quand elle s'est définitivement établie et qu'elle possède la paix sur la terre, j'entends cette paix dont peut jouir une société destinée à livrer de continuels combats, nous ne devons point nous étonner de voir ses pasteurs se montrer à nos yeux sous un extérieur qu'ils n'avaient point aux temps héroïques de la primitive Eglise. Voyez-vous ce monarque tranquillement assis sur son trône et gouvernant en paix ses sujets heureux et dociles? Naguère, une épée à la main, il conduisait an combat une armée de soldats valeureux : ses cheveux étaient en désordre, une sueur abondante couvrait son visage, ses habits étaient souillés de sang et de poussière. Pourquoi n'est-il donc plus le même aujourd'hui, extérieurement du moins? Son courage s'est-il refroidi, sa vertu a-t-elle baissé? Non, mais c'est qu'il ne se trouve plus dans les mêmes circonstances. A une lutte acharnée a succédé une paix profonde.

PAP

N'y a-t-il pas incompatibilité entre la royauté et le sacerdoce? avez-vous objecté encore.

Pourquoi done cette incompatibilité? Le prince doit s'occuper surtout du bonheur de la vie présente, j'en conviens; mais la vie présente, n'est-ce pas le prélude de la vie future? Le prêtre doit s'occuper principalement du bonheur de la vie future; mais la vie future, n'est-ce pas la conséquence de la vie présente? L'une et l'autre sont nécessairement liées ensemble, elles se complètent mutuellement, ou plutôt ce n'est qu'une seule vie, appelée tantôt le temps, tantôt l'éternité. Leurs intérêts, en apparence opposés, sont donc évidemment les mêmes.

Aussi l'antiquité, quelquefois si juste et si expressive dans l'énonciation des droits de chacun, nous montre-t-elle souvent la royauté et le sacerdoce réunis sur la même tête. Presque partout, je vois celui qui tient le sceptre ou qui porte l'épée présider les assemblées religieuses et immoler des victimes. Il y a, il est vrai, quelque chose d'évidemment faux dans co mélange, dans cette confusion, si je puis m'exprimer de la sorte, de la reyauté et du sacerdoce; mais on y voit du moins que, dans les idées générales, il n'y a pas, comme vous le prétendez, incompatibilité entre les deux dignités. Dien n'est-il pas regardé comme roi, et même comme le roi des rois? Jésus-Christ n'at-il pas été, comme nous disons, sacré roi et prêtre par son Père éternel? Il n'est donc point étonnant que cette double dignité se trouve aussi dans la personne de celui qui est le vicaire de Jésus-Christ, le représentant de Dieu sur la terre.

Un sophiste du dernier siècle ne craignit point d'avancer que l'homme de l'Evangile ne pouvait être un bon citoyen. Cette assertion fut aussitôt contredite; on lui prouva, par les raisonnements comme par les fails, que le parfait Chrétien serait au contraire le

parfait citoyen. A ceux qui disent qu'un saint évêque ne saurait être un bon prince, la réponse est la même. Voyez cette longue série de Pontifes que l'histoire de l'Eglise offre à notre vénération; jamais, dans aucun lieu de la terre, vous ne trouverez une dynastie qui puisse lui être comparée. Pourquoi le Papa ne gouvernerait-il pas avec gloire et sagesse? Il est l'ami, le père de son peuple. La conscience est son guide, il connaît ses devoirs, et il a la volonté de les remplir. Chose merveilleuse! pouvons-nous dire ici, en nous servant de la pensée d'un célèbre écrivain, chose merveilleuse! le Pape, qui semble n'être appelé qu'à rendre l'homme heureux dans l'autre vie, peut faire encore son bonheur en celle-ci.

Soyons de bonne foi, et nous regarderons même comme un grand bienfait du ciel l'indépendance que le chef de l'Eglise doit à son titre de souverain. Si le Pape était soumis à la juridiction temporelle d'un prince étranger, ce prince, fût-il le plus vertueux de tous ceux qui ont porté une couronne, exercerait, ou du moins chercherait à exercer sur l'esprit du Pontife, son sujet, une influence presque toujours contraire au bien général de l'Eglise ou des autres Etats. L'administration temporelle et l'administration spirituelle seraient presque toujours en contact. De là des contestations interminables, de là des persécutions. De quel prétexte s'est-on servi pour élever Jésns en croix? C'est qu'il avait obtenu sur l'esprit du peuple un ascendant inconciliable avec l'autorité souveraine de César; c'est qu'il avait voulu se faire roi, ont dit tout à la fois ses accusateurs, ses juges et ses bourreaux.

Que d'embarras encore lui viendraient du dehors l'Supposons le l'ape à Notre-Dame de Paris : les Catholiques des autres pays verront en lui un étranter, un ennemi peutêtre, surtout quand ils seront en guerre avec nous. Les relations continuelles qu'ils sont obligés d'entretenir avec le Saint-Siége rencontreront une infinité d'obstacles. Supposons le Pape dans les Etats de l'empereur d'Autriche : les inconvénients sont les mêmes, et peut-être plus grands encore, quoique venant d'une autre part. Dans l'état où sont les choses, toutes ces difficultés disparaissent. A Rome, le souverain est en même temps le chef suprême de l'Eglise. Il est indépendant de toute puissance, et, en raison du peu d'étendue de ses Etats, il ne peut inspirer aux autres d'inquiétude sérieuse.

Comme capitale des Etats de l'Eglise, Romen'estrien, ou est du moins peu dechose, avons-nous dit. Mais, comme siège du Souverain Pontife, elle est la capitale du monde entier, et, en cette qualité, que de transformations elle voit opérer chaque jour en son sein! Vers elle se réfugient, de préférence, les grandeurs déchues, les cœurs froissés, en attendant l'ombre et le silence du tombeau; et cependant son trône lui-même est accessible au plus humble habitant de la ville la plus ignorée. Out, et cela n'est pas sans

exemple, le pauvre pâtre qui garde son troupeau dans une campagne déserte sera peutêtre élevé sur le Siége pontifical avant le prince de l'Eglise né dans un palais spleudide et depuis longtemps déjà revêtu de la pourpre.

Combien de fois, avez-vous ajonté, le Pape n'a-t-il pas abusé de son influence pour semer partout la dissension? Il a frapé les rois d'anathème, délié les peuples du serment de fidélité, etc., etc.

De quoi l'homme ne peut-il pas abuser et n'abnse-t-il pas réellement? Si je voules raconter les abus qui ont eu et qui ont encore aujourd'hui leur source dans l'exeme des droits les plus incontestables, jedinis des choses effrovables. Faut-il vous montre des royautés sans contrôle écrasant les per ples dont elles étaient appelées à faire bonheur? Ou bien vous montrerai-je les peuples révoltés, déchirant le livresscrédes lois, brisant tout frein, celui de la force comme celui du droit, et se dérorant les uns les autres comme des bêtes saurages! Mais non, ne récriminons point. Au lieu de prendre plaisir à étaler aux yeux de tous les plaies que l'humanité se fait continuelle ment à elle-même, cachons soigneusmeil ces plaies hideuses sous le voile de seint. tus. C'est bien la meilleure répons que nous puissions faire à l'objection qui pous est présentée ici.

De tous les princes de l'Europe, le Souverain Pontife est sans contredit celui qui le moins abusé de son autorité. Parmi la Papes, il y a eu des guerriers, il y a eu profonds politiques. Ont-ils heaucoup sons à l'agrandissement de leurs Euts? Evides ment non. Pour celui qui connaît le ce-humain, pour celui qui sait apprécier in fluence que le Pape possédait autrefois qu'il possède encore sur l'esprit des peuples c'est là une preuve incontestable d'un grande sagesse de sa part; ou pluid, rei une preuve évidente de l'action provide tielle dans tout ce qui concerne les interdes l'action providente de l'action providente de l'Action providente de l'Action providente les interdes de l'Action providente de l de l'Eglise. Aucun peuple n'est resié su tionnaire : ou il a succombé, ou il a pris accroissement quelconque. Les Elais l'Eglise sont à peu près aujourd'hui ce qu'il étaient au commencement. Rappeles-188 Rome païenne. Cette étroite enceinte. ne renformait d'abord que quelques vo est a fini par s'étendre jusqu'aux extrémits la terre. Elle a noué ses chaînes dans los les directions, elle a fait peser son jouis fer sur tous les peuples. Qu'a sait se chrétienne, cette fille de la civilisation la vertu? Elle a aussi rougi toute la tont mais ce n'est qu'avec le sang de se la chers enfants. Elle n'a fait peser sui peuples que le joug suave du Seigner le fardeau léger de sa loi.

Quels sont d'ailleurs les abus dont parle? Les Papes ont-ils frappé d'analid des rois vertueux? Ont-ils appelé is corde et la guerre chez des nations tr et heureuses? Non, jamais. S'ils eusssayé de faire prévaloir l'injustice, entative n'aurait obtenu aucun résuleur voix n'eût pas même été écoutée. ent des ambitions désordonnées qu'ils nchaînées : ce sont des appétits grossiers s ont réfrénés. Ils prenaient parti coni force sans règle en faveur de la faie opprimée. En cela, ont-ils été coues? Quelle que soit votre manière de à cet égard, vous ne pouvez vous em-Br de convenir que, s'ils ont quelquefois =-passé leur pouvoir comme Papes, ce est d'ailleurs contesté, ils se sont mondignes de l'admiration générale, comme iliateurs reconnus entre les rois et les les. Et. aujourd'hui surtout, ne doiventpas nous apparaître comme des héros de mix, comme des demi-dieux, ces illustres tifes qui, dans des siècles non encore cés, ont fait seuls prévaloir le droit conviolence, et ont obtenu, par la puissance de leurs paroles, ce que ne pouvaient obtenir les peuples armés?

Du reste, j'ai la persuasion que ce contrôle du Souverain Pontife, au lieu d'avoir porté atteinte à la dignité des rois qu'il avertissait, et quelquefois réprimait, n'a servi qu'à la conserver, au contraire, puisque leur puissance, sans aucune espèce de contre-poids, les eut infailliblement entraînés dans l'abime. Il y a sur la terre peu de puissances réellement absolues; Dieu ne l'a pas permis, à cause des maux incalculables qui en seraient résultés pour l'espèce humaine. En France, en Angleterre, dans tous les pays constitutionnels, ce sont les représentants qui contrôlent le pouvoir; en Turquie, c'est le poignard, dit-on, comme en Russie le poison. Les monarchies du moyen age eurent un contrôle beaucoup plus salutaire dans l'autorité du Souverain Pontife. Croyezvous que ce contrôle éclairé serait encore inutile de nos jours?

### PAUVRETÉ VOLONTAIRE.

jections. — A quoi sert la pauvreté voire? — Il y a bien assez de pauvres qui int involontairement. — La pauvreté luit naturellement à la mendicité, qui a source d'une infinité de désordres. t-il pas honteux de voir des jeunes gens es jeunes filles aller mendier au nom de eligion, tandis qu'ils pourraient bien ailler?

ponse. — La pauvreté volontaire est un rois vœux formés par celui qui entre en on. C'est bien un vœu sublime, comme de chasteté et d'obéissance; et cepentin'en est pas moins dénigré par un d nombre de personnes.

quei sert la pauvreté volontaire? nous

tis, cela est évident, à imiter Notre-Seitr, qui, possédant tout ou plutôt étant lui-même dans le ciel, a bien voulu redans une étable, dépourvu des choses lus indispensables à cette misérable vie: bien là la pauvreté volontaire par ex-

mme celle de Jésus-Christ, la pauvreté staire de l'homme sert à satisfaire à la se divine offensée par nos péchés, à réslier la terre avec le ciel, à pratiquer bilité, le dévouement, le détachement biens de ce monde, le sacrifice, tous les s, toutes les vertus du christianisme, et fler les autres à l'accomplissement de sets et de ces vertus. En doutez-vous? ez, par exemple, un saint François et les s, si pauvres, aux yeux des hommes, de les biens de la terre, si riches en vertus, reux de Dieu; voyez également un saint mat et sa nombreuse famille, répandue d'hui par toute la terre.

s a bien assez de pauvres qui le sont

Sans doute il y en a bien assez, et même beaucoup trop; mais ceux qui se font pauvres volontairement n'aggravent point, tant s'en faut, le fardeau déjà si lourd de la pauvreté. Ils peuvent dire réellement comme le poëte:

Qui vit content de rien possède toutes choses;

et mieux encore avec l'apôtre saint Paul: Quoique tristes, nous sommes toujours dans la joie; dépourrus de tout, nous enrichissons plusieurs; nous n'avons rien et nous possédons tout: « Quasi tristes, semper autem gaudentes; sicut egentes, multos autem locupletantes; tanquam nihil habentes, et omnia possidentes. » (II Cor. v1, 10.)

Voyez cette pauvre fille qui semble ne pouvoir suffire à ses propres besoins: pourquoi l'appelle-t-on sœur de Charité, quand elle s'est faite pauvre volontairement, au nom et pour l'amour de Jésus-Christ? est-ce parce qu'elle va demander la charité? Bien au contraire, c'est qu'elle va l'exercer à l'égard des autres.

Il en est à peu près de même de tous ceux qui font vœu de pauvreté. A l'exemple de leur divin maître, élevé sur une haute et solitaire montagne d'où il aperçoit une grande multitude affamée qu'il nourrit miraculeusement, avec quelques pains d'orge seulement, le pauvre volontaire se rapproche de Dieu, sur les ailes de la charité, et on le voit souvent, quoique n'ayant rien lui-même, subvenir d'une manière extraordinaire aux besoins d'un grand nombre, réalisant le mot de saint Paul: Sicut egentes, multos autem locupletantes.

Vous allez me dire peut-être que tous les religieux n'ont pas pour mission l'accomplissement des œuvres de charité.

Sans doute; mais c'est le grand nombre. Qui ne seit d'ailleurs que ceux qui n'ont pas pour mission l'accomplissement des œuvres de charité corporelles n'en sont que plus dévoués aux œuvres de charité spirituelles, comme la prédication, le bon exemple, la prière. Or, comme vous le savez, et, comme Notre-Seigneur nous l'a dit lui-même en propres termes: L'homme ne vit pas seulement de pain, mais de toute parole qui sort de la bouche de Dieu: « Non in selo pane vivit homo, sed in omni verbo, quod procedit de ore Dei. » (Matth. 1v, 4.)

Nous avons donc eu raison de dire que ceux qui se font pauvres volontairement n'aggravent point, tant s'en faut, le fardeau déjà si lourd de la pauvreté.

Ajoutons à ces considérations qu'en s'éloignant du hanquet de la vie, ils laissent aux autres plus de place, si je puis m'exprimerde la sorte, puisqu'en leur apprenant, par leurs paroles comme par leur exemple, la modération des désirs et le détachement des choses de la terre, ils leur ensaignent également à ne pas craindre et même à vaincre la pauvreté.

La pauvreté, avez-vous ajouté, conduit naturellement à la mendicité, qui est la source d'une infinité de désordres.

Non pas toujours; car il est une pauvreté forte et courageuse qui ne mendie jamais. Or, celle dont nous parlons ici est plus que forte et courageuse, elle est divine.

Elle mendie aussi cependant, me direzvous.

Pour les autres, oui; mais non pas pour elle-même; ou, si elle le fait pour elle-même, c'est pour être plus apte à se dévouer au service de Dieu et de l'humanité. Une telle mendicité ne saurait être, comme vous dites, la source d'une infinité de désordres. Au contraire, elle est la source de l'ordre, en établissant l'union, la paix, l'harmonie, entre les rangs les plus opposés de la société. Elle s'élève, au nom de la religion, jusqu'au cœur des riches, d'où elle descend, chargée de biens, au cœur souffrant des malheureux qu'elle soulage, et dont elle reporte la reconnaissance à leurs hienfaiteurs. Quelle mission touchante, avantageuse, au point de vue des intérêts temporels aussi bien que des intérêts éternels!

N'est-il pas honteux, avez-vous dit encore, de voir des jeunes gens et des jeunes filles aller mendier au nom de la religion, tandis qu'ils pourraient bien travailler?

Les croyez-vous sans occupation, par hasard? Suivez-moi un instant. Nous voilà dans un orphelinat. Il y s, je suppose, une centaine de petites orphelines. Combien de

mères on de sœurs, pour vêtir, linnourrir et élever cette multitude des qui ne se rattachent à leurs com or les liens de la religion? Une dizine un plus; et.elles s'acquittent de tout siza. ment. Conuaissez-vous dans le mochie coup de femmes chargées d'autant d'ara tions et s'en acquittant aussi bien! h phelinat passons immédiatement des de ces maisons de vieillards si bien a par les petites sœurs des poures! (eq de vieillards dans cette maison! l'mou environ. Et, pour subvenir à tous le te de cette seconde enfance, plus rena et plus difficile encore que la premiena bien de mères ou de sœurs. Une dizze lement. Je vous le demande de »:« connaissez-vous, dans le monde, be de femmes chargées d'autant d'oun; et s'en acquittant aussi bien?

Mais elles mendient, objectez-vous

Pourraient-elles faire autrement naissez-vous un autre moyen de fant aux dépenses de leur nombreus in Cette famille d'ailleurs appartient se pu et il est juste que le public la norma

Je ne vois pas partout les mississims, me direz-vous.

Sans doute; mais il y en adoute sont ni moins pressants ni moins publics. En tout cas, aucune maison me ne peut solliciter la charité publique raison de ses besoins.

Ce sont là des vérités si claim de devraient frapper le plus simple campagnard. Ce qui n'a publieu.

Il y avait délibération, des = 50 commune, pour savoir si on acce si on refuserait un don fait à contra y aurait des sœurs chargées d'élement fants et d'avoir soin des pauvres em lades. « Ce sont des mendiantes, « draient vivre sans rien faire. # P posant. Si elles manquent d'ouvreg. P viennent\_chez moi, elles gardens! ches. — Un pen plus de calme, mi répondit quelqu'un, qui était d'us 175 traire. On sait bien que, pour ma bêtes à garder, on ne peut mieus se que chez vous; mais il y a d'autre d sur la terre, et il est juste que cha rempli. Ne faut-il pas que nos min pauvres et nos maiades soient soignés aussi bien que vos vaches de nous demande à chacun quelque o pour cels, nous ne devons point bis

Je ne sais de quel côté se range jorité; mais il n'est pas difficile de quel côté avait été la raison.

### PÉCHÉ ORIGINEL.

Objections. — Avez-vous des preuves assez fortes pour nous faire croire une chose

aussi extraordinaire que le dogme de l'originel ? — Est-ce que cela se répart

la justice et surtout à la bonté de Dieu? N'y aurait-il pas réellement de la cruaude la part de Dieu à punir de la sorte 1 nombre infini de créatures formées à image, pour une faute aussi légère que fut celle de nos premiers parents? — Préyant quel serait le résultat de l'épreuve. devait l'éviter. - Dans la supposition du iché originel, Adam et Eve auraient dû irder la continence, et la même obligation ibsisterait pour leurs descendants : le maleur et la faute des enfants retombant alors fressairement sur les parents. reuve bien convaincante qu'on n'admet oint généralement la transmission du péhé originel, c'est que rien n'est plus commun ue d'entendre répéter partout: Innocent omme l'enfant qui vient de nattre.

Réponse. — Ce ne sont pas quelques voix ulement qui proclament hautement le gme du péché originel. Depuis l'enfant qui ill en faisant entendre le cri de la douleur squ'au vieillard qui descend à la tombe en issat entendre le même cri qu'il n'a guère derrompu pendant tout le cours de son issence, il n'y a pas de créature humaine ni ne le publie, la plupart du temps, à son 150. Mais comme ce dogme heurte rudeent notre raison et humilie notre orgueil, mme il nous oblige à croire à la religion rétienne et à employer tous les moyens u'elle nous propose d'opérer notre rébabitation, quelques-uns le repoussent dédaineusement, ou du moins le révoquent en

Avez-vous des preuves assez fortes, dites-05. pour nous faire croire une chose aussi raordinaire que le dogme du péché origi-

Rélas i oui. Nous en avons de tellement tes qu'il nous est impossible d'en douter, elque désir que nous ayons de le faire. La igion chrétienne nous rappelle à chaque Haut et de toute manière cette désolante rilé; il n'y en a sucune qui se trouve us c'airement exprimée dans la tradin des peuples, et notre propre nature il entendre sur ce point à tous et à acun un langage assez intelligible.

la religion chrétienne nous rappelle à aque instant, et de toute manière, le dogme peché originel, avons-nous dit avec rai-11: Qui peut rendre pur l'homme né d'un 19 impur, sinon vous scul? (Job xiv, 4) Dieu Job, l'homme de la douleur. uélé conçu dans l'iniquité et formé en pédans le sein de ma mère (Psal. L. 7), s'ée salement le Roi pénitent. Comme c'est run seul homme que le péché est entré dans monde et la mort par le pécké, dit l'apôaint Paul, ainsi lamort est passée dans tous hommes par ce seul homme en qui tous ont il que tous les hommes reçoivent la justistion de la vie (Rom. v. 12, 18.) - La mort

M... Comme donc c'est par le péché d'un il que tous les hommes sont tombés dans la idamnation; ainsi c'est par la justice d'un

tenue par un komme, dit ailleurs le même DICTIONN. DES OBJECT. POPUL.

Apôtre, et la résurrection vient par un autre homme; de même que tous meurent en Adam, ainsi tous seront vivifiés en Jésus-Christ. (I Cor. xv, 21, 22.) Et encore: Si un seut est mort pour tous, donc tous sont morts.
(II Cor. v, 14.)

PEC

Mais qu'est-il besoin de réunir ici quelques textes épars dans nos saints Livres pour prouver le dogme du péché originel, quand cette vérité est incontestablement établie par l'essence même du christianisme, et, pour mieux dire encore, par le christianisme lui-même tout entier? Qu'est-ce que le chris-tianisme, en effet? — La religion de Jésus-Christ. — Et Jésus-Christ? — Le Fils de Dieu fait homme. — Mais pourquoi le Fils de Dieu s'est-il fait homme? - Pour nous racheter tous. - Et pourquoi nous racheter tous? — Parce que nous avions tous péché en Adam. Sous l'Ancien Testament, les hommes ne penvent se sauver que par la vertu du sang que Jésus-Christ doit répandre sur le Calvaire. Ils ne peuvent se sauver sous le Nouveau Testament que par la vertu de ce même sang déjà répandu. La croix est donc la base même du christianisme. Mais la croix n'est élevée que pour détruire la puissance que la prévarication d'Adam a donnée au démon sur la race humaine. J'ai donc eu raison de dire que le dogme du péché originel est établi d'une manière incontestable par l'essence même du christia-nisme. Considérons actuellement cette religion divine dans ses différentes parties, et nous arriverons au même résultat. Pourquoi, en effet, le baptême ? Pourquoi tous les sacrements ? Pourquoi la prière ? Pourquoi toutes les pratiques pieuses ? Ah! il est facile de le voir, c'est pour arriver plus ou moins directement à notre réhabilitation. Mais pourquoi cette rehabilitation? C'est parce que nous sommes déchus. Donc, encore une fois, le dogme du péché originel est établi incontestablement par le christia-

Aussi l'Eglise rejette-t-elle de son sein tout Chrétien qui ose le nier : Si quelqu'un soutient, lisons-nous dans le concile de Trente (De peccato originali, sess. 5), que la prévarication d'Adam n'a été préjudiciable qu'à lui seul et non pas aussi à sa postérité, et que ça n'a été que pour lui et non pas aussi pour nous, qu'il a perdu la justice et la sainteté qu'il avait reçues et dont il est déchu, ou qu'étant souillé personnellement par le péché de désobéissance il n'a communiqué et transmis à tout le genre humain que la mort et les peines du corps et non pas le péché qui est la mort de l'âme, qu'il soit anathème.

Tenons-nous-en là : aussi bien le péché originel ne saurait être nié aux yeux de la soutient, lisons-nous dans le concile de Trente

nisme lui-même tout entier

originel ne saurait être nié aux yeux de la foi. Il ne peut l'être que par notre orgueil-leuse et indocile raison. En bien I prouvonsle donc à cette raison.

S'il est un dogme attesté par la croyance unanime des peuples, c'est bien celui du péché originel. Nous retrouvons partout le souvenir d'un age d'or, c'est-à-dire d'un age heureux auquel succède un âge moins heureux. L'âge d'or ou heureux, c'est celui dans lequel a vécu l'homme sorti pur des mains du Créateur: l'âge moins heureux, c'est celui de l'homme devenu coupable. Et cela ne se rencontre pas seulement dans les vers de quelques poëtes, mais dans les traditions les plus universelles et les plus constantes, dans les pratiques religieuses les plus

PEC

indestructibles, partout, ai-jedit.

« Tous les peuples de la terre, » s'écrie ici un éloquent apologiste de la religion (Etudes sur le christianisme), «ont cru l'homme dechu et dégénéré, comme l'a reconnu Voltaire tui-même. Ajoutons, chose merveilleuse le qu'ils l'ont cru déchu de la manière et avec les circonstances qui prôtent le plus à l'incrédulité dans le récit de Moïse: un fruit défendu, un esprit mauvais se glissant sous la forme du serpent auprès de la femme; celle-ci séduite par ce serpent, séduisant l'homme à son tour, tous les maux de l'espèce humaine dérivant de cette transgression, et la race entière punie pour la faute de son chef : veilà le fond commun de toutes les traditions de l'univers. De là je tire un raisonnement sans réplique en faveur de la vésité que ie veux établir.

cité que je veux établir.

« Tant de peuples si séparés, si dispersés, si divers en la plupart des choses, ne peuvent se trouver d'accord sur un fait, et cela surtout avec des circonstances étranges, que parce que ce fait s'est passé à l'époque de leur commune origine, et a fait une impression profonde sur la source même du genre humain. Pour faire concevoir notre pensée, qu'il nous soit permis de descendre à une

comparaison bien simple.

« Je suppose qu'un fragment de carte soit donné, et qu'il présente une coupure droite et régulière. Si d'autres morceaux de carte sont rapportés, et que, par le rapprochement, ils s'adaptent exactement au premier fragment, il y aura lieu de croire que cet accord n'est pas l'effet du hasard, et provient de l'union primitive de leur existence. Mais je suppose maintenant qu'au lieu de présenter une coupure droite et régulière, le premier tragment soit tout ce qu'on peut imaginer de plus bizarre et de plus irrégulier dans sa conformation : alors l'épreuve sera beaucoup plus décisive; et si les autres fragments viennent s'enchasser exactement dans tous les caprices de la découpure du fragment supposé, on aura la plus forte preuve de leur sincérité respective et de leur primitive

« Cette comparaison s'applique d'elle-même à notre sujet. Si les traditions universelles n'étaient d'accord avec le récit de Moïse que sur le fait simple que l'homme est déchu et dégénéré, ce serait déjà une grande
preuve de la vérité de ce récit. Mais ce n'est
pas seulement sur l'ensemble du récit que
cet accord existe, c'est aussi sur ses détails,
détails des plus singuliers. Qu'y a-t-il, en
ellet, de plus singulier que ceci: Le genre
humain tout entier déchu dans le mal par la
faute d'un premier homme; la déchéance de
ce premier homme venue elle-même par la

femme; par la femme en rapport aver ut !surnaturel, malfaisant, et. ce qu'il 112 plus particulier, se produisant sous hisdu serpent? Certes, personne ne discondra que toutes ces circonstances ne sea singulières, bizarres; et l'incrédulité, ; je m'adresse en ce moment, ira même with m'accorder qu'elles paraissent absunin moins c'est ce qu'elle a tonjours dit. c'es i seule arme qu'elle oppose à la vénir nous défendons. Eh bien l'c'est par celle :me même qu'elle est vaincue : car louise circonstances, surtout celles qui choque. plus par leur apparence d'absurdité es. passé dans les traditions universelles, : devenues, par cette absurdité même, . d'arguments invincibles de la parfaite re du récit de Moise, auquel ces traditions nent de toutes parts s'adapter; et c'est, de dire ce mot célèbre: Credo quia donne Oui, plus les circonstances caractérists du récit de Moise sont étranges, invablables, absurdes même, si vous voulet; il est impossible que le sens commune. universellement et identiquementime. chez tous les peuples du monde, estiinvariablement attaché sans un granifiment; et plus il est nécessaire d'ale. que c'est le fait lui-même qui s'estime. dans la tradition primitive, avec une : force que toutes les traditions socces : et universelles en ont gardé l'empress

The quelque côté qu'on envisage :
humain, il est impossible d'explique cord universel sur ce point autres par la vérité, et par la vérité à sa popuissance. Plus le mystère du péchechoque la raison humaine, plus il ad contradictions, plus il est obscur, hensible, impénétrable, moins est ble qu'il se soit insinué naturelleme. I l'esprit de tous les hommes, et que croire identiquement; car ce qui par surde à une personne le doit paralire surde à une personne le doit paralire forte raison, à deux, à trois, à cent, para le sens commun s'oppose de plus es : "

son admission.

« Que si l'on veut faire la part la plu :: à la faiblesse de l'esprit humain, el 🐣 poser accessible aux impressions io. fantastiques, j'y consens; mais œla " va s'opposer encore invinciblement à mission universelle et permanente même erreur; car cette facilité même de . prit à la recevoir et à la forger donner. tôt à cette erreur une rivale et une bini-Si une même erreur pouvait être genment approuvée, ce serait celle qui me blerait à la vérité, et qui serait con aux dispositions naturelles de l'espoi main. Tous les peuples ont pu adort les dit fort bien Malebranche : pourque que cet astre éblouit généralement leur hommes. Mais si un peuple insensi a ati" souris, un autre aura adoré les chats. istiens sur la métaphysique.)

« De quelque côté donc qu'on cantillesprit humain, soit sous le repport de se

commun, qui en fait le fond, et qui se refase à porter longtemps et uniformément le
joug de l'erreur, soit sous le rapport de la
disposition à se séduire lui-même ou à être
séduit, qui fait varier l'erreur suivant les
temps et les lieux, on arrive toujours à ce
résultat que, plus une chose s'éloigne de la
vraisemblance, plus elle est bizarre et singulière, moins elle a de chances d'universalité et de perpétuité, et que, dès lors, si
elle présente ces caractères, c'est nécessairement qu'elle a à sa base et dans son fond
un principe de vérité primitive d'autant plus
puissant qu'il aura eu à combattre, pour se
maintenir également partout, ces propres
apparences d'erreur. »

Et pourquoi donc aller chercher si loin le témoignage d'une vérité que nous nous annonçons si clairement à nous-mêmes, ou pluit dont chacun de nous est la preuve la

plus convaincante.

« Qui ne sait, » dit saint Augustin, « dans quelle ignorance de la vérité, qui est toute manifeste dans les enfants, et dans combien de passions mauvaises, qui commencent déjà à paraître au sortir de l'enfance, comme d'une racine que tous les fils d'Adam ont en eux dès leur naissance, l'homme vient au monde; de sorte que, si on le laissait vivre à sa fantaisie, il n'y a presque pas de déré-glement où il ne se portat? La loi et l'instruction veillent contre ces ténèbres et ces convoitises dans lesquelles nous naissons. Mais cela ne se fait pas sans beaucoup de peines et de douleurs. Car pourquoi, je vous prie, toutes ces menaces qu'on fait aux enfants pour les retenir dans leur devoir? Pourquoi ces maîtres, ces gouverneurs, ces férules, ces verges, dont il faut se servir souvent pour un enfant qu'on aime, de peur qu'il ne devienne incorrigible et indomptable? Pourquoi toutes ces peines, sinon pour vaincre l'ignorance et réprimer la convoitise, deux naux qui nous accompagnent en venant au monde? D'où vient que nous avons de la zeine à nous souvenir d'une chose, et que 10us l'oublions sans peine? qu'il faut beauoup de travail pour apprendre, et qu'il n'en aut point pour ne rien savoir? qu'il en oute tant pour être diligent, et qu'il est si isé d'être paresseux? Cela ne montre-t-il as clairement à quoi la nature se porte de on propre poids, et de quel secours elle a esoin pour s'en retirer. » (Cité de Dieu.)
• Ce que le bon sens et l'expérience disent

"Ce que le bon sens et l'expérience disent insi, par la bouche de saint Augustin, de homme individu, peut s'appliquer, avec ne égale vérité aux sociétés, et même à humanité tout entière, » s'écrie ici l'apoloiste que nous avons cité précédemment. Pour s'en convaincre, il suffit d'ouvrir les eux sur ce qu'était devenu le monde quand ésus-Christ vint le relever. L'humanité, raut d'entrer à l'école du christianisme, lait comme un enfant échappé à ses mates, et qui avait grandi dans l'ignorance et l'dépravation. Quel état de dissolution et e ténèbres présentait le paganisme! Perpane de nous ne l'ignore: voilà où tend et

où arrive l'humanité livrée à elle-même; voilà où elle serait encore si Jésus-Christ, ce divin pédagogue, n'était venu la corriger et la rediesser par le moyen violent de sa croix, dont le mystère s'éclaireit lorsque l'on considère ainsi les choses de haut.

PEC

« Telle est la nature humaine. Nous la puisons avec le sang aux sources mêmes de la vie; et, en nous transmettant avec celle-ci le penchant au mal, nos pères ne font que nous donner ce qu'ils ont recu. Remontant ainsi de génération en génération, on arrive jusqu'au premier homme, et l'on se demande si lui aussi avait recu de son auteur immédiat, qui est Dieu, cette prédilection au mal. cette paralysie pour le bien qui caractérise toute sa race? Si on ose se pronoucer pour l'affirmative, on ne va à rien moins qu'à nier Dieu. Qu'est-ce qui nous fait connaître Dieu. en effet? C'est la sagesse, l'ordre, la beauté qui reluisent dans ses ouvrages, et dont il est la source. Lui imputer d'avoir fait l'homme, son chef-d'œuvre, dans cet état de désordre et de dépravation où nous naissons maintenant, c'est donc retirer de l'idée de Dieu tout ce qui la constitue; c'est le nier. Mais tout le reste de la nature nous fait reculer devant cette consequence. Que conclure donc? C'est que Dieu a mis nécessairement dans son chef-d'œuvre la bonté, la droiture. la perfection et l'ordre, qui constituent sa propre nature, et qu'il a répandus à divers degrés dans les êtres qui sont sortis de ses mains, que l'homme a été créé droit et dans l'ordre que lui assignent ses facultés par rapport à Dieu, à lui-même, et à toute la nature; que, dès lors, le renversement de cet ordre, qui fait qu'aujourd'hui la nature est révoltée contre ses sens, ses sens contre sa raison, et sa raison contre Dieu, est un fait postérieur à sa création : et comme l'homme, doué de liberté, a dû être constitué gardien responsable de sa propre perfection, ce renversement lui est imputable, et doit nécessairement prendre sa cause dans une première souillure qui, en altérant la source des hommes, en a infecté toutes les dérivations, d'où la corruption nous est passée en nature.

« Ce que nous venons de dire du mal considéré comme vice de la volonté, nous pouvons le dire du mal considéré comme malheur, comme souffrance, et ce second aspect nous fournit même un nouvel argument

d'une force irrésistible.

« L'homme, né de la femme, vit peu de jourz, et ce peu de jours est rempli de beaucoup de misères. (Job XIV, 1.) Un joug pesant à est mis sur tous les enfants d'Adam. (Ecelt. IL, 11.) La seule perspective de l'inévitable mort qui les attend suffirait pour empoisonner toutes les jouissances de leur vie; mais celle-ci est déjà tellement en proie aux chagrins et aux souffrances, que cette mort, tout affreuse qu'elle est à la nature, lui devient tardive et désirable, et que souvent ils se prennent à l'invoquer. L'habitude, is est vrai, finit ordinairement par nous acclimater à l'existence, et les espérances qui su

succèdent jusqu'au tombeau étendent devant nes yeux un voile d'illusion qui nous dé-cobe la hideuse horreur de notre état : mais cette habitude et cette illusion elles-mêmes sont misérables, car elles ne soulagent qu'en

nous trompant...

1074

« Cette misérable condition de l'humanité accuse Dieu on l'homme. Il faut embrasser la monstruosité de l'athéisme ou admettre le mystère du péché originel. Il n'y a pas de milieu. On ne peut admettre que Dieu ne soit pas juste sans nier son existence, puisque nous ne pouvons le concevoir que comme la justice même. Or, sous un Dieu juste, nul ne doit être malheureux qu'il ne l'ait mérité; et, comme son malheur est hé-réditaire, la faute qui le lui a mérité doit

être originelle.

« Que ceux qui rejettent le dogme du péché originel, comme contraire à la justice de Dieu, y regardent à deux fois. Il y a un fait qu'ils ne peuvent nier, quelle qu'en soit la cause : c'est le malheur et le malheur héréditaire de l'humanité. Or, en présence de ce fait, écarter le péché originel, c'est inculper la justice de Dieu beaucoup plus que l'imputation héréditaire de ce péché ne peut le faire, car c'est lui enlever tout principe légitime d'action. Si Dieu paraît injuste en imputant à l'eufant la faute du père, il est bien plus injuste en le châtiant pour une faute que le père lui-même n'aurait point commise, pour la seule faute, comme dit un païen, d'être né; et, comme il est incontestable que l'enfant est châtié, il est nécessaire d'admettre, à moins de nier Dieu, qu'il l'est pour une faute quelconque, qui, n'étaut pas immédiate, doit être nécessairement originelle.

« Ainsi tout nous ramène à la grande vérité de la Genèse. Mais, pour nous en convaincre davantage encore, entrons plus pro-fondément dans l'étude de notre propre nature. Cette nature corrompue dans laquelle nous naissons, avons-nous dit, doit prendre sa source dans une souillure originelle, parce qu'il est contradictoire avec l'idée de la Divinité que l'homme soit sorti ainsi des mains de Dieu; il a dû être créé heureux et bon. C'est là ce que viennent précisément confirmer les restes de grandeur qui se

retrouvent en lui.

« L'homme n'est pas tellement enfoncé, en effet, dans sa corruption qu'il soit impossible do retrouver en lui des perfections qui rappellent sa constitution primitive; car il a l'idée du bien, le désir de la vertu, l'instinct secret de l'ordre. Il n'y a pas d'âme si cada-véreuse dans laquelle ne passe parfois le rêve d'une bonne action; et la multitude, en qui se trouvent plus fortement accusés, en bien ou en mal, les traits de la nature, laisse souvent jaillir, au spectacle de la vertu, de ces admirations enthousiastes, de ces électriques sympathies, qui feraient croire parfois que la terre est toute peuplée de natures célestes. Mais ces heureuses dispositions sont ordinairement enfouies en nous; ce n'est qu'accidentellement qu'elles paraissent

à la surface, ou par des travaux soulenns qu'on peut les en retirer. C'est, dit Busse comme les restes d'un édifice autresois tris. régulier et très-magnifique, renversé mante nant et porté par terre; mais qui comen encore dans sa ruine quelques vestiga de m ancienne grandeur et de la science de un architecte (Sermon pour le jour de la Pais-côte). De là deux mondes, deux name, deux hommes en nons, qui sont en lue perpétuelle. Dans cette lutte, lorsqu'en secours surnaturel ne vient pas s'y mer. l'homme parfait ne peut se relever. Il tes sans cesse à prendre le dessus; mais se ennemi le domine, le surmonte, l'accalincessamment... Cependant il est aisè in voir que la priorité d'existence est au bie. car c'est lui tout d'abord que nous susvons, que nous voulons, que nous approvons; et le mai ne vient qu'ensuite, com un usurpateur cruel, décimer toutes nos ba nes résolutions et faire crouler tous su plans de réforme. Nous visons au bien, a nous touchons au mal. Bt ce que nous disce ainsi du cœur de l'homme par rapportis vertu, nous pouvons le dire de son intergence par rapport à la vérité, et de toulez être par rapport au repos et au boaker Tout l'homme porte en lui cet étrang 🏞 nomène de grandeur et de misère, de petention et d'impuissance, d'espérance d' déceptions. Son intelligence, son con le sens : trois théâtres de confusion et de la entre la lumière et les ténèbres, entre kie et le mal, entre le plaisir et la douler: toujours avec cette particularité frame qu'il y a déclinaison fatale, propensien l'erreur, vers le mal, vers la misère.481 nous faut sans cesse remonter pénier et à la sueur de notre front les sentes la vérité, de la justice et du bonheur.

« Voilà l'homme. Il est à lui-même ks." tère le plus désolant, l'énigme la pis \* sespérante. Tous ceux qui se sont hor dans cette explication ont failli à l'amet n'ont fait que fausser les données de l' blème. Les uns, en effet, ne veymis. que ce qu'il y a de grand, en ont fut u Dieu; les autres, ne voyant que ce qu'!! de bas, en ont fait le rebut de la nature re troisième parti, ne sachant plus que dens touchant la cause de ce grand mélant. !! a vu qu'un jeu du hasard, dont il s'el une arme contre la Providence. Il n'y 17 le christianisme, héritier légitime des 🕮 gnements et des promesses de la tradius mosaïque, qui soit venu toucher se s' Ecoutons plutôt l'un de ses interprètes

plus éloquents :

« Yous vous trompez, & sages du siècle! ) " crie-t-il à ce sujet ; l'homme n'est pes les i. ces de la nature, puisqu'elle l'outrege m 🛋 de manières; l'homme ne peut non plus are rebut, puisqu'il a quelque chose en lu ? vaut mieux que la nature elle-mine. D'où 🕫 donc une si étrange disproportion! d for quoi vois-je ces parties si mal reporte. Faut-il le dire? Et ces masures si mal aus ties, avec ces fondements si magnifique d

rient-elles pas assez haut que l'ouvrage n'est as dans son entier? Contemplex cet édifice, ous y verrez des marques d'une main divine : ais l'inégalité de l'ouvrage vous fera bientôt emarquer ce que le péché a mélé du sien. O ieu! quel est ce mélange? J'ai peine à me reonnaitre. Est-ce là cet homme fait à l'image de ieu, le miracle de sa sagesse et le chef-d'œure de ses mains? C'est lui-même, n'en doutez as. D'où vient donc cette discordance? C'est ue shomme a voulu batir à sa mode sur l'ourage du Créateur, et il s'est éloigné du plan : insi, contre la régularité du premier dessein, immortel et le corruptible, le spirituel et le harnel, l'ange et la bête, en un mot, se sont routes tout à coup unis. Voilà le mot de l'étione, voilà le dégagement de tout l'embara: la foi nous a rendus à nous-mêmes, et nos aiblenes honteuses ne peuvent plus nous ca-her notre dignité naturelle. (Bossurt, Serion sur la mort.)

« Il est donc impossible de nier l'existence a péché originel. Pour cela, il faudrait noneulement ne point écouter l'enseignement iformel de la religion, mais cesser de con-mpler la nature, de se contempler soi-me; il faudrait fermer l'oreille à cette vix qui nous crie de tous côtés, et au dedans le nous-mêmes, plus haut encore qu'aileurs: Ce n'est point en cet état, ô homme, que la es sorti des mains du créateur, de letreinfiniment puissant et bon qui t'a donné l'existence l Cela n'est pas possible. Tu es tombé réellement, comme la foi et la tradiion unanime des peuples te l'apprennent galement. La source d'où tu sors a été ouillée dès le commencement, et cette souilire, communément appelée le péché origiel. se communique à tous ceux qui font artie du genre humain. »

Est-ce que cela, avez-vous objecté, ne réugne pas à la justice et surtout à la bonté

e Dieu?

Dites seulement que cela vous paraît répuner à la justice, et à la honté de Dieu; car est incontestable que Dieu est souverainenent juste et bon, et il ne l'est pas moins que lomme est déchu. Ces deux vérités, en apurence opposées, doivent donc se concilier, uelque difficulté que nous éprouvions à le lire. Nous venons de prouver l'existence du éché originel. Ce n'est point seulement une érité, c'est un fait public, inattaquable, le las public, le plus inattaquable de tous. n'est donc point permis de le rejeter, sous rélexte qu'il est en opposition avec une olre vérité; autrement il n'est rien de si olidement établi qu'on ne puisse nier de lème. Qui ne sait d'ailleurs, que si ce péhé a son côté obscur, il a aussi son côté lein de lumières, puisque c'est lui qui nous rplique l'énigme de notre nature? « Chose binnante cependant, pouvons-nous répéter i avec Pascal, que le mystère le plus éloigné e notre connaissance, qui est celui de la ransmission du péché originel, soit une hose sans laquelle nous ne pouvons avoir ucune connaissance de nous-mêmes... Cerunement, rien ne nous heurte plus rude-

ment que cette doctrine. Et cependant, sans ce mystère, le plus incompréhensible de tous, nous sommes incompréhensibles à nous-mêmes. Le nœud de notre condition prend ses retours et ses plis dans cet abîme. De sorte que l'homme est plus inconcevable sans ce mystère, que ce mystère n'est incon-cevable à l'homme... Ces deux états d'innocence et de corruption étant ouverts, il est impossible que nous ne le reconnaissions pas... Ainsi toutes ces contrariétés qui semblaient devoir le plus éloigner les hommes de la connaissance d'une religion sont ce qui les doit plutôt conduire à la véritable. Pour moi j'avoue qu'aussitôt que la religion chrétienne découvre ce principe, que la nature des hommes est corrompue et décline de Dieu, cela ouvre les yeux à voir partout

cette vérité. » (Pensées sur la religion.)
Vous dites donc que la transmission du péché d'Adam à toute sa race vous semble répugner à la justice et à la bonté de Dieu. Mais, si vous niez cette transmission, qu'arrivera-t-il? C'est que vous serez obligé d'admettre que cette même race se trouve malheureuse, souffrante, et par conséquent, punie, sans aucune espèce de culpabilité, ce qui répugne bien réellement à la justice et à la bonté de Dieu. Il est donc absurde de nier une vérité solidement établie, sous prétextede sauvegarder les attribus divins, quandvous ne pouvez la nier, sans attaquer plusclairement encore ces mêmes attributs.

Je vous entends me répondre ici : Et pourtant on ne peut être coupable, sans volonté, et on ne peut avoir de volonté avant de

Oui, d'une faute personnelle, parce que, pour être coupable personnellement, il faut avoir la volonié, et par conséquent, l'existence; mais d'une faute qui ne nous est im-putée que par solidarité, à cause des rapports qui se trouvent eutre nous et d'autres avec lesquels nous ne faisons qu'un tout moral? Cela peut très-bien être, cela est réellement, et nous n'en avons malheureusement que trop de preuves.

Quoi donc! la solidarité, c'est-à-dire l'obligation où est un être quelconque de payer, de souffrir pour un autre être, à cause de l'union plus ou moins grande qui se trouve entre eux, cela vous étonne? Mais c'est ce que vous voyez partout : dans la société,

dans la famille, en vous-même.

Lorsque vous avez fait une faute grave, qui attire sur vous, dès cette vie, un châtiment exemplaire, tout votre être souffre, n'est-il pas vrai? Et cependant ce n'est pas tout votre être qui a failli. Votre corps ne fut en cela qu'un instrument passif. Que dis-je l mais, dans votre âme elle-même qui a réellement commis la faute, il y a eu certaines facultés qui n'y consentaient point, qui éprouvaient même la plus grande répugnance à la vue du désordre dans lequel vous alliez vous plonger. Et cependant, la faute commise, tout souffre en vous. Pourquoi donc cela, puisque tout n'est pas cou-pable? Je vous l'ai dit, par solidarité, à cause

de l'intime union qui existe entre les différentes parties dont se compose votre être.

Quand, dans une famille, l'un des membres a commis une faute grave, quand le coupable est un des membres principaux, et surtout quand c'est le chef de la famille, il y a une tache dans la famille, et cette tache ne souille pas seulement celui qui fut coupable, mais tous les membres présents et futurs. Vous me direz peut-être qu'elle finit par s'effacer. Oui, aux yeux des hommes; mais non en soi; car, je vous le demande, pourquoi serait-elle plutôt effacée au bout de cent ans qu'au hout de vingt? Oui, puis-je vous dire encore, parce que c'est la justice humaine qui l'imprime, et que tout ce qui vient de la main de l'homme est périssable comme lui. Mais ce n'est pas une raison pour qu'il en soit ainsi de la tache originelle. qui, imprimée par la justice divine, se trouve indélébile comme tout ce à quoi Dieu veut donner ce caractère. Il ne s'agit ici, d'ailleurs, que d'une comparaison, nécessai-rement défectueuse sous certains rapports, mais qui n'en suffit pas moins à prouver qu'on peut être souille d'une tache, coupable aussi, en un sens, sans avoir donné son consentement à la faute commise, et sans exister même au moment où elle le fut. Si de la famille nous passons dans une so-

ciété beaucoup plus étendue, nous y trouverons un sujet de comparaison bien plus propre encore à faire impression sur nous. Voici un roi, je suppose, ayant à gouverner un peuple innombrable. Il met à la tête de ses sujets un ministre qui possède toute sa consiance, et à qui il accorde, avec les pouvoirs nécessaires à sa charge, les plus insignes faveurs. Il y a eu cerlainement, entre le roi et son ministre, au moment où celuici fut élevé à cette haute dignité, une convention, sinon exprimée d'une manière quelconque, du moins tacite, qu'on peut ainsi résumer: Si vous remplissez fidèlement les devoirs de votre charge, je vous conserverai toutes mes faveurs, je vous en accorderai de nouvelles encore, et toutes ces faveurs ne seront pas seulement pour vous, mais pour les vôtres, tant présents que fu-turs. Si, par malheur, vous êtes infidéle, au-tant la récompense eût été grande, autant le châtiment sera redoutable; et la punition ne retombera pas que sur vous personnellement, mais sur toute votre race. Malgré cela cependant, le ministre a prévariqué. Il s'est révolté contre un maître si grand, si généreux à son égard. Qu'a fait ce maître alors, qu'a-t-il dû faire? Il a tenu sa promesse. C'était justice; c'était bonté aussi, en un sens, puisque, sans cet acte de justice, la porte était ouverte à tous les désordres et à tous les malheurs. Il a donc chassé le ministre prévaricateur, et il l'a envoyé loin de la patrie, pour y souffrir avec les siens tous les maux de l'exil. Nul ne s'avise de blâmer une telle conduite; nul pe dit pi pe dira jamais: Pourquoi punir tant de malheureux d'une révolte dont ils ne sont pas coupables euxmêmes, que quelques-uns surtout étaient

bien éloignés de pouvoir commettre, n'entant point encore? Chacun comprend que c'est la justice, que c'est là l'effet de care solidarité qui veut que tous les membres d'un corps quelconque souffrent, pius et moins, de la faute commise par l'un dese membres. Eux-mêmes ne sauraient s'e plaindre; car ils comprennent encoremen que qui que ce soit leur position. Sils k faisaient, d'ailleurs, il serait facile de les répondre : Celui qui a puni votre père per l'exil pouvait le punir de mort : et sa men eût été la vôtre, avant même que vous essiez goûté l'existence. Puisque l'exil set us grâce pour lui, c'est donc une grâce pa vous. Combien d'hommes sont dans la men position que vous. Combien dans une pation plus déplorable encore? Vous n'es point à vous plaindre, mais à souffrir en se lence; et même avec reconnaissance, parque votre race a été envoyée en exil, as les d'être détruite complétement, comme de l'avait mérité.

Voilà précisément ce qui est arme l'homme. Dieu, le Roi des rois, l'avait par dans un lieu de délices, à la tête de la de tion terrestre, avec promesse de le contr toujours de ses faveurs, lui et toute une. s'il était toujours fidèle, mais auss me menace de le punir sévèrement, lui de siens, en cas de désobéissance. Charact le triste résultat de cette épreuve; de sait qu'Adam a désobéi à Dieu, a éléca du paradis terrestre, et envoyé dans 🗸 🤏 d'exil où nous gémissons tous aujouve Pourquoi donc le trouverions-nous nant? pourquoi nous en plaindriose Ne sommes-nous pas tous tombés and premier père ou plutôt en lui-nième 15. pouvait frapper Adam immédiatement sa chute, et sa mort était la nôtre évesment. La prolongation de sa vie en en E donc une grâce pour lui, et notre enter qui a été la conséquence de cette prohetion en est une également pour nous (Decitres ont reçu du Créateur une existence qui » vaut pas la nôtre, même après notredeter-ce l Nous n'avons point à nous plants mais à souffrir en silence, et même, es u sens, avec reconnaissance, puisque per race a été conservée, quoique malberrese et souffrante, au lieu d'être détruite coplétement, comme elle l'avait mérilé.

Vous allez, me dire peut-être que la prece de l'homme ne ressemble en rienale p tice de Dieu.

Vous vous trompez. La justice divise " infiniment plus parfaite sans doute que i justice humaine; mais celle-ci n'en el le moins l'image, quoique imparfaite, de la jetice divine, comme l'homme lui-même l'image imparfaite de la Divinité. Noss per vons donc juger de l'une par l'autre, cos

on juge du modèle par son image.
« Du reste, pouvons-nous ajouter ici. 1786 le savant évêque d'Arras, le péché origie est, en lui-même et dans ses suiles, les coup moins mystérieux qu'on ne le surveil ordinairement, faute de notions exactes

a Il est certain, et l'Eglise l'enseigne fornellement, que Dieu pouvait très-bien,
n nous tirant du néant, ne pas nous destier au bonheur surhumain de le voir et de
posséder, et il est certain qu'en nous y
ppelant, il a pu mettre au maintien de
privilége extraordinaire telle condition
u'il a voulu. On demande pourquoi cette
veur a dépendu de l'usage d'un fruit par
os premiers parents. Il n'a pas plu à Dieu
e nous dire ce pourquoi. Mais nous de
enut entièrement libre et tout à fait au-desus de tous nos mérites, Dieu aurait dû la
aire dépendre d'une autre condition plutôt
que de celle-là?

Quant aux misères de la vie présente pui en fait, ont été aussi produites par le péhé originel, il est également certain, et estencore la doctrine de l'Eglise, qu'avant néme le péché, Dieu pouvait, dès le princie, exposer le genre humain à ces épreuves, auf ensuite à donner à toutes choses, dans me sanction quelconque, les compensations values par son infaillible justice (109).

Bien loin donc qu'il y ait rien d'imposide dans ces suprêmes arrêts, on pourrait
resque dire qu'il ne s'y trouve, en quelque
orte, plus rien de mystérieux, puisque
out s'y réduit à des dispositions qui ne
lessent, ni aucun de nos droits, attendu que
ous n'en avions point, ni aucun des attriuits de Dieu, attendu que les suites du péhé originel sont un état de choses que Dieu
ût pu vouloir d'abord et indépendamment
e celle prévarication première. » (Les Immibilités.)

Ny aurait-il pas réellement de la cruauté, la part de Dieu, ajoutez-vous, à punir de sorte un nombre infini de créatures for-tes à son image, pour une faute aussi lére que le fut celle de nos premiers parents? Le nombre n'y fait rienici. Si la transmis-un du péché originel répugnait réellement la justice et à la bonté de Dieu, cette transmission ne pourrait avoir lieu pour person-ment à ses divins attributs, ainsi que ous venons de l'établir, cette transmission est avoir lieu pour tous, quel qu'en soit le mbre.

Vous faites remarquer que ce sont des sources formées à l'image de Dieu.

Aussi, n'est-ce point l'état dans lequel il savait mises ni celui auquel il les destinait, en au contraire. Si les choses ont tourné usi, ce n'est point assurément la faute de

En l'état d'ailleurs où elles se trouvent luellement, de quoi peuvent-elles se plain-e, rigoureusement parlant? Leur existen-, lelle qu'elle est, c'est encore un bien, et àme un très-grand bien, au point qu'aucune elles ne veut y renoncer, si ce n'est dans

des cas tout à fait extraordinaires, comme celui de folie, par exemple. Cette existence est encore infiniment préférable à celle dont jouissent les autres créatures terrestres. An lieu de se plaindre, je le répète, elles n'ont donc que des actions de grâces à rendre à celui qui, après les avoir créées à son image et à sa ressemblance, a bien voulu les conserver dans l'état de déchéance où cette image se retrouve encore, quoique défigurée considérablement par le péché.

PRC

Vous ajoutez que cette déchéance n'aurait eu lieu que pour une faute légère. Qu'en savez-vous? Dans l'état de culpabilité et de souffrance où nous nous trouvons actuellement, pouvons-nous juger sainement la faute de nos premiers parents dans l'état d'innocence et de bonheur où Dieu les avait placés?

Et même, avec notre faible raison, avec cette raison obscurcie, dégradée par le péché, dans une position si différente de celle où se trouvaient Adam et Eve, ne voyons-nous pas clairement que leur désobéissance fut un crime, et même un très-grand crime, le crime de lèse-majesté divine, au premier chef.

Pour comprendre la grandeur d'une désobéissance, il faut faire attention à trois choses principalement: à l'élévation de celui qui commande, à la position de celui qui obéit, aux conséquences qui résultent de la désobéissance. Or, si nous considérons bien cela dans la désobéissance d'Adam, nous reconnaîtrons que cette désobéissance fut en effet très-grande. Qui ordonnait? Dieu, c'est-à-dire l'Etre infini. A qui commandati-il? A l'homme, c'est-à-dire à sa créature, à sa créature comblée de ses grâces, et cependant toujours placée, malgré ses bienfaits sans nombre, à une distance infinie au-dessous de lui. Quel devait être le résultat de sa désobéissance? Sa perte éternelle et celle de toute sa race.

Quoi, pensez-vous, pour un fruit?
Mais si Dieu l'a voulu ainsi. Ie vous le répète, d'ailleurs, ce n'est point par l'objet matériel d'une action qu'il faut en juger la nature, c'est par ses résultats. Qu'y a-t-il, par exemple, de plus innocent, de plus naturel même que de dormir ou de changer un instant de place? Et cependant si, contre l'ordre formel qui vous a été donné, vous ne craignez pas de le faire, vous, soldat, vous, sentinelle, vous, sur la sûreté de l'armée et peut-être de la patrie, ne voyez-vous pas que l'ennemi va vous surprendre, tromper l'armée, la détruire, et pénétrer au cœur même de votre pays? Quelle faute donc dans une action en apparence insignifiante?

Ainsi, à quelque point de vue que nous nous placions, la faute d'Adam nous paraît très-grande, en effet, quand nous voulons juger sainement des choses, et nous ne de-

(109) Ceci no semble pas s'accorder parfaitelatavec ce qui a été dit précédemment. C'est que manière de voir des apologistes n'est pas toujours même: le dogme seul est uniforme, parce qu'il

vient de Dieu; l'interprétation ne l'est pas, parce qu'elle vient de l'homme. Nous rapportons ainsi quelquesois des explications différentes, laissant ap lecteur à saire son choix. de l'intime union qui existe entre les différentes parties dont se compose votre être.

PEC

Quand, dans une famille, l'un des membres a commis une faute grave, quand le coupable est un des membres principaux, et surtout quand c'est le chef de la famille, il y a une tache dans la famille, et cette tache ne souille pas soulement celui qui fut coupable, mais tous les membres présents et futurs. Vous me direz peut-être qu'elle finit par s'effacer. Oui, aux yeux des hommes; mais non en soi; car, je vous le demande, pourquoi serait-elle plutôt effacée au bout de cent ans qu'au bout de vingt? Oui, puis-je vous dire encore, parce que c'est la justice humaine qui l'imprime, et que tout ce qui vient de la main de l'homme est périssable comme lui. Mais ce n'est pas une raison pour qu'il en soit ainsi de la tache originelle, qui, imprimée par la justice divine, se trouve indélébile comme tout ce à quoi Dieu veut donner ce caractère. Il ne s'agit ici, d'ailleurs, que d'une comparaison, nécessairement défectueuse sous certains rapports, mais qui n'en suffit pas moins à prouver qu'on peut être souillé d'une tache, coupable aussi, en un sens, sans avoir donné son consentement à la faute commise, et sans exister même au moment où elle le fut.

Si de la famille nous passons dans une société beaucoup plus étendue, nous y trouverons un sujet de comparaison bien plus propre encore à faire impression sur nous. Voici un roi, je suppose, syant à gouverner un peuple innombrable. Il met à la tête de ses sujets un ministre qui possède toute sa confiance, et à qui il accorde, avec les pou-voirs nécessaires à sa charge, les plus insignes faveurs. Il y a eu certainement, entre le roi et son ministre, au moment où celuici fut élevé à cette haute dignité, une con-vention, sinon exprimée d'une manière quelconque, du moins tacite, qu'on peut ainsi résumer: Si vous remplissez fidèlement les devoirs de votre charge, je vous conserverai toutes mes faveurs, je vous en accorderai de nouvelles encore, et toutes ces faveurs ne seront pas seulement pour vous, mais pour les vôtres, tant présents que futurs. Si, par malheur, vous êtes infidéle, autant la récompense eût été grande, autant le châtiment sera redoutable; et la punition ne retombera pas que sur vous personnellement, mais sur toute votre race. Malgré cela cependant, le ministre a prévariqué. Il s'est révolté contre un maître si grand, si générenx à son égard. Qu'a fait ce maître alors, qu'a-t-il dû faire? Il a tenu sa promesse. C'était justice; c'était bonté aussi, en un sens, puisque, sans cet acte de justice, la porte était ouverte à tous les désordres et à tous les malheurs. Il a donc chassé le ministre prévaricateur, et il l'a envoyé loin de la patrie, pour y souffrir avec les siens tous les moux de l'exil. Nul ne s'avise de blâmer une telle conduite; nul pe dit ni ne dira jamais : Pourquoi punir tant de malheureux d'une révolte dont ils ne sont pas coupables euxmêmes, que quelques-uns surtout étaient

bien éloignés de pouvoir commettre, n'existant point encore? Chacun comprend que c'est la justice, que c'est là l'esset de cette solidarité qui vent que tous les membres d'un corps quelconque souffrent, plus ou moins, de la faute commise par l'un de ses membres. Eux-mêmes ne sauraient s'en plaindre: car ils comprennent encore mieux que qui que ce soit leur position. S'ils le faisaient, d'ailleurs, il serait facile de leur répondre: Celui qui a puni votre père par l'exil pouvait le punir de mort: et sa mort eût été la vôtre, avant même que vous eussiez goûté l'existence. Puisque l'exil fut une grace pour lui, c'est donc une grace pour yous. Combien d'hommes sont dans la même position que vous. Combien dans une position plus déplorable encore? Vous navez point à vous plaindre, mais à souffrir en silence; et même avec reconnaissance, puisque votre race a été envoyée en exil, au lieu d'être détruite complétement, comme elle l'avait mérité.

Voilà précisément ce qui est arrivé à l'homme. Dieu, le Roi des rois, l'avait placé dans un lieu de délices, à la tête de la créstion terrestre, avec promesse de le combler toujours de ses faveurs, lui et toute sa race, s'il était toujours fidèle, mais aussi avec menace de le punir sévèrement, lui et les siens, en cas de désobéissance. Chacun sail le triste résultat de cette épreuve; chacun sait qu'Adam a désobéi à Dieu, a été chassé du paradis terrestre, et envoyé dans ce lieu d'exil où nous gémissons tous aujourd'hui. Pourquoi donc le trouverions-nous étonnant? pourquoi nous en plaindrions-nous? Ne sommes-nous pas tous tombés avec noire premier pere ou plutot en lui-nieme? Dien pouvait frapper Adam immédiatement après sa chute, et sa mort était la nôtre évidenment. La prolongation de sa vie en exil fut donc une grace pour lui, et notre existence qui a été la conséquence de cette prolongation en est une également pour nous. Qued'étres ont recu du Créateur une existence qui ne vaut pas la nôtre, même après notre dechéan-ce l Nous n'avons point à nous plaindre, mais à souffrir en silence, et même, en un sens, avec reconnaissance, puisque notre race a été conservée, quoique malheureuse et souffrante, au lieu d'être détruite complétement, comme elle l'avait mérité.

Vous allez me dire peut-être que la justice de l'homme ne ressemble en rienàla justice de Dieu.

Vous vous trompez. La justice divine est infiniment plus parfaite sans doute que la justice humaine; mais celle-ci n'en est pas moins l'image, quoique imparfaite, de la justice divine, comme l'homme lui-même est l'image imparfaite de la Divinité. Nous pouvons donc juger de l'une par l'autre, comme on juge du modèle par son image.

« Du reste, pouvons-nous ajouter ici, avec le savant évêque d'Arras, le péché originel est, en lui-même et dans ses suites, beaucoup moins mystérieux qu'on ne le supposé ordinairement, faute de notions exactes.

Il est certain, et l'Eglise l'enseigne forous tirant du néant, ne pas nous des au bonheur surhumain de le voir et de Dosséder, et il est certain qu'en nos y le lant, il a pu mettre au maintien de le voir et la privilége extraordinaire telle route de la voulu. On demande pourquoi celle que a dépendu de l'usage d'un fruit par la privilége surrents. Il n'a pas plu i p premiers parents. Il n'a pas plu à Des Bous dire ce pourquoi. Mais nous de-tadons, à notre tour, pourquoi, la faveur entièrement libre et tout à fait au-dess de tous nos mérites, Dieu aurait du la re dépendre d'une autre condition plutôt

Quant aux misères de la vie présente con fait, ont été aussi produites par lepé-originel, il est également certain, et une le péché, Dieu pouvait, dès le princi-posser le venre humain à ces éprentes. iposer le genre humain à ces épreuves, ensuite à donner à toutes choses, dans sanction quelconque, les compensations ces par son infaillible justice (109).

Bien loin donc qu'il y ait rien d'impos-dans ces suprèmes arrêts, on pourrait ue dire qu'il ne s'y trouve, en quelque plus rien de mystérieux, puisque y réduit à des dispositions qui ne at, ni ancun de nos droits, allendo que a avions point, ni aucun des attride Dieu, attendu que les suites du pé-ciginel sont un élat de choses que Dieu crouloir d'abord et indépendamment e prévarication première. » (Les Im-

surait-il pas réellement de la cruauté, ert de Dieu, ajoutez-vous, à punir de de un nombre infini de créatures for-tion image, pour une faute aussi lé-que le fut celle de nos premiers parents? subre n'y fait rienici. Si la transmisa péché originel répugnait réellement stice et à la honté de Dieu, cette transne pourrait avoir lieu pour personals des lors qu'elle ne répugne aucul à ses divins attributs, ainsi que recons de l'établir, cette transmission mar lieu pour tous, quel qu'en soit le

s faites remarquer que ce sont des

a, n'est-ce point l'état dans lequel il nises ni celui auquel il les destinait, se omiraire. Si les choses ont tourne es n'est point assurément la faute de

leut d'ailleurs où elles se trouvent ment, de quoi penvent-elles se plainparcusement parlant? Leur existen-qu'elle est, c'est encore un bien, et mirès-grandhien, au point qu'aucune ne vent y renoncer. si ce n'est dans

Get se sendle pas s'accourder un ce qui a été de précédementes un de voir des applications su 'est, pa une de voir des applications su 'est, pa

des ces mue à del extraordinari centre de Solle. per exemple. Cotes en es annos miniment presente à celle punissent les mires minures lecresco ieu dese plininire, je le rejede, cilies dince que des actions de graces à m erinque, mois les come croises à so et à se ressembliques, a hissa manile in server dans l'eine de dischience al inage st refrance eneme (manufe de considérations que par le partie.

Vous apoutes quecede déclesses à number en lieu que pour une foute mode Qu'en saite de companière et le sociation of mass boas business acqueilement, pagrance-mas jupe samement beliefte de nos premiers parents dans l'abat d'unancence et de bonneur où Dina places:

Di même, avec mice famile missin. cette raison obscurete, dispraise per le péche dans une position si differente de melle sè se trouvaient Adam et Eur, he mounts-gone pas c'airement que leur desidensance fut un crime, el même un pres-grapi crime le crimede lesse-majesté divine, su premier de

Pour comprender in grandeur d'une desobelissance, il fant faire attention à trois choses principalement: à l'enevation de mére qui commande, à la position de mini qui obeit, aux consequences qui résultent le la désobéissance. Or, si mois considérats fren cela dans la désobénssance d'Adam, nous reconsilirons que cette déschérance fui et effet très-grande, Qui orchromit ! Dien, c'ès à-dire l'Elre infin. A qui communiati-d'.

A l'homme, c'est-à-dire à se crésture, l'in créature comblée de ses graces, et representation jours planée, maigre ses inements seus nombre, à une distance infinie au-fession de lui. Quel devait être le résultat de sa désobéissance? Sa perie élemelle et mile de toute sa race.

Quoi, penser-rous, pour au fenir p Mais sa Dieu l'a romin s'usi, le rous le nipèle, d'ailleurs, ce n'est point par l'aiget matériel d'une action qu'il fent en juge la nature, c'est par ses résultes Qu'y sell, par exemple, de plus innocent, de plus as-turel même que de domir ou dechanger au instant de place? Et capendant si sonte l'ordre formel qui vous a été donné, vous ne craignez pas de le faire, vous, soldat, tous, sentimelle, vous, sur la nimitaire de qui re-pose, en ce moment, la streté de l'armée et pose, en ce moment, la strette de l'armée et peut-être de la patrie, ne myet-sous par que mée, la détruire, et péntirer su cour même de votre pays' Quelle faute donc dans une action en apparance insugnificants?

Ainsi, à quelque point de vue que nous nous placitons, la faute d'Adem nous paraît très-cramée, en cliet, quant com mojers

très-grande, en ellet, quand com moions juger sainement des choses, et nom ne le-

vons point nous étonner qu'elle ait rejailli sur toute sa race. Il n'y a là évidemment aucune cruauté de la part de Dieu.

cune cruauté de la part de Dieu.

Prévoyant quel serait le résultat de l'épreuve, avez-vous dit, il devait l'éviter.

Si, malgré cela, Dieu a voulu que l'é-preuve eût lieu, comme tout le prouve, que sommes-nous pour soutenir qu'il devait en être autrement? L'hounne pouvait-il prétendre à plus de faveurs? Pouvait-il même en espérer autant? Que dis-je! prétendre, espérer! mais il n'existait même pas. Dieu lui donne l'existence, et, avec l'existence, des biens sans nombre, dont il ne dépendait que de sa volonté de s'assurer l'éternelle possession. L'homme se révolte; Dieu lui retire on plutôt lui diminue ses grâces. De quoi l'accusons-nous? Noire ingratitude doit-elle croître en raison même de sa bonté?

Dieu prévoyait, dites-vous, le résultat de

l'épreuve.

Mais remarquez que Dien ne prévoyait ce résultat, que parce qu'il avait déjà eu lieu dans ses idées. En sorte que, rationnellement, c'est le résultat de l'épreuve, résultat qu'on ne peut attribuer qu'à la volonté hibre de l'homme, qui a précédé la prévision de Dieu.

Il prévoyait le résultat de l'épreuve, et

il devait l'éviter.

En ce cas, il ne pouvait donner à aucune créature la liberté de lui obéir ou de lui désobéir; car, dès lors qu'il aurait prévu la désobéissance, il aurait dû s'abstenir, selon vous. Concevez-vous rien de plus contraire à la réalité des faits dont nous sommes témoins, à nos idées, à la saine raison? Qui sommes-nous, je vous prie, pour tracer ainsi des bornes à la toute-puissance

de Dieu? Il prévoyait le résultat de l'épreuve.... Oui, sans doute; mais il prévoyait, en même temps, comment l'homme se relèverait de cette chute; il prévoyait que son divin Fils viendrait lui-même sur la terre lui rendre les droits que le péché lui aurait enlevés, et lui accorder des faveurs plus grandes encore que les premières. O heureuse faute donc, pouvons-nous nous écrier ici avec l'Eglise, O heureuse faute qui a mérité d'avoir un tel réparateur! ou, ce qui est la même chose : O douce justice qui ne nous frappe qu'avec amour, dont la main ne s'appesantit sur nous qu'en nous chargeant d'incroyables bienfaits! - Dans les suppositions du péché originel, avez-vous dit encore, Adam et Eve auraient du garder la continence, et la même obligation subsisterait pour leurs descendants : le matheur et la faute des enfants retombant alors nécessairement sur les enfants.

— Pourquoi donc l'homme serait-il obligé de garder la continence, lorsque, comme nous l'avons montré, l'existence qu'il communique à ses enfants est encore un bien pour eux, malgré la déchéance causée par la désobéissance d'Adam? pourquoi, quand il n'ignore pas que ses enfants peuvent sortir, comme lui avec l'aide du Rédempteur uni-

versel, de cet état de déchéance, et s'ême à l'amour et à la possession de Dieu, dans la splendeurs de sa gloire, ainsi que men : rappelions tout à l'heure? Est-ce que le rnistre disgracié, dont je vous parlais pridemment, vous semblait obligé de garde : continence, parce que ses descendants vaient partager avec lui les malheus a l'exil? Non, assurément, me répondres-a car l'existence devrait être encore un !pour eux dans la triste position où is-trouvaient, et puis la fin de leur exil pavait arriver d'un moment à l'autre. Et is précisément ce que je vous ai dit à l'épdes malheureux enfants d'Adam : l'esiste. vaut encore mieux pour eux que la :existence, et la fin de leur exil peut am d'ailleurs d'un moment à l'autre. Qu'ai-je. peut arriver? Mais c'est pour eux une " titude, s'ils veulent bien répondre 🕬 🔊 seins de la miséricorde divine à leur en. Il y en a, j'en conviens, à qui il ne sen ; mais donné de se réhabiliter; tels sont, res nous, les enfants morts sans beptéme: c'est là un sort tout à fait exceptioned. les parents peuvent bien craindre pour ien enfants, sans se croire obligés, pour cau garder la continence. N'oublions pour a reste, ici, ce que l'Eglise nous permi pensor sur le sort des enfants mors baptême, à savoir que l'existence vas core mieux pour eux que la non-enes.
dans l'état où ils se trouvent pour rus

Ce que je vois de plus grave in 16 vous me dire, c'est qu'il y a réclisse chaque enfant une faute nouvelle 7 tombe nécessairement sur ses pars

Oui, une faute nouvelle; mais nas te nouvellement commise. Oui. nouvelle; mais non pas une nouvers contre Dieu. C'est toujours la me béissance d'Adam, cette désobéisses jours ancienne et toujours une, 🕬 nouvelle et quelque multipliés que l'application. Dès lors que la justice 113 n'est point offensée de nouveau per de tence d'un nouveau descendant d'aude ne peut la condamner en soi, et les pers ne sauraient se croire coupables d'et ne été les instruments.Aussi Dien a-tal 🙅 mandé et béni le mariage, avant (6ra. L. comme après (Gen. vii, 17; ix, 1, 7 de sobéissance d'Adam, et, tout en process hautement la déchéance originelle, décise à laquelle chaque individu doit parti-les peuples n'ont-ils point hésité à proégalement cette institution aussi bouse gitime en soi qu'utile et nécessire.

vient de nattre.

Non, ce n'est point là une preuve route cante qu'on n'admet point généraleus transmission du péché originel, et i saurait même y en avoir aucuse; cer avons prouvé que cette transmission et i

mlementadmise; si vous parveniez à proule contraire, le pour et le contre seraient lement vrais sur le même point: dès lors. le certitude assurée, le doute universel, haus dans les croyances.

ious allez me dire peut-être: Et mon probe?

restêtre un peu innocent que de parler si, si vous voulez bien me permettre d'emyer vos propres expressions; et j'ajoutemême, en continuant votre langage : têtre innocent comme l'enfant qui vient

ar, vous répondrai-je d'abord, que prouun proverbe, quel qu'il soit, contre une ité solidement établie?

it pais, dans le cas présent, le vôtre a ulant moins de valeur qu'on peut et qu'on thi donner une signification différente elle que vous lui avez donnée.

a peut lui donner une signification difnte de la vôtre, avons-nous dit, et nous us de vous le faire voir. Une autre signiion encore, et nous croyons que c'est illa véritable: innocent comme l'enfant rient de nattre, c'est-à-dire, innocent de : faute personnelle.

sis non-seulement on peut donner à ce erbe une signification différente de celle vous avez essayé de lui donner; on est le obligé de le faire, pour plusieurs rai-

première, c'est à cause de la solidité des res sur lesquelles repose le dogme du éoriginel. Vous présentez une objection sée à cette vérité, dans le sens que vous nnez: ce n'est point cette vérité qui eler la place, si je puis m'exprimer sorte, car elle est solidement établie, dil; mais c'est le sens que vous donnez uirement à votre objection qui doit se mer, puisqu'on peut lui en donner un llen est ainsi non-seulement du péché originel, mais de toute vérité établie sur des preuves solides.

Une autre raison pour laquelle on doit donner à votre proverbe un sens autre que celui que vous lui donnez, c'est que tel n'est point, en réalité, le sens qu'il présente naturellement. Que veut-on dire par là? Que l'enfant qui vient de naître est sans ombre de malice, puisqu'il n'a encore aucune espèce de connaissance, qu'il n'en a fait aucun acte, puisqu'il n'a pas même encore pu agir ma-chinalement. Or, cela ne prouve point du tout qu'il soit exempt de souillure originella.

Une troisième raison qui vous oblige également à donner un autre sens à votre proverbe, c'est que telle n'est point l'interprétation ordinaire. Excellente en soi, cette preuve a ici une valeur toute particulière. Qu'est-ce qu'un proverhe? Une vérité qui appartient au public, et qui n'a de force aussi que celle que lui donne la voix publique. Mais, s'il en est ainsi, il est évident que c'est au public à l'interpréter. Or, je ne sache pas que la voix publique ait jamais interprété ce proverbe comme négation du péché originel. Que dis-je l'et qui donc l'interprête ou l'a jamais interprété ainsi? Personne, si ce n'est quelques mécontents qui, pour obscurcir la lumière dont sont blessés leurs yeux malades, lancent contre le ciel tout ce qui se présente sous leurs mains. Inutiles efforts l'a lumière qu'ils comptaient cacher, si ce n'est mêmedétruire complétement, l'indestructible lumière continue d'éclairer les youx de tous. Pour ce qui les concerne euxmêmes, l'obscurité factice dont ils sont entourés ne tarde pas à se dissiper et à laisser arriver de nouveau jusqu'à leurs regards la bienfaisante lumière dont ils s'étaient volontairement privés. Heureux s'ils peuvent encore la reconnaître et se réconcilier avec elle, avant de remonter au lieu où elle règne en souveraine !

# PELERINAGES, VOYAGES.

rtions.-- Dien est partout: à quoi bon prier à Jérusalem, à Rome, à Saints de Compostelle, à Saint-Martin de à la Sallette, etc., etc? - 11 y a là un inger pour les mœurs qui peuvent se pour la foi qui peut dégénérer en lition. — Cela se pratique partout, et e faites là que ce que font les maho--Ce sont les prêtres qui ont inventé bur se faire des revenus et avoir plus dit sur l'esprit des peuples.—Il y en achargent d'autres d'aller déposer l'ofet demander la prière d'usage en tel lèbre par ses pèlerinages, ou qui le uplement dans leur église. Ils n'en appas moins cela leur voyage à tel saint.

we. — Ce n'est point la majorité du qui fera des objections contre les pèes, partout et loujours très-populaiiis c'en est une partie, la partie in-

crédule, et voilà pourquoi il importe de les réfuter ici.

Dieu est partout, avez-vous dit. A quoi bon l'aller prier à Jérusalem, à Rome, à Saint-Jacques de Compostelle, à Saint-Martin de Tours, à la Sallette, etc., etc.?

Dieu est partout!.. A qui rappelez-vous cela, si ce n'est à ceux qui vous l'ont enseigné l Car c'est la religion chrétienne qui a appris au peuple que Dieu est partout, ou plutôt que tout est en Dieu, qu'en lui, comme dit saint Paul, nous avons l'être, le mouvement et la vie (Act. xvII, 28), et que, par conséquent, en quelque lieu que nous nous trouvions, nous pouvons entrer en rapport avec lui, l'adorer, le prier, en recevoir tou-

tes les grâces dont nous avons besoin. A quoi bon dès lors, ajoutez-vous, l'aller prier à Jérusalem, à Rome, à Saint-Jacques de Compostelle, à Saint-Martin de Tours, à

la Salleite, etc., etc.?

Mais parce que c'est le besoin d'une foi brûlante et du céleste amour qui en est la conséquence, parce que dans la route longue et difficile quelquefois, dans l'immense concours des fidèles, dans le spectacle religieux qui frappe nos regards, dans les récits éditiants qui nous sont faits, il y a autant de moyens d'exciter notre piété, de nous donner plus de mérite aux yeux de Dieu et d'en recevoir les grâces les plus signalées, comme le prouve l'expérience la plus générale et la plus constante.

PEL

A quoi bon? Mais parce que, quand bien même nous n'aurions point reçu les grâces que nous sommes venus solliciter, il y a là une source de religieuses consolations que nous ne saurions trop apprécier. Ecoutons, à ce propos, l'immortel auteur du Génie du

christianisme.

«Il faudrait nous plaindre si, voulant tout soumettre aux règles de la raison, nous condamnions avec rigueur ces croyances qui aident au peuple à supporter les chagrins de la vie, et qui lui enseignent une morale que les meilleures lois ne lui apprendront jamais. Il est beau, il est bon, quoi qu'on en dise, que toutes nos actions soient pleines de Dieu et que nous soyons sans cesse environnés de ses miracles.

« Le peuple est bien plus sage que les philosophes. Chaque fontaine, chaque croix dans un chemin, chaque soupir du vent de la nuit porte avec lui un prodige. Pour l'homme de foi la nature est une constante merveille. Souffre-t-il, il prie sa petite image, et il est soulagé. A-t-il besoin de revoir un parent, un ami, il fait un vœu et preud un ha-ton et un bourdon de pèlerin; il franchit les Alpes ou les Pyrénées, visite Notre-Dame de Lorette ou Saint-Jacques en Galice, il se prosterne, il prie le saint de lui rendre un fils (pauvre matelot peut-être errant sur les mers), de sauver une épouse, de prolonger les jours d'un rère. Son cœur se trouve allégé. Il part pour retourner à sa chaumière chargé de coquillages, il fait retentir les hameaux du son de sa conque, et chante dans une complainte naïve la bonté de Marie, Mère de Dieu. Chacun veut avoir quelque chose qui ait appartenu à un pèlerin. Que de maux guéris par un seul ruban consacré! Le pèlerin arrive à son village, la première per-sonne qui vient au devant de lui, c'est sa femme relevée de couches, c'est son fils retrouvé, c'est son père rajeuni.

"Heureux, trois et quatre fois heureux ceux qui croient! Ils ne peuvent sourire sans compter qu'ils souriront toujours; ils ne peuvent pleurer sans penser qu'ils touchent à la fin de leurs larmes. Leurs pleurs ne sont point perdus: la religion les reçoit dans son urne et les présente à l'Eternel.»

Il y a là, avez-vous dit encore, un grand danger pour les mœurs qui peuvent s'y perdre, pour la foi qui peut dégénérer en superstition.

Qui le sait mieux que la religion? qui en a plus d'inquiétude? qui l'a plus souvent signalé aux hommes, ce double danger, et

qui les a engagés plus instamment à l'éviler?
Vous voudriez qu'elle allât plus loin, et qu'elle supprimât toute espèce de pèlerinage; mais elle ne le fera pas, parcequ'il y a là un bien véritable dont elle ne veut pas priver ses enfants, à cause des abus qui peuvent en résulter.

Ne voyez-vous pas que, si elle agissait de la sorte, elle devrait dire également: « li y a un grand bien sans doute à venir adorer Dieu dans la maison sainte, mais il y a là aussi du danger pour les mœurs qui peuvent s'y perdre, pour la foi qui peut y dégénére en superstition. Donc il ne faut point s'y readre. » Puis, continuant le même raisonament: « Il y a là, » dirait-elle, « un grandisem à ce que les hommes vivent en société, mais il y a aussi du danger pour les mœurs qui peuvent s'y perdre, pour la foi qui peut y dégénérer en superstition, pour ne pas dire en impiété. Donc il ne faut point virre en société. » Où irions-nous, je vous le demande, avec un pareil procédé?

Cela se pratique partout, ajoutez-vous, el vous ne faites là que ce que font les maho-

métans.

Puisque les pèlerinages sont en usagement, c'est une preuve qu'ils sont fondre sur la nature; car il n'y a que les choses les pius naturelles qui obtiennent ce caractère d'unversalité. Pour ce qui concerne les pèlerinages, qu'y a-t-il, en effet, de plus naturel que d'alter en grand nombre et avec empressement là où nous porte le cœur, et où nous espérons trouver les consolations et les grâces dont nous avons besoin.

Vous ne faites là, dites-vous, que ce que

font les mahométans.

Vous auriez pu ajouter: et ce que nous faisons nous-mêmes; car vous avez aussi, o me semble, vos pèlerinages. N'avez-vous pas le pèlerinage à Ferney, le pèlerinage à l'ermitage de Rousseau?—pèlerinages un pet abandonnés, aujourd'hui, il faut en contenir.—Ne nous promet-on pas encore le pèlerinage à la chambre de Béranger? Tanl, je vous l'ai dit, la chose est naturelle!

Nous ne faisons que ce que font les ma-

hométans.

Vous vous trompez: il y a entre leur conduite et la nôtre une différence un peu importante: c'est que tandis qu'ils vont visiter les lieux rendus célèbres par ceux qui ost ramené l'ignorance sur la terre, ravivé les plus violentes passions, amoncelé parlott des ruines; nous, au contraire, nous allon visiter les lieux rendus célèbres par léur Christ, sa Mère et ceux qui, préchant l'Erngile, ont, à l'exemple de leur divin Malra, éclairé le monde, détruit les vices, établipartout le règne de la justice et de la charité.

Toujours est-il, dites-vous, qu'ils vont

aussi en pèlerinage.

Quoi donc l parce qu'ils se rendent à lens mosquées entendre l'explication du Cora, et prendre la résolution de le mettre en pretique, faut-il donc que nous ne nous rendions point dans nos églises entendre l'esnn de l'Evangile, et prendre la réso-de le mettre en pratique? C'est une sion tout opposée que nous tirons et effet nous devons tirer.

ont les prêtres, disent quelques-uns, tinventé cela, pour se faire des reveavoir plus de crédit sur l'esprit des

i oubliez donc ce que vous venez de pt à l'heure, à savoir que les pèlerinaété en usage partout et toujours, nont dans les lieux où règne le mahoie. Donc dans les lieux où le sacere peut avoir aucune influence. Donc l'élablissement du sacerdoce. Ce ne one point les prêtres qui ont inventé nome vous l'assurez.

unt les prêtres qui ont inventé cela,

s vous trompez, c'est une dévotion re. Or, toute dévotion populaire lu peuple, comme son nom même le ien plus que du sacerdoce. Aussi, s-nous les prêtres apparaître plutôt r modérateurs que comme instigateurs es pélerinages. Qui ne sait avec quelle saint Jérôme, saint Augustin, saint ire de Nysse, s'élevaient contre les pèges du temps où ils voyaient se glisser us grands abus ?

vez-vous que ce soient les prêtres qui issi inventé le pèlerinage au tombeau us-Christ? Ce sont les saintes femmes unt fait d'abord : les apôtres n'y sont qu'après. Quand le monde fut devenu en les peuples s'y portèrent en masse, tient naturellement s'y porter, par un tontané de leur foi, sans avoir besoin e ercités par les prêtres.

nt inventé cela, dites-vous, pour se les revenus et a voir plus de crédit sur

I des peuples.

s leur supposez là une avarice simotel un goût de despotisme évidemment ilis par l'histoire ecclésiastique de stemps et de tous les lieux. Quoil draient la prière et la grâce qui en démet censé en découler, pour quelpièces de monnaie, pour des biens avent être de nulle valeur, qu'ils souux pieds, pour la plupart, et dont ils servent guère que pour leurs bonnes 5. Pour être agréables à Dieu, ils commient par lui être désagréables, pour bien, ils commenceraient par faire ! Tout cela est inadmissible. Quoi! a joug qu'ils voudraient imposer au ! Mais vous les supposez donc sans ince, sans crainte de Dieu, et j'ajouest une gêne, c'est surtout pour le prên-sculement parce qu'il est obligé d'éatin de satisfaire les besoins spiriles sidèles, mais encore parce qu'il l'accomplir lui-même avec p'us de tilé que les autres. Quel que soit le \* pèlerinage que vous ayez en vue, it hien si vous êtes en mesure de le el vous verrez que, toute proportion

gardée, il y a ord.nairement plus d'ecclésiastiques que de simples fidèles. Qui ne sait, par exemple, qu'il n'y a point d'évêque au monde qui ne regarde comme un de ses principaux devoirs d'aller, le plus tôt possible, visiter, à Rome, les tombeaux des avô tres saint Pierre et saint Paul ?

« Plus on est instruit, mieux on sent que la piété a besoin d'être aidée par les sens; la vue des reliques d'un saint, de son sépulcre, de sa prison, de ses chaînes, des instru-ments de son martyre, fait une toute autre impression que d'en entendre parler de loin. Les miracles que Dieu y a sonvent opérés excitaient la curiosité des infidèles mêmes, et furent plus d'une fois la cause de leur conversion. Tels furent les motifs qui portèrent, au ive siècle, l'impératrice Hélène à honorer et à rendre célèbres les saints lieux de Jérusalem et de toute la Terre-Sainte. Saint Jérôme (Epist. ad Marcell.) est témoin du concours qui s'y faisait de toutes les parties de l'empire romain. Ainsi, cette dévotions'est introduite naturellement et sans

qu'il ait été besoin de la suggérer aux fidèles. En général, il fallait bien honorer les saints aux lieux où reposaient leurs dépouilles mortelles, avant que l'on eût introduit l'usage de diviser les reliques. Chaque peuple était jaloux de conserver les siennes, comme des gages de la protection des saints, et d'une bénédiction particulière de Dieu sur la ville et sur la province; et il leur en revint même ensuite des avantages temporels. Le concours des pèlerins enrichissait les villes; le respect pour les saints dont les os y reposaient porta les princes à leur accorder des droits d'asile et de franchise, comme fit Constantin en faveur d'Hélénople, en Bithynie. Rien de plus célèbre en France que la franchise de Saint-Martin de Tours; et l'on sait le respect que les Goths, tout barbares qu'ils étaient, témoignèrent pour l'église de Saint-Pierre, lorsqu'ils prirent Rome. » (FLEURY,

Maurs des Chrétiens.) Il y en a, avez-vous dit enfin, qui en char-gent d'autres d'aller déposer l'offrande et demander la prière d'usage en tel lieu célèbre par ses pèlerinages, ou qui le font simple-ment dans leur église. Ils n'en appellent pas

moins cela leur voyage à tel saint.

Pourquoi non? Serait-ce parce qu'ils ne font ni ne font faire par personne ce voyage, physiquement? Mais ils le font d'intention, d'esprit, de cœur, d'âme, -- ce qui est l'essentiel. - Ils se joignent, par l'imagination, anx sidèles qui se rendent au lieu qu'ils veulent vénérer, ils les accompagnent, les suivent jusqu'au bout, ils voient l'immense et édifiant concours, ils s'y réunissent, ils écoutent avec une grande attention la prière du prêtre, l'exhortation touchante qu'il adresse quelquefois, ils prient eux-mêmes avec ferveur, ils reviennent dans les dispositions avec lesquelles ils sont allés, dans de meilleures encore peut-être, à cause des bénédictions auxquelles ils ont pris part.. Je vous l'ai dit, c'est un voyage spirituel, un véritable pèlerinage de l'âme. Aimez-vous

mieux les voir s'élever, par la pensée, vers le ciel, s'y prosterner spirituellement en présence du saint dont on vénère les reliques sur la terre, implorer son intercessiou auprès de Dieu, unique source de tous les hiens? Mais, outre qu'il y a là encore un voyage spirituel, dans le sens que nous venons de dire, vous devez y voir la preuve que les plus simples fidèles sont convaincus que nous pouvons nous adresser à Dieu en tous lieux. et que, de quelque part que lui viennent nos prières, elles seront bien accueillies, pourvu qu'elles soient bien faites.

PIE

Quand ils font faire le pèlerinage pard'autres, la réponse est plus facile encore; car vous devez voir d'abord qu'il y a tout ce que nous venons de dire; de plus, il y a le pèlerinage réel, fait par d'autres, mais en leur nom. Ajoutons à cela que ceux qu'ils envoient sont ordinairement des pauvres, por a quels Dieu a toujours des regented uticulière bienveillance, que l'offme : ils sont chargés leur est ordinairem: sée : d'où il suit qu'il y a, en même prière et aumône, amour de Dieu et a sa chain, ce qui est l'entier accomplisence la loi.

Vous me direz peut-être qu'à ca les choses se joignent des actes de superca

de véritables abus.

Je ne vous dis pas le contraire. Da donc, blâmons ce qui est mal, réforme abus, autant que cela dépend de noc m gardons-nous bien d'attaquer ce qui na en soi, ce qui procure aux homme it qui souffrent principalement, de cas consolations pour le temps, d'imprese trésors pour l'éternité.

Objection. — A quoi sert la piété? Est-il rien de plus triste? Comment voulez-vous qu'on ne la repousse pas, à cet âge surtout où le cœur aime à s'ouvrir à la joie!

Réponse. — Vous demandez à quoi sert la

« A tout,» répond saint Paul, « car elle a les promesses de la vie présente aussi bien que de la vie future: Pietas... ad omnia utilis est, promissionem habens vitæ, quæ nunc est,

et futuræ. » (I Tim. 1v, 8.)

Tout le monde connaît ce beau passage de Cicéron sur l'étude des beaux-arts : • Quand bien même, dit-il, on ne retirerait pas de l'étude des beaux-arts tout le fruit qu'on en retire certainement, et qu'on n'y rechercherait que du plaisir, ce serait encore le délassement d'esprit le plus digne d'un homme libre. Car les autres ne sont ni de tous les temps, ni de tous les âges, ni de tous les lieux. Quant à l'étude, elle nourrit la jeunesse, réjouit la vieillesse ; elle est l'ornement de la prospérité, le refuge et la consolation de l'adversité; elle charme à la maison, n'embarrasse point au dehors; elle passe les nuits avec nous, elle nous suit dans nos voyages, à la campagne : Studia adolescentiam alunt, senectutem oblectant, secundas res ornant, adversis perfugium ac solatium præbent, delectant domi, non impediunt foris, pernoctant nobiscum, peregrinantur, rusticantur. (Cicen., Pro Archia, nº 16.) Tout cela est vrai, très-vrai. Qui n'eu a fait quelquefois la douce expérience? Or, c'est aussi vrai, plus vrai encore de la piété. C'est elle et non l'étude, qui est de tous les âges et de toutes les conditions. Elle est la nourriture la plus pure et la plus solide, non-seulement de la jeunesse, mais de l'enfance; elle est la joie de la vieillesse comme de l'âge mûr; elle est le plus bel ornement de la prospérité, le plus solide appui et la plus douce consolation de l'adversité; elle est un charme dans notre intérieur et n'est point un embarras au dehors; elle passe les nuits avec nous; elle mous suit dans nos voyages, à la campagne;

quand s'achève notre pèlerina pa elle dérobe, en partie, aux regards du corps, les horreurs du combeau, e un notre ame au séjour des joies élente

Ne dites donc pas que rien nestpet

te que la piété.

Triste! la piété? Vous ne la comp donc pas! Vous vous en faitesdor me complétement fausse! N'entender dire partout, an contraire : la don 🛎 ble piété? Qu'y a t-il de plus aime of fet, que cette figure angélique, p. encore à sourire, malgré son œ: = même au milieu des larmes, et 1:128 supportables souffrances! Le #4. tracions ces lignes, nous avia =1 communion à deux frêles des leur piété seule soutient dans res larmes, et il nous avait semblem ges égarés sur la terre, venir ca dans les transports de l'amour, i séricorde du Seigneur, en alleur a tour au ciel, la divine nourriture.

Ne dites donc point, non plus, que est antipathique au jeune âge.

C'est le contraire qui est la rire. tons, à ce sujet, M. l'abbé Janvier. qua si bien l'un et l'autre, dans un reul discours prononcé à la distributo: du séminaire qu'il dirige :

« On a dit de l'âme humaine es s qu'elle est naturellement chrétiens. rai volontiers, de l'âme d'un entrat tien, qu'elle est naturellement picce découvre en elle de secrets rapports times communications avec l'ideet de la piété. Dès la première élos mère chrétienne peut l'observer genoux, le petit enfant sourit à une parole. Sa langue encore incertaise volontiers à en articuler les soas: >2 tentif s'illumine et rayonne; on the son âme tressaille et commesce àse C'est bien le lait maternel le plus le et le plus attrayant dont sa jeunem' puisse être nourrie. Et ici même. 1 fants, combien de fois n'ai-je per

e le remarquer jusque chez les plus d'entre vous, le langage de la piété it votre attention, excitait votre intéovoquait vos plus charmantes ques-Une fête, un chant sacré, une hymne à , une cérémonie pieuse dilatait vos faisait rayonner vos fronts, répandait ridité du travail et l'austérité de la rècharme, un plaisir dont vous ne vous z pas compte. En vous voyant alors souis et si heureux, j'en admirais intément la cause, et je bénissais la Proe d'avoir établi dans les cœurs qu'elle de si doux rapports entre le charme piété naissante et la naïveté d'un âge

innocent et pur... omment n'en serait-il pas ainsi? La en elle-même, non pas telle que le e se plait trop souvent à l'obscurcir ou gérer, mais telle qu'elle est véritabletelle que les saines idées de la foi la sent, est un sentiment intime et projui nous fait goûter avec délices et ier avec plaisir la vertu et les choses n; un sentiment filial qui fait que attache à son Créateur comme à un u'elle s'afflige et s'effraye de tout ce ut lui déplaire et l'offenser, qu'elle se i, au contraire, et se glorifie de ce qui ni plaire et l'honorer soit en lui-même, l ceux qui le représentent; c'est l'a-lu bien et l'horreur du mal à leur plus plus haute expression.

pliquée à l'éducation, la piété n'est

autre chose que la religion elle-même, passant des hauteurs et des généralités de la théorie aux exercices pratiques de la vie quotidienne, se proportionnant à une jeune intelligence qu'elle veut former, metlant à son usage les trésors de sa doctrine, le parfum de ses vertus, les fruits de ses sacrements et l'onction de sa grâce. Née du cœur de Dieu, revêtue de ce qu'il y a en Dieu, pour ainsi parler, de plus suave, de plus affectueux et de plus maternel, la piété est descendue d'en haut le sourire aux lèvres, la candeur et la sérénité au front, portant d'une main, il est vrai, le glaive du sacrifice, mais de l'autre tenant la coupe d'or des voluptés célestes. Qu'elle vienne donc, cette fille du ciel, s'asseoir auprès de l'enfant qui m'est consié, qu'elle se fasse la compagne inséparable de sa vie, préside à ses éludes, à ses repas, à son sommeil, à ses plaisirs, qu'elle le pénètre et se l'assimile tout en-tier, donnant peu à peu l'élévation à son intelligence, la maturité à son jugement, la pureté à son cœur, la délicatesse à ses sentiments, à son caractère la douceur et la sermeté qui lui sont propres! Oui, c'est bien à elle, à cette enfant du cœur de Dieu qu'it convient d'élever les jeunes âmes, ses sœurs; à elle qu'il appartient de les façonner, de les refaire sur le modèle de celui qui les a créées, et d'imprimer profondément en elles le caractère de leur origine et le sceau de leur grandeur. »

## POSSÉDĖS.

tions. — On ne voit plus de possédés on en voyait autrefois. - Peut-on ces guérisons de possédés dont il é dans l'Evangile et dans l'histoire miers siècles de l'Eglise? — Celle qui ans le pays des Géraséniens, en par-, nous présente de la contradiction, istice et du ridicule : de la contrapuisque saint Matthieu mentionne ossédés, et saint Marc comme saint soulement; de l'injustice, puisque saisait perdre un immense troupeau ui appartenait pas: du ridicule, car pport y avait-il entre les démons et uvres pourceaux qu'ils entrainent mer?

use. — On ne voit plus de posséaés,

rous trompez, il y en a toujours. Je tout récemment avec un de mes ait en avoir guéri un, au centre e notre France devenue chrétienne, iire arrachée à l'empire du démon. ait-ce donc dans les pays idolatres? tentivement les relations que nous r les peuples qui les habitent, les tées plus dignes de foi, et vous ne rez pas d'y reconnaître la puissance, s pas occulte seulement, mais publi-démons.

On pe voit plus de possédés comme on en voyait autrefois, remarquez-vous.

Cela est tout naturel, car le démon exercait alors souverainement, en quelque sorte, son empire sur les hommes. A la venue de Jésus-Christ, disent les Pères de l'Eglise, Dieu avait permis au démon d'exercer cet empire d'une manière plus sensible qu'au-paravant, parce que la victoire éclatante que Jésus-Christ et ses disciples devaient remporter sur lui était le moyen le plus capable de confondre les Sadducéens, de dissiper l'aveuglement des païens, de leur apprendre que le démon était l'ennemi de leur salut et non une divinité digne de leur culte; c'est en effet ce qui est arrivé.

Ainsi, rien ne nous empêche de croire à ces guérisons de possédés dont il est parlé dans l'Evangile et dans l'histoire des pre-miers siècles de l'Eglise.

Nous ne croirions pas à ce qui est raconté dans l'Evangile! Mais à quels faits donc croirons-nous, si nous ne croyons à ceux qui se trouvent si bien relatés dans un livre regardé comme divin par les Chrétiens, c'està-dire par ceux qui forment aujourd'hui la majorité la plus imposante, pour ne pas dire la seule imposante qu'il y ait au monde, dans un livre regardé du moins comme le plus heau monument de l'esprit humain par ceux qui ne le regardent pas comme l'œuvre de Dieu? A quels faits croirons-nous, je le ré-

pète, si nous ne croyons à ceux qui sont rapportés par les témoins les plus sincères. les plus convaincus qu'il y eut jamais, par des témoins qui renoncent à tout, qui en-trainent tout après eux, par suite de leur conviction, par des témoins qui se font tous

égorger, comme dit Pascal?

Nous ne croirions pas à ce qui est raconté dans l'histoire des premiers siècles de l'E-glise! Mais à quels faits donc croirons-nous, si nous ne croyons à ceux qui se trouvent si bien relatés dans une histoire qui est comme la continuation et le développement du livre extraordinaire à l'autorité duquel nous venons de rendre le plus éclatant hommage? A quels faits croirons-nous, si nous ne croyons à ceux qui nous sont rapportés par des hommes qui se sont montrés les dignes successeurs des apôtres, c'est-à-dire de ces témoins prodigieux à la véracité desquels il semble que l'on ne puisse rien ajouter?

« L'on ne peut récuser le témoignage unanime des Pères des quatre premiers siècles, » dit Bergier à cette occasion, « sans donner dans un pyrrhonisme absurde : ils attestent constamment que les exorcismes chrétiens chassaient les démons du corps des païens qui en étaient possédés, qu'ils forçaient ces esprits impurs d'avouer ce qu'ils étaient. Les Pères prennent à témoin de ces faits les païens eux-mêmes; ils disent que plusieurs de ceux qui ont été ainsi guéris se sont faits Chrétiens. L'on ne peut supposer ici ni influence de l'imagination, puisque ces possédés, étant païens, ne pouvaient avoir aucune confiance aux exorcismes des Chrétiens; ni collusion entre eux et les exorcistes pour favoriser les progrès du christianisme; ni maladie naturelle, puisqu'alors des paroles n'auraient pas pu les guérir; ni crédulité, ni exagération, ni mensonge de la part des Pères, puisqu'ils parlaient de faits publics, et qu'ils invitaient leurs ennemis à venir s'en convaincre par leurs propres yeux. Saint Paulin, dans la vie de saint Félix de Nole, aiteste qu'il a vu un possédé marcher contre la voûte d'une église, la tête en bas, sans que ses habits fussent dérangés, et que cet homme fut guéri au tombeau de saint l'élix. « J'aivu, »ditSulpice Sévère, « un possédé « élevé en l'air les bras étendus, à l'approche « des reliques de saint Martin. » (Dialog. 3, c. 6.) Voilà des témoins oculaires qu'il est dishcile de résuter, et des saits que ceux qui refusent d'admettre la réalité des possessions ne parviendront jamais à concilier avec leur système.

« Au témoignage des Pères, nous pouvons ajouter celui des auteurs profanes. Fernel, médecin de Henri II, et Ambroise Paré, protestant, font mention d'un possédé qui parlait grec et latin, sans avoir jamais appris ces deux langues. On pourrait citer d'autres exemples de même espèce. Cudworth (Syst. intellect., c. 5, § 82) en allègue plusieurs.

« Encore une fois, voilà des preuves positives, dont il est impossible à tout homme sensé de contester la valeur. Que peuvent y

opposer nos adversaires? Des conjunta de prétendues probabilités, des surus sans fondement.

« Pour se débarrasser de l'Ecritair et. ils disent que chez les Juis, come les païens, démon signifie seulement fortune, sort bon ou mauvais, melber ladie; que la mélancolie noire, l'ére la frénésie, les attaques defolie pene sont appelées dans l'Ecriture messeu Jésus-Christ, ajoutent-ils, parlait or peuple par condescendance; il se oria à l'imagination blessée des malades, les guérir plus aisément; il ne dispe sur les termes, il guérissait. Il n'es pas moins un pouvoir divin pour p maladies naturelles par une paroci un simple attouchement, que por les démons ; le miracle est égal dus l'autre cas.

« A cela la réponse est facile : la les païens se sont-ils jamais avists une maladie naturelle Satan, diele bub, prince des démons, légion de la prit impur, de lui adresser la p supposer que c'est un personne et qui agit, comme fait Jésus a vingt endroits? Il n'était pas quest puter, mais de ne pas induire et Juifs, les malades, les apôtres e croyants. Ici l'erreur était pernic que, selon nos adversaires, elle l dans l'Eglise les superstitions sus-Christ, revêtu de la toute-p vine, avait-il besoin de trompe tion des malades pour la guérir pas de savoir si les miracles de sont plus ou moins grands das hypothèse, mais si les disco duite qu'on lui prête s'accorde cérité qu'il recommandait luicharité d'un médecin tout-puis sagesse et la sainteté divine; tenons que cela na se peut pas.

« On ne justifiera pas miens des apôtres, dans la supposition versaires. Dès qu'ils avaient n Esprit et le pouvoir de faire de pourquoi exorciser les démons mander au nom de Jésus-Christ (Act. x, 38) dit que Jésus-Chris ceux qui étaient opprimés p Saint Paul emploie indifférem démon, Satan, diable, pour sig malin; il lui attribue les prest tions, les obstacles au progrès et les maladies corporelles, il cheur public de le livrer à Sel mourir en lui la chair et sa (1 Cor. v, 5.) Si les apôtres n'on (1 Cor. v, 5.) Si les apour la la que des infirmités naturelles. 184 EIE

de parler sont inexcusables.
« Pour éluder le témoignagel a dit qu'imbus du platonisa sur le pouvoir et l'opération dans le même préjugé que les la plupart croyaient les dém qu'ils attribuaient les opération lent au pouvoir naturel des bon.

-a préj 1 des il s'ag

ier.

1001

.ei

ue.

818

:45 De i

÷ 101

:eux

soil

002

MUS

irs o

:):an

lérai e la fi

· lous

# réce lait

Vais, c

pag

- ure

e réi

· Sie i

Alae It

Gelusia

sent ils ont exagéré les faits... prétendons, au contraire, que les puisé dans l'Ecriture sainte, et non in, l'opinion qu'ils ont eue tououvoir et les opérations du démon, citent l'Ecriture sainte, sans faire ention de Platon ni de sa doctrine. pint le platonisme qui leur a sug-ns qu'ils ont donné à l'Ecriture is la force et l'énergie des termes sont, et la comparaison des divers Oue les Pères aient cru les démons ou incorporels, qu'ils leur aient n pouvoir naturel ou surnaturel, it rien à la question ni à la réalité qu'ils ont attestés, et dont ils ont ennemis mêmes à témoins. Dire exagéré, c'est suspecter leur sins raison, et même contre toute iisqu'elle brille en eux du plus vis

l'on allègue contre les attestations cips et des naturalistes n'est pas e. On dit que ces auteurs étaient airés qu'on ne l'est aujourd'hui. Dela médecine s'est perfectionnée, on dus de possessions que parmi les uperstitieux, et cet accident n'arrive personnes d'un esprit faible et d'un uent mélancolique. Lorsque les se sont crus changés en loups, en ire deverre ou de beurre, etc., etc., s attribué cette maladie au démon me bile noire, à une chaleur excesgreau, et au déréglement de l'ima-Ils ont été guéris par des remèdes. milde même à l'égard des possémoniaques.

a'avons garde de contester les prophysique et de la médecine, ceus ne voyons pas que l'on gué-oup mieux les malades qu'autre-l'on soit parvenu à faire vivre plus longtemps. Que prouvent l'on nous oppose? Qu'en ce qui possédés ou démoniaques, il y a sellignorance, de la crédulité, de n, du dérangement, quelquesois re et de la fourberie. On en a vu es dans tous les siècles, même le. Tout récemment les exorcismeront fait du bruit, et il n'en stion. Mais, quand ces exemples plus grand hombre, on aurait fea conclure en général que jaatrien de réel en ce genre, et ont attesté le contraire étaient La saine logique ne permet une conclusion générale d'un re de faits particuliers; il s'ennt que, dans cette matière, il

faut juger avec beaucoup de circonspection. et n'y supposer du surnaturel qu'après un examen très-réfléchi. »

Si actuellement nous en venons aux possessions particulières, il ne nous est pas moins facile de répondre aux objections de nos adversaires.

Dans le récit de la guérison opérée par Jésus-Christ au pays des Géraséniens, il n'y a ni contradiction, ni injustice, ni ridicule,

comme on le prétend si mal à propos.

Il n'y a point de contradiction, disonsnous. Saint Marc et saint Luc ne parlent que d'un seul possédé, et saint Matthieu dit po-sitivement qu'il y en avait deux; mais cela vient de ce que saint Marc et saint Luc auront parlé du plus remarquable avec lequel Jésus-Christ conversa, sans faire mention de l'autre : ce n'est pas là une contradiction.

Il n'y a point non plus d'injustice dans la destruction du troupeau. Jésus Christ, en sa qualité de Dieu, n'en pouvait-il pas dis-poser à son gré, comme il dispose de toutes choses? Qui sait même s'il n'avait pas de graves raisons pour agir comme il l'a fait? . Il nefaut pas oublier, » ditici Bergier, « que Gérosa ou Gadara était dans la Décapole. pays qui avaitfaitautrefois partiedu royaume de Bazan, célèbre par ses forêts de chêne, propre par conséquent à nourrir des pourceaux, et qui était habité par des Juis et par des païens. Comme les pourceaux étaient les victimes les plus ordinaires dans les sacrifices du paganisme, il était défendu aux Juiss non-seulement d'en manger, mais d'en nourrir et d'en faire commerce. Si le troupeau dont il est ici question appartenait à des Juits, ils étaient transgresseurs de la loi. Jésus-Christ, en sa qualité de prophète et de Messie, avait droit de les punir. S'il appartenait à des païens, Jésus-Christ, en exerçant un pouvoir absolu sur les démons, démontrait l'absurdité du culte qu'on leur rendait. Cette leçon frappante devait en désabuser les Géraséniens. » Il n'y a donc là ni injustice, ni ridicule.

Du ridicule l'avez-vous dit. Mais qui n'y voit encore une grande leçon morale, qui un peut échapper aux regards même des plus inattentifs. Cette leçon la voici : Par là, Jésus-Christ a voulu nous faire comprendre que ceux qui se mettent sous l'empire des démons, comme on le fait toujours par le péché, deviennent comme la propriété de ces esprits impurs, qui, après les avoir dé-gradés aux yeux de Dieu et des hommes, les entraineront infailliblement, s'ils out le malheur de rester jusqu'à la fin sous leur domination, dans un abime sans fond comme sans

rivage.

## PRÉJUGÉ.

Cest un préjugé!

Il y a des personnes qui, le de religion, quelle que soit tuilue, qu'il s'agisse de la religion en elle-même, ou de quelqu'un de ses articles seulement, n'ont pas autre chose à vous dire que cela : C'est un préjugé!

C'est bien simple, et plus simple est encore, la plupart du temps, celui qui le dit, comme le prouve une anecdote assez connue, que nous ne rapportons ici que parce qu'elle doit nous conduire tout naturellement à l'expli-

PRE

cation que nous avons à donner :

A l'époque où nous nous reportons, on voyageait dans ces voitures qui, allant moins rapidement que nos wagons d'aujourd'hui, donnaient plus de facilité à la conversation. Etait-ce un bien? était-ce un mal? Je crois que, tout compte fait, il en résultait plus de mal que de bien. D'où il suit que si nos chemins de fer n'avaient produit que ce changement nous n'aurions pas beaucoup à nous en

Dans une de ces grandes voitures venant de Paris, se trouvait un jour une société trèsmêlée dont faisaient partie un ecclésiastique et un commis-voyageur. L'ecclésiastique traitait un sujet religieux avec un de ses voisins. C'était, je crois, l'immortalité de l'âme : vérité bien consolante pour le juste, mais un peu inquiétante pour l'impie. Ennuyé de tout ce qu'il entendait dire, peu accoutumé d'ailleurs à rester bouche close, noire commis-voyageur prit la parole, et avec ce ton affirmatif habituel au genre: La religion, » dit - il, en interrompant l'entretien auquel il n'avait aucune raison de prendre part, « c'est un préjugé ! »

L'ecclésiastique vit d'un coup d'œil à qui il avait affaire, et ce qu'il devait répondre. Il n'ignorait pas qu'on ne prend point les mouches au vinaigre, comme on dit communément; mais il comprenait qu'il n'y avait là rien à prendre, pas même une mouche. Il se disposa donc à donner à son interrupteur, aussi insolent qu'impie, la lecon que méritait sa conduite. Se tournant donc de son côté : « C'est promptement dit, » reprit-il; « mais vous qui assirmezsi bien que la religion est un préjugé, savez-vous au moins ce que c'est qu'un préjugé? - Et pourquoi, s'il vous platt-medemandez-vous cela? » répliqua notre homme qui eût préféré l'attaque à la défense. « Pourquoi? mais, c'est hien simple. Vous prétendez que la religion est un préjugé. Pour voir si c'est bien vrai, il faut que nous sachions avant tout ce qu'est un préjugé. De là ma question, que je vous répète encore : Savez-vous ce que c'est qu'un préjugé?-Mais, » dit le commis-voyageur, cherchant, sans rien trouver, dans le vide de sa mémoire et de son esprit, «un préjugé...... c'est un préjugé!... — La belle réponse l C'est comme si je disais à celui qui me demanderait qui vous êtes : « Monsieur, c'est monsieur! » On n'en serait pas beaucoup plus avancé, n'est-ce pas? En bien! puisque vous ne pouvez pas nous dire ce qu'est un préjugé, je vais le faire à votre place. Un préjugé, c'est comme le mot même le dit à celui qui a la moindre instruction, un jugement formé avant toute réflexion. D'où je conclus que c'est votre incrédulité qui est un préjugé, puisqu'elle n'est fondée sur aucun examen, et qu'elle ne sait dire que des phrases de perroquet, courtes et sans idée. Quant à la religion, bien loin d'être en moi un préjugé, elle est l'objet de toutes mes réflexions, et je la trouve établie sur des bases si solider que je suis disposé 'à tout faire pour elle, Si j'ai relevé l'imprudente parole que vous avez jetée au milieu de nous, c'est parce que l'ai cru ses intérêts compromis. Mais, si je connaissais un moyen de vous ramener à elle, vous, avec qui je n'avais jamais eu aucune relation, avant ce malheureux entretien, qui me fut, je vous l'assure, encore plus pénible qu'à vous-même, j'y aurais recours aussitôt.

Ainsi parla le prêtre; et la société d'applaudir. Ce qu'il y eut de plus consolanten cela, c'est que notre commis-voyageuradouci par les paroles pleines de charitéqui avaient terminé l'entretien, reconnut ses torts et avoua qu'il y avait, en effet, chez les is-crédules, beaucoup plus de préjugés que chez les Chrétiens.

Cela se conçoit assez facilement. Que sait l'incrédulité dans l'homme? Elle lache sa bride à ses passions. On adopte doncarec empressement, et par conséquent sans examen, ou à peu près, tout ce qu'elle dit. De là un nombre infini de préjugés. Il n'en est plus de même par rapport à la foi. C'est un frein, une gêne par conséquent. On mes y soumet ordinairement qu'après un molt examen, qui doit exclure ou rendre mus communs les préjugés.

Mais, direz-vous, n'y a-t-il pas de prijugés religieux assez généralement répardus? et la religion elle-même n'est-elle pu aussi un préjugé chez un grand nombre!

Avant de répondre, donnons quelques et plications préliminaires, Je distingue deux sortes de préjugés : les préjugés en soi el les préjugés relatifs. J'appelle préjugés en soi ou de leur nature, les croyances qui ne reposent ni ne peuvent reposer sur au-cune base solide; j'appelle les préjugés relatifs les croyances qui pourraient aroir une base suffisamment solide, mais qui en manquent pourtant chez les personnes par

qui nous les supposons adoptés.
Cela reconnu, il est évident qu'il y a, dans la religion, un très-grand nombre de préjugés tant en soi que relatifs, et cela vient non pas de la religion qui commande le plos sérieux examen pour tout ce qui la concerne, mais de la nature de l'homme, de son ignorance, de sa précipitation, de sa faiblesse. Quant à la religion elle-même, il est évident que bien loin d'être un préjugé en soi, elle est, par sa nature, tout l'opposé du préjugé, puisqu'elle repose sur les preuves les plus nombreuses et les plus solides qu'on puise imaginer. Mais ne peut-elle pas être so préjugé relatif? C'est-à-dire, ne peut-elle pas exister chez certaines personnes à l'es de préjugé? Oui, sans doute; et pontes c'est bien difficile. Prenons-la, par etenple, dans l'enfant, ou, si vous l'aimez miens, dans l'homme du peuple, qui reste presque toujours, intellectuellement parlant, l'état d'enfance : n'ont-ils pas, à l'appui de leur foi, l'autorité plus ou moins grande de tout ce qui les environne? est-ce que la rérité, la beauté de cette religion ne frapper! pas naturellement leur esprit et leur conf,

comme la lumière et la beauté du soleil frappent naturellement leurs yeux? est-ce que les faits publics et nombreux sur lesquels repose cette religion, les prophéties, les martyrs, son établissement, sa conservation, est-ce que ces faits dont ils entendent maler tous les jours, ne font pas sur eux me impression profonde? est-ce que l'acion intérieure de la grâce n'est pas là sussi pour suppléer à ce qui peut leur nanquer?

PRE

Tout cela n'est pas bien réfléchi chez eux, me direz-vous.

Oui, sans doute; mais qu'y a-t-il donc chez eux de bien réfléchi? Est-ce que tout serait préjugé chez eux, selon vous, même l'adhésion à ces vérités sur lesquelles il n'est permis à personne d'élever le moindre doute?

Non, me direz-vous : ils les croient, comme

ils peuvent et doivent les croire.

Je vous en dirai autant relativement à la religion.

# PRÉTRES.

Objections. — Pourquoi tous ces prêtres?

Ne pourrait-on pas choisir, dans chaque pcalité, quelques vieillards ayant les lumièes et les vertus que semblent réclamer les onctions sacerdotales? — Vos prêtres sont les hommes comme d'autres. — Que de nonstres il y a eu parmi eux, depuis Judas 18qu'à Verger! — Ils ne sont guère meileurs les uns que les autres. — Comme on e peut savoir, au juste, quels sont les bons, il y en a, on ne sait, non plus, à qui doner sa contiance.

Réponse. — Comme le prêtre est sans conedit l'appui le plus solide de l'édifice soial, toutes les passions désorganisatrices
pat continuellement déchaînées contre lui.
e là les paroles accusatrices, ou plutôt
is cris de fureur et de rage dont nous veons de donner un échantillon. Il suffit de
is entendre, dans le silence des préjugés
des passions, pour en reconnaître aussiit la fausseté, ou plutôt l'ineptie. Réfutonss cependant comme s'ils avaient quelque
ilidité; car ils sont si souvent répétés, de
us côtés, qu'il en reste toujours quelque
lose.

Pourquoi tous ces prêtres? demandez-

Ne le voyez-vous pas vous-même? Il y en partout, en effet : les trouvez-vous inactifs, i bien des endroits? Soyez de bonne foi, vous conviendrez que la plupart meurent la peine, au contraire. Aux yeux de celui it croit qu'il n'y a de travail qu'à remuer terre, à frapper des pieds et des mains, s prêtres ne sont guère occupés, sans doute; als pour celui qui pense, avec raison, le le travail de l'espritet du cœur est touurs le plus sérieux et le plus pénible, les êtres sont partout occupés, excessivement cupés. Ne savez-vous pas qu'un seul vert des Livres sacrés, qu'ils sont chargés studier et d'expliquer aux autres hommes, t plus que suffisant pour occuper tous les stants de plusieurs d'entre eux?

Pourquoi tous ces prêtres? — Mais pour rir au Ciel les hommages et les vœux de terre. Qu'y a-t-il sur laterre qui ne vienne Dieu, qui ne soit conservé par Dieu, qui tire toute son utilité de Dieu? Et l'homme, particulier, roi de la création, comme on communément, créé à l'image de Dieu, e possède-t-il qui ne vienne de Dieu? e peut-il faire de bien, pour le temps

comme pour l'éternité, qu'avec l'assistance de Dieu? De là les prières qui, en public comme en particulier, montent continuellement de la terre vers le ciel; de là tant de vœux, sous tant de formes différentes; de là le sacrifice, en usage partout, comme prière et comme offrande; de là le sacrifice de nos autels, le plus pur, le plus grand, le plus complet, le plus digne de Dieu de tous les sacrifices; ou plutôt, le seul pur, le seul grand, le seul complet, le seul véritablement digne de Dicu, parce que la victime qui y est offerte, c'est plus que la création tout entière, c'est celui par qui tout a été créé: Omnia per ipsum facta sunt; et sine ipso factum est nihil, quod factum est. (Joan. 1. 3.) Or, ce sont les prêtres qui sont particuliè-rement chargés d'élever vers le Ciel les priè-res et les vœux de la terre; ce sont eux uniquement qui peuvent offrir le divin sacrifice dont nous venons de parler. Ces prières, ces vœux, ce sacrifice offerts par eux en tout lieu sont comme des liens mystérieux qui rattachent la terre au ciel, et l'empêchent de périr, emportée qu'elle serait infailliblement par sa faiblesse, ses misères et

Pourquoi tous ces prêtres? — Pour faire descendre partout sur la terre les grâces les plus abondantes du Ciel. De même que les prêtres sont, en quelque sorte, les délégnés des hommes, pour aller porter leurs hommages au Seigneur; ils sont également les ministres dont le Seigneur veut bien se servir pour répandre sur les hommes la plupart de ses biensaits. C'est l'idée qu'on s'en est toujours faite partout; mais c'est ce qui se remarque surtout dans notre religion. A peine l'enfant est-il né qu'un prêtre est là pour le régénérer par le baptême, et appeler sur lui toutes les bénédictions du Ciel. L'enfant a grandi, il possède sa raison et sa liberté, et peut choisir déjà entre le bien et le mal: hélas! le mal est souvent ce qu'il présère, et il se met ainsi en révolte ouverte contre le Ciel : un prêtre est là pour le réconcilier avec Dieu par le sacrement de pénitence. Avec l'âge, les passions, ces inclinations vicieuses qui sont en chacun de nous par suite du péché originel, se développent dans l'en-fant. Celui-ci donc est obligé de lutter con-tinuellement contre elles; il est obligé encore de résister aux mauvais conseils et aux mauvais exemples, aux séductions du moude. aux suggestions du démon.... Comment

pourra-t-il, faible comme il est, résister à tant d'ennemis, lutter victorieusement dans tant de combats? Seul, il ne le ferait certainement pas; mais l'évêque, qui a la pléni-tude du sacerdoce, ce prêtre par excellence, vient à lui au nom de Dieu, et lui donne, dans le sacrement de confirmation, l'Esprit d'intelligence, de prudence et de force, dont il a si grand besoin. Cette descente du Saint-Esprit semble ne point suffire encore à l'amour de Dieu et aux besoins de l'homme. Composé d'un corps et d'une âme, celui-ci réclame une union avec Dieu plus sensible, si je puis m'exprimer de la sorte. Le prêtre la lui procure encore, cette incroyable union, dans l'incomparable sacrement de l'Eucharistie.... Suivez ainsi l'homme, jusqu'à la fin de sa carrière. De quelque côté qu'il se dirige, dans quelque position qu'il se trouve, vous verrez toujours le prêtre à ses côtés, le dirigeant, le soutenant, le fortifiant, au nom de Dieu, l'élevant au-dessus de toutes les misères et de toutes les difficultés de la vie, jusqu'à ce qu'il l'ait introduit dans les cieux. Ne demandez donc point à quoi servent tous ces prêtres; car vous devez le voir aussi bien que moi : du haut du ciel où ils sont allés dire tous les besoins de l'homme, ils versent sans cesse sur la terre tous les bienfaits de Dieu.

Pourquoi tous ces prêtres? - Pour étudier la religion, dont ils sont les ministres, et la faire connaître au monde. Rien de plus important, rien de plus nécessaire assurément que la religion, mais aussi rien de plus élevé, rien de plus étendu et de plus profond, rien de plus difficile à bien connaître. Il n'est personne qui n'en convienne. Qu'est-ce que Dieu? Qu'est-ce que l'honme? Quels rapports unissent la créature au Créateur? Quels devoirs résultent de ces rapports? Voilà quelques-unes des innombrables questions qu'on est obligé de se faire, et auxquelles il faut bien savoir donner une réponse suffisante au moins, pour dire que l'on connaît la religion. Et pourtant tous doivent la connaître, parce que tous doivent la pratiquer. L'homme de travail et de peine n'en est pas plus exempt que celui qui peut consacrer tout son temps à l'étude, l'ignorant pas plus que le savant, le petit enfant lui-même pas plus que les grandes personnes; parce que tous sont également les enfants de Dieu, et que c'est la religion qui les rattache à ce bon Père. Or, qui donc leur fera connaître cette religion, tille du ciel? Qui la leur fera connaître telle qu'elle est, avec ses mystères, ses devoirs et ses consolations? Je vous l'ai dit, ce sont les prêtres. Allez donc, dit Jésus-Christ à ses apôtres, à ses envoyés, qui sont les évêques el les prêtres, instruisez toutes les nations..., leur apprenant à observer tout ce que je vous ai commandé. Et voilà que je suis avec vous, tous les jours, jusqu'à la fin du monde. (Matth. xxvIII, 18-20.) Ainsi, d'après la volonté de Notre-Seigneur Jésus-Christ, l'enseignement de la religion est confié au corps sacerdoțal, et cel enseignement doit embrasser

tous les temps, tous les lieux, toutes les personnes, sans aucune restriction Voyez. vous actuellement pourquoi tous ces pretres? Et, s'il n'y avait ces prêtres pour enseigner aux hommes la religion, qui donc la leur enseignerait? — Les savants? — Mais ils sont quelquefois plus ignorants que les autres en fait de religion. - Les vieillards! Mais on en sait moins quelquesois dans un âge avancé que dans la jeunesse. Le temps mine souvent l'édifice de nos connaissances au lieu de l'élever. Est-ce qu'il n'y a pas encore les préjugés, les passions de toutes sortes, qui changent en ténèbres épaisses la lumière qui d'abord avait brillé d'un vil édat à nos regards? Il n'y a douc, je le répète, qu'un corps spécialement chargé d'enseigner aux hommes la religion, qui puisse la bien faire connaître à tous. Que d'ignorance encore, grand Dieu l'en fait de religion, mal-gré l'enseignement continuel des prêtres. Que serait-ce donc si cet enseignement venait à disparaître? Je ne crains pas de le dire, la religion cesserait d'être connue, et nous ne tarderions pas à retomber dans l'ignorance et le désordre du paganisme, d'oùlésus-Christ avait fait sortir le monde.

Pourquoi tous ces prêtres? — Mais pour donner aux hommes l'exemple de toutes les vertus prescrites par la religion. On l'a dit bien des fois, et rien n'est plus vrai, l'enseignement de la parole est ordinairement long et peu efficace, tandis que celui de l'exemple saisit rapidement et fait toujour une vive impression. Or, s'il en est ainsi en toutes choses, à plus forte raison en religion. Qui ne le comprend? qui ne voit clairement que, si l'enseignement religieux n'est accompagné du bon exemple, basé sur ce bon exemple, non-seulement il tombe à terre et reste inutile, mais produit même un effet tout opposé à celui qu'on recherchait? Vous m'annoncez qu'il faut aimer le prochain, se dévouer pour lui quand cela est nécessaire. Si la charité qui est dans vos paroles se trouve également dans vos actions, je vous imiteral probablement; mais si cette charité n'est que dans vos paroles, et si c'est la haine, au contraire, et même une haine violente qui se trouve dans vos actions, votre charité ne vient point jusqu'à mon cœur, et c'est votre haine, au contraire, qui le brûle et le dévore. Vous m'annoncez encore, je suppose, qu'il faut aimer Dieu plus que toutes choses, et mourir courageusement, quand il le faut, pour la confession de notre foi. Si je vous vois accomplir fidèlement ce grand précepte que vous m'annoncez, je l'accomplirai aussi piobablement; mais si vous n'en faites rien. si je ne vois en vous, au contraire, qu'indifférence pour Dieu et pour sa religion, vous aurezbeau me parler d'amour et de foi, l'indiffe rence aussi glacera mon cœur et passera dans mes actions. Il en sera ainsi de tous les autres préceptes de la religion. Eh bien! de qui recevrons-nous donc cet enseignement da bon exemple, le plus essicace assurément, et sans lequel l'autre n'est rien? Des prêtres encore, cela est évident. Non pas qu'il n'y all

permi enx des pécheurs, et quelquesois de grands pécheurs. Toujours est-il que c'est narmi eux, généralement parlant, qu'il y a e plus de vertus. Ils sont le sel de la terre, dit lésus-Christ: Vos estis sal terræ. (Matth., 13.) Ce sont eux, par conséquent, qui embéchent le monde de se corrompre. Pour emboyer une comparaison plus frappante enore, et que nous devons également à Jésus-lirist, ils sont la lumière du monde. Placée e distance en distance, cette divine lumière mpêche les hommes de s'égarer dans les énèbres, et les conduit à Dieu, qui est dans es cienz: Vos estis lux mundi... sic luceat ax vestra coram hominibus, ut videant opera estra bona, et glorificent Patrem vestrum, ni in cælis est. (Ibid., 14, 16.)

Pourquoi tous ces prêtres? — Mais pour nigner les pauvres, consoler les affligés, viiter les malades, recueillir le dernier souir des mourants; pour exercer sur la terre, u nom du ciel, toutes les œuvres de cette sinte miséricorde, qui est le plus bel attri-ut de la Divinité. Que de misères de tout enre ici-bas! Pouvez-vous faire un pas sur ette terre, évidemment frappée de la maléiction céleste, sans entendre la plainte du salheur, le cri de la détresse, les gémisseients de la souffrance? Et encore que de rines secrètes I que de soupirs étouffés dans s cœurs! Qui donc écoutera toutes ces mires? qui les recherchera quand elles se icheront? qui saura y compatir et les souger? Le prêtre, vous dis-je. Présent parut, afin de pouvoir continuer partout aussi, sous tous les rapports, la divine mission de isus-Christ, il dit, comme lui, à tous les mmes: Venez à moi, vous tous qui travails et qui êtes chargés, et je vous donnersi ne nouvelle vie : Venite ad me omnes, qui boratis, et onerati estis, et ego reficiam vos. fatth. x1, 28.) Il y en a d'autres qu'eux qui font, me direz-vous. - Oui, mais non pas rec le même dévouement et avec le même iccès. Ils n'ont pas mission pour cela. Rearquez, en outre, que coux dont vous parzn'agissent ainsi que par l'impulsion, sous direction et avec l'assistance du prêtre. ins lui, ils ne feraient rien, ne tenteraient en, sous ce rapport; sans lui, ils ne sonraient point à la miséricorde, ils ne sau-ient même pas ce que c'est. Donc, supimez le prêtre, vous supprimez également miséricorde. Donc, diminuez en le nome, vous diminuez, dans la même proporon, les œuvres de la miséricorde. En outez-vous? Il y a là-dessus un fait contre quel aucuns raisonnements ne sauraient évaloir. Avant que Jésus-Christ eût établi s prêtres, il y avait des misères sur la rre, et même de plus nombreuses et de us grandes que celles que nous voyons jourd'hui, paisque le Rédempteur des noumes no leur avait point encore appris s moyens de les diminuer, en domptant s passions. Bh bien! donc, alors, qui sonait à compatir aux souffrances et à les sulager? Personne. Tout ce que les plus ges savaient faire, c'était de répéter ces paroles désespérées : « Souffre, sans te plaindre : car la douleur, quelque grande qu'elle soit, n'est jamais un mal. »

PRE

Ne pourrait-on pas choisir, dans chaque localité, avez-vous dit, quelques vieillards ayant les lumières et les vertus que semblent réclamer les fonctions sacerdotales?

Cette objection n'est guère sérieuse assurément. Qui donc les choisirait, ces vieillards dont vous parlez? Et puis, quand ils au-raient été choisis, qui donc leur dirait ce qu'ils auraient à faire? Qui leur en imposerait l'obligation? Car il y a là un sacrifice, et aucun sacrifice ne s'accomplit sans obligation. Qui les éclairerait? qui les dirigerait? qui leur donnerait les graces néces-saires à l'accomplissement de ces saintes et sublimes fonctions? — Les autres hommes, me direz-vous. — Mais les hommes n'ont, en général, ni les lumières ni le pouvoir nécessaires pour une telle délégation. — Ce sera donc Dieu lui-même, répliquez-vous. mais Dieu par l'entremise de supérieurs aptes à cela. — Alors, ce serait précisément ce que nous avons aujourd'hui. Vous parlez, il est vrai, de choisir les plus anciens. Dans quel sens le prenez-vous? Entendez-vous des anciens par la science, par la vertu, des vieillards d'âme, en un mot? Cela doit être, et cela est, généralement parlant, dans les idées chrétiennes; car prêtre veut dire vieillard. Entendez-vous des anciens d'âge, des vieillards de corps? Cela ne se peut, communément; car les idées, la force de l'âme, s'affaiblissent, la plupartdu temps, avec le corps; et puis, en supposant que l'âme conservât ses lumières et sa force jusqu'à la fin, le corps. n'aurait plus la même aplitude à la servir. Et cependant que de force demandent souvent les fonctions du prêtre? C'est un soldat de Dieu et de l'humanité; pour Dieu et pour l'humanité, il doit combattre jusqu'à la mort, et, s'il le faut, jusqu'à la mort la plus héroïque. Voyez ce qui se passe dans un temps de persécution, dans une épidémie, dans une mission, et surtout dans une mission lointaine, sur des plages inhospitalières. Que de fatigues de tout genrel Et comment le prêtre y résistera-t-il, s'il n'est encore dans toute la force de l'age? Ne considérons, si vous le voulez, que les temps ordinaires. C'est le dimanche, par exemple. Le prêtre est obligé de rester à jeun une partie du jour. Malgré cela, il est obligé de confesser, prêcher, célébrer les saints Offices. Après une journée toute de fatigues, il commence à peine à prendre un peu de repos qu'on vient interrompre son sommeil pour aller administrer un mourant à l'extrémité de sa paroisse. Il faut bien y aller, quoi qu'il en coûte, à moins d'être sans foi et même sans cour. Les chemins pourtant sont impraticables, l'air est glacial, le vent souffle avec vio-lence; et, de plus peut-être, la neige couvre la terre, ou l'eau tombe par torrents. Ce que le prêtre dont nous parlons est obligé de faire en ce moment, il devra le faire également toutes les fois que le demanderont les hesoins du dernier des siens, aux youx des

hommes; car il est le ministre du bon Pasteur qui laisse là le troupeau entier, pour courir après la brebis égarée et la ramener au bercail. Or croyez vous franchement qu'un vicillard puisse suffire à l'accomplissement de ces pénibles fonctions? Non, évidemment. Quand il aura atteint cet age, sans doute, il devra rester, autant que possible, dans ces fonctions, d'autant plus qu'un vieil-lard à cheveux blancs est réellement, aux yeux des hommes, la plus frappante image de la Divinité. Mais l'y mettre à cet âge, gé-néralement parlant, ce serait demander l'impossible. Qui ne voit même que, quand il s'y trouve déjà depuis longtemps, qu'il en a pris le goût, contracté l'habitude, qui ne voit, dis-je, qu'il ne peut y rester, sans un aide encore jeune, qui devient son appui, son bâton de vieillesse, comme on dit communément, qui s'éclaire de ses lumières, se forme par son expérience, et le remplace même, à i'occasion, en attendant qu'il le fasse complétement, quand le vieux prêtre aura terminé sa carrière? Ne dites donc plus qu'on pourrait choisir, dans chaque localité, quelques vieillards ayant les lumières et les vertus que semblent réclamer les fonctions sacerdotales. Dites plutôt que ce qui se fait dans l'administration que vous critiquez est réellement ce qu'il y à de mieux, et même tout ce qu'il y a de praticable.

PRE

Vos prêtres, dites-vous encore, sont des

hommes comme d'autres.

Comme hommes, oui, ils sont absolument comme d'autres, cela est de la plus grande évidence. Comme prêtres, non; cela n'est pas moins évident. Comme hommes, ils ont l'âme et le corps, avec les qualités et les défauts inhérents à ces deux natures. Il y a en eux, par conséquent, l'ange et la bête. Comme prêtres, ils font prévaloir l'âme sur le corps, l'ange sur la bête, le bien sur le inal; et non-seulement ils le font euxmêmes, mais Dieu les aide à cela de toutes ses grâces, et, sous ce rapport, ils ne sont plus des hommes comme d'autres.

Non, ils ne sont plus des hommes comme d'autres, quand ils sont prêtres; parce que, comme nous l'avons dit, ils ont été choisis pour offrir au ciel, d'une manière spéciale, les vœux et les hommages de la terre; parce que, seuls, ils ont le pouvoir de célébrer l'auguste sacrifice de nos autels. Faites ceci en mémoire de moi, leur a dit Jésus-Christ, quand il l'institua au moment de sa most: Hoc facile in meam commemorationem.

(Luc. xxII, 19.)

Non, ils ne sont plus des hommes comme d'autres, parce que, comme nous l'avons dit encore, c'est de leur ministère que Dieu veut bien se servir pour répandre sur les hom-mes ses bénédictions et ses grâces : Qui rous écoute m'écoute, leur a dit Jésus-Christ, et qui vous méprise, me méprise. Or celui qui me méprise, méprise celui qui m'a envoyé. a Qui vos audit me audit, et qui vos spernit me spernit. Qui autem me spernit, spernit eum qui misit me. » (Luc. x, 16.) Ét ailleurs : Comme mon Père m'a envoyé, et moi aussi je

vous envoie... Recevez le Saint-Espri . péchés seront remis à ceux à qui cou lan mettrez, et ils seront retenus d ceux in vous les retiendrez : « Sicut misit me Pun, e ego mitto vos... Accipite Spiritum mana Quorum remiseritis peccala, remiliuna a el quorum relinueritis, retenta mal. Ja xx, 21.) Ils sont donc les ambassadeun a Roi des rois, les ministres de ses grace, principalement de ses grâces spintada Dites-vous d'un ambassadeur d'un de r. de la terre qu'il est comme le rett a ses sujets? Non, vous répondrait-ou, vous le disiez; car il représente son nutre plachie qui le mércie. et celui qui le méprise, méprise le m;. l'a envoyé. Il doit en être de même à l'erdes prêtres, ces envoyés de Jésus-Chru: de Dieu.

Non, ils ne sont point des hommes come d'autres, car ils sont les docteurs de le nouvelle, les prédicateurs de l'Evape Enseignez toutes les nations, leur a dit les-Christ, leur apprenant à observer tout up je vous ai commandé. Et voilà qui pies avec vous, tous les jours, jusqu'à le commation des siècles. (Matth. xxviii, 18-3 Comprenez-vous la portée de ces parier) Ils ont le dépôt de la loi ; ils sont les pervivantes sur lesquelles cette loi sainte am gravée par le Saint-Esprit lui-même. dis-je! ils sont les organes dont e -Notre-Seigneur Jésus-Christ, pour courau monde son divin enseignement. (\*\*\* pas que nous soyons capables de formes: nous-mêmes aucune bonne pensée come nous-mêmes, dit l'apôtre saint Paul. c'est Dieu qui nous en rend capables. Et in lui aussi qui nous a rendus capable den = ministres de la nouvelle alliance, ne pre lettre, mais par l'esprit; car la lette in t l'esprit donne la vie. Que si le misulate la lettre gravée sur des pierres, qui dille ministère de mort, a été accompagié telle gloire, que les enfants d'Israil 11 paient regarder le visage de Moise, à ma de la gloire dont il éclatait, qui dant le moine finire combient la ministration de la moine finire combient. moins finir, combien le ministère de les doit-il être plus glorieux? (Il Cer. III. 2! Il est vrai que tout cela concerne le s tère épiscopal; mais, quand on pare " prêtres en général, on entend aussi le " ques. Et puis, que sont les prêtres, radérés en eux-mêmes? Les délécés coopérateurs de l'évêque. Donc, leur u tère est de la même nature, et les ter sous ce rapport, au-dessus des autre bemes.

Non, les prêtres ne sont point des se mes comme d'autres! Car ils ne ses " seulement les prédicateurs officiels de divine, ils en sont aussi les plus w' observateurs. De leur cour, où elle mi ? vée par l'Esprit-Saint, elle passe, me sang, pour sinsi dire, dans leurs leurs dans leurs sentiments, dans toute et actions. Ils sont, dans leur ensemble, ass la morale évangélique mise en prat. Les attaquer donc, les mépriser servet c'est attaquer, ou du moius méprise 4 "

chrétienne, cette loi qui a été donnée au monde pour l'éclairer et le sanctifier.

Non, encore une fois, les prêtres ne sont pas des hommes comme d'autres! Car ils sont tout particulièrement les ministres de la charité de Dieu à l'égard des hommes, et surtout à l'égard des hommes malheureux, l'incarnation, en quelque sorte, de sa miséricorde. Les repousser donc, c'est comme repousser le cœur de Dieu, quand il vient à tous pour écouter nos plaintes, nous consoler et nous soulager.

Vous allez me demander peut-être pourpuoi Dieu n'a pas choisi de créatures réellenent au-dessus de la nature humaine pour eur donner à remplir ce ministère divin.

Pourquoi? Mais parce qu'il ne l'a pas soulu. Qui sommes-nous donc pour oser lemander compte à Dieu de ses actions? I-t-ce à celui qui ne sait rien, qui n'est rien, vouloir diriger la conduite de la souve-aine Intelligence, de l'Etre infini?

Pourquoi? Mais pour faire éclater davanue sa puissance et sa gloire. Plus l'instruient dont on se sert est impropre aux choes pour lesquelles on l'emploie, plus la main qui s'en sert se fait remarquer. Le rêtre n'est entre les mains de Dieu qu'un strument dont il se sert pour élever les mmes à la sanctification et au bonheur. strument indigne, avez-vous dit. Tant meux, en un sens, pouvons-nous vous répondre; car nous ne verrons alors que celui ui s'eu sert; il aura seul notre reconnaismee, notre vénération, notre amour.

Pourquoi? Mais pour nous-mêmes, et ins nos propres intérêts. Si nous voyions ins les prêtres des créatures d'une nature spérieure à la nôtre, si nous no remartions en eux aucune de ces faiblesses, et ême de ces fautes qui se trouvent en nous fréquemment et en si grand nombre, nous en approcherions qu'avec crainte et tremement, en quelque sorte. Voyez ce que us éprouvons quand nous approchons de ielque personnage environné de tout l'éit des grandeurs terrestres, quoique nous yons bien convaincus que cet éclat n'est l'extérieur, et cache souvent de plus grans misères que celles qui sont en nous. te serait-ce donc si cette grandeur était ellement ce qu'elle paraît à l'extérieur? vous l'ai dit, nous n'approcherions qu'avec ninte et tremblement; et quand, par la lexion, nous serions parvenus à vaincre te frayeur, notre cœur, du moins, se ferrait instinctivement et malgré nous, et, oi que nous pussions faire, nous n'obnorions pas de lui facilement, si même us l'obtenions jamais, qu'il dévoilat toutes misères secrètes. Mais quand nous pen-is que celui dont nous nous approchons absolument de la même nature que nous, and nous voyons qu'il a passé par les mes faiblesses, les mêmes fautes, si ce st même par des faiblesses et des fautes is grandes encore, nous nous approchons ic une entière confiance, quelle que soit ire position. Malade, montrez toutes vos

plaies, quelque affreuses qu'elles vous paraissent à vous-nième, au médecin qui vous promet, au nom du Seigneur, une infaillible guérison. Ne craignez point, vous dis-je; car il en a eu de semblables, dont il est complétement guéri. Il n'est donc pas seulement le ministre de l'infinie miséricorde du Seigneur, il en est encore la manifestation la plus éclatante.

Que de monstres il y a eu parmi eux, ajoutez-vous, depuis Judas jusqu'à Verger!

Et dans les autres classes de la société, il n'y en a point eu, sans doute! Quoi l le monde est à peine créé que je vois le traître Caïn immoler son frère Abel. Et, depuis co temps-là, est-ce que le sang cesse de couler sur la terre? Que de meurtres, et quelquefois que de meurtres abominables! Que de monstres, par conséquent, pour me servir de votre expression! Je viens de vous montrer le frère immolant son frère. Faut-il vous montrer le père immolant son sils, le fils lui-même immolant les auteurs de ses jours? O prodige d'horreur! Ce tigre à figure humaine n'avait point assez d'une victime. Enivré, en quelque sorte, d'un sang qui de-vait être doublement sacré pour lui, il con-temple, avec un rire diabolique, le poignard encore fumant qu'il vient de retirer du sein de son père, et il le plonge et replonge, coup sur coup, dans le sein qui l'a porté et nourri lui-même. Voilà le monstre le plus affreux de tous, puisqu'il est en opposition, de la manière la plus frappante, avec les lois de la nature. Mais non, il en est, je crois, de plus ahominables encore. Voyez-vous les pasteurs des peuples, pour parler le langage des anciens, ceux à qui le Seigneur lui-même a dit : Vous étes des dieux, et les fils du Très-Haut, quoique vous deviex mourir comme le reste des hommes. (Psal. LXXX, 6, 7.) Au lieu de veiller à la garde des peuples qui leur ont été confiés, et de travailler à les rendre heureux, quelques-uns ne songent qu'à leur ruine. « Révoltons-nous contre Dieu, » s'écrient ceux qu'on a appelés les persécuteurs, et, pour contraindre les peu-ples à marcher dans cette voie impie, il n'y a point de supplices auxquels ils n'aient recours. L'imagination la plus féconde est inhabile à servir leur cruauté; et j'en entends un désirer que l'humanité n'ait qu'une tête pour l'abattre d'un seul coup. Voilà bien actuellement le plus affreux des monstres, puisqu'il n'est pas possible de se mettre davantage en opposition avec les lois de la nature. Donc, si vous maudissez la classe sacerdotale, parce qu'elle renferme des monstres, maudissez tontes les classes qui en renferment également. Donc, si le titre de prêtre est odicux à vos yeux, parce qu'il a été souillé, autant que cela était possible, par deux crimes abominables, tous les autres, mêma les plus vénérés généralement, le seront aussi, puisqu'ils ont été souillés également, autant que cela était possible, par les crimes les plus abominables.

Vous me direz que cela est plus surprenant chez les prêtres. Mais non. Puisqu'ils ont conservé la na-ture humaine, ils l'ont nécessairement avec son triste cortége de faiblesses, de passions et de crimes.

PRE

Vous me direz peut-être encore que Dieu

aurait dû les en préserver.

C'eût été précisément changer leur nature, l'élever au-dessus de la nature ordinaire des hommes, ce qu'il n'entrait point dans les vues de Dieu de faire, ainsi que nous l'avons remarqué précédemment. Quant à leur accorder des grâces spéciales pour l'accomplissement de leurs importantes fonctions, il n'y a point à douter que Dieu ne le fasse. Et voilà pourquoi il y a des âmes si grandes, si dévouées, si saintes, dans le sacerdoce. Quoi qu'il en soit, ces grâces pourtant laissent au prêtre sa liberté, et, par conséquent, la faculté d'en abuser; et, quand il en abuse, par cela même que la grâce était plus grande et devait conduire à une vertu plus élevée, la profanation aussi est plus grande et entraîne à un plus profond désordre. De là des monstruosités, et, par conséquent, des monstres, comme vous avez dit avec raison. Mais, au lieu d'en être surpris, nous devons trouver cela naturel, en un sens. C'est toujours la conséquence de ce principe d'éternelle vérité : Corruptio optimi pessima. Ce qui veut dire que l'anzè s'appelle démon, quand il dégénère; l'apô-tre, Judas; et le prêtre, Verger. Et ce n'est pas seulement dans la religion que cette vérité a sa déplorable application. N'est-ce pas ce que nous voyons également dans la famille, dans l'armée, dans l'Etat, partout? Dans la famille, l'enfant né avec les plus heureuses dispositions, élevé avec un soin tout parti-culier, n'est-il pas ordinairement plus mauvais que les autres membres de la famille, quand il tourne au mal tout ce qu'il avait reçu pour le bien? Ne devient-il pas la honte et la ruine de ceux dont il aurait dû être un jour le soutien et la gloire? N'est-il pas un monstre, en un mot? Dans l'armée, celui qui a reçu de la nature les talents militaires les plus remarquables, ne devient-il pas plus mauvais que ses compagnons d'armes, quand il tourne au mal ce qui lui a été donné pour le bien? Ne devient-il pas souvent le désespoir et la perte de ceux dont il devait être tout naturellement le soutien et la gloire? N'est-il pas un monstre, en un mot? Dans l'Etat, c'est encore la même chose. Le ministre le plus habile, celui qui a le plus de pouvoir et le plus d'influence, n'est-il pas plus mauvais que tous ceux qui gouvernent avec lui, quand il tourne au mal la position qui lui a été faite pour le bien? Ne devient-il pas la honte et la ruine de l'Etat qu'il devait désendre et faire prospérer? N'est-il pas un monstre, en un mot?

Ainsi, il y a des monstres partout, parce qu'il y a partout des êtres dégénérés. Ces êtres dégénérés deviennent, on le conçoit, des monstres d'autant plus effrayants quelquefois qu'ils étaient appelés, par le Créateur, à une plus grande perfection. Vous ne devez donc point être étonné de rencontrer des monstres, et même de très-grands montres parmi les prêtres.

Ils ne sont guère meilleurs les uns que

les autres, avez-vous dit.

C'est-à-dire, en suivant vos raisonnements, ou plutôt vos déraisonnements, que tous les prêtres sont des monstres, ou à peu près. C'est un peu fort, il faut en convenir. C'est abuser certainement de la permission qu'ent les sophistes de donner dans le faux et dans

l'absurde.

hsurde. 🖐 Quoi! Jésus-Christ, créateur et conservateur du sacerdoce, celui qui lui a donné et qui lui donne encore, chaque jour, sa mission et sa puissance, ce premier prêtre, ce prêtre toujours subsistant de la loi nouvelle, ne vaut guère mieux que celui qui l'a trahi et vendu pour quelques pièces de monnaie! Ce bon Maître qui donne encore le doux nom d'ami à celui qui vient le livrer entre les mains de ses ennemis, et l'embrasse avec tendresse, cette douce victime qui conjure Dieu, son Père, de pardonner à ses bour-reaux le crime dont ils ne connaissent point l'énormité, ce législateur dont le dogme est si élevé, in morale si pure, les actions si saintes, ce modèle de toutes les vertus dans la vie duquel il n'a pas été donné à l'œil le plus malveillant de découvrir la moindre tache, l'Homme-Dieu, en un mot, c'est un monstre, ou à peu près? Quel affreux blasphème, non-seulement aux yeux de Dieu. mais encore aux yeux des hommes qui n'ont point perdu touté leur raison !

Voulez-vous que nous ne parlions point du Maître, le laissant à part, comme un être exceptionnel? Eh bien! soit. No parlons que

de ses ministres.

Quoi donc! pouvons-nous vous dire encore, saint Jean qui reposait avec amour sur le sein de son Maître, tandis que Judas ne songesit qu'à le trahir, le persévérant apôtre de cette charité qu'il avait puisée au cœur de celui en qui elle était personnisée; saint Pierre qui fit une si longue et si ausière pénitence pour une faiblesse d'un instant, et qui, arrivé au terme de son pénible apostolat. voulut être crucifié la tête en bas, ne se croyant pas digne de mourir dans la même position que son Maître; tous ces apôtres qui, comme ceux dont nous venons de parler, ont entrepris tant de voyages, enduré tant de fatigues, affronté tant de périls, souffert tant de maux, et enfin répandu lout leur sang pour la gloire de Dieu et le hon-heur de l'humanité; ces hommes sans lettres, à la doctrine desquels nulle doctrine humaine ne saurait être comparée; ces hommes sans force, à la puissance desquels nulle puissance humaine ne saurait être comparée; ces hommes inconnus, à la réputation desquels nulle autre ne saurait être comparée; les premiers des hommes évidenment, Jésus-Christ, leur Mattre, étant Dien. ces apôtres fidèles à la divine mission qui leur a été contiée ne valent guère mieux que celui qui, après avoir vendu son bienfaiteur, et allé se pendre de désespoir? Cette mort affreuse vaut le martyre? Ce sont tous des

nonstres ou à peu près? Dites plutôt que ous faites encore exception en leur faveur. h hien! donc, passons à d'autres.

Et ces écrivains-apôtres, si je puis les ppeler ainsi, ces dignes successeurs des remiers envoyés du Christ, ces Pères de Eglise, qui n'ont guère moins contribué ne les apôtres, comme leur nom seul l'indiue, à la fonder et à la soutenir, en expliuant aussi, quoique avec une autorité oins grande, la parole de celui qui en est, a détinitive, la seule base inéhranlable, ces ignes ministres de la primitive Eglise qui était tout entière composée que de saints, sévêques, à jamais célèbres, dont les tants seront difficilement surpassés, les versijamais, les Irénée, les Cyprien, les Amroise, les Augustin, sont-ce des monstres u à peu près? Non, me direz-vous. En ien! descendons encore.

Et ces évêques qui ont le plus contribué à ablir la religion catholique dans les Gaus, les Pothin, les Denis, les Gatien, les ilaire, les Martin; et tous ces grands homes que Dieu suscite, de temps en temps, nns son Eglise, pour rappeler, par leurs mières et leurs vertus, tout l'éclat de ses us beaux jours; un saint Thomas, que sa pacité surhumaine fit surnommer le Docur angélique; un saint Ignace, dont la rle main fonda un ordre qui sut égaleent résister aux dangers d'une persécution harnée, et à ceux plus grands encore une incomparable prospérité; un saint rançois de Sales, qui sut donner, même ix yeux du monde, de si doux attraits à la us haute dévotion; un saint Vincent de iul, qui a tellement acclimaté la charité France, tant par lui-même que par les ens, qu'elle semble ne pouvoir nous quitr au milieu de nos plus grandes dissen-ons; un Bossuet, le plus profond génie de s'ècle où brillèrent tant de génies; un inelon, dont l'intelligence ne fut jamais rpassée que par son cœur; un Bourdaloue, us la parole duquel s'inclinèrent les têtes s plus élevées; un Massillon, dont l'élo-ience captivait Voltaire lui-même, maigré s antipathies religieuses, et tant d'antres le je ne puis nommer ici, sont-ce des onstres, ou à peu près? Non, me direzus. Descendons donc jusqu'à la fin.

Et tous ces martyrs qu'a fournis le corps cerlotal pendant ces persécutions par squelles vient de passer l'Eglise de Jésus-rist, dans presque toutes les contrées de lurope; et ces missionnaires apostoliques i, allant prêcher l'Evangile partout, jus-e dans les pays les plus reculés et les 18 sauvages, renouvellent ainsi le dévoue-rit et toutes les vertus des premiers apô-18, dans ce siècle d'égoisme et de corrup-18, si pieux, si prudents dans les cir-18 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent, et la 19 stances difficiles où ils se trouvent de 19 stances difficiles où ils

sont-ce des monstres ou à peu près? Puisque vous avez nommé Verger, arrêlons-nous un instant, si vous le désirez, à la considération de son crime; car l'Eglise ne nous offre jamais un spectacle de désolation, sans nous offrir aussi. comme dédommagement, un spectacle de consolation. Je vous le demanderai donc encore ici : est-ce que, selon vous, la victime ne vaut guère mieux que l'assassin? Le pieux prélat qui meurt pied des autels, en priant et en bénissant, est-ce aussi un monstre ou à peu près? Et celui qui accompagna, à ses derniers moments, l'assassin sacrilége, ce prêtre si doux, si patient, si dévoué, ne vaut-il guère mieux, selon vous, que l'abominable fou qu'il s'efforce de ramener à Dieu? Est-ce aussi un monstre ou à peu près? Ne voyez-vous pas qu'il est là, au contraire, sous les yeux d'une multitude immense, pour servir de contrepoids, par sa conduite édifiante, au scandale donné? Si l'un est le démon révolté, l'autre est l'ange toujours fidèle. Dans cette circonstance encore, l'ange a vaincu le démon. Puisse sa victoire avoir été complète, et avoir assuré, par un effet de l'infinie miséricorde du Seigneur, à l'ange si profondément égaré d'abord, mais repentant, au lieu des châtiments éternels qu'il avait si bien mérités, les célestes récompenses! Ne dites donc point que les prêtres ne sont guère meilleurs les uns que les autres; car c'est abuser, je le répète, de la permission qu'ont les sophistes de donner dans le faux et l'absurde.

Ne comprenez-vous pas d'ailleurs que nous pouvons parfaitement rétorquer contre

vous votre triste objection?

Qui êtes-vous? A quelle classe de la société appartenez-vous? Etes-vous dans le commerce? Que de monstres d'improbité parmi les commerçants! vous dirai-je, en ce cas; et ils ne valent guère mieux les uns que les autres. Etes-vous militaire? Que de monstres de lacheté et de trahison parmi les soldats! vous dirai-je; et ils ne valent guère mieux les uns que les autres. Etes-vous médecin, magistrat? Que de monstres de corruption parmi les médecins, que de monstres d'injustice parmi les magistrats l. vous dirai-je encore. N'appartenez-vous à aucun corps dans la société? Vous avez un titre quelconque, du moins; vous êtes fils, vous êtes homme. Or, que de monstres d'ingratitude parmi les enfants t que de monstres de tout genre parmi les hommes en général? Ainsi, d'après votre méthode, nul habitant de la terre ne serait à l'abri d'une accusation de monstruosité. Que dis-je! mais les habitants du ciel n'en seraient pas davantage exempts; car nous savons qu'il y a eu aussi parmi les anges des monstres d'orgueil et de rébellion.

Tout cela serait souverainement injuste, me direz-vous. Il n'est pas permis d'imputer à toute une classe ce qui n'est le fait que de quelques individus. Sans doute; mais pourquoi n'agissez-vous pas comme vous dites à l'égard du prêtre? Ah! au lieu de dire: « Que de monstres il y a eu parmi eux let ils ne valent guère mieux les uns que les

autres; » dites plutôt: « S'il y a eu parmi eux des monstres, c'est-à-dire des prodiges de vices, c'est que ceux qui se sont montrés tels avaient abusé des plus grandes grâces. Donc, ceux qui profitent de ces mêmes grâces, et le nombre doit en être grand, seront, par cela même, des prodiges de vertu.»

Comme on ne peut savoir, au juste, quels sont les bons, s'il y en a, avez-vous dit en dernier lieu, on ne sait, nou plus, à

qui donner sa confiance.

Comme on ne peut savoir, au juste, quels sont les bons médecins, s'il y en a, puis-je dire à mon tour, on ne sait, non plus, à qui donner sa confiance. Donc, je n'en consul-terai aucun, quand je serai malade. Comme on ne peut savoir quels sont, au juste, les bons militaires, s'il y en a, on ne sait, non plus, à qui donner sa confiance. Donc, nous ne confierons à aucun les armes propres à défendre la patrie; nous la laisserons plutôt exposée à tous les coups de ses ennemis intérieurs et extérieurs. Comme on ne peut savoir quels sont, au juste, les hons avo-cats, s'il y en a, on ne sait, non plus, à qui donner sa confiance. Donc, si nous avons quelque affaire importante, nous ne nous adresserons point à eux pour nous défendre. Comme on ne peut savoir quels sont, au juste, les bons magistrats, s'il y en a, on ne sait, non plus, à qui donner sa consiance. Donc, quelque affaire qui nous appelle en justice, nous ne paraîtrons point devant eux, dussions-nous en subir les plus graves conséquences. Est-ce assez d'absurdités? Car vous comprenez que je puis étendre à tout votre malheureux sophisme. «Assez, assez!» me direz-vous; « ce sont là autant d'exagérations.» Soit, mais comment savez-vous donc distinguer les bons des mauvais, dans les différentes classes dont je viens de vous parler? Je vous entends me répondre : « Par l'opinion publique, par mon appréciation particulière, et tout cela repose sur leur propre conduite, qui, exposée aux regards de tous, ne peut guère les tromper, du moins pendant longtemps. » Bien; car c'est précisément la marque que nous donne Notre-Seigneur Jésus-Christ lui-même. Il avait prévu la dissiculté qui vous occupe en ce moment : Gardez-vous, disait-il, des faux prophètes, qui viennent à vous, vétus comme des brebis, et qui, à l'intérieur, sont des loups ravissants. Vous les connaîtrez à leurs fruits. Cueille-t-on des raisins sur des épines, ou des figues sur des ronces? (Matth. vii, 15 seq.) Ainsi, voulez-vous savoir quels sont les prêtres à qui vous pouvez donner votre confiance? Employez le moyen indiqué par Jesus-Christ, celui que vous employez vousmême dans d'autres circonstances : considérez leur conduite, et vous obtiendrez le résultat que vous désirez.

Doutez-vous de la saintelé de Jésus-Christ, ou de celle de ses apôtres? Doutez-vous de la saintelé de tant d'évêques et de tant de prêtres, qui, à toutes les époques, ont illustré l'Eglise de Dieu? — Une telle saintelé, me direz-vous, n'est pas aussi commune que

nos besoins. - Oui, cette sainteté héroique, éclatante; mais une sainteté réelle, intérieure, une sainteté suffisante à vos besoins. elle est partout, autour de vous, sous vos yeux, et il ne dépend que de vous de la découvrir. - Mais, me direz-vous encore, celui que je crois bon, et qui l'est en effet aujourd'hui, ne peut-il pas devenir mauvais! -Sans doute; mais en attendant, ayez coafiance en lui. Et où irait-on d'ailleurs, avec une semblable manière d'agir? Personne ne peut dire ce qu'il deviendre, et vousmême pas plus que les autres. Est-ce à dire pour cela qu'il ne faut avoir confiance en personue? mépriser, maudire même le plus vertueux des hommes, parce qu'il peut devenir un jour pécheur, et peut-être un grand pécheur? Ce serait une souveraine injustice, et le plus court moyen de le rendre tel. -Ne pourrait-il pas être mauvais déjà au moment où je le crois bon? ajoutez-vous.—C'est bien dissicile. En tout cas, cela ne doit point vous arrêter. N'allez-vous pas trouver le médecin qui pourrait à la rigueur tromper votre confiance, quand vous avez besoin de lui? — Il le faut bien, me direz-vous. Et puis, quelque indigne qu'il soit peutêtre de ma confiance, j'espère qu'il ne mon guérira pas moins. — Et voilà précisément ce que nous vous disons des prêtres. - Mais, objectez-vous encore, la religion est plus importante que tout le reste, c'est une affaire toute de conscience. — Aussi, faut-il bien faire attention, nous dit Jésus-Christ, dont je viens de vous citer les paroles: Altendite a falsis prophetis. (Matth. vii, 15.) Du reste, plus la religion est importante, moins il est permis de s'en éloigner à cause de la personne même du prêtre; d'autant plus que le ministère qu'il exerce n'est point, à proprement parler, son ministère, mais ceiui de Jésus-Christ, dont il n'est jamais que l'indigne iustrument, quelles que soient d'ailleurs ses qualités. Quand il baptise, ce n'est point en son nom qu'il régénère, mais au nom du Père, du Fils, et du Soint-Esprit, comme Jésus-Christ l'a dit en propres termes. Quand il prêche, ce n'est point sa parole qu'il fait entendre, mais celle de Jésus-Christ, qui a dit expressément : Qui pous écoute, m'écoute. Quand il nous remet nos péchés dans le sacrement de pénitence, ce n'est pas lui qui nous les remet, mais Jésus-Christ qui lui en a donné le pouvoir, lorsque, communiquant le Saint-Esprit à ses apôtres, il leur a dit : Tout ce que cou lierez sur la terre sera lié dans le ciel, e tout ce que vous délieres sur la terre seu délié dans le ciel. (Matth. XVIII, 18.) Quend il nous donne la sainte Eucharistie, ce n'est pas lui qui nous nourrit, mais Jésus-Christ, qui, ayant changé, une première fois, le pain en son corps et le vin en son sans. a dit à ses délégués : Faites ceci en mémoire de moi. (Luc. xxII, 19.) Aussi le prêtre ne dit-il point au moment de la consécration: Ceci est le corps de Jésus-Christ; ou hien: Ceci est le sang de Jésus-Christ: mais parlant comme si c'était Jésus-Christ lui-même, 1 it positivement: Ceci est mon corps, ceci et mon sang. (Matth. xxvi. 26, 27.)

Ayez donc toujours recours avec une enère confiance au ministère sacerdotal; arce que, alors même que le canal par

lequel descend jusqu'à nous la grâce du Seigneur ne se trouve pas parfaitement pur, cette grâce ne perd rien de son efficacité, étant toujours divine.

PRI

#### PRIÈRE.

Objections. — Moi, je ne prie jamais. — a m'ennuie. — Je ne sais que dire. — Je ai pas le temps. — A quoi bon d'ailleurs? - Dieu sait mieux que nous ce dont nous rons besoin, et il est assez hon pour nous accorder sans que nous le lui demandions. Si vous lui demandez de changer pour vous cours de la nature, c'est donc un miracle ne vous avez la présomption de lui deander? - Qu'y a-t-il de plus ridicule que et ensemble de prières, en général con-adictoires, qui lui sont adressées de toutes iets? - Pourquoi demander à Dieu le bonsur? il est à la disposition de chacun de ous. — Ce ne sont pas des prières que Dieu mande de nous, ce sont des bonnes œues. - Les personnes qui prient le plus sont ni les plus heureuses, ni même les us vertueuses. — Aussi, quelles prières l murmure des lèvres. L'esprit n'y est ur rien, et le cœur encore moins que sprit.

Réponse. — Voilà quelques-unes des obtions sans nombre qu'on fait, chaque jour, ntre le devoir si doux, si consolant, si géralement obligatoire de la prière. Il semque plus une pratique est utile à l'home, et plus celui-ci trouve de difficultés y livrer. C'est sa nature mauvaise qui roidit pour ne point aller au bien; ce it les méchants qui voudraient, malgré il, l'entraîner avec eux dans les voies la perdition; c'est le démon, surtout, i cherche à tromper les enfants, comme a trompé autrefois leurs premiers pats. Reprenons, tour à tour, les objections érentes que nous venons de mettre en de cet article, et nous verrons, en les minant de près, qu'elles n'ont absolunt rien de sérieux.

Ioi, je ne prie jamais! dites-vous. — Je s trouve bien à plaindre, en ce cas-là, vous êtes privé de la plus grande contion que vous puissiez avoir ici-bas. Ons ne priez jamais? — Vous êtes donc s une indigence profonde des biens spiels? Car, ne conuaissant même pas les pins sans nombre qui vous assiégent, s ce rapport principalement, il vous est ossible de les satisfaire.

ous ne priez jamais? — Vous n'êtes donc it un Chrétien. « En effet, » dit Massillon, s un de ses sermons sur l'accomplisent de ce devoir, « le Chrétien est unme de prière. Son origine, sa situation. ature, ses espérances, sa demeure, tout rriit qu'il faut prier: l'Eglise elle-même, a grâce de l'Evangile nous a incorporés, as étrangère, n'est qu'une triste colombe tye dans Babylone; toujours gémissante et plaintive, elle ne reconnaît ses enfants que par les soupirs qu'ils poussent sans cesse vers la patrie; et le Chrétien qui ue prie pas se retranche lui-même de l'assem-

blée des saints, et est pire qu'un infidèle. » Vous ne priez jamais? — Mais vous n'ayez donc pas la moindre idée de votre position ici-bas? Nous ne pouvons pas de nous-mêmes former un seul désir digne des regards de Dieu, » dit encore Massillon dans le même sermon: « des penchants violents et continuels précipitent sans cesse notre cœur vers les plaisirs illicites; toutes nos voies sont semées d'écueils et investies d'ennemis invisibles; les richesses nous corrom-pent, la prospérité nous élève, l'affliction nous ahat, les affaires nous dissipent, le repos nous amollit, les sciences nous en-fient, l'ignorance nous égare, les commerces nous séduisent, la solitude nous nuit, la santé réveille les passions, la maladie nourrit ou la tiédeur, ou les murmures; en un mot, depuis notre chute, tout ce qui nous environne est pour nous ou piége, ou er-reur, ou tentation : dans cette position ex-cessivement dangereuse, quel espoir de sa-lut pourrait-il encore rester à l'homme, s'il n'appelait son Dieu à son secours? si, du fond de notre misère, nous ne faisions sans cesse monter des gémissements vers le ciel, afin que le Seigneur vienne lui-même mettre un frein à nos passions indomptées, fixer nos inconstances, éclairer nos erreurs, soutenir nos faiblesses, réveiller nos lan-gueurs, écarter les périls, adoucir les tenta-tions, abréger les heures du combat, et nous relever dans nos chutes? Oui, la prière est la source de toutes les grâces, et le remêde de tous les besoins. Si l'aiguillon de Satan révolte la chair contre l'esprit, c'est là que l'infirmité se fortifie. Si la figure du monde nous abuse et nous éblouit, c'est là que la foi se perfectionne. Si les occasions nous entrainent malgré nos plus vives résolutions, c'est là que la fidélité est donnée. Si les sollicitudes du siècle ou ralentissent notre feryeur ou dissipent nos sens, c'est là que la piété se renouvelle et qu'on retrouve le recueillement. Si la pertidie ou l'injustice nous ont dépouillés de nos biens, et ont renversé nos plus belles espéranues, c'est là que, dans le secret de la retraite où l'infortune nous a jetés, on trouve un ami plus solide que celui qu'on a perdu, un maître plus puissant que celui qu'on servait, des récompenses plus sûres que celles qu'on attendait. Si la calomnie nous a noircis, c'est là qu'on se console, avec celui qui nous conneît tous, des jugements injustes des hommes. Si la malactie nous afflige, c'est là que le Saigneur verse de l'heile sur nos

plaies. Si nous ayons perdu un père, un époux, un protecteur, c'est là qu'il commence à nous tenir lieu de tout. Les hommes, qui ne peuvent remplacer nos pertes. ne peuvent aussi consoler notre douleur : ce sont des consolateurs impuissants qui nous fatiguent, loin de nous soulager; qui nous exhortent à la patience, mais qui ne penvent la porter jusque dans notre cœur; et, si vous ne priez pas, toutes vos afflictions sont sans ressource. En un mot, mettezvous dans quelle situation il vous plaira, la prière l'adoucit, si elle est triste; ou la facilite, si elle est pénible; ou l'affermit, si elle est chancelante; ou la préserve, si elle est exposée. Mais quand nos intérêts tout seuls ne nous feraient pas de la prière l'exercice le plus doux et le plus consolant de la foi; quand même, dans l'exil où nous vivons, éloignés de notre Dieu, assujettis à tant de misères, esclaves de tant de nécessités, livrés à tant de faiblesses, nous pourrions trouver hors de lui quelque plaisir véritable et quelque adoucissement à nos maux, ne faut-il pas l'adorer, puisque nous sommes son ouvrage, et qu'après nous avoir donné l'existence, il n'a cessé d'ajouter de nouveaux bienfaits à celui-là? Avous-nous des devoirs plus essentiels que de lui rendre sans cesse des actions de grâces, puisqu'il est le rémunérateur de nos peines, le juge éternel de nos actions? Ne faut-il pas intéresser sa miséricorde à notre salut, apaiser sa justice sur nos crimes passés, et le prier de ne s'en point souvenir dans sa colère? »

Vous ne priez jamais? — Mais vous ne croyez donc pas même à l'existence de Dieu? Vous agissez donc, du moins, comme si vous n'y croylez nullement?« En effet, » dit toujours Massillon, « s'il y a au-dessus de nous un Etre suprême, auteur de cet univers que nous habitons, qui le soutient par la force de sa parole, et qui veut être connu et adoré de ses créatures, le premier devoir de l'homine est de lever les yeux au ciel, de reconnaître le Seigneur à qui il appartient, de lui faire hommage de tout ce qu'il est, de lui apporter ce qu'il en a reçu, et d'établir avec lui un saint commerce d'amour, d'adoration, de servitude et d'action de grâces. Qu'est-ce donc qu'un homme qui, reconnaissant cet Etre suprême, ne le prie pas? C'est un infortuné qui n'a point de Dieu, qui vit tout seul dans l'univers, qui ne tient à aucun être hors de lui, qui, retombant sur son propre cœur, n'y trouve que lui-même, c'est-à-dire ses peinvs, ses dégoûts, ses inquiétudes, ses terreurs, avec quoi il puisse s'entretenir; c'est un infortuné qui n'attend rien au delà du tombeau, qui borne ici-bas tous ses désirs et toutes ses espérances, qui se regarde comme une vapeur que le hasard a formée, prête à s'évanouir et à se perdre pour toujours dans les espaces immenses du néant, qui no se croit strmé que pour les jours rapides qu'il paraît sur la terre, qui vit dans l'univers comme un homme que le basard aurait jeté tout seul dans une île reculée et inaccessible, où il

serait sans maître, sans souverin, me soin, sans discipline, sans altendre de resource, sans se promettre une mellen destinée, sans porter ses voux et se se haits au delà du vaste ablme qui l'entre nerait, et sans chercher d'autre adocument à l'infortune de sa condition qu'en mo!le indolence. Tel est l'homme qu'n s'entretient jamais avec le Seigneur qu'i fait. »

Vous ne priez jamais? — Vous étessions être exceptionnel, non-seulement das francité, mais dans toute la création, pour n'y a point de créature, en quelque sore, a ne s'adresse, à sa manière, au Créateur, re le remercier de ses innombrables biesses, et lui en demander la continuation. Vojuipetit oiseau : il chante, dès le matin, aus réveil, avec une ardeur infatigable; de Père céleste, dont il rappelle à l'heume, un le savoir, l'attentive providence, ne manure pas de le nourrir. Voyez encore le la champs : il dresse, dès le matin aussi, sur vers les cienx et présente son calice. Larme y tombe, le rayon du soleil y pénètr, e puise là une fraicheur et une beaux que n'aurait point eues sans cela.

Vous ne priez jamais? -- Est-ce bien m' Je crois lecontraire, quant à mei, et jems de plus, que, si vous êtes de honne los 1-2 conviendrez que j'ai raison. Je ne vou # lerai pas de ces prières que vous ave les quelquefois, je n'en doute point, soil et ... rappelant vos anciennes habitudes, socia mortd'un père ou d'une mère que voes mas avec la plus grande tendresse, soit en la: 1 la mort, dans un temps d'épidémie. par no ple. Vous me diriez peut-être : « C'est se tine; c'est le préjugé; c'est la crainte: en réalité, ce ne sont point des proces Je ne sais même si vous ne me niener:# s fait complétement. En bien! dont, and cela, pour ne parler que defaitsince: bles, et d'une autorité tout à fait décisies Vous avez été quelquefois profos « affligé, n'est-ce pas? Car il n'y en a pra 1 la douleur ne visite, à son tour, ici-at s douleur que vous avez eu à soufrit. " pas seulement cette douleur monit quoique bien grande, ne torture pourus !! qui torture en même tem es l'à ac et le ca ou, pour parler plus correctement, quir -4 l'âme doublement, en elle-mêmed =1 corps. Je vous vois de mes propres !!!! souffrance appuie sa main de ler 92-12 tête, et vous incline vers la terre, qu'el le veuillez ou que vous ne le veu et Elle presse tout votre être, comme := ! étau. Des cris perçants sortent ausual votre poitrine : « Grand Dieu! » die " d'une manière plus ou moins explicate. Dieu l soulagez-moi. » Or, qu'est-ce ; pa je vous le demande, si ce n'est lecri i all naturellementsuppliante? Yous n'es ... toujours autant, je le sais. Vous vous parte suppose à ces mets : «Mon Dieu I mus les Mais, qu'entendez-vous par là, je ve \*\* mande, si ce n'est appeler Dies i

PRI

mrs? et, si vous l'appelez à votre secours, est-ce pas réellement une invocation, le mot Ame le dit, et par conséquent une prière ? Vous me direz peut-être que cela a lieu algré vous. Je ne l'ignore pas; mais tou-urs est-il que vous priez. Et j'ajonte que, nume cela arrive indépendamment de votre ilonté, et qu'il en est ainsi pour tous les mmes, quels qu'ils soient, grands ou tits, riches ou pauvres, savants ou ignonts, il faut en conclure que c'est la voix de nature, qui ne peut nous induire en erreur. Vous ne priez jamais? — Est-ce bien ai? vous dirai-je encore. Je sais, moi, posirement le contraire. Vous, pauvres, je us ai entendus demander aux riches, de stre voix la plus suppliante, le pain dont ius avez besoin pour vivre, et qui vous anque souvent; et vous, riches, je vous ai is aller frapper à la porte de l'homme plus issant que vous, pour lui demander des reurs après lesquelles votre ambition sourait avec plus d'ardeur encore que le pauaprès le pain nécessaire à son existence. fauts, je vous ai entendus mille fois prier s parents: et vous, parents, je vous ai endus également prier d'autres personnes ir vos enfants, et souvent pour vous-mes. Ne dites donc point que vous ne ez jamais. Ah! disons plutôt : « Je dende le pain à celui qui ne possède rien propre, et je rougirais de le demander à ni à qui tout appartient! Je demande les meurs, la puissance à celui qui n'est rien sa nature, et je rougirais de les demander ·lui qui est tout! Je prie l'homme, en un , et je rougirais de prier Dieu! Quelle )uséquence! »

a m'ennuie, ajoutez-vous.

omment! ça vous ennuie. Mais lorsque, s trouvant dépourvu de tout, vous êtes gé d'aller tendre la main chez votre in, pour lui demander de quoi soutenir e malheureuse existence; ou bien lors-. sans être pauvre, vous allez lui demanse protection, je suppose, une assistance conque, cela vous amuse-t-il? - Non. s le faites pourtant. — Assurément. - quoi donc? — Parce qu'il le faut. gueur, peut-être, vous pourriez faire - Sans doute; mais cette déhe est très-utile, sinon absolument ssaire, et je m'y détermine, quelque gnance que j'éprouve. — Quoi donc! n'hésitez pas à aller demander à l'un is semblables, quelque pénible que cela mur vous, des choses dont vous pourvous passer, rigoureusement parlant, et ne voudriez pas demander à Dieu, maître et celui de tous, des choses qui sont indispensablement nécessaires, votre corps comme pour votre âme, que, dites-vous, cela vous ennuie? 'ez-vous pourquoi cela vous ennuie? is vous le dire, si vous l'ignorez. C'est que vous ne savez pas à qui vous vous sez, en priant Dieu. Toute prière faite mme ne nous est pas également péni-Que dis-je! elle nous est quelquefois

facile et même agréable. Quand celui à qui nous devons nous adresser est un homme riche, puissant, généreux; quand c'est un homme qui porte, comme on dit communément, son cœur sur ses lèvres, en sorte que toute parole qui tombe de ses lèvres est, en quelque sorte, la concession d'un bienfait, nous nous rendons auprès de lui sans aucune répugnance. Quand c'est plus qu'un bienfaiteur généreux, quand c'est un ami intime et entièrement dévoué à qui nous devons nous adresser, non-seulement nous n'éprouvons aucune répugnance, mais c'est pour nous un plaisir véritable, assurés que nous sommes par avance qu'un doux serrement de mains sera toute la réponse à notre demande. Quand c'est plus que cela encore : quand c'est un père, une mère, je suppose, le meilleur des pères, la plus tendre des mères, notre prière devient alors la délectation la plus vive. Voyez-vous cet enfant qui s'est d'abord jeté aux pieds de sa mère, pour lui demander quelque chose; il n'est pas resté longtemps dans cette attitude humiliante et pénible : sa mère l'a relevé aussitôt, et le presse en ce moment avec amour dans ses bras. Les bouches sont muettes, en quelque sorte. Ce cœur de fils étroitement uni au cœur de sa mère, voilà la prière du fils; et ce cœur de mère se dilatant, s'ouvrant tout entier pour recevoir les vœux du fils et les satisfaire amplement, voilà la réponse de la mère. Or, Dieu est pour nous évidem-ment le plus riche, le plus puissant, le plus généreux des biensaiteurs; c'est pour nous un ami intime à qui nous sommes redevables de tout ce que nous sommes, un père à la tendresse duquel nulle autre ne saurait être comparée. La prière que nous avons à lni adresser ne peut être pour nous qu'une délicieuse jouissance; et quand vous dites que cela vous ennuie, c'est assurément parce que vous ne savez pas à qui vous vous

Savez-vous pourquoi cela vous ennuie? C'est parce que vous ne priez pas comme il vous est commandé de le faire, c'est parce que vous ne vous doutez même pas de ce que c'est que la prière. Vous regardez sans doute la prière ou comme une formule froide à adresser à un être insaisissable, ou comme une harangue à répéter au Roi des rois. Cela dès lors vous ennuie, et je le comprends; mais ce n'est pas là la prière; ce n'est point la prière chrétienne, la prière véritable. La prière, pour nous, et telle qu'elle doit être en réalité, c'est l'élévation du cœur vers Dieu, entendez-vous bien : c'est là la première idée, l'idée fondamentale de la prière; c'est une élévation de notre cœur à Dieu... Et s'il en est ainsi, il ne seurait y avoir aucun ennui dans la prière. Où est le cœur, dit saint Augustin, il u'y a aucune fatigue. Et moi je dis, par la même raison, ou plutôt à plus forte raison : Où est le cœur, il ne saurait y avoir aucun ennui. Or, la prière doit emporter, avec notre esprit, notre cour dans les cienz. Elle ne peut donc engendrer l'ennui.

C'est même un effet opposé que doit produire la prière : je veux dire l'oubli de nos peines et le sentiment du bonheur, autant que nous pouvons le posséder ici-bas. D'où vient la peine? Du fardeau de ce corps que nous avons à porter, de ces sens révoltés contre lesquels nous avons à lutter sans cesse, de ces infirmités que nous avons à endurer, jusqu'à ce que la mort, par la plus grande et la dernière de toutes les souffrances, soit venue séparer l'âme de notre corps. D'où vient la peine encore? De cette triste terre sur laquelle nous nous trouvons tous comme en exil et en un séjour d'épreuves, de nos rapports avec les hommes, que Dieu nous a donnés comme autant de frères, et en qui nous ne trouvons souvent que des ennemis acharnés. D'où vient la peine? Du démon, principe de tout mal, contre lequel nous pouvons remporter la victoire sans doute, mais que nous ne pouvons jamais vaincre complétement. Or, qui ne voit que l'effet propre de la prière est de nous mettre à l'abri de ces peines, de nous les faire oublier du moins? Est-ce que la prière ne nous élève pas au-dessus de la terre et de tout ce qu'elle porte? Est-ce qu'elle ne nous détache pas, en quelque sorte, de nos propres sens? Est-ce que, en nous plongeant dans le sein infini de Dieu, elle ne nous met nas à l'abri de toutes les atlaques du démon? Est-ce que, dans le cœur de ce puissant hienfaiteur, de cet ami véritable, de ce tendre frère, elle ne nous fait pas goûter de délicieuses jouissances, qui ne peuvent être surpassées que par celies que nous goûte-rons dans les cieux, lorsque, définitivement séparée des sens, notre ame sera réunie à Dieu complétement et pour toujours? J'ai donc eu raison de dire que, quand vous prétendez que la prière vous ennuie, c'est que vous ne priez pas comme il vous est com-mandé de le faire, et que vous ne vous doutez même pas de ce que c'est que la prière. Savez-vous encore pourquoi la prière vous ennuie? C'est parce que vous avez perdu depuis longtemps l'habitude de la prière, si même vous l'avez jamais eue. L'homme ne fait bien, et, par conséquent, avec plaisir, que ce qu'il est dans l'habitude de faire, surtont quand c'est une chose qui présente une difficulté quelconque. Voyez le laboureur qui travaille la terre depuis le matin jusqu'au soir. Vous ne tiendriez pas huit jours à cet exercice, si vous n'y étiez accoutumé. Lui s'y plast cependant, au point qu'il mourrait peut-être, s'il devait l'abandonner avant d'avoir usé ses forces. Voyez, au contraire, l'homme de lettres qui se tient également à l'étude depuis le matin jusqu'au soir, traçant son sillon sur le papier au lieu de le tracer sur la terre. Vous ne tiendriez pas huit jours non plus à un pareil exercice, à moins que vous n'y fussiez accoutumé. Eh bien l'luis'y platt, au point qu'il ne trouve nulle part aulant de jouissances. Voyez le marin sur lo sein tumultueux des mers, le soldat sur un champ de bataille. D'où vient le goût que enacun d'eux a pour son état? Engénéral, de

DRI

l'habitude qu'ils en ont. Il en est ainsi de toutes choses: et, par conséquent, de la prière. Aussi les saints, les véritables Chrétiens ne trouvent-ils jamais trop long, ni même assez long le temps qu'il leur est per mis de consacrer à la prière. Qu'est-ce, pout eux, qu'une heure, un jour d'oraison? un instant passé avec la rapidité de l'éclair, ou bien, à prendre la chose autrement, c'est un siècle de délices. Un seul jour passe dans votre demeure, c'est-à-dire en oraison, must mieux que mille sous les tentes des pécheurs, s'écriait le Roi-Prophète : Melior est dies une in atriis tuis super millia. (Psal. LXXXIII, 11.)

Ce n'est pas qu'on ne voie quelquelois les âmes les plus fidèles à la pratique de l'oraison y trouver aussi du dégoût; mais celt ne doit servir qu'à exciter davantage leur amour. Elles doivent se considérer alors dans la même position que ces enfants tendrement aimés dont une mère s'éloigne son qu'ils aillent se jeter avec plus d'empresse-

ment dans ses bras.

Je ne sais que dire, objectez-vous encore. Vous ne savez que dire, parce que, cher vous, ce u'est pas le cœur qui prie. Quand mon cœur ne s'ouvre point, » a dit une semme célèbre, « mon esprit reste bouché. » Ilen est ainsi en religion, comme en toute suire chose.

Vous ne savez que dire! — Mais n'avesvous pas les prières de Jésus-Christ et de son Eglise? Notre-Seigneur, qui connaissait parfailement la nature humaine, n'ignorait point que ce sont souvent les choses les pius indispensables et les plus simples que nous faisons le moins bien. Aussi a-t-il vouluapprendre la manière de prier, non-seulementaux simples fidèles, mais à ses apôtres eux-mêmes. Marchant sur les traces de son divin fondateur, l'Eglise, notre Mère, nous a donné les formules de prières où chacun de nous troute ce qu'il a besoin de demander à Dieu, et la manière de le demander.

Vous me direz peut-être que ce sont des

prières d'enfants.

Oui, ce sont des prières d'enfants, mais de grandes personnes en même temps. Et c'est même là un des avantages de nos prières chrétiennes, de pouvoir convenir à lous les hommes sans exception, quels que soieal leur age, leur condition, leur caractère, leur intelligence. Entendez-vous la chose suirment? Voulez-vous dire que ce sont des prières qui ne conviennent qu'à des enfants! Ce serait une grande erreur. Quoi! vous ap pelleriez des prières d'enfants celles qui ont été composées par Jésus-Christ ou son Eglist, qui ont été répétées par les apôtres, par les saints Pères, par tout ce qu'il y a eu de bouches véritablement éloquentes, de cœurs pars, d'intelligences élevées, depuis plus de dirhuit siècles? Quoi l vous appelleriez des prières d'enfants celles dont il semble inpossible de répéter les premiers mots seulement, par exemple ceux-ci : Notre Père, qui êtes aux cieux (Matth. vi. 9), sans avoir le cœur touché, attendri, l'esprit élevé, l'imagination frappée? Je ne saurais irop le

121

lire, se serait tomber dans une erreur grosjère.

Vous me direz peut-être encore qu'il imorte pourtant, quand on prie, de dire quelne chose de soi-même.

Je suis de votre avis. Quoique cela ne soit as rigoureusement obligatoire, c'est trèson cependant. Aussi, vous ai-je dit d'ou-rir votre cœur, pendant la prière, afin que trésor d'amour que vous y aurez amassé sorte aussitôt et monte naturellement ers Dieu: Bonus homo de bonothesauro coris sui profert bonum... ex abundantia enim rdis os loquitur. (Luc. vi, 45, 46.) Vous ne savez que dire! — Mais c'est parce

le vous n'avez aucun goût pour la prière, que vous ne vous en occupez pas sérieument. Voyez le missionnaire, voyez l'oraur de la tribune et du barreau. Comme ils ment, sans tarir en quelque sorte, des jets qu'ils ont approfondis : « C'est un vrai nts artésien l'» disait un jour un de mes nis, en parlant d'un orateur qui parlait avec le facilité d'élocution qu'il semblait difficile surpassor, si ce n'est même d'égaler. Sans ute; mais savez-vous pourquoi? c'est rce qu'il avait creusé aussi jusqu'à la coue interissable, si je puis m'exprimer de sorte. Vous me direz peut-être que ceux nt je parle sont des hommes instruits. Eh mi prenez l'ouvrier, le simple cultivair. Comme ils comprennent les choses iquelles ils ont pris goût et dont ils sont ituellement occupés! Comme ils en partmême quelquesois! Que dis-je! Mais, ind ils se sont mis en tête des choses qui iont point de leur ressort, ils les comprenit et en parlent de manière à étonner. 'est comme un avocat! » dit-on commupent. Savez-vous pourquoi? C'est parce , comme l'avocat en effet, ils ont étudié nédité le sujet dont ils parlent. Il en sera nême de vous, par rapport à la prière. nez-y goût, pensez-y sérieusement, le in, le soir, quelquefois encore an milieu occupations de la journée, dans le silence nuits, quand vous ne pourrez goûter le meil, et, de votre méditation, sérieuse, rofondie, il sortira comme un incendie nour que rien ne pourra plus éleindre le suite, et qui brûlant toujours le cœur, le consumer jamais, ne fera que le rende plus en plus digne de Dien et de ses mpenses: In meditatione mea exardescet I. (Psal. XXXVIII, 4.)

ila, du reste, n'est pas très-difficile. « En . avons-nous dit déjà, et pouvons-nous ter encore ici avec Massillon, « la prière pas un effort de l'esprit, un arrangel d'idées, une pénétration profonde des ères et des conseils de Dieu : c'est un le mouvement du cœur; c'est un gémisint de l'âme vivement touchée à la vue s misères ; c'est un sentiment vifet sede nos besoins et de notre faiblesse, et humble contiance, qui l'expose à sonneur, pour en obtenir la délivrance et mède. La prière ne suppose pas dans qui prie de grandes lumières, des con-

naissances rares, un esprit plus élevé et plus cultivé que celui des autres hommes: elle suppose seulement plus de foi, plus de componction, plus de désir d'être délivré de ses tentations et de ses misères.

PRI

Et certes, si, pour prier, il fallait s'élever à ces états sublimes d'oraison, où Dieu élève quelques âmes saintes, s'il fallait être ravi comme Paul jusque dans le ciel, pour y entendre ses secrets ineffables que Dieu ne découvre point à l'homme, et qu'il n'est point permis à l'homme lui-même de révéler, ou, comme Moise, sur la montagne sainte, être placé sur une nuée de gloire, et voir Dieu face à face, vous pourriez dire que vous n'avez pas reçu ces dons excellents, et que vous ignorez même quel est l'Esprit qui

les communique.

« Maisla prièren'est pas un don particulier réservé à certaines ames privilégiées; c'est un devoir commun imposé à tout fidèle: ce n'est pas seulement une vertu de perfection réservée à certaines ames plus pures et plus saintes, c'est une vertuindispensable comme la charité, nécessaire aux parfaits comme aux imparfaits, à la portée des savants comme des ignorants, ordonnée aux simples comme aux plus éclairés: c'est la vertu de tous les hommes, c'est la science de tout fidèle, c'est la perfection de toute créature. Tout ce qui a un cœur et qui peut aimer l'auteur de son être, tout ce qui a une raison capable de connaître le néant de la créature et la grandeur de Dieu, doit savoir l'adorer, lui rendre graces, recourir à lui, l'apaiser lorsqu'il est irrité, l'appeler lorsqu'il est éloigné, le remercier lorsqu'il favorise, s'humilier lorsqu'il frappe, lui exposer ses besoins ou lui

demander des graces.

« Aussi, lorsque les disciples demandentà Jésus-Christ qu'il leur apprenne à prier: Doce nos orare (Luc. xt, 1), il ne leur découvre pas la hauteur, la sublimité, la profondeur des mystères de Dieu: il leur apprend seulement que, pour prier, il faut regarder Dieu comme un père tendre, bienfaisant, attentif; s'adresser à lui avec une familiarité respectueuse, avec une confiance mêlée de crainte et d'amour ; lui parler le langage de notre faiblesse et de nos misères; ne prendre des expressions que dans notre cœur; ne vouloir pas nous élever jusqu'à lui, mais le rapprocher plutôt de nous; lui exposer nos besoins; implorer son secours; souhaiter que tous les hommes l'adorent et le bénissent; qu'il vienne établir son règne dans tous les cœurs; que le ciel et la terre soient soumis à ses volontés saintes; que les pécheurs rentrent dans les voies de la justice; que les infidèles arrivent à la connaissance de la vérité; qu'il nous remette nos offenses; qu'il nous préserve de nos tentations; qu'il tende la main à notre faiblesse; qu'il nous délivre de nos misères. Tout est simple, mais tout est grand dans cette divine prière: elle rappelle l'homme à lui-même; et, pour en suivre le modèle, il ne faut que sentir ses besoins, et en souhaiter la délivrance.»

Vous no savez que dire?—C'est que vous no

4193

sentez pas assez les besoins infinis de votre âme. « Car, » ajoute le même orateur, « faut-il apprendre à un malade à demander sa guérison: à un homme pressé de la faim à solliciter la nourriture; à un infortuné battu de la tempête et sur le point d'un triste naufrage, à implorer du secours? Hélas! la nécessité toute seule ne fournit-elle pas alors des expressions? Ne trouve-t-on pas dans le sentiment tout seul des maux qu'on endure, cette éloquence viva, ces mouvements persuasifs, ces remontrances pressantes qui en sollicitent le remède? Un cœur qui souffre a-t-il besoin de maître pour savoir comment il faut se plaindre? Tout parle en lui; tout exprime sa douleur: tout annonce sa peine; tout sollicite son soulagement : son silence même est éloquent.

« Vous-mêmes, qui vous plaignez que vous ne savez comment vous y prendre pour prier : dans vos afflictions temporelles, dès qu'une infirmité facheuse menace votre vie, qu'un événement inattendu met vos biens et votre fortune en péril; qu'une mort prochaine est sur le point de vous enlever une per-sonne ou chère ou nécessaire : alors vous levez les mains au ciel; vous y faites monter des gémissements et des prières; vous vous adressez au Dieu qui frappe et qui guérit: vous savez prier alors : vous n'allez pas chercher hors de votre cœur des leçons et des règles, pour apprendre à lui exposer votre peine; ni consulter des maîtres habiles, pour savoir ce qu'il faut lui dire : vous n'avez besoin que de votre douleur; vos maux tout seuls ont dû vous instruire.

Ah! si nous sentions les misères de notre ame, comme nous sentons celles de notre corps; si notre salut éternel nous intéressait autant qu'une fortune de boue, ou une santé fragile et périssable, nous serions habiles dans l'art divin de la prière; nous ne nous plaindrious pas que nous n'avons rien à dire en la présence d'un Dieu à qui nous avons tout à demander; il ne faudrait pas donner la gene à notre esprit, pour trouver de quoi nous entretenir avec lui; nos maux parleraient tout seuls; notre cœur s'échapperait maigré nous-mêmes en de saintes effusions, comme celui de la mère de Samuel devant l'arche du Seigneur; nous ne serions plus maîtres de notre douleur et de nos larmes : et la plus sûre marque que nous n'avons point de foi, et que nous ne nous connaissons pas nous-mêmes, c'est que nous ne savons que dire au Seigneur dans l'intervalle

d'une courte prière.

« Se peut-il faire que, dans la misérable condition de cette vie humaine, environnés, comme nous sommes, de tant de périls; périris nous-mêmes de tant de faiblesses; sur le point à tout moment d'être séduits par les objets de la vanité, corrompus par les illusions des sens, entraînés par la force des exemples; en proie à la tyrannie de nos penchants, à l'empire de notre chair, à l'inconstance de notre cœur, aux inégalités de netre raison, aux caprices de notre imagination, aux variations éternelles de notre bu-

meur; abattus par les disgrâces, enflés par la prospérité; amollis par l'abondance, aigris par la nécessité; emportés par la coutume, ébranlés par les événements; flattés par les louanges, révoltés par les mépris; toujours en balance entre nos passions et nos devoirs, entre nous-mêmes et la loi de Dieu: se peuil faire que, dans une situation si déplorable, nous soyons en peine que demander au Seigneur, que lui dire, lorsque nous venons à paraître en sa présence? O mon Dieul pourquoi l'homme n'est-il donc moins misérable? ou que ne connaît-il mieux ses misères?

« Ah! si vous me disiez que, dans la prière, vous ne savez par où commencer; si vous me disiez que, vu la multitude infinie de vos besoins, de vos misères et de vos pissions, vous n'auriez jamais fait de vouloir tout exposer au Seigneur; si vous me disier que, plus vous approfondissez votre con. plus vos plaies se développent, plus rous découvrez en vous de corruption et de désordre, et que, désespérant de pouvoir raconter au Seigneur le détail ınfini de vos faiblesses, vous lui présentez votre cœur tout entier, vous laissez parler vos maux pour vous-même, vous faites de votre humilistion et de votre silence tout l'art de votre prière. et que, pour avoir trop à lui dire, vous ne lui dites rien; si vous parliez ce langage, vous parleriez le langage de la foi, le langage d'un roi pénitent qui, n'osant plus à la vuede ses chutes parler à son Dieu dans la prière, disait: Seigneur, je me suis tu en votre présence; mon humiliation et ma confusion ont parié pour moi : Obmutui et humiliatus sum. Et alors, dans ce silence de honte et de componction, la douleur de mes crimes s'est renouvelés: Et dolor meus renovatus est. Mon cœur, pénétré de mes ingratitudes et de vos miséri-cordes, s'est senti enflammé d'un noure amour pour vous : Concaluit cor meuminita me, et in meditatione mea exardescet ignis. El tout ce que j'ai pu dire, ô mon Dieu I dans la profonde humiliation où me tenait devant vous la vue de mes misères, c'est que tout homme n'est qu'un abime de faiblesse, de corruption, de vanité et de mensonge : Leculus sum in lingua mea. Verumtamen war versa vanilas, omnis homo vivens. (Pul. LXXIII, 3 seq.) Je comprendrais cels.

« Mais de -venir vous plaindre que vous n'avez plus rien à dire quand vous voulet prier...? Eh quoi l vos crimes passés de moins, lorsque vous venez vous présenter devant Dien, ne vous offrent-ils rien à craindre de ses jugements ou à demander à miséricorde? Quoi l toute votre vie a été peut-être un ablme de désordres; vous avet abusé de tout, de la grâce, de vos talents, de votre raison, de vos biens, de toutes les crétures: vous avez passé la plus belle partie de vos jours dans l'oubli de Dieu, dans l'égarement du moude et des passions, vous avez avili votre cœur par des attachements injustes, souillé votre cours, révolté vos sens, déréglé votre imagination, affaibli vos lumières, éteint même ce que des inclinations naturelles avaient mis d'heureux en voire

ne; et ce souvenir ne vous fournit rien vant Dien? Et il ne vous inspire pas coment il faut recourir à lui pour obtenir le rdon de tant de crimes? Et vous n'avez in à dire à un Dien que vous avez si long-nps outragé? O homme! il faut donc ou le votre salut soit sans ressource, ou que us ayez d'autres ressources pour l'obtenir le celles de la clémence et de la misérirde divine.

Vous ne savez que dire ! - « Mais quand s propres misères, » continue toujours le me orateur, «ne pourraient pas remplir le le de vos prières, occupez-vous-y des lux de l'Eglise, de l'esprit de révolte qui nètre jusque dans le sanctuaire, du rehement des fidèles, de la dépravation des eurs, du triste progrès de l'incrédulité, l'extinction de la foi parmi les hommes. missez sur les scanda es dont vous êtes is les jours témoin ; plaiguez-vous au Seieur, comme le Prophète, que tous l'ont indonné, que chacun cherche ses propres érêts, que le sel même de la terre s'est idi, et que la piété est devenue un gain. mandez au Seigneur, pour la consomman de ses élus et pour l'accomplissement ses desseins sur son Eglise, des princes igieux, des pasteurs sidèles, des docteurs ubles et éclairés, des guides instruits et intéressés, des solitaires forvents, des rges pures et édifiantes, la paix des Eglil'extirpation des erreurs, le retour de t de peuples que l'esprit de l'hérésie a uits et qui ont substitué des doctrines trelles à la religion de leurs pères.

Que dirai-je encore? Demandez-lui la version de vos proches, de vos sinis, de ennemis, de vos protecteurs, de vos ilres; la conversion de ces âmes à qui vous z été vous-même un sujet de scandale et de te; de celles que vous avez vous-même ignées autrefois de la piété par vos dériis et par vos censures; de celles qui ne vent peut-être qu'à l'impiété de vos disrs passés leur irréligion et leur libertide celles dont vos exemples ou vos icitations out ou perverti la vertu ou sélla faiblesse. Est-ce que ces grands objets ristes, si intéressants, ne sauraient fourun moment d'attention à votre esprit ou lque sensibilité à votre cœur? Tout ce vous environne vous apprend à prier; I les objets, tous les événements que vous ez autour de vous, vous ménagent des isions nouvelles de vous élever à Dieu; ionde, la retraite; les justes, les pécheurs ; événements publics et domestiques ; le heur des uns ou la prospérité des autres ;

re qui s'offre à vos yeux vous fourdes sujets de gémissements, de prières, tions de grâces. Tout instruit votre foi, excite votre zèle, tout contriste votre è, tout rappelle votre reconnaissance; u milieu de tant de sujets de prier, vous savez comment fournir à un instant de re? Et entouré de tant d'occasions de l'élever jusqu'à Dieu, vous n'avez plus à dire, quand vous venez paraître en sa présence? Ah! que Dieu est loin d'un cœur qui a tant de peine à s'entretenir avec lui, et qu'on aime peu un maître et un ami à qui on ne trouve jamais rien à dire! »

PRI

Je n'ai pas le temps, dites-vous.

Avez-vous le temps de manger? — Il le faut bien, me répondrez-vous, car sans cela je mourrais. — Eh bien! la prière est la nourriture de l'âme. Si vous restez long-temps sans la lui donner, cette âme, créée à l'image de Dieu, mourra aussi à la vie de la grâce : mort d'autant plus redoutable que, si nous y persévérons jusqu'à la fin de notre épreuve ici-bas, elle nous conduit infailliblement à la mort éternelle.

Vous n'avez pas le temps? le temps de prendre du repos! - Il le faut bien, répondez-vous encore, car sans cela le corps tout épuisé de fatigues ne pourrait plus rien faire. Tandis que, après avoir pris quelque repos, il sent comme une nouvelle vie circuler dans tous ses membres et il continue ses travaux avec la même ardeur, si ce n'est avec une ardeur plus grande que celle qu'il avait précédemment. - La prière est le repos de l'âme. Si de temps en temps elle ne prend ce repos, au milieu de toutes les fatigues de la vie spirituelle, bientôt elle tombera épuisée et ne pourra plus rien faire. Mais si elle le prend autant qu'elle en a besoin, ce repos salutaire, elle a hientôt oublié ses fatigues; que dis-je l elle puise au sein même de Dieu comme une nouvelle vie qui lui donne la facilité de reprendre ses exercices avec la même ardeur, si ce n'est avec une ardeur plus grande que celle qu'elle avait précédemment.

Vous n'avez pas le temps ? — Avez-vous le temps d'aller à vos plaisirs? — Nous y allons tout naturellement, dites-vous, et cela est hien permis, du reste, car si nous n'a-vions quelques instants de plaisir, la vie serait un supplice affreux auquel le plus grand nombre se déroberait par le suicide. La prière est le plaisir de l'âme. Si elle ne se donne quelquefois ce plaisir, les peines sans nombre auxquelles elle est exposée en cette vie la conduiraient bientôt au désespoir et la sépareraient peut-être pour toujours de son Dieu, source unique de la vie.

Vous n'avez pas le temps de prier! Mais, quand vous avez besoin de quelque chose, quand vous manquez de pain, par exemple, que vous êtes excessivement souffrant ou exposé à de grands dangers, avezvous le temps de demander ce dont vous avez besoin, le pain qui vous manque, l'assistance qui vous est nécessaire au milieu de vos souffrances et de vos dangers?—Il le faut bien, me direz-vous encore, car, sans cela, personne n'aurait pitié de moi probablement, et je resterais abandonné seul à ma misère et à ma faiblesse. - La prière n'est-elle pas la demande faite à Dieu de tout ce qui nous est nécessaire chaque jour, pour notre âme et pour notre corps? N'est-ce pas le cri que nous de-vons pousser vers lui pour qu'il nous soulage dans nos manx et qu'il nous délivre dans nos dangers? El vous trouvez que vous n'a-

PRI vez pas le temps de prier l'Ce n'est pas sérieux.

Non, ce n'est pas sérieux. Car, après tout, combien de temps mettent à la prière ceux qui, sous ce rapport, remplissent leur devoir avec le plus de régularité? Quelques minutes le matin, et quelques minutes encore le soir. Or, qu'est-ce que cela sur vingt-quatre heures? Ne devez-vous pas avoir honte de le compter? Quand hien même Dieu vous demanderait un temps plus considérable pour la prière, quand il vous demanderait tout votre temps, si c'était possible, vous ne devriez pas le lui refuser. N'est-ce pas de lui que vous l'avez reçu, et ne lui appartient-il pas tout entier? Voyez le serviteur, il emploie la journée comme le désire son maître, et il se croirait coupable, en ne le faisant pas. Mais que sont les liens qui l'attachent à ce maître, quel qu'il soit, comparativement à ceux qui attachent l'homme à Dieu? Ainsi, je le repète, quand bien nême Dieu exigerait que nous consacrions une grande partie de notre vie, tout le temps dont nous pouvons disposer, à la prière, c'est-à-dire à ces rapports intimes avec lui, qui sont une satisfaction, une douce récompense de sa part, plutôt qu'une obligation pénible, nous ne devrions point hésiter à le faire. Point du tout, il ne nous demande, à la rigueur, qu'un temps fort court; et nous le trouvons encore trop long l C'est le cas de dire que plus est grande la condescendance de Dieu à notre égard, et plus est grande aussi notre ingratitude.

Vous me direz peut-être qu'on vous exhorte encore à prier Dieu, pendant le jour, et même dans le silence de la nuit.

Oui, on vous y exhorte; mais on ne vous le commande pas, à moins que cela ne soit devenu obligatoire pour vous, par quelque raison particulière, comme, par exemple, si vous avez quelque tentation violente à repousser, quelque grave danger à éviter, quelque grace importante à demander, pour vous ou pour les vôtres. Et quand bien même on vous le commanderait, devriez-vous vous en plaindre? auriez-vous raison de dire que vous n'avez pas le temps? est-ce qu'il faut du temps pour cela? Lorsque la nuit vous laisse sans sommeil, qu'avez-vous de mieux à faire que de vous entretenir avec cet ami qui vient à nous toutes les fois que nous l'appelons? Au milieu des occupations de la journée, tandis que votre corps est penché, je suppose, vers la terre, pour vaquer à de pénibles travaux, est-ce que votre esprit et votre cour ne peuvent pas s'élever vers le ciel, pour remercier Dieu de ses grâces et lui en demander de nouvelles? est-ce que vos lèvres ne peuvent pas s'ouvrir pour murmurer les douces paroles de la reconnaissance et de la supplication? Je vous vois souvent vous livrer aux fureurs de l'emportement, au milieu de vos occupations terrestres, je vous entends maudire vos sem-blables, blasphémer le saint nom de Dieu. Serait-il plus difficile à votre ame de s'élever vers le ciel par la prière, pendant le travail des mains, que de se heurter, par la

colère, contre les objets ou les événements de la terre? Est-ce qu'il faut plus de temps, par hasard, pour bénir et prier, que pour maudire et blasphémer?

«Vous ne trouvez pas le temps de prier!» dit également l'éloquent Massillon. Mais pour quoi le temps vous est-il donné, que pour demander à Dieu qu'il oublie vos crimes, qu'il vous regarde avec des yeux de miséricorde, et qu'il vous mette un jourau nombre de ses saints? — Vous n'avez pas le temps de prier? — Mais vous n'avez donc pas le temps d'être Chrétien? Car un homme quine prie point est un homme qui n'a point de Dieu, point de culte, point d'espérance. — Vous n'avez point le temps de prier? — Mais la prière est le commence. ment de tout bien : si vous ne priez pas, vous n'avez pas encore fait une seule œure pour la vie éternelle. Ah! manquons-nous de temps pour solliciter les grâces dels terre, pour importuner nos maîtres, pour obséder ceux qui sont en place, pour donner aux plaisirs ou à la paresse? Que de moments inutiles! Que de jours ennuyeux et à charge, par la tristesse toute seule que l'oisivelé traîne après elle! Que de temps penlu à de vaines hienséances, à des entretiens oiseur, à des jeux interminables, à des assujettissements stériles, à courir après des chimères qui s'éloignent toujours plus de nous! Grand Dieu! et l'on manque de temps pour vous demander le ciel, pour apaiser votre colère el attirer vos miséricordes éternelles! Qu'on fait peu de cas de son salut, o mon Dieu! quand on n'a pas le temps de demander à votre miséricorde qu'elle nous sauve les qu'on est à plaindre de trouver tant de moments pour le monde, et de n'en pas trouver un seul pour l'éternité! »

A quoi bon d'ailleurs? avez-vous demm-

Mais tout ce que nons venons de dire le prouve surabondamment. Il n'était pas nécessaire, du reste, de vous rappeler l'utilité de la prière pour que vous la reconnussier aussi bien que nous. Est-ce que tout en vois et hors de vous ne vous la fait pas sentirbes coup mieux que la plus éloquente parole?

A quoi bon prier Dieu? — Mais pour le remercier de tous les bienfaits dont il nous a comblés jusqu'ici, et dont il ne cesse, es ce moment même, de nous combler encore. Tout ce que nous avons, tout ce que nous sommes vient de Dieu. Les biensaits les plus touchants, les plus précieux tombent, à cisque instant, de sa main sur nous. Et noure cœur ne dirait rien, n'éprouverait rien, il ne se remuerait pas, il ne s'élèverait pas instinctivement, nécessairement vers celei qui est la source de son bonheur, et mêue de sa vie! C'est incroyable. Ce sersit je ne dis pas contre la religion, je ne dis pas contre la raison, ce serait contre nature. Voyez ? pauvre à qui vous venez de donner une piè ce quelconque de monnaie, ou seulemes un petit morceau de pain. « Merci l » dil-il avec émotion, et quelque lois les larmes aut yeux. Et, s'il no le fait pas, si, au lieu de

moigner sa reconnaissance, il ne donne que es preuves d'ingratitude : « Le misérable ! rez-vous pout-être, il est sans cœurl » Ce isérable sans cœur, c'est vous, plutôt, qui, cevant à toute heure les plus grands bienits de la part du Seigneur, ne lui en témoilez jamais votre reconnaissance. La reconlissance est tellement dans la nature que s animaux sans raison peuvent sur ce point sus servir de modèle. Voyez celui dont le m seul est une injure pour l'homme. Quand nis lui avez donné un os, il vous lèche la ain avec douceur. C'est son action de graces, lui, si je puis m'exprimer de la sorte. Et, l ne le fait pas, si, au lieu de vous lécher la sin, il vous la mord, -chose très-rare, il at en convenir, - vous le chassez comme le mérite, c'est-à-dire à coups de pied et one de baton. Quei done! vous ne seriez s pour Dieu ce qu'est pour nous l'animal connaissant? Répondant à tous ses bients par l'ingratitude du silence et du blasème, vous agissez envers lui comme l'aniil dénaturé, qui, après avoir reçu sa nourure, se retire en grognant, si ce n'est mêaprès avoir mordu la main qui la lui a nuée! Je le répète, c'est incroyable! A quoi bon prier? - Pour demander à

eu la continuation de ses bienfaits, et d'aus encore dont nous avons toujours besoin. nomme est un abime de misère. Les bients infinis du Seigneur semblent s'y peran lieu de le combler. Qui ne le reconli en soi comme dans les autres? Où sont. r exemple, les graces de lumière et de forque nous avons recues dans notre enfance, ns netre jeunesse, il ya un an et peut-être me un mois? Tout cela a disparu, et je ne s même s'il en reste aucune trace. En adttant d'ailleurs que les bienfaits du Seieur s'attachassent à notre nature infirme et ingeante de manière à ne la pas quitter, i ne voit que ces bienfaits en appellent æssairement de nouveaux? Vous avez recu Dieu, je suppose, la vertu de patience. us êtes oblig de la conserver, et même lui donner les développements qu'elle réme. Or, vous ne pouvez faire cela sans nouvelles grâces. De là donc encore un join incessant de la prière. En sorte que, and vous demandez à quoi bon la prière, is montrez que vous ne manquez pas de ur seulement, mais d'intelligence, que is ne comprenez rien, ne voyez rien, pas me ce que vous êtes et ce qui vous man-

l quoi bon prier? demandez-vous.—Mais ir nous élever de plus en plus dans la maissance et dans l'amour de Dieu, pour e également des progrès dans la connaisce de nous-mêmes, et dans l'attachement devoirs que nous avons chaque jour à iplir.

a prière, comme chacun sail, n'est pas dement un acte de reconnaissance et de nande, c'est aussi une méditation; ou, tôt, par cela même que c'est un acte de onnaissance et de demande, c'est une ditation; et j'ajouterai même une médi-

tation recueillie, profonde, touchante, salutaire, une méditation faite, en quelque sorte, par le cœur, l'esprit, par toutes les facultés intellectuelles de l'homme. Qui ne le comprend facilement? Je veux prier. Je commence donc par me recueillir. Je me détache, autant que possible, des objets terrestres, et même des sens qui m'ont été donnés pour me servir. Mon esprit et mon cœur, mon âme, créée à l'image de Dieu, s'élève vers lui, avec ces puissantes facultés qu'elle en a reçues. Je ne puis le contem-pler ainsi, sans approfondir, de plus en plus, ses infinies perfections, et, en les approfondissant, sans les aimer davantage. Je ne puis me présenter ainsi en face de l'infinie majesté de Dieu, sans apercevoir, de plus en plus, ma faiblesse et ma misère, sans reconnattre, en même temps, les liens qui m'unissent à lui. J'ai donc eu raison de dire que la prière sert à nous élever, de plus en plus, dans la connaissance et dans l'amour de Dieu, à nous fortifier également dans la connaissance de notre propre nature, dans l'attachement aux devoirs que nous avons chaque jour à remplir.

A quoi bon prier? — Mais pour nous élever un instant au-dessus de toutes les souffrances et de toutes les misères de cette vie, et prendre un avant-goût du bonneur céleste.

L'homme qui prie n'est plus sur la terre, en quelque sorte; il est dans les cieux, Ne le voyez-vous pas au silence profond qu'il garde, à son recueillement angélique? Ne le voyez-yous pas à l'intime entretien qu'il a avec Dieu? Son corps sans doute tient toujours à la terre; mais son âme, la plus belle partie de lui-même, ou plutôt la seule qui constitue l'homme véritablement, est déjà dans les cieux. Aussi a-t-il oublié, pour un instant du moins, le bruit, l'agitation, les souffrances, toutes les misères de cette vie. Il n'y a pas jusqu'au fardeau du corps dont il ne soit an quelque sorte décard. il ne soit, en quelque sorte, dégage, pour pénétrer plus avant dans le ciel, et commencer à y goûter le bonheur. En quoi consiste, en effet, le bonheur céleste? « Là, » dit saint Augustin, « nous verrons Dieu, et, en le voyant, nous l'aimerons, et en l'aimant, nous chanterons ses louanges. » Or, c'est là, jusqu'à un certain point, l'effet de la prière. Elle nous montre Dieu, sinon face à face, du moins aussi clairement qu'il est possible de le voir ici-bas, et, en nous le montrant ainsi, elle nous le fait aimer, et, en nous le faisant aimer, elle nous fait chanter ses louanges.

Dieu sait mieux que nous ce dont nous avons besoin, et il est assez bon pour nous l'accorder sans que nous le lui demandions,

avez-vous remarqué.

Sans doute, puisque la connaissance de Dieu est sans bornes, et que la pôtre est excessivement bornée. Aussi n'est-ce point pour éclairer Dieu sur nos hesoins que nous lui adressons nos prières, puisqu'il connaît ces besoins beaucoup mieux que nous-nêmes, comme vous le dites avec raison; c'est pour faire acte de dépendance et de

soumission, et disposer ainsi son cœur plus favorablement à notre égard. Rappelez-vous le pauvre priant le riche. Prétend-il l'éclairer sur ses besoins? Nullement. Il en est parfaitement connu, je suppose; et puis, ces vêtements sales et déchirés, ce visage pâle, ces mains décharnées, tout démontre assez clairementsa misère. Pourquoi doncces bras tendus en signe de supplication? Pourquoi ces larmes dans les yeux, cette voix émue? Pourquoi ces paroles où sont exprimées, d'une manière si touchante, la biensaisance et toutes les qualités de l'un, l'indigence et tous les besoins de l'autre? Pour quoi cette prière, enun mot? Car c'en est une véritablement, de la part du pauvre à l'égard du riche. Pourquoi? Ah! il est aisé de le voir, le pauvre, par là, veut faire acte de dépendance et de soumission, il veut toucher le cœur du riche, pour le disposer à lui accorder ce dont il a besoin. Il en est ainsi de l'homme, ce pauvre indigent, quand il prie le Seigneur, en qui se trouve l'assemblage de tous les biens.

Vous avez dit que Dieu était assez bon pour nous accorder ce dont nous pouvons avoir besoin, sans que nous le lui deman-

dions.

1131

Sans doute Dieu est bon, et même d'une bonté infinie; aussi nous accorde-t-il souvent ce que nous ne lui avons point demandé, et nous refuse-t-il souvent aussi ce que nous lui demandons, quand il voit que ce serait contraire à notre bonheur ou à sa gloire, à laquelle tout doit définitivement se rapporter. Est-ce à dire pour cela qu'il ne vent pas que nous le priions? Il nous le commande, au contraire. Il ne cesse de nous rappeler cette importante obligation par la religion, par la raison, le cœur, par l'ensei-gnement de tous les hommes. En sorte que nous ne devrions point hésiter à nous y soumettre, alors même que nous ne pourrions la concilier avec l'infinie bonté de Dieu. Il n'en est rien toutefois; et, pour qui considère la chose attentivement, il est aisé de comprendre que la bonté de Dieu, bien loin de nous dispenser du devoir de la prière, nous le commande, au contraire, comme ses autres attributs.

Dieu est bon, dites-vous, et d'une bonté infinie, avons-nous ajouté. Oui, mais cette bonté infinie veut l'ordre; et, par conséquent, la dépendance, la soumission de l'inférieur à l'égard du supérieur, de l'homme par rap-

port à Dieu. Donc, la prière.

Oui, Dieu est bon et d'une bonté infinie; mais, plus il est bon, plus il veut le bonheur de l'homme, et, par conséquent, sa perfection. Or, l'homme ne peut arriver à la perfection et au bonheur sans remplir ses devoirs, et spécialement le devoir de la prière. Donc, la bonté de Dieu commande à l'homme la prière, bien loin de l'en dispenser.

Voyez la mère qui aime son fils, je suppose, avec la plus vive tendresse. Elle n'ignore point, généralement parlant, les choses dont celui-ci a besoin, et elle est toute disposée à les lui accorder. Mais elle n'en exige pas moins que celui-ci les lui demande quelquesois, comme témoignege de memission et de respect à son égard Si éller-marque que les regards et le cœurde et in es et tournent jamais vers elle, son and pour lui se restroidit immédiatement; act s'aperçoit que ce sils dénaturé n'a pour éleque des sentiments d'indissérence, d'act titude et de haine, cet amour s'éteint une tôt complétement, et elle sinira par abanémer, en quelque sorte, à lui-même e si qu'elle aimait d'abord, avons-nous dit, ret la plus vive tendresse. Il doit en être e même, toutes proportions gardées, de ben par rapport à l'homme.

D'ailleurs, avons-nous dit déjà, la tole n'est pas seulement une demande; c'estur ... de remerciment ; c'est un recueillement » méditation, l'étude de Dieu et de sei-ale Que demandait à Dien saint Augustin, 4 homme d'oraison, dans ses nombreue : ferventes prières ? La connaissance de la mire divine et de la sienne propre : « Que pre connaisse, Seigneur I que je me connaise . même, » s'écriait-il souvent: Novertale . verim me! En supposant donc que nous missions point obligés de prier Dieu, pour . mander les choses dont nous avons besuzce qui n'est pas certainement, - nous rerions pas moins obligés de prier, pour \* mercier, apprendre à le connsitre, à := connaître nous-mêmes, méditer les des que nous avons à remplir chaque ; ... son égard, et aviser aux moyens de le .: faire.

Si vous lui demandez de changer prous le cours de la nature, dites-vous so donc un miracle que vous avez la proc-

tion de lui demander.

A moins de circonstances extraordina mau milieu desquelles il est bien persa l'homme d'agir aussi d'une manière ettre dinaire, nul ne s'avisera de demander l'è de changer pour lui le cours de la natudéroger aux lois qu'il a établies. Ce t donc point un miracle que nous dexant à Dieu dans nos prières habituelles et re pouvez, par conséquent, nons accas présomption. Nous allons expliquer ce à pe des exemples.

Voilà un homme frappé de mert. 💵 🗝 personne, quelque pieuse qu'elle soit ? que confiance qu'elle ait en la puissas? en la bonté de Dieu, ne songera ale: prier pour sa résurrection, à moins & \* constances extreordinaires au milieu quelles il nous est bien permis sesse, oje le disais tout à l'heure, d'agir d'um nière extraordinaire. Pourquoi persant : songera-t-il même à demander à Dies 4 surrection de ce mort? Parce que ce er lui demander un véritable miracle, ic 8-3 par conséquent, et faire acte de pertion : ce qui nous est désends per . ligion, comme par la raison. Maisce 1. 6 au lieu d'être frappé de mort, es bers lade seulement. Personne alors nes intes mal faire, en priant pour sa goer sos: 1 ne sais si vous-même, qui niet et co-ment la prière, tenant à lui par les luces -

l'amitié ou du sang, vous ne prieriez aussi avec la même confiance et la même ferveur que les autres. Pour quoi cela? Parce que, s'il est évident que demander la résurrection d'un mort serait demander un miracle, il ne l'est pas moins que demander la guérison d'un malade n'en est point demander un, à moins de demander cette guérison immédiatement, sans aucun de ces moyens naturels ordinairement employés pour notre guérison: ce que personne ne demandera, pas plus que la résurrection d'un mort. Qui ne voit, en effet, que pour la guérison d'un ma-lade, il suffit d'un peu plus de lumière ou de zèle dans le médecin, un peu plus de dé-vouement dans les personnes qui le soignent, un peu plus de tepos, un peu plus de tranquillité d'esprit ou de corps dans le malade lui-même, grâces que Dieu peut nous accorder et nous accorde, en effet, chaque jour, sans changer le cours de la nature, sans déroger aux lois qu'il a établies, et, par conséquent, sans miracle?

Ce que je viens de dire de la guérison corporelle d'un homme, nous pouvons le dire également de sa guérison spirituelle et morale. Ce que nous disons des grâces actordées à l'homme directement, nous pouvons le dire de toutes les autres. Donc, la rière ne suppose pas, habituellement, un changement au cours de la nature, une dérogation aux lois établies de Dieu, et, ce qui est la même chose, un miracle. D'où il suit que nous pouvons l'adresser à Dieu, sans

itre accusés de présomption.

J'ai dit qu'en des circonstances extraordinaires l'homme pouvait agir aussi d'une manière extraordinaire, et demander à Dieu les grâces en dehors du cours de la nature, le véritables miracles. Qui ne le voit par e qui a eu lieu du temps de Jésus-Christ et les apôtres, par les prodiges sans nombre acomplis de tout temps par les saints? Ce n'est oint tenter Dieu alors, puisque c'est, au ontraire, agir selon ses intentions. Ce n'est oint présomption de notre part, puisque lieu n'accomplit le prodige que nous lui denandons que pour manifester sa gloire en ni-même ou dans ses plus fidèles servilurs.

Qu'y a-t-il de plus ridícule, avez-vous it, que cet ensemble de prières, en généil contradictoires, qui lui sont adressées de

utes parts?

Nous croyions, nous, le contraire; nous pus imaginions que, s'il est au monde un rectacle grand, imposant, touchant, divin, est assurément cet ensemble de prières, mme vous dites, s'élevant, à chaque insent, de toutes les parties de la terre, jusniau cœur du même Père, qui est Dieu, pur en obtenir à peu près les mêmes grâs, dent nous avons tous besoin. Point du ut; c'est ridicule, selon vous; ce que nous ons de mieux à faire, c'est de n'y prendre cune part.

Qu'y a-t-il de plus ridicule? dites-vous. — ais, quoi l'n'avez-vous jamais joui de relique concert imposant de la nature?

Transportons-nous sur une haute montagne. par un beau jour de printemps, au moment où le soleil se lève. Nous sommes dans une vaste solitude, à quelque distance de la mer seulement. A cet instant solennel où la nature entière semble sortir du sommeil où l'avait plongée le silence de la nuit, chaque être semble élever la voix de la reconnaissance vers le Créateur de toutes choses. Vous entendez donc tout à la fois et le chant si varié des oiseaux, et le murmure du vent, et le gémissement des eaux. Car, on l'a dit, et rien n'est plus vrai, tout ce qui existe a sa voix dans le monde, depuis la gouttelette de rosée qui gémit en se brisant sur l'herbe, jusqu'à l'Océan qui semble ébranier, avec un fracas effroyable, les bases de la terre; depuis le roseau qui plie en murmuran, jusqu'au chêne élevé, dans les branches duquel mugit la tempête; depuis l'insecte imperceptible, qui cache ses tristesses et ses joies dans le calice des fleurs. jusqu'au lion, roi du désert, dont les rugis-sements retentissent dans la solitude immense; tout a son mouvement, tout arrive avec plus ou moins de régularité au but déterminé, depuis la masse inerte que la main de l'homme roule sur la terre, jusqu'à ces globes lumineux qui, conduits par la pensée divine, tournent, de sphère en sphère, comme un vaste concert céleste. Dans celui auquel vous venez d'assister, concert nécessairement borné comme vous-même, n'êtesvous pas touché, ému, attendri jusqu'aux larmes? Et cependant qu'ya-t-illà? Du bruit, et encore du bruit; du bruit sur tous les tons et dans tous les modes. Ce qu'il y a de vraiment grand, de beau et de touchant est en vous-même. C'est voire pensée, votre sentiment, c'est le cri de votre ame, qui, s'unissant aux cris inintelligents des autres créatures, ou plutôt, s'en chargeant comme d'une offrande sainte, va les déposer aux pieds de l'intelligence souveraine. Mais votre pensée à vous, votre sentiment, le cri de votre âme, et, pour tout dire en un mot, votre prière n'est pas seule. Autant il y a d'hommes sur la terre, autant il y a de prières qui s'élèvent vers Dieu, pour lui dire chacun à sa manière: Notre Père, qui êtes aux cieux, donnez-nous notre pain de chaque jour. (Matth. vi, 9 seq.) Et vous appelez cela ridicule? Le dire sérieusement, ce serait n'avoir ni intelligence, ni cœur, ce serait se mettre en opposition avec soi-même, puisque nous déclarons admirable ce qui l'est beaucoup moins.

Vous trouvez cela ridicule! Et pourquoi donc, s'il vous platt? — Parce que, ditesvous, ces prières sont généralement contradictoires. — Vous vous trompez; toutes s'accordent sur ce qu'il y a de plus important, de véritablement essentiel. Pour le reste, la contradiction n'est qu'apparente, quand elle existe. Car, qui que nous soyons, quelque chose que nous demandions à Dieu, nous ne manquons jamais d'ajouter ou du moins nous devons le faire, si nous somn es Chrétiens: Que votre volonté soit faite, et

non la nôtre, fiet voluntes tua, — ainsi que Jésus-Christ nous l'a enseigné et l'a pratiqué lui-même. D'où il suit que, quelque différentes, quelque opposées même que se trouvent souvent les prières des Chrétiens, ces prières se concilient pourtant dans la volonté souveraine de Dieu, que ces prières ont pour but de toucher et d'appeler à notre secours, autant que ce secours peut s'accorder avec sa propre gloire et le bien général de nos frères.

PRI

Quant à ce que ces prières ont de contradictoire, dans l'expression du moins, pourquoi s'en étonner? pourquoi surtout le tronver ridicule? N'est-ce pas ce qui se rencontre presque partout, sans nous surprendre, ni nous scandaliser? Voyez le père, entouré d'une nombreuse famille, ayant à pourvoir aux besoins de chacun de ses enfants. Les demandes de ces enfants ne sont pas toujours les mêmes. Elles sont, au contraire, souvent différentes et même opposées. Que fait le père? Le supposant intelligent et sage, il écoute tous ses enfants avec beaucoup d'attention, apprécie leurs besoins, et n'accorde siéfinitivement à chaoun que ce qui lui paraît le plus juste et le plus convenable. Voilà précisément ce que fait Dieu à l'égard des hommes, ses enfants; avec cette différence toutefois que l'homme ne peut faire ce que nous venons de dire sans beaucoup de peine et d'erreurs, parce qu'il n'est que faiblesse, ignorance et passion, tandis que Dieu écoute toutes les prières des hommes et leur accorde les secours qu'il juge à propos de leur accorder sans la moindre fatigue, et sans se tromper jamais, parce qu'il est sou-

verainement puissant, intelligent et sage.
Pourquoi demander à Dieu le bonheur?
dites-vous encore; il est à la disposition de

chacun de nous.

C'est une erreur, et une erreur bien grande; car, s'il est un fait avéré, incontestable, c'est que personne n'est heureux sur la terre, que tout homme se plaint, qu'il s'agite et se tourne en tous sens, pour trouver le bonheur, sans le rencontrer jamais, que nous n'en apercevons que l'ombre, laquelle même nous échappe sans cesse, quelque effort que nous fassions pour la saisir.

Le bonheur est à la disposition de chacun de nous, avez-vous dit. - Vous êtes donc bien heureux, vous qui parlez ainsi? Quoi l vous n'avez à vous plaindre de rien, vous ne regrettez rien, vous ne désirez rien? Vraiment, vous êtes un prodige; vous n'êtes point pétri de la même boue que les autres, vous n'avez point été animé du même souffle, vous n'appartenez sous aucun rauport à la race infortunée d'Adam. « Que les dieux me donnent les richesses et la santé, » chantait le présomptueux paien, « et je me procurerai le reste ! » C'était inexact, car beaucoup de choses lui manquaient encore pour être heureux, quand il eût été assuré des richesses et de la santé. Mais enfin il reconnaissait qu'il avait besoin d'adresser aussi ses vœux au ciel. Quant à vous, rien

ne vous manque, rien absolument; c'et u peu fort! et pourtant il faut cels pour que vous vous déclariez heureux. Car le beheur est comme le bien : il est tout est e ou il n'est pas du tout; la moindre défetuosité le fait cesser d'être, et le change mixen malheur d'autant plus grand, ou du une d'autant plus vivement senti qu'il du plus grand ou plus vivement senti lui-ales Bonum ex integra causa; malum ex quome que defectu.

Vous me direz peut-être que, pour me. le bonheur consiste dans la modération to

désirs.

Cela est vrai en un sens; ce n'est à trijours qu'un bonheur relatif. C'està-ce que celui qui sait modérer ses désmes plus heureux, ou, pour parler plus jet moins malheureux que celui qui, leur asant l'insatiabilité, en est continuellere dévoré. Adméttons d'ailleurs que ce sui le bonheur véritable. Comment pour enous modérer nos désirs? En douje nos passions. Et comment pouvous-a dompter nos passions, si ce n'est atter secours de la grâce, qui ne nous est desir que quand nous la demandons à Dies.

Le bonheur est à la disposition de cha 1
—Mais, en supposant que vous passiste surer vous-même votre bonheur, parti vous assurer également celui de vos parcide vos amis, de toutes les personnesave quelles vous êtes en relation? Il le faut cratidant pour que vous puissiez vousdire rest blement heureux; car voir souffir lesse ceux seulement que l'on connaît, c'est soi-même, et quelque fois encore plus l'ement que si l'on souffrait soi-même. La se france, surtout quand elle est extréme, a ôte quelque fois la perception de la deut tandis que nous la voyons et que nous a sentons même, par sympathie, inserte ment dans les autres.

Le bonheur est à la disposition de that

Et le bonheur de l'âme, de cette sebille
créée à l'image de Dieu, que nous at re
naissons qu'imparfaitement, quoiqu'eve
la plus noble partie de nous-mêmes, er
aussi à notre disposition? Ce bonicar peut pas être autre chose ici-bas que in
et même une vertu solidement étable comment cette vertu est-elle acquisa in rest avec l'assistance divine? et cette asistance nous est-elle donnée, si cette quand nous la demandons?

Le bonheur est à la disposition de l'autre vie, ce sauquel nous devons tenir principation de l'autre vie, ce sauquel nous devons tenir principation de la terre n'est qu'une ombre, en que sorte, et s'écoule de même, est-il and notre disposition? Comment cela partiel se faire? Le bonheur éterne au demment qu'une participation plus sau demment qu'une participation plus sau grande au bonheur de Dieu lui-même se étant, il ne peut venir de nous de grâce de Dieu, la dernière, la plus incompresse la plus complète, la plus incompresse de la complète, la plus incompresse de la complète, la plus incompresse de la complète de la plus incompresse de la complète de la com

de toutes; et nous ne pouvons l'obtenir que per de ferventes prières.

Ce ne sont pas des prières que Dieu denande, ajoutez-vous; ce sont des bonnes

Il demande les deux choses à la fois, es prières aussi bien que les bonnes envres; nous l'avons suffisamment établi lus haut, et il ne nous reste plus qu'à apliquer ici les paroles de Jésus-Christ, rerochant aussi aux scribes et aux phariens de scinder sa loi et d'en retrancher les hoses les plus essentielles: Il faut faire elles-ci, et ne point omettre celles-là. « Hæc portuit facere, et illa non omittere. » (Matth.

rm. 23.)

1137

Ce ne sont pas des prières que Dieu deaude, ce sont des honnes œuvres. — Mais s prières ne sont-elles pas réellement des nnes œuvres? Vous devez entendre par là ns doute ce que nous faisons pour la gloire Dieu, notre Père, pour le bonheur des mmes, nos frères, et pour notre propre nheur. Or, à ces différents titres, les priès ne sont-elles pas des bonnes œuvres, et lme les plus excellentes de toutes? A qui us adressons-nous, en priant? A Dieu. le demandons-nous à Dieu dans nos priè-? Notre bonheur et celui de tous les hom-

Tous me direz peut-être qu'on entend nmunément par là les œuvres de cha-, ayant pour but surtout de subvenir aux

oins corporels des malheureux.

In bien I soit. En ce sens, j'en conviens, rière n'est point au nombre des bonnes vres; mais vous devez convenir aussi elle en est la source la plus féconde. Que ons-nous dans la prière? Nous demans à Dieu toutes les grâces qui nous sont essaires pour accomplir fidèlement sa ; nous la méditons nous-mêmes profonient, cette loi sainte, et nous recherchons ; soin tout ce qui peut nous en faciliter omplissement. Or, que veut la loi, que s commande-t-elle avant tout? La cha-Donc tontes les bonnes œuvres. Donc ière qui nous conduità l'accomplissement i loi, se trouve, par cela même, la source lus féconde des bonnes œuvres. Ne l'apas toujours vu, et ne le voit-on pas re chaque jour? Qu'était Jésus-Christ, passa sur la terre en faisant le bien?
omine d'oraison. Que furent les apòqui ont continué la mission du Sau-? Des hommes d'oraison. Que fules Chrétiens de la primitive Eglise, semblaient n'avoir tous qu'un cœur u'une âme? Des hommes d'oraison. furent les saints Pères, tous ces sévêques qui, après avoir eu en maent, pendant leur vie, des sommes conibles, ne laissaient, à leur mort, qu'un ige insignissant, que, par testament e, ils partageaient aux indigents? Des nes d'oraison. Que fut saint Vincent ul, cet apôtre si célèbre de la charité? omme d'oraison. Que sont ses enfants, és de continuer ses œuvres? Des hommes d'oraison. Que sont ces pieuses semmes, tellement dévouées à la charité qu'elles en ont pris le nom? Des semmes d'oraison. Que sont ces aumôniers-laiques qui, ayant aussi saint Vincent pour patron, vont partout, sous les livrées du monde, exercer toutes les œuvres de charité dont le monde a besoin? Des hommes d'oraison. Nous avons donc eu raison de dire que la prière est la source la plus séconde des bonnes œuvres. D'où il suit que Dieu, qui commande expressément ces œuvres, commande, par cela même, la prière.

Les personnes qui prient le plus, ditesvous, ne sont ni les plus reureuses, ni même

les plus vertueuses.

De qui parlez-vousici? Des personnes qui prient mal? Dès lors, votre objection n'est point contre nous; car, quand nous parlons de la prière, nous n'entendons pas une prière mal faite. La prière mal faite n'est point un acte de piété, mais plutôt d'impiété. Ce ne sont donc pas les bénédictions du ciel qu'elle doit appeler sur nous, mais ses malédictions.

Entendez-vous parler de ceux qui prient bien, des véritables Chrétiens? C'est bien alors contre nous qu'est dirigée votre objection; mais elle est sans valeur; et il est facile de le

montrer.

Les personnes qui prient le plus, dites-vous, ne sont pas les plus heureuses? — Où donc? Comment? Sur la terre? Du bonheur corporel? En ce sens, vous avez parfaitement raison. — L'homme qui prie le plus n'est réellement pas le plus heureux. Il ne s'y attend pas, il ne le recherche pas, il ne le veut pas: pas. Il ne le recherche pas, il ne le veut pas : il craindrait d'avoir sa récompense ici-bas. Disciple de Jésus-Christ, il sait que son royaume n'est point de ce monde; disciple de Jésus-Christ, il sait qu'il doit lutter continuellement contre les puissances infernales; disciple de Jésus-Christ, il sait qu'il doit lutter configuration e l'impolement contre les puissances infernales; disciple de Jésus-Christ, il sait qu'il doit lutter couffir avec résignation e l'impolement contre les puissances infernales. doit souffrir avec résignation, s'immoler même, à l'occasion, pour son propre salut et celui de ses frères. Dans une telle position, comment donc le Chrétien pourrait-il trouver, demander même le bonheur sur la terre? Ah! il ne l'attend que dans l'autre vie, comprenant qu'en celle-ci il doit être considéré comme une victime. Si nous n'avions d'espérance qu'en cette vie, a dit l'apôtre saint Paul, parlant non-seulement de lui-même mais de tous les Chrétiens, nous serions les plus infortunés des hommes : « Si in hao vita lantum in Christo sperantes sumus, miserabiliores sumus omnibus hominibus. » (I Cor. xv, 19. ]

Hâlous-nous d'ajouter, cependant, qu'est parlant, après saint Paul, du malheur incomparable des Chrétiens, nous entendons un malheur beaucoup plus extérieur qu'intérieur. Car, sous ces souffrances, et quelque-fois même en ces souffrances, il y a souvent une délectation telle qu'elle surpasse de beaucoup loutes les jonissances de la terre. Quel était le plus malheureux, de Jésus-Christ on de ceux qui le mettaient à mort? Le crucifié, n'eût pas manqué de dire celui qui ne considérait que l'extérieur. Point du tout;

c'étaient ceux qui le crucifiaient. Quel est le plus malheureux du persécuté ou du persécuteur, du martyr ou du bourreau? Le per-sécuté, le martyr, répondront encore ceux qui s'arrêtent à la surface. Point du tout, c'est le persécuteur, c'est le hourreau. Avez-vous oublié la parole significative de sainte Thérèse. cette femme toute d'oraison? «Ou souffrir, ou

PRI

mourir ! » s'écriait-elle.

Ne dites donc point que les personnes qui prient le plus ne sont pas les plus heureuses ici-bas; car, d'une part, cette souffrance est naturellement leur partage, et, d'une autre part, elle n'est pas telle qu'elle paraît à l'extérieur. — Les personnes qui prient le plus, avez-vous dit encore, ne sont pas les plus vertueuses. — Yous ne pouvez croire ce que vous dites. Comment se ferait-il que ceux qui songent le plus à leurs devoirs, qui les méditent souvent, profondément, qui demandent à chaque instant à Dieu la grace de les accomplir, fussent moins exacts à leur accomplissement que ceux qui ne s'en occupent en aucune manière? Cela n'est pas croyable, je le répète. Si du raisonnement nous passons à l'examen des faits, nous arrivons à la même conséquence. Jésus-Christ n'est-il pas le modèle de toutes les vertus? Les apotres, les premiers Chrétiens, tous ceux qui, comme eux, ont mis fidèlement en pratique ce devoir de l'oraison si formellement recommandé par notre divin Maî-tre, ne sont-ils pas des hommes de vertu? Vous me direz peut-être que vous en con-

naissez qui prient beaucoup sans être ver-tueux. Mais c'est qu'ils ne prient pas bien, qu que vous les jugez mal. Non pas que la prière nous mette à l'abri de toute faute, nuisqu'elle nous laisse toujours avec notre nature sujette au péché. Je veux dire seulement qu'au lieu d'abaisser cette misérable nature au-dessous du niveau ordinaire, elle la relève, au contraire, en la rapprochant

de la Divinité.

Aussi, ajoutez-vous encore, quelles priàres l'Le murmure des lèvres : l'esprit n'y est pour rien, et le cœur encore moins que

l'esprit.

De quelles prières parlez-vous? allonsnous vous répondre encore. De prières mal faites? Nous vous accordons sans difficulté tout ce que vous pouvez en dire. C'est véritablement le murmure des lèvres, et ra de plus. L'esprit n'y est pour ries, e a cœur encore moins que l'esprit.

Parlez-vous de bonnes prières, de mira telles que les font ou doivent les faire in Chrétiens véritablement dignes de ce ma! Nous ne craignons pas de vous dire, es a cas, que vous êtes complétement dus e faux. Jésus-Christ n'a-t-il pes stigness energiquement ces prières toules materies quand il a applique aux pharisiens en proles d'Isaïe: Ce peuple m'honore da ira mais son cœur est loin de moi? « Pepuluix labiis me honorut : cor autem eorum inquest a me. n (Matth. xv. 8.) N'a-t-il panpelé, de la manière la plus claire, à setciples, que leur prière devait surtoute :tinguer de celle des autres par leur mus toute spirituelle? Le temps rient. dit-i. 4 il est desà venu, où ces vrais adoratem u-reront le Père en exprit et en résult a : sont là les adorateurs que le Père dem Dieu est esprit, et il faut que ceux qui le rent l'adorent en esprit et en cérit : Tr. hora, et nunc est, quando veri serum adorabunt Patrem in spirity et verilate. Sont Pater tales quærit qui adorent eum. Sonu est Deus: et eos, qui adorant eum, in pri et veritate oportet adorare.» (Joss. 11, 3 24.) Fidèles à la recommandation de les lis tre, les Chrétiens font tout ce qu'ils peren se recueillant, en se détachant des en dirigeant vers Dieu leurs regards à esprit et leur cœur, pour donner à leurse cette qualité essentielle. Ils n'y parieur pas toujours, quelque désir qu'ils en se quelque effort qu'ils fassent. A qu. " tient-il? à leur position ici-bas, à en 2 ture matérielle, à la supériorité de l':difficultés que vous avez à vaincre au nous, et qui ne peuvent l'être évidense que par l'exercice de la prière, et surtou :: prière telle que la pratiquent les Chrèce

Remarquons, du reste, que, dam a : encore, c'estra-dire quand la prère to que le murmure des lèvres, sans qu'! de notre faute, pourvu que nous spes soin de l'offrir à Dieu dès le commencere et de la spiritualiser ainsi, en quelque ar-par l'intention, ce bon Père doit la comme si elle était véritablement k

de la pensée et de l'amour.

### PRISE D'HABIT, PROFESSION RELIGIEUSE.

Objections. — Que signifie cette cérémonie qui se fait avec tant de pompe dens la religion catholique? — C'est comme pour renouveler les sacrifices bumains détruits par le christianisme. N'y a-t-il pas là réellement l'immolation d'une victime humaine? Tout le prouve, et chacun le reconnaît en la déclarant morte au monde. — Pourquoi d'ailleurs ce dépouillement complet de la victime, ce sombre habit, espèce de drap mortuaire, dont elle est revêtue, et qui ajoute encore à la noirceur du tableau?

Béponse. - C'est être assez mal inspiré, il

faut en convenir, que d'aller choisir. pursquer la religion catholique, une des ce nies les plus touchantes, les plus sels les plus saintes, les plus sécondes coustions de tout genre, qui s'accomplisses: M. des autels, je veux dire une cérémont d'habit et de profession religieuse. bien le plus indifférent, le plus mosser plus impie d'y assister, dans le sies préjugés et des passions, sans se sent fondément ému, à la vue de tant de ere ment et de courage, et sans faire sa T pas sage, en ellet, de fouler aus

H.i

joies trompeuses et passagères de ce monde, it de s'attacher aux joies les seules vraies, es seules durables de l'éternité.

Vous voyez, je suppose, cette jeune fille jui est amenée solennellement au pied de aulei : elle est toute vêtue de blanc et parée ommeaux plus beaux jours de fête. C'est que éellement une grande fête se prépare pour ille! Chaste vierge, elle veut se donner au éleste Epoux, et contracter avec lui une anélique union! Renoncant à toutes les joies i séduisantes de ce monde, elle va promet-re, sous les yeux de l'Eglise, qui recevra es vœux, d'être uniquement à celui auquel lle s'est donnée, et de le servir avec un ener dévouement, non-seulement en luinême, mais dans ses créatures les plus failes, les plus malheureuses, les plus soufrantes. Résolution héroïque, et d'autant plus réritoire qu'elle ne l'aura prise qu'après les néditations les plus sérieuses! De longues preuves lui ont été imposées, depuis que e désir d'être ainsi à Dieu d'une manière articulière a commencé à naître dans son œur. Elle les a toules subies avec un invin-ible courage. Le ministre de la religion ni retrace, en ce moment, dans le langage plus élevé et le plus austère, tonte l'étenue des obligations qu'elle va contracter, i grandeur du sacrifice auquel elle va se oumettre. «Réfléchissez-y bien, ma sœur,» 'écrie-t-il à la fin, d'un ton inspiré, et d'une oix qui semble venir du ciel, « réfléchissezplus sérieusement que jamais! Il en est simps encore, vous pouvez reculer..! »

Les yeux de tous les assistants se fixent lors sur la jeune postulante. « Que va-t-elle sire? » se dit intérieurement chacun d'eux. ous sont émus, excepté celle qui cause émotion de tous. Elle a écouté sans doute vec la plus grande attention ce qui lui a été it au nom de l'Eglise; mais tout cela n'a fait u'ajouter encore au calme et à la sérénité e son visage. Sa détermination solidement rrêtée se serait fortifiée alors, si cela eut lé possible, au lieu de faiblir. Elle s'est onc inclinée devant le tabernacle, et se rere pour reparaître quelque temps après. lats, cette fois, il he lui reste plus rien de on ancienne parure; tout, jusqu'à la counnequi ornait sa chevelure, tout a disparu ous le vêtement sévère, sous le voile noir e la communauté. Ce n'est plus la fiancée, uittant le monde et en ayant encore les li-rées; c'est l'épouse de celui qui est mort nur le satut du genre humain, et la voilà isposée, avec ses vétements de deuil, à aller artout où l'appellers la religion, moraliser elle pauvre humanité, adoucir ses peines, nérir les blessures dont elle ne cesse d'être itcinte, pendant son passage sur la terre.

C'est comme pour renouveler les sacrifies humains détraits par le christianisme, bservez-vous. N'y a-t-il pas là réellement immolation d'une victime humaine? Tout prouve, et chacun le reconnaît, en la déclaint morte au monde.

Vous connaissez bien peu la nature humaine et l'esprit de notre sainte religion,

vous qui parlez de la sorte. Les sacrifices humains qui ont souillé si longtemps les autels du paganisme étaient abominables en effet, et le christianisme a purgé la terred'une lèpre affreuse en les abolissant, parcequ'ils n'étaient pas autre chose que desmeurtres commis au nom du ciel, avec les circonstances les plus aggravantes. Quant ausacrifice volontaire, autorisé, commandémème souvent pour l'accomplissement d'ungrand devoir, se fit-il avec l'effusion complète de ce sang que Dieu, qui l'a créé, nous défend de verser contre sa volonté, non-seulement il n'est point abominable, mais c'est au contraire l'acte le plus religieux auquel l'homme puisse coopérer; c'est, en quelque sorte, l'essence même du christianisme.

Qu'est-ce que Jésus-Christ, qui s'est ım-molé pour le salut de tous les hommes? Une victime. Que sont les apôtres qui se sont sacrifiés pour la propagation de l'Evangile? Des victimes. Que sont les martyrs qui ont versé leur sang pour la confession de leur foi? Des victimes. Et, dans un autre ordre de choses, que sont les soldats qui meurent tous les jours pour la défense de la patrie? Des victimes. Si donc la religion approuve et commande même quelquefols de tels sacrifices qui se font de la manière la plus sanglante, pourquoi n'approuverait-elle pas, pourquoi ne commanderait-elle pas aussi, dans certaines circonstances, le sacrifice non sanglant qui a lien quand quelqu'un entre en religion? Il y a là une victime, nous en convenons avec vous, mais cette victime n'est point détruite. Au contraire, elle puise au pied des autels, dans le sein de la Di-vinité où elle s'est réfugiée, une vie nouvelle, une vie toute spirituelle et tout angélique, qu'elle consacre à la gloire du ciel et au bonheur de la terre. Voyez, en effet, si ce n'est pas là la vie de tous ceux qui entrent en religion, et prennent véritablement l'esprit de leur état. Nous disons, il est vrai, et tout d'ailleurs le dit avec nous, que la victime est morte au monde. Oui, comprenezle bien, morte au monde, et non pas pour le monde. Morte au monde, c'est-à-dire à ses-joies coupables, à ses plaisirs dangereux, à tout ce qui est mal en lui ou peut conduire au mal, mais non pas morte pour le monde, puisqu'elle n'en devient que plus propre à cooperer à sa sanctification. Morte au monde réellement, c'est-à-dire dans la partie de son être qui tient au monde, dans la partie animale, si je puis parler de la sorte, mais non pas morte pour le monde, puisque, dégagée des sens, jusqu'à un certain point, elle n'en vaque que mieux à l'oraison et à toutes ces œuvres spirituelles, qui contribuent si effica-cement à la gloire de Dieu et au bonheur de l'humanité.

C'est, en quelque sorte, le renouvellement moral du sacrifice d'Abraham, si renommé dans l'ancienne loi (Gen. xxii), et dont nous anercevons quelque ombre dans les fables du paganisme. Le bûcher se dresse, le couteau se lève, la victime tombe... Mais quelle est cette victime qui tombe et périt

récliement? Est-ce la oréature aignée du Boigneur? Nullement; e'est le bélier embarrassé au milieu des ronces de la terre. Quant au fils de la promesse, comblé de plus en plus de toutes les bénédictions divines, il devient le père d'une postérité aussi nombreuse que les étoiles du ciel et que le sable qui couvre le rivage de la mer. Voyez les fondateurs d'ordres. D'eux aussi il a été dit: « Ils sont morts au mondel » Et cependant énumérez, si vous le pouvez, leur descendance spirituelle, essayez de compter toutes les bonnes œuvres qu'ils ont faites par eux-mêmes ou par leurs enfants.

Pourquoi donc, ajoutez-vous, ce dépouille-ment complet de la victime? Pourquoi ce sombre habit, espèce de drap mortuaire, dont elle est revêtue, et qui ajoute encore à la

noirceur du tableau?

Pourquoi? mais parce que c'est la conséquence nécessaire de ses dispositions intérieures. Telle est la nature de l'homme, que ce qui se passe au plus profond de son âme se manifeste en partie sur son visage et quelquefois sur tout son extérieur. Voyez l'homme qui a renoncé aux plaisirs de la terre, pour se livrer à la méditation des plus sérieuses pensées. Est-ce que cet abandon des joies terrestres, ce recueillement intérieur, ces greves pensées, ne se remarquent pas dans les traits du visage, dans tout l'extérieur, et jusque dans le vêtement? Celui qui entre en religion a ditadieu au monde, probablement pour toujours; et vous ne voulez pas qu'il en quitte, pour toujours aussi, les livrées? Il entreprend d'approfondir, chaque jour, les plus sérieuses pensées de l'éternité, et d'en tirer, chaque jour aussi, les conséquences pratiques, et vous ne voulez pas que ce recueillement profond, que la gravité de ces pensées se remarquent dans les traits du visage, dans tout l'extérieur, et jusque dans le vêtement? Mais c'est méconnaître complétement la nature humaine. Voyez l'homme qui conduit à sa dernière demeure la dépouille périssable de ce qu'il avait de plus cher au monde. Est-ce que le voile de la doudeur n'est pas abaissé sur son front? est-ce qu'il n'est pas tout enveloppé aussi d'un sombre habit en rapport avec la douleur dans laquelle son ame se trouve plongée? Cela est tout à fait convenable, naturel même. Ce n'est point précisément pour ajouter à la noirceur du tableau, mais pour qu'il n'y ait rien de choquant en lui. Cetableau, du reste, a aussi son genre de beauté, et surtout son utilité. Car, sous ce sombre habit, sous cette espèce de drap mortuaire, comme vous l'appelez, il y a l'espérance et l'attente de la vie éternel e. Celui qui entre en religion quitte déjà, moralement parlant, comme nous l'avons dit plus haut, sa propre dépouille périssable. Et vous ne voulez pas que le voile de la douleur soit abaissé sur son front? et vous ne voulez pas le voir enveloppé d'un habit en rapport avec la situation de son âme? Je le répète, c'est méconnaître entièrement la nature humaine. Ces sombres conleurs ne sont donc point pour ajouter à la noirceur du tableau, ainsi que vous le dites, mais pour qu'il soit conforme à la nature des choses. Ce tableau, du reste, a aussi son genre de beauté, et surtout son utilité. Car, sous cette espèce de drap mortuaire, comme vous l'avez appelé, il y a la ferme espérance des

PRI

récompenses éternelles.

Pourquoi cet habit, demandez-vous? mais pour que celui qui en est revêtu n'oublie jamais les sacrifices qu'il a faits, le saint état dans lequel il est entré, les grands devoirs qui lui sont imposés. Que dis-je! Ce n'est pas seulement pour les lui rappeler, c'est aussi pour l'aider à les bien remplir, ces difficiles devoirs. Car, quoique l'habit ne fasse pas le moine, comme on dit communément, il aide pourtant à le faire. Ceci peut sembler à quelques-uns un paradoxe, et pourtant c'est une vérité incontestable, à laquelle tout rend hommage : la religion, la raison, l'expérience. La religion, qui prescrit si rigoureusement à tous ceux qui ont pris l'habit religeux de le porter; ce qu'elle ne ferait point assurément si elle ne croyait pas cel habit très-utile à l'accomplissement de leurs devoirs. La raison, qui nous dit que, vu l'intime union qu'il y a entre l'âme et le corps, si, d'une part, l'intérieur a beaucoup d'influence sur l'extérieur, par réci procité aussi, l'extérieur a beaucoup d'influence sur l'intérieur. Et enfin l'expérience. Il faut être bien étranger à ce qui se passe tous les jours sur la terre pour ne pas voir que l'habit dont l'homme est revêtu est souvent pour beaucoup dans sa conduite. Voyez le soldat, par exemple. Tant qu'il n'a pas l'habit militaire, ce n'est qu'un conscrit, comme on l'appelle vulgairement, c'est-à-dire un soldat sans fermeté et sans courage ordinairement. Mais à peine a-t-il endossé l'habit militaire, à peine a-t-il touché ces armes offensives et défensives que lui confie la patrie, ce n'est plus le même homme, c'est quelquefois un héros, capable d'affronter les plus grands dangers, de faire les actions les plus écla-tantes. Il en est de même de celui qui est appelé à l'élat religieux. Tant qu'il n'a point pris l'habit, ce n'est encore qu'un conscrit en religion, si je puis m'exprimer de la sorte, c'est-à-dire un Chrétien n'ayant pas encore ordinairement la fermeté et le courage qui lui seront nécessaires dans son étal; mais à peine s'est-il revêtu de son saint habit, à peine a-t-il touché ce rosaire, cette croix, ioutes ces armes spirituelles que la religion lui confie pour engager les combats du Sergneur, ce n'est plus le même homme, c'est un héros aussi capable d'affronter les plus grands dangers, d'aller jusqu'aux extrémités de la terre, se sacrifier à la gloire de Jésus-Christ, et au salut d'hommes qui lui sont complétement inconnus, qui ne reconnaltront peut-être son dévouement que par l'indifférence, si ce n'est même par la plus atroce cruaulé.

## PROGRÈS.

Objections. — Notre siècle est le siècle du progrès : n'y a-t-il pas progrès en tout? — Ce n'est point étonnant; car nous avons secoué le joug de la religion, qui empêche l'homme d'avancer, et ne cherche même qu'à le faire reculer.

Réponse.—Le progrès est, en effet, le dieu du siècle. Il y en a bien peu qui ne lui aientérigé des autels, qui n'aient brûlé de l'encens en son honneur, qui n'aient chanté des hymnes

à sa gloire.

Nous pensons, nous, qu'il ne faut pas se prosterner, en aveugle, à ses pieds. Qu'il nous soit donc permis de rappeler, à cette occasion, les sages réflexions de Mgr l'évêque de Rodez, dans un discours prononcé par lui, au moment d'appeler les bénédictions du ciel sur l'une de ces œuvres grandioses dues à l'industrie moderne.

« Comme il y a une vraie et une fausse science, » dit-il, « il y a un vrai et un faux progrès. Tout progrès est un mouvement, mais tout mouvement n'est pas un progrès. Il y a des mouvements désordonnés qui renversent les institutions sociales et détruisent les plus belles œuvres du génie, sous l'prétexte de refaire l'humanité d'oprès un plan nouveau. C'est la force brutale mise au service des multitudes égarées ou des peuples enfants; c'est la barbarie et non le pro-

grès.

« Qu'est-ce donc que le progrès? C'est le séveloppement régulier des forces vitales de l'humanité sous l'empire de l'intelligence bien dirigée, ou, si vous l'aimez mieux, c'est acquisition de quelques grands principes lans l'ordre moral ou matériel, et la déducion pratique de leurs conséquences. Ainsi, ly a progrès moral et progrès matériel; nais, de quelque nature qu'il soit, il repose oujours sur les premiers principes, et il ne loit jamais les détruire. Pour qu'un arbre oit en progrès, faut-il commencer par saper es racines? Pour qu'un édifice atteigne sa perfection, faut-il commencer par ruiner ses on Jements? Dans la sphère des sciences naurelles, on ne procède jamais ainsi. Au conraire, on conserve précieusement les trésors les connaissances acquises et des secrets avis à la nature, pour s'élever à de nouelles découvertes et à des applications uties dans les arts et dans l'industrie. Mais op souvent on a suivi une marche inverse, orsqu'il s'est agi de la vie morale et sociale e l'homme. Sous prétexte de mieux faire, na supposé que nos pères n'avaient rica uit de bon, et, sous prétexte de progrès, on commencé par détruire les bases éternelles e la religion, de la morale, de l'autorité, de ordre, de la propriété, en un mot, de toute wilisation. .

Ainsi donc, progrès veut dire avancement, lais avancement en bien. Toutes les fois ue c'est en mal, ce n'est plus le progrès éritable, ce serait plutôt reculade et chute lême quelquefois. Cela reconnu, écoutons

ce qu'on dit le plus communément à l'occasion du progrès, et répondons à ce qui s'y trouve d'hostile à la religion.

**PRO** 

Notre siècle est le siècle du progrès, s'écrie-t-on d'un air de triomphe : n'y a-t-il pas

progrès en tout?

Notre siècle est le siècle du progrès l qu'est-ce à dire? qu'il a apporté aussi son contingent au travail de l'humanité? Personne n'en doute. Il a appliqué ce travail aux sciences physiques principalement, et il leur a fait faire un pas immense, Cela est incontestable. Voulez-vous dire que c'est lui qui a tout fait? Ce serait absurde. Est-ce que la société en était à zéro avant nous? Voulezyous dire qu'il en a fait beaucoup plus que tous les autres siècles? Cela demande explication. En certains points? Oui. En tout? Non. Et encore, sous le rapport où il a fait le plus avancer l'édifice social, a t-il réellement plus de mérite que les autres? C'est fort contestable. Le progrès a été plus frappant sans doute; mais il en est tonjours ainsi, quand il s'agit d'achever. Lorsqu'un édifice commence, tout marche avec une lenteur désespérante. Ne faut-il pas préparer les matériaux, les amener de loin quelque-fois, s'exercer au travail, poser de solides fondements que l'observateur superficiel compte pour rien, parce qu'il ne les voit pas? Lorsque l'édifice est déjà fort élevé, arrivent les derniers travailleurs, qui, voyant tout marcher rapidement, et croître à vue d'œil, comme on dit, ne manquent pas de s'écrier: « C'est nous qui avons tout fait, ou à pea près. » Hommes présomptueux ! peut-être n'eussiez-vous rien fait, si d'autres n'avaient travaillé avant vous.

N'y a-t-il pas progrès en tout? avez-vous

demandé.

Assurément, non. Pour abréger la discussion, prenons un objet également connu de nous tous, et qui nous intéresse tous aussi également; je veux dire l'homme lui-même. Il faut bien le compter pour quelque chose dans la société. Or, je vous le demande, notre siècle l'a-t-il fait progresser réellement? ou, en d'autres termes, l'homme vaut-il mieux qu'auparavant? Oui, répondez-vous. Mais moi, je ue crains pas de dire: non; et je prouve ce que j'avance. Pour arriver à une appréciation plus exacte de l'humanité, tant de nos jours que de ceux qui nous ont précédés, faisons-en comme l'inventaire, si je puis parler ainsi, l'examinant successivement dans chacune de ses parties.

Ceux entre les mains de qui est tombé le pouvoir depuis 89, je suppose, valent-ils mieux que nos anciens rois, au nombre desquels je compte Charlemagne, saint Louis, François I", Henri IV, Louis XIV, et le plus honnête homme de son temps, l'infortuné Louis XVI, que ses vertus n'ont pu préser-

ver de l'échafaud?

Non.

Ceux qui, depuis la même époque, ont été chargés, en première ligne, de la direction des affaires, les ministres de ces différents gouvernements que nous avons vus se succéder avec une rapidité effrayante, valent-ils mieux que les ministres de nos anciens rois, parmi lesquels je compte un Alcuin, un Joinville, un Suger, un Sully, un Richelieu, un Colbert?

PRO

Non.

Le clergé actuel, quelque respectable qu'il puisse être, vaut-il mieux aujourd'hui que notre ancien clergé dans lequel je vois d'abord ces premiers évêques de France qui ont fait le royaume comme les abeilles font une ruche, pour me servir ici d'une expression célèbre, puis un Vincent, un Bossuet, un Fénelon, un Bourdaloue, un Massillon, puis cette nuée de confesseurs et de martyrs qui, à une époque de douloureuse mémoire, n'ont pas balancé, un seul instant, à faire le sacrifice de tout ce qu'ils possédaient, et même de leur vie?

Non.

Et notre armée, quelque brave que vous la supposiez, vaut-elle mieux que cette ancienne armée de France dans laquelle je compte Jeanne d'Arc, Bayard, Crillon, Condé, Turenne, tant de capitaines et de soldats, sans peur et sans reproche, qui ont porté si haut et si loin la gloire du nom français?

Non.

Et notre magistrature, quelque intègre que vous la supposiez, vaut-elle mieux que cette antique magistrature françàise, espèce de sacerdoce, qui rendait la justice au nom et sous les yeux de Dieu, bien plus encore qu'au nom et sous les yeux du roi, et dans laquelle je sompte un de l'Hôpital, un de Thou, un d'Aguesseau?

Non.

Et le corps enseignant, vaut-il mieux, tel qu'il est aujourd'hui, que cet antique corps si respectable, où je vois un Rollin, et tant d'autres non moins remarquables par toutes leurs vertus et par leur dévouement à la jeunesse?

Non.

Et nos ouvriers, si impatients de tout joug, si divisés entre eux, valent-ils mieux que ces corporations si dévouées au bon ordre, si étroitement unies par les liens les plus sacrés de la probité et de l'honneur?

Non.

Et pour dire un mot de ce sexe dont le principal mérite doit être de se tenir caché seus le voile de la modestie, les femmes du siècle valent-elles mieux que ces femmes d'autrefois, qui se rendirent véritablement utiles, sans le chercher pourtant : les unes par leurs talents, les autres par leurs vertus, toutes ou presque toutes, à quelque rang qu'elles appartiennent, par un dévouement à toute épreuve, comme en a pu s'en convaincre à l'époque de notre révolution? Trouveriez-vous facilement, par exemple, une reine Blanche, une Jeanne d'Arc, une Maintenou...?

Non.

Je suis donc en droit de conclure que l'homme ne s'est point amélioré, et que notre siècle, qui a tout fait progresser, dites-

vous, n'a point fait progresser l'house :même, pour lequel cependant tout propie
doit avoir lieu.

Mais, allez-vous me dire, vous n'averse cédé qu'individuellement, en que'que sea et puis, vous vous êtes fait vous-mêne,

et partie, comme on dit.

Je n'ai procédé qu'individuellementla » jectez-vous. Vous vous trompez, ce me un ble, à moins que vous n'entendiez per intvidu un corps tout entier. Alors, je we répondrais qu'ayant considéré, à pes ma tous les corps dont se compose la comma conclusion n'était plus, comme et :: du particulier au général. J'ai nommé que ques individus, il est vrai, mais je n'est-dais les opposer qu'à d'autres intra auxquels il vous était bien facile de pense quoique je ne les eusse pas nommé. C: vous me reprochez encore, de m'en 5 moi-même juge et partie, n'a pas plus fondement; puisque nos jugement s'eus pas autres que ceux de tout le menter vous le prouverai facilement. N'est : 🛪 vrai que le plus hel éloge que l'on pur faire de quelqu'un, à quelque rang de us ciété qu'il appartienne, c'est de din à : ce n'est point un homme d'aujourd'hu, in un homme d'autrefois? C'est un mot que le le monde dit, que tout le monde some qui a cours en tout et partout. Or, que gnifie ce mot, si ce n'est que l'hom me tra mieux autrefois, généralement par ant ; ne vaut aujourd'hui? Je sais bien no z s'est toujours dit; et qu'il y a, en chect? nous, une propension naturalle à vante qui n'est plus. Mais, d'où viendrait e) propension générale et naturelle, selon "2 si elle n'avait un fondement réel. n'est ici que la détérioration de la sere qui, en effet, finit toujours per penteces qui nous concerne, en particulier, pc :> bien que la propension que nous aros: ou presque tous à reconnaître le sujer de ceux qui nous ont précédés, n'ait m's dement trop réel.

Quoi qu'il en soit ici, vonlez-vous a nous procédions autrement? I'y coases lontiers. Je considérerai donc la societ général, et, sans prononcer moi-mès sentence, je l'attendrai de ceux qui sel position de la bien prononcer.

Je divise la société en deux grando : ties, l'une de ceux qui possèdent de nut à pouvoir vivre sans travailler, l'aum ? ceux qui ne possèdent point du tout. ne possèdent pas, du moins, de manpouvoir se passer de travailler. Bi vous, travailleurs, classe si nombreus '' intéressante, ne fût-ce que par la pedans laquelle vous vous trouvez, dieque pensez-vous de vos directeurs et e mattres? Ah l je vous entends me raes tons ou presque tous, plus ou moiss de tement, plus ou moins énergiquenes ; quelquelois même, il importe de le én plus ou moins malhonnétement: • C = . plus les hommes d'autrefois; il y es 1 " un petit reste, mais les nouveaux er es te

lent pas. Ils sont fiers, intéressés, sans entrailles pour le malheureux ... » Assez, assez. Bi vous, propriétaires, que pensez-vous de vos travailleurs, de tous ceux que vous em-ployez, pour quelque cause et à quelque titre que ce soit? Ah! je vous entends aussi me répondre, tous ou presque tous, plus ou moins ouvertement, plus ou moins énergiquement, et quelquefois même, il importe de le dire ici, plus ou moins grossièrement : « Ce ne sont plus les hommes d'autrefois; il y en a encore un petit reste, mais les autres sont bien différents. Ils sont presque tous sans reconnaissance et sans dévouement. Quelques-uns même n'ont ni foi ni loi. Ils nous voleraient et nous assassineraient poutêtre, si ce n'était les gendarmes... » Assez, assez. Voilà pourtant ce que j'entends dire parlout. Voilà le touchant concert de louanges exécuté par un nombre infini de voix à la louange de l'homme tel que nous l'a fait le siècle présent, le siècle du progrès : concert auquel vous avez pris part aussi quelque-fois, je n'en doute point, vous qui voudriez porter si haut la gloire de votre époque.

Suis-je bien en droit de conclure actuellement que l'homme ne s'est point amélioré, et que le siècle qui a tout fait progresser, affirmez-vous, ne nous a pas fait progresser, nous que pourtant il ne devait point oublier?

Vous allez me dire pent-être encore que e considère ici l'homme sous le rapport moral principalement.

N'est-ce donc rien? N'est-ce pas l'essentiel?

rous dirai-je même.

Aimez-vous mieux pourtant que je le considère sous le rapport intellectuel? Eh bien!

Quels hommes opposerez-vous aux Bacon, iux Descartes, aux Malebranche, aux Leibuiz, aux Pascal, sous le rapport de la philo-Ophie?

Aux Ximenès, aux Richelieu, aux Maza-

in, pour le génie politique?
Aux Condé, aux Turenne, aux Louvois, mur le génie militaire?

Aux Bossuet, aux Bourdaloue, sous le rapxost de l'élequence?

Aux Fénelon, aux Massillon, pour le harme du style?

Aux Dante, aux Tasse, aux Camoens, mx Milton. aux Shakspeare, aux Caldéron, ux Corneille, aux Molière, aux la Fontaine, iux Racine, sous le rapport de la poésie?

Aux Sévigné, pour le génie épistolaire? dui, pour le génie épistolaire. . . . .

Vous m'objecterez peut-être que je ne onsidère que des individus.

Mais n'est-ce pas dans quelques individus narquants que se résume un siècle? Et ourtant, si vous désirez que nous procéliens autrement, la chose est facile ici.

Croyez vous qu'il y ait plus de lumières lans les sociétés savantes du siècle qu'il y in avait autrefois, sous Louis XIV par exemile? Croyez-vous qu'il yen ait même autant? Pour moi, je ne le pense pas.

Croyez-vous qu'il y sit plus de lumière dans le clergé, dans le corps enseignant, dans la faculté de médecine, etc., qu'il y en avait autrefois?

**PRO** 

Pour moi, je ne le pense pas. Croyez vous qu'il y ait plus d'éloquence, je ne dis pas de verbiage, mais plus de véritable éloquence au barreau, qu'il y en avait

autrefois?

Pour moi, je ne le pense pas.

Prenez actuellement les assemblées politiques, où une nation doit se retrouver tout entière, puisque les membres qui les composent sortent de son sein et sont censés la représenter; croyez-vous qu'elles aient plus de lumières aujourd'hui qu'elles en avaient autrefois?

Pour moi, je ne le pense pas. On a même remarqué que les chambres législatives, sous la Restauration et la monarchie de Juillet. étaient bien inférieures, pour le talent, à la constituante de 89. La constituante de 48 avait encore baissé; en sorte que, si nous avions continué à progresser, je ne sais au nous serions descendus.

Vous allez me demander sans doute où se retrouve ce progrès dont tout le monde parle, et qui doit nécessairement se rencontrer

quelque part.

Il est, selon moi, en ce que les lumières se sont divisées entre tous ou presque tous, à peu près comme la fortune; en sorte qu'il aurait eu bien plutôt diffusion qu'élèvation de la pensée parmi nous. Si à cela vous ajoutez le progrès immense qu'ont fait les sciences physiques, comme nous l'avons dit précédemment, et l'application sans fin que nous en faisons à toutes les choses de la vie, vous aurez le véritable cachet du siècle.

Et encore devons-nous remarquer que les œuvres matérielles du jour, malgré toutes les ressources que nous avons à notre disposition, manquent souvent de ce cachet de grandeur qu'on voit dans les œuvres d'autrefois.

« Nos pères n'étaient que des ganaches, » s'écrie quelquesois le mendiant qui, du portique de la cathédrale où il implore in charité, contemple avec ébahissement les rues si bien alignées et si coquettement embellies de nos villes modernes; « notre siècle est le siècle du progrès! » - « Aveugle! » lui répondrai-je, « qui donc a bâti l'incomparable édifice que tu vois, ou plutôt que tu ne sais même pas voir, tant il est hors de la portée par son élévation comme par son immense étendue? »

« Nos pères n'étaient que de vieilles gana-ches, » s'écrie encore quelquefois l'ouvrier typographe en voyant passer ce nombre infini de feuilles volantes auxquelles il touche un instant, lui aussi, et qui vont, avec une rapidité extraordinaire, porter partout l'idée du jour, ou ce qu'on a la complaisance d'appeler sinsi; « notre siècle est le véritable siècle du progrès! » — « Insensé! » !ui répondrai-je encore, « d'où sont donc venues ces impienses bibliothèques, que nous avons en partie détruites, dans notre aveugle fu-

reur, et dont les restes vénérables sont encore, auprès de tes faibles productions, ce qu'est un vieux chênc, déchiré par l'orage, auprès d'un petit arbrisseau? »

Nous trouvons à ce sujet, dans la Civiltà cattolica de Rome, des réflexions très-justes qui ne paraîtront point déplacées ici :

Les progrès de l'art typographique, sous le rapport de la célérité et de l'économie, ont multiplié le nombre des lecteurs sans augmenter celui des savants. Dans l'Europe et dans l'Amérique, tous veulent lire et tous lisent; mais cette immense multitude de personnes avides de lecture a forcé les typographes à n'imprimer que des écrits légers, passagers, frivoles, et nous dirions presque instantanés, ou qui ne présentent d'autre intérêt que celui de la circonstance, appropriés au goût et aux passions du plus grand nombre. Les hommes véritablement érudits, profonds, qui furent et seront tonjours en petit nombre, obtiennent difficilement de l'imprimerie moderne cette nourriture solide qui convient à leurs palais sévères et à leurs goûts sérieux. Il leur faut recourir à ces bibliothèques antiques, où l'on conserve, en quelque sorte avec un soin jaloux, les grands ouvrages imprimés dans les deux siècles précédents, et qui sont devenus à présent comme un objet d'épouvante pour les impri-· meurs modernes. »

Ainsi, quoique de notre temps il y ait bien un progrès réel, incontestable, sous certains rapports et en certains points, il ne faut pas dire si haut que notre siècle est le siècle du progrès, ni demander avec tant d'assurance s'il n'y a pas progrès en tont

Mais si votre assertion manque de solidité en elle-même, la raison sur laquelle elle se base en manque bien davantage encore.

Ce n'est point étonnant, avez-vous dit, car nous avons secoué le joug de la religion, qui empêche l'homme d'avancer et ne cherche même qu'à le faire reculer.

Si, comme vous le dites, le joug de la religion empêche l'homme d'avancer et le fait même reculer autant que possible, il doit résulter de la que plus un pays est éloigné de la religion, et plus on doit voir le progrès se manifester chez lui. Or, c'est absolument le contraire qui a lieu. Vovez la Turquie, la Chine, tous ces pays idolatres qui croupissent depuis si longtemps dans la plus profonde ignorance, dans la plus épouvantable

Ecoutons encore sur ce point Mgr de Rodez, dans le remarquable discours dont nous avons déjà cité un passage. Après avoir établi que le progrès réclame d'abord la paix publique et le véritable patriotisme, il ajoute:

« Mais pour qu'il en soit ainsi, pour que la paix et le vrai patriotisme, unis aux inspirations de la science, continuent d'enfanter le vrai progrès, il faut puiser le feu sacré aux autels du Dieu de Clovis, de Charlemagne et de saint Louis : en d'autres termes, il faut que les éléments de l'ordre moral, de la force et de la prospérité des nations, soient placés

sous la sauvegarde de la religion, qui est la mère nourricière de l'humanité, le vrai palladium de la justice, des lois, de la propriété. de la famille et des libertés publiques. C'est ce que vous savez parfaitement; el, de plus, vous savez que le progrès intellectuel et social, qui a pour point de départ la révélation évangélique, a pour dernier terme les splendeurs du ciel. Telle est l'explication de ce fait immense qui remplit l'espace des temps et des lieux: je veux dire la supério-rité des peuples chrétiens sur ceux qui ne le sont pas. Sous l'empire de l'idée chrétienne, l'humanité s'élève; dépourvue de cette idée, elle croupit dans son abaissement ou elle r retombe. C'est là une loi du monde moral oussi bien constalée que toutes celles du monde physique. D'où il suit que tout progrès prétendu accompli au détriment des saintes croyances de la religion devient une calamité publique. »

S'il est vrai, comme vous le prétendez, que la religion soit hostile au progrès, il arrivera de là encore que les plus croyants parmi nous seront nécessairement les plus arriérés, et par conséquent les plus ignorants, le progrès s'identifiant, en un sens, avec les lumières. Or, il n'en est point ainsi, tant s'en faut.

Quelle philosophie dans les de Maistre, de Bonald, de Lamennais! Et, pour le dire en passant, ce dernier était-il moins éclairé avant qu'après son apostasie?

Quelle éloquence dans les Lacordaire, de Ravignan, Félix, Ventura, Berryer, de Montalembert. Donoso Cortès ... I

Quelle dialectique dans les Veuillot, Bai-

mès, Nicolas ...!

Que de science dans les Cauvin et les Thénard dont la France, dont l'Europe en-

tière a pleuré le perte!

Quelle poésie dans les Châteaubriand, Sylvio Pellico, de Lamartine...! Et, pour ledire en passant, ce dernier avait-il de moins bonnes inspirations avant qu'après son éloignement de la religion? Le fameux lord Byron avait lui-même certaines tendances catholiques. Croit-on par hasard que son génie désordonné eût perdu de sa valeur s'il se fût soumis complétement au joug de la religion?

La religion est donc un joug, allez-vous me dire ici, et vous en convenez vous-même. Or, un joug pèse sur nous et nous empêche d'avancer. La religion est donc hostile au progrès.

La religion est un joug, c'est vrai: mais un joug qui empêche de s'égarer, d'errer à droite et à gauche, et non un joug qui empêche d'avancer. Pour suivre la métaphore que vous avez employée le premier, trouvez-vous que les animaux soumis au jous avancent moins en réalité, que ceux quiabandonnés à toute leur fougue, vont de tous côtés, occasionnant souvent les plus grands malheurs?

Mais, me direz-vous, la religion arrête nos discussions en nous commandant de croire.

1155

La religion ne nous commande de croire qu'un certain nombre d'articles. Ce sont ces vérités fondamentales, salutaires, sans la ferme adoption desquelles ni la société ni l'individu lui-même ne sauraient être heureux en cette vie comme en l'autre. Ce n'est point un mal, je pense. Quant aux autres arlicles, la religion laisse la carrière tout à fait ibre à nos discussions. Et même per rapport à ces vérités que la religion nous comnande expressément de croire, il ne faut as s'imaginer qu'elle vous interdise comdétement l'usage de la raison. Nous pou-ons discuter les fondements sur lesquels lles reposent, les considérer en elles-mêmes; es approfondir, en tirer toutes les déduc-ions spéculatives et pratiques qui en sortent aturellement. Une seule chose nous est nomandée par rapport à elles, c'est la foi. lais la foi elle-même, une foi brûlante, la éritable foi chrétienne, n'est-ce pas ce qui lève et transporte, tandis que le doute hésite l'âtonne? Aussi voyez Bossuet : Quelles écations sur les mystères ! Tous n'en pouront faire autant, il est vrai; mais ce n'est pas religion qui les empêche, bien au conbire.

Vous nous objecterez encore que la relion nous vante sans cesse le passé; ce qu'elle ne ferait pas, si elle ne voulait y rame-ner.

La religion ne nous vante pas tout dans le passé, mais seulement ce qu'il y a de bien; et il est aisé de voir, d'après ce que nous avons dit précédemment, que tout n'est pas à dédaigner dans le passé. Ce n'est donc point à tout le passé, non plus, que la religion voudrait nous ramener, mais uniquement à ce qu'il y a de bon dans le passé. La religion ne voit qu'une chose, ne demande qu'une chose de nous, et cette chose n'est ni du passé, ni du présent, ni de l'avenir, ou plutôt c'est une chose qui est également du passé, du présent et de l'avenir, v'est la connaissance de Dieu et de soi-même, l'amour et la pratique du devoir, la vertu, en un mot. A quelque point de l'espace et du temps que nous appartenions, quelles que soient nos occupations en ce monde, et alors surtout qu'elle nons voit comme exclusivement occupés des choses terrestres, elle ne cesse de nous dire à tous en nous montrant les cieux : « Avant tout il faut y aller : c'est là la chose la plus nécessaire et même la seule véritablement nécessaire » unum est necessarium. (Luc. x, 42.) Or, n'estce pas des cieux que descend la lumière, et n'est-ce pas à la faveur de la lumière que s'accomplit tout véritable progrès?

#### PROPAGATION DE LA FOI.

Objections. — C'est pourtant le peuple, et rtout le peuple de France, qui fournit, en rtie, aux besoins de ce que vous appelez la pagation de la foi. — A quoi cela sert-il? En supposant que ce soit utile, c'est tours un or précieux arraché du sein de notre les patrie et dispersé au loin.

Réponse. — C'est vous, le propagateur des nières et de la civilisation, c'est vous, l'ami peuple, qui tenez un pareil langage? C'est peu singulier. Ecoulous cependant, et ondons:

'est pourtant le peuple, avez-vous dit, et tout le peuple de France, qui fournit, en tie, aux besoins de ce que vous appeles

ropagation de la foi.

t, oui! c'est le peuple; et cela prouve, me nous! enseigne Notre-Seigneur Jésusist, que le cœur pauvre n'en est que 
ux disposé à la pratique de la vertu en 
fral, mais principalement de la vertu de 
frosité et de dévouement.

uil c'est surtout le peuple de France; et prouve que, malgré les solies et les criqu'on a vus, qu'on voit même encore, uelques-uns de ses membres, c'est tous le peuple le plus noble, le plus chevaque, le plus chrétien de tous les peuples terre.

ce n'est pas seulement le tribut de son ue le peuple, en général, le peuple de ce, en particulier, fournit aux besoins a propagation de la foi; c'est aussi, ce et infiniment plus précieux, le tribut de tang; puisque, avec les aumôniers de la propagation de la foi, si je puis m'exprimer de la sorte, les martyre sortent tous ou presque tous de son sein généreux. Mais ne parlons ici que des premiers, c'est-à-dire de ceux qui payent; car, aux yeux de ce siècle d'or, je veux dire qui n'est occupé qu'à la recherche de l'or, la vie doit être comptée pour peu de chose.

« Cette association, » disais-je il y a quelques années (Bienfaits du catholicisme), en parlant de la Propagation de la foi, « cette association n'est pas nouvelle, en ce sens qu'il se sit toujours, dans quelques églises, des quêtes et des prières pour le besoin des autres églises. Elle a cependant quelque chose de nouveau, c'est sa continuité, et son organisation. Tout Chrétien peut en être membre : il sussit, pour cela, de donner ou de mettre en réserve cinq centimes par semaine, et de réciter, chaque jour, une prière si courte, qu'elle n'est qu'une aspiration de l'âme vers Dieu pour appeler ses bénédictions sur la prospérité de l'œuvre. Vous ne sauriez vous imaginer quelle est la puissance de cette association. Comme elle est à la portée de tous, comme elle n'engage à rien, rigoureusement parlant, des demandes d'admission arrivent de toutes parts, et déjà l'impôt volontaire de cinq centimes par semaine s'élève à plus de trois millions. Revenu considérable, qui promet de s'accroître indéfiniment, et qui ne peut guère tomber. S'il dépendait de la volonté de quelques personnes riches et puissanter, demain peut-être il serait à zero. S'il était basé sur des terres colossales, sur la volonté d'un seul peuple, de gran les

révolutions pourraient l'ébranler, le détruire même; mais il a sa racine dans la foi du monde entier, et voilà pourquoi nous avons l'espérance de le voir durer jusqu'à la consommation des siècles. Et cette association de prières qui s'élèvent de toutes les partiesde la terre pour appeler les bénédictions du ciel sur les travaux de nos missionnaires, n'a-t-elle pas aussi une puissance infinie? Anges du ciel, recueillez précieusement les vœux ardents de notre foil Plus agiles que les vents, plus prompts que tous les éléments réunis, précédez aux lieux où ils aborderont bientôt les anges de la terre qui volent en ce moment sur les mers avec tant de rapidité, chargés des trésors de notre charité! Làse rencontreront la foi et la charité, ces deux filles du ciel, et elles y appelleront l'espérance.

PRO

« Nous avons ditque l'association pour la propagation de la foi était répandue dans tout l'univers catholique; mais c'est surtout en France qu'elle s'est enracinée profondément. Le peuple très-chrétien donne lui seul autant que tous les autres réunis. Cet étonnant résultat est dû à la sollicitude des évêques, au zèle de tout le clergé, à la générosité de ce noble peuple auquel seront toujours chers les intérêts de la religion et de l'humanité. Qu'il est beau, s'écriait à ce sujet, il y a quelques années, le cardinal ar-chevêque de Toulouse, qu'il est beau et touchant le spectacle de cette Eglise de France, qui, à peine relevée de ses ruines, jette les re-gards de sa maternelle sollicitude sur tous les enfants des terres éloignées, et oublie

ses propres besoins pour venir à leur secours!
« Il me semble, disait encore le cardinal Pacca, doyen du sacré-collège, il me semble que le Seigneur, enfin apaisé, destine aujourd'hui la France à être l'instrument de ses divines miséricordes. Il veut qu'elle répare ellemême les maux nombreux qu'elle à causés au monde, dans le siècle passé et au commencement de celui-ci, par tant d'écrits impies, et par cette propagande philosophique dont les apôtres allèrent semer au milieu des peuples les principes de la révolte contre tous les gouvernements aussi bien que contre l'Eglise. Et, en effet, c'est la France qui a conçu et exécuté la première le magnifique projet d'une association pour la propagation de la foi, destinée à seconder l'admirable institution de la Propugande de Rome; c'est la France qui a replanté sur les côtes d'Afrique l'étendard triomphant de la croix, et donné naissance à une nouvelle Eglise africaine; c'est la France enfin qui, sous les auspices et la direction du Saint-Siège, travaille à dissiper les ténèbres de l'idolátrie parmi les pauvres sau-vages de l'Océanie, et à soutenir dans la Cochinchine et le Tong-King la religion persécutée de Jésus-Christ, avec un admirable zèle apostolique, des fatigues incalculables, et le sung glorieux des missionnaires-martyrs qui sont sortis de son sein. (Discours prononcé à l'Académie de la religion catholique.)»

Ainsi, rien n'est plus vrai, c'est bien le euple, et surtout le peuple de France, qui fournit, en partie, à tous les besoins de la propagation de la foi. Mais au lieu de l'en blamer ou de l'en plaindre, nous devons voir en cela l'un de ses plus beaux titres de gloire, auquel on ne saurait rendre un trop éclatant hommage.

A quoi cela sert-il? avez-vous demandé. Mais, le mot même le dit, cels sert à étendre les lumières de la foi, et. avec ces lumières, la civilisation chrétienne, la plus pure, la plus noble, la plus sainte qui ait

jamais paru sur la terre.

Ne voyez-vous pas, en effet, que c'est celle association pour la propagation de la foi qui fournit à presque tous les besoins du missionnaire, au milieu de ces peuplades qu'il est allé évangéliser? « Ce n'est pas qu'il ne puisse, à la rigueur, se suffire à lui-même, avons-nous dit encore, dans l'ouvrage que nous venons de citer, « pour faire briller le flambeau de la toi au sein des plus épaisses ténèbres. Sans autre instrument que celui de notre rédemption, sans autre livre que l'Evangile, sans autres trésors que les trésors de foi et de charité qu'il porte au fond de son cœur, il se glissera inconnu aumilieu d'hommes beaucoup plus occupés des choses de la terre que des choses du ciel. Après un trajet long et dissicile sur un vaisseau que la caprice des vents et des hommes aura onduit dans des parages bien différents de ceux qu'il désirait atteindre, il aura été jeté par la tempête, je suppose, sur une terre inconnue. Le matin, le soir, au milieu du jour et de la nuit, il redira à ces déserts de sainles paroles qui ne trouveront que dans les cieux un écho intelligent. Desceudant, avec une nouvelle vertu, du sein de Dieu, où elles se sont élevées sur l'aile de la prière, ces mêmes paroles pénètrent peu à peu dans l'âme du sauvage, elles la subjuguent, la changent entièrement, et quelques chrétiens fervents sont le noyau d'une colonie chrétienne qui s'élève bientôt au bonheur par la vertu. Tel est le prodige que nous avons va se renouveler bien des fois depuis l'éublissement du christianisme; et nous ne devons point en être surpris, puisque Jésus a promis de rendre dépositaires de sa toutepuissance ceux qui parleraient en son nom. Cependant, comme il nous est défendu de lenter le ciel, le missionnaire emploiera, autant que possible, les moyens ordinaires pour arriver à ses fins. Or, il n'en est point de plus efficaces, évidemment, que ceuxdont sesert le catholicismeau milieu de nous. Plusieurs missionnaires se sont réunis afin de se soutenir mutuellement et d'agir avecpias de force sur ces masses d'ignorance et de corruption qu'ils se proposent d'attaques. Avec eux, ils ont des catéchistes, des instituteurs, d'une doctrine et d'une conduite à toute épreuve, pour les aider dans leur difficile entreprise. Ils ont des livres où la lui du Scigneur se trouve gravée avec tous les développements désirables; des chapeleis, ce livre si commode pour le pauvre ignorant; des images, des médailles, pour rappel s au Chrétien l'image de Jésus que la foi a pu dejà graver dans son cour, mais que les par

1457

sions s'efforcent continuellement d'y effacer. Enfin, ils se sont pourvus de quelques-uns de ces produits de la civilisation qui élèvent encore notre pensée vers Dieu, en nous faiunt sentir davantage sa bonté à notre égard. le les suppose établis depuis quelques mois seulement au milieu de ces peuples qu'ils sont venus évangéliser. Sur un plan apporté l'Europe et modifié d'après leur propre inspiration, ils out élevé un temple pour célérer avec pompe les saints mystères. Jamais ien de si beau ne s'est vu dans ces contrées. In y accourt de toutes parts : le chant des ymmes et des cantiques, les cérémonies si raves et si variées du culte catholique, la arole persuasive d'un homme profondénent convaincu, tout fait la plus vive im-ression sur ces hommes simples. Ils vienent en foute se saire instruire, et ils se saonnent peu à peu aux mœurs chrétiennes. coté de l'église est construite la modeste emeure où doit venir se reposer de ses fagues le missionnaire toujours prêt à se déouer pour le bonheur de ses chers néophytes. peu de distance est placée l'école où l'ennt viendra bágayer cette loi sainte qui lui ra plus tard expliquée dans le temple, et l'il devra pratiquer en tout lieu. Si les issionnaires en ont la facilité, ils s'efforcent de fonder un hospice qu'habiteront bient quelques-unes de ces saintes filles qui it leur patrie partout où il y a des corps firmes à soigner et des ames à gagner à stre-Seigneur Jésus-Christ... Comprenezus la puissance irrésistible de tous ces oyens réunis, et de beaucoup d'autres enre qu'il serait trop long d'énumérer ici? « A la suite de la religion, qui a principa-nent pour but notre bonheur dans l'autre e, vous devez voir naître la civilisation, contribue à notre bonheur en celle-ci. église, le presbytère, l'école, l'hospice, is ces édifices élevés avec art et intellince, inspirent peu à peu sux naturels le ût du commode et du beau dans les conslctions. L'extrême propreté du temple les bitue à la propreté dans leurs demeures. larmonie des saints cantiques adoucit la les e de leur voix et la dureté de leurs Après avoir appris à lire, à écrire oi de Dieu et tout ce qui a rapport à leurs érêts éternels, ils apprendront à lire, à ire la loi des hommes et tout ce qui a rapit à leurs intérêts temporels. Ils viendront fixer autour du temple, et ils y formeront niot des villages, des villes même, qui, pelant par le nom nos villes européen-, les rappelleront aussi par la commodiet la spiendeur. Puissent-elles du moins jamais les rappeler par la corruption l

Tout récemment, pendant la dernière édition de l'Astrolabe, quelques navigars français ont été témoins d'un commenseut de civilisation opéré à peu près de e manière dans l'Océanie.

Ilya cinq ans, les tles Gambier étaient en ie aux misères et aux déréglements de l'ésaurage. La polygamie, le fétichisme, thropophagie y régnaient sans parlage, et la condition des naturels approchait beau-coup de celle de la brute. Quelques prêtres des missions de Paris ont changé tout cela. Déposés sur ces lles, ils se virent, pendant six mois, chaque jour à la veille d'être tués ou dévorés. La foi les soutint; ils attendirent. Quelques procédés industriels enseignés à propos, quelques médicaments distribués avec intelligence, leurs soins pour les mala-des, leur bonté envers les vicillards, leur tendre affection pour les enfants, adoucirent ces cœurs farouckes, et dompterent ces natures rebelles. Quelques indigênes se laissèrent d'abord baptiser, puis d'autres suivirent. Enfin les chefs eux-mêmes abjurèrent leurs croyances, et mirent de leurs mains le feu aux idoles. Ce fut le signal d'une conversion générale. Aujourd'hui la population des lles Gambier est entièrement catholique.

Depuis ce temps, les îles Gambier ont changé d'aspect. A la promiscuité on a vu succé-der les unions régulières; des mœurs réservées ont remplacé la licence d'autrefois. Quelques Français, fixés sur ces lieux, se sont empres-sés de donner l'exemple en choisissant des fommes dans le pays, et en élevant leurs familles à l'européenne. Une sorte de civilisation matérielle s'est introduite avec le culte nouveau et l'a rendu cher par des bienfaits aisément appréciables. Avant l'arrivée des missionnaires, ces peuples se saisaient la guerre pour avoir des cadavres et se livrer à d'horribles festins. Il ne reste plus de traces de cette dépravation, et la concorde rèque entre les chefs des iles. La mission a ouvert des écoles où les enfants viennent s'instruire. Déjà les cases, plus solidement construites, prennent un air de propreté et d'aisance; les cultures sont mieux entendues. La race ellememe semble s'améliorer. Telle qu'elle est et si pres de son berceau, cette civilisation sur-prend et charme tout à la fois. Rien n'est prena et charme sout à la jois. Aien n'est plus curieux que ces Chrétiens qui, marchant à demi nus, s'embarquent sur des pirogues à bulancier et brandissent leurs lances armées d'os de poissons. Sous cet aspect en apparence farouche, ils cachent une docilité parfaite, et jamais on ne les voit rebelles à la voix de leurs pasteurs. (Revue des Deux-Mondes.) »

A quoi cela sert-il?-Mais ce n'est pas seulement le moyen de répandre, sur les peuples les plus éloignés, les biens de tout gen-re, et principalement ceux de la religion; c'est également celui de recueillir parmi enx. pour nous l'approprier, ce qu'il y a de bien aussi, au point de vué terrestre sans doute, le seul où ils puissent nous être de quelque utilité.

« En voyant partir nos missionnaires avec le denier de nos aumônes, » lisons-nous dans le numéro 171 des Annales de la Propagation de la foi, pour le mois de mars 1857, « il est des esprits absorbés par les questions matérielles ou prévenus contre le prosélytisme religieux, qui semblent regarder comme entièrement perdus pour l'Europe les trésors de dévouement et de charité qu'elle prodigue au succès d'un apostolat lointain. Etrangers aux inspirations de la foi et indifférents aux choses de

Dieu, des âmes et de l'éternité, qui sont les grands intérêts du chrétien, ils demandent parfois quel avantage nous revient de tous nos sacrifices, et en quoi leurs travaux profitent à leurs compatriotes. La note que nous publions sert tout naturellement de réponse à cette question (110).

PRO

« Mais, avant de la transcrire, nous rappellerons quelques faits déjà cités çà et là dans nos annales, et qui indiquent l'utilité, même temporelle, de l'apostolat, pour ceux qui l'assistent. Ils montreront que, de ces mains évangéliques qui sollicitent nos secours, il tombe aussi plus d'un bienfait pour ceux qui donnent. Enfants perdus de la civilisation, les missionnaires vont souvent s'établir dans des îles à peine explorées et sur des plages inconnues. Longtemps ils ont à souffrir de la malveillance ou de la férocité des peuples au milieu desquels ils se sont volontairement jetés; mais le jour luit enfin où leur patience est couronnée de succès. Vienne alors le navire de la patrie, et au lieu d'une horde avide, fourbe et anthropophage, il trouvera des hommes disposés à entrer en relations amicales et à faire de pacifiques échanges. Après avoir été les précurseurs du commerce, nos prêtres seront les consuls-nés des navigateurs européens, et la reconnaissance de leurs néophytes fera la sécurité du pavillon national. Nos premiers rapports et nos anciens traités avec Siam, le Tong-King, la Chine et le Japon

n'ont pas eu d'autre origine.

« Au point de vue des connaissances humaines. à qui la France demandera-t-elle

maines, à qui la France demandera-t-elle des notions exactes, approfondies et intimes sur des régions encore inabordées, sinon aux missionnaires, hardis explorateurs de mondes inconnus, véritables historiens de peuples qu'ils évangélisent, et dont ils nous révèlent les coutumes, les traditions, et parfois l'existence, scrutateurs consciencieux des croyances qu'ils ont à combattre, confidents ou témoins de scènes jusqu'ici voilées à nos regards, interprêtes et dictionnaires vivants de langues ignorées? Ici, comme partout, la charité va plus loin que le savor; elle n'a pas besoin de sauf-conduit pour pénétrer au cœur de la barbarie, et grace aux conquêtes qu'elle y fait, l'horizon de nos connaissances s'élargit avec le domaine de la croix. Sans remonter au passé, si riche en documents précieux, n'est-ce pas à la suite de nos missionnaires, et seulement par leurs récits, que, de nos jours, il a sté donné à l'Europe d'entrevoir les contrées et les civilisations de la haute Asie, d'être initiée à la condition des tribus sauvages dans la Polynésie, aux montagnes Rocheuses et dans l'Himalaya? A cette heure nous avons des apôtres qui fouillent pour nous les archives des lamas thibétains, qui sondent les déserts de l'extrême Orient ou les

espaces glacés du cercle polaire; et ce qui donne à leurs investigations une autorité plus imposante, c'est que souvent les pages qu'ils nous adressent de si loin nous arrivent scellées de leur sang.

« Sous le rapport industriel, nos prètres ont également prouvé que la piété est utile à tout, et qu'elle a des promesses aussi bien pour le temps que pour l'éternité. (1 Tim. 1v, 8.) En esset, le missionnaire, qui se donne à ses néophytes, n'oublie point pour cela ses anciens frères; tout en s'efforçant d'acclimater notre foi sous un ciel étranger, il cherche aussi à importer et à naturaliser parmi nous les biens de sa nouvelle patrie. S'il fallait récapituler ici les découvertes utiles, les richesses commerciales et les ressources alimentaires que les apôtres de l'Evangile ont fournies aux progrès de l'industrie et au bien-être des peuples, il resterait démontré que leur reconnaissance nous à beaucoup plus donné qu'elle n'a jamais reçu. Leur sollicitude pour nos intérêts matériels n'a certes pas besoin d'être excitée par nos demandes; cependant l'œuvre de la propagation de la foi, désirant activer encore, entre les missions de l'ancien monde, ce mutuel échange de secours donnés et de services rendus, a souvent appelé avec succès l'attention et les recherches évangéliques sur divers points importants, dont la connaissance serait un bienfait pour l'Europe. Entre autres résultats de cette initiative, nous nous bornerons à constater l'introduction récente d'un ver à soie de Chine, envoyé de la Mandchourie et du Su-tchuen; espèce nouvelle pour nos contrées, et qui promet une précieuse ressource pour la sériculture, aujourd'hui en détresse.

« Au nombre des questions que nous avons soumises ainsi à l'étude des missionnai-res, il s'en trouvait une qui intéresse à un haut degré l'industrie, et en particulier la fabrique de Lyon. Aussi nous avait-elle été communiquée par la chambre du commerce de cette ville. La note du R. P. Hékt en fait connaître le sujet et en révèle suffisamment l'importance. Pour nous, heureux d'avoir servi d'intermédiaire entre la science et la religion, nous devons transcrire, à l'honneur de l'une et de l'autre, ces lignes, adressées par le président du conseil du commerce au président du conseil central: Veuillez aussi vous faire, auprès du R. P. Hélot, l'interprète des sentiments de satisfaction et de vive gratitude de notre chambre, pour l'excellent travail que la pensée d'être encore utile à ses compatrioles lui a donné le temps d'achever au milieu des labeurs et des périls de son apostolat lointain, »

En supposant que ce soit utile, avez vous ajouté, c'est toujours un or précieux arraché du sein de notre chère patrie et dispersé au loin.

(110) C'est une note du R. P. Hélot, missionnaire de la Compagnie de Jésus, sur une couleur verte, connue en Chine sous le nom de lo-kao. Cette note est trop longue pour que nous la rapportions iei... Nous nous contentons d'y renvoyer le leceur Elle est dans ce même numéro 171, d'où sont tirées les réflexions que nous transcrivons ici.

Que la propagation de la foi soit une œuvre utile et même souverainement utile, ce
n'est point une supposition seulement, c'est
un fait et un fait incontestable. Nous venons
de le montrer surabondamment, je pense.
En doutez-vous encore? Lisez quelques numéros des Annales de cette propagation, et
vous ne tarderez pas à vous ranger de notre
avis.

Cela reconnu, à savoir, que la propagation de la foi est de la plus grande utilité, pourquoi s'étonner des sacrifices qu'elle demande? Pourquoi les déplorer? Pourquoi se daindre de ce qu'ils sont faits, en grande artie, par la France? Ah! plutôt, il faut sons en glorifier et nous en réjouir, parce que, plus les sacrifices auront été grands, t plus grande aussi sera la récompense, noneulement de la part de Dieu qui ne laisse pas ans récompense un verre d'eau froide doné, en son nous, au moindre des siens (111), sais encore de la part des hommes, qui se sontrent pourtant si souvent ingrats et instes envers leurs semblables.

Nous avons déjà répondu à cette objecon, il y a quelques années, dans l'ouvrage ont nous venons de citer quelques frag-

ents.

«Et qu'on ne dise pas, » nous écriions-nous ors, avec une sorte d'indignation, « et qu'on dise pas : C'est un or précieux arraché sein de notre chère patrie, et dispersé au in. Quoi donc l'jeté dans un des bas-us de la balance, l'or doit-il emporter la rtu? Qui ne voit d'ailleurs qu'en se print, pour le bien, de quelques économies, peuple s'ôte la liberté d'en user pour salaire ses passions dégradantes? Qui ne it que cet or n'est point userdu mais qu'è it que cet or n'est point perdu, mais qu'à ide des idées religieuses et des bénédicns célestes, il rapporte, au contraire, en luence morale, en véritable gloire, beauip plus que d'immenses sacrifices purent matériels? Cette considération inspira 'éneion un des plus beaux compliments soient sortis de la bouche d'un orateur. réchait au séminaire des Missions étranes. Le cœur ému au souvenir de ce que ait Louis XIV pour la propagation de la il s'écria tout à coup: Sache, par nos oires, la postérité la plus reculée, que dien est venu mettre aux pieds de Louis la lesse de l'aurore en reconnaissance de l'Egile reçu par ses soins. Encore n'est-ce assex de nos histoires: fasse le Ciel qu'un , parmi ces peuples, les pères attendris nt à leurs enfants, pour les instruire: Auvis, dans un siècle favorisé de Dieu, un rommé Louis, jaloux d'étendre les conces de Jésus-Christ bien loin au delà des tes, fit passer de nouveaux apôtres aux s; c'est par làque nous sommes Chrétiens; is anclires accoururent d'un bout de l'urs à l'autre pour voir la sagesse, la gloi-la piété qui étaient dans cet homme mor-le que Fénelon disait à Louis XIV, en qui se résumait alors la grandeur de la France, je le dirai au peuple très-chrétien, puisque, aujourd'hui, les peuples semblent avoir hérité de l'influence et des titres qu'avaient autrefois les rois: Fasse le Ciel qu'un jour, parmi ces nations converties par vos sacrifices, les pères attendris disent à leurs enfants: Autrefois un peuple, jaloux d'étendre les conquêtes de Jésus-Christ bien loin au delà des siennes, fit passer des apôtres aux lieux les plus éloignés. C'est par là que nous sommes Chrétiens, et nos ancêtres accoururent d'un bout de l'univers à l'autre pour voir la sagesse, la gloire et la piété qui étaient dans ce peuple mortel.»

Ce n'est donc point un or dispersé, comme vous avez dit, mais un or semé, qui, comme toute bonne semence, doit rapporter au centuple, parce que, quel que soit le terrain sur lequel il tombera, Dieu s'est chargé lui-même de le faire produire, ne

fût-ce que dans l'éternité.

Ne dites point non plus que c'est un or arraché. Non il n'est point arraché; car il est donné volontiers et sans peine. Il est donné volontiers, puisqu'il vient du cœur; il est donné sans peine, car qu'est-ce qu'un sou par semaine?—C'est quelque chose à la fin, medirez-vous. — Oui, et c'est là précisément l'excellence de l'œuvre d'arriver à un grand résultat, aveç rien ou à peu près; car, je le répète, un sou par semaine ne saurait être compté. Le compteriez-vous, s'il s'agissait de la satisfaction des plaisirs sensuels? Pourquoi donc le compter, quand il s'agit de la satisfaction des joies spirituelles, surtout quand à ces joies se trouve jointe l'attente des éternelles récompenses?

Non, encore une fois, ce n'est point un or arraché; car on n'exerce aucune pression pour l'obtenir. Bien loin de là, on ne parle qu'à la raison, au sentiment, à la foi. Voulez-vous vous en convaincre encore par vous-même? Lisez ces lignes si touchantes, extraites du Mandement de MM. les vicaires

capitulaires du diocèse d'Aire:

« Oh! le beau speciacle que donnent en ce moment nos chrétiennes populations! Jusqu'ici on aurait pu dire que c'était de leur abondance ou dans leur aisance qu'elles prenaient : maintenant travaillées par les plus rudes privatious, soumises aux suites d'une disette qui a déjà multiplié étrangement les pauvres à secourir, ignorant le terme qu'il plaira à Dieu d'imposer à ces maux, elles souffrent avec patience, elles partagent avec ceux qui ont faim le pain de chaque jour, que Dieu n'a pas encore retiré, et pourvoient de plus aux grands intérêts de la propagation de l'Evangile. Une telle charité ne peut qu'être très-précieuse aux yeux de Dieu. Si le verre d'eau donné à un pauvre pour le désaltérer ne demeure pas sans ré-compense, quelle récompense ne méritent point ceux qui, après avoir donné de leur substance pour soulager les pauvres de Jésus-

amen, dico vobis, non perdet marcedem suam. (Matth. x, 42.)

<sup>1)</sup> Et quicunque polum dederit uni ex minimis ilicem aquæ frigidæ tantum in nomine discipuli:

Christ, envoient encore jusqu'aux extrémités de la terre leurs offrandes pour susci-

ter des adorateurs au vrai Dieu l

1163

« C'est à vous, ô pieux associés de la propagation de la foi, qu'appartiennent les grandes œuvres apostoliques qui s'accom-plissent aujourd'hui; c'est vous qui faites lever le soleil de justice sur tant de peuples, jusqu'à ce moment assis à l'ombre de la mort; c'est vous qui baptisez des multitudes d'infidèles, c'est vous qui plantez notre glorieuse croix sur les terres les plus inhospi-talières, c'est vous qui civilisez tant de bar-bares, c'est vous qui faites immoler l'auguste Victime aux derniers confins des continents et sur les îles les plus lointaines, isolées aux extrémités et comme dans les profon-deurs de l'Océan. Ces œuvres immortelles

sont les vôtres, parce que ceux qui les ont. rent au nom de Dieu et pour sa gloire, ne sont que des guerriers spirituels que vous armez par vos prières et que vous soldez par vos aumônes.

« Continuez, O pieux fidèles! Au mi-lieu des maux que l'impiété moderne a appelés sur notre patrie, au milieu des terreurs qu'inspire à tous les bons Chrétiens le mépris où semblent être tombés parmi nous et le nom de Dieu et ses plus saintes lois, de grands motifs de confiance nous demeurent: la dévotion à la sainte Vierge et l'œuvre de la Propagation de la foi. Tout le temps que nous conserverons ces deux ancres de salut, nous pourrons être éprouvés par la justice de Dieu; mais délaissés par sa miséricorde, jamais.»

#### PROPHÉTIES.

Objections. - Qu'est-ce que ca prouve, une prophétie? - On n'en voit plus aujourd'hui. -Ou plutôt on n'en voit que trop. Sans aucune importance, ces prophéties tombent d'elles-mêmes, et doivent faire tomber les autres.

Réponse. — Dieu, dans sa bonté, a multi-plié les preuves sur lesquelles repose notre sainte religion, pour donner plus de force à la foi des fidèles, et laisser sans excuse ceux qui refusent de croire. Une de celles qui font sur nous le plus d'impression, c'est la preuve par les prophéties. De la les efforts que ne cesse de faire l'incrédulité pour la discréditer dans l'opinion des peuples.

Qu'est-ce que ca prouve, une prophétie? nous demande-t-on quelquefois.

Demandez-le donc à tous les peuples qui partout et toujours ont regardé les prophéties comme une des preuves les plus frappantes, les plus convaincantes d'une mission cé-leste. Et, de bonne foi, ne pensez-vous pas de même, vous qui en contestez la valeur? Vous est-il possible de penser autrement? Que vous souteniez que telle et telle prédiction n'est point une prophétie véritable. parce que ce qu'elle annonce pouvait être connu par des moyens naturels, ou bien encore parce que l'événement, excessivement simple, a pu coîncider naturellement avec ce qui en avait été dit par avance, je le comprends, et je serai peut-être même de votre avis; mais que vous souteniez, en outre, qu'une prophétie véritable, c'est-à-dire l'annonce faite par avance d'un événement qui ne saurait être connu par aucun moyen na-turel, tant il est profondément caché dans l'avenir, et qui ne saurait, non plus, vu sa nature et les circonstances qui l'accompa-guent, coincider naturellement avec l'annonce qui en a été faite; que vous souteniez, dis-je, qu'une telle prophétie ne prouve rien, c'est ce que je ne conçois pas, parce que cela est en opposition avec la croyance unanime des peuples, avec la vôtre aussi probable-

Qu'est-ce que ça prouve, une prophétie?

avez-vous demandé. Mais il est pourtant bien facile de le voir: une prophétie véritable, telle que celles qui ont été faites en faveur de notre religion I cela prouve une connaissance aussi claire de l'avenir que du pré-sent; cela prouve la science divine; cela prouve que nous ne pouvons sans crimerefuser notre adhésion à la doctrine en faveur de laquelle cette prophétie a été faite. « La propliétie, » dit Origène (Contra Cels.), « est le caractère distinctif de la Divinité: la connaissance des choses futures est au-dessus del'intelligence humaine. L'accomplissement de la prophétie est donc une preuve sans réplique que Dieu en est l'auteur.»

« Nous lisons dans la parabole du maurai riche, que ce réprouvé demandant que La-zare ressuscitât pour aller attester aux cinq frères qu'il avait laissés ici-bas la vérité de l'autre vie, et leur en faire éviter les lour-ments, il lui fut répondu : Ils ont Moise et les prophètes, qu'ils les écoutent... Que sils n'écoulent Moise ni les prophètes, ils ne croiront pas non plus, quand même quelqu'un des morts ressusciterait. (Luc. xvi, 29, 31.)

« Telle est en effet la force de nos prophéties pour celui qui en examine attentire-ment l'antiquité, le nombre, la répétition. l'antériorité certaine, et l'admirable accord avec l'accomplissement, qu'on peut dire que le miracle qu'elles étalent est aussi grand que la résurrection d'un mort. Rendre la vie à ce qui n'est plus ne suppose pas plus de puissance que la prédire en ce qui n'est pas. lorsque la prédiction est tellement éloignée, tellement circonstanciée et ponctuelle qu'il n'y a que l'Auteur de la vie qui peut avoir consié le secret de son événement. La puissance de prédire se confond alors avecla puissance de produire, et n'en est qu'une dérivation. Le temps n'oppose pas un soie moins épais, un silence moins muet que la mort aux investigations de l'homme; ce sont deux abimes également fermés; ce son! comme les deux mains de Dieu par lesquelis il donne l'être ou le retire : lui seul jeut les ouvrir, et faire voir ce que lui seul feul faire.

165

« Ou'on ne dise pas que la prévision de homme et le calcul des conjectures peuvent puvent rencontrer juste. Cela n'est vrai que rsque l'événement à venir se rattache par nelque point aux événements présents, et intre dans les lois générales sous lesquelles 1 se trouve placé, parce qu'alors cet événeent n'est pas à proprement parler à venir. existe déjà dans le présent comme dans n germe; il ne s'agit que de l'en dégager: même aussi qu'il est vrai que l'art médi-I neut retenir la vie dans un corps qu'elle a pas entièrement abandonné, et en qui le tient encore par quelque organe. Mais rsque la vie n'est absolument plus, ou l'elle n'est absolument pas; lorsqu'elle est llement enfoncée dans le temps ou dans la ort, qu'il n'en subsiste aucun principe ni cune relation dans le présent; lorsque son jet est tellement singulier et individuel il échappe à toute induction tirée des lois nérales, et qu'il est enfin jeté loin de toute rtée conjecturale dans les profondeurs de venir, alors la prédiction est un vrai prote, et la puissance de prophétiser, de sus-er en quelque sorte l'événement, est ale à celle de ressusciter (112). Qu'est-ce nc lorsque l'événement n'est pas seulement igné, singulier, hors de toute relation avec lois générales, mais qu'il est contre les s générales, contre les lois naturelles mes, une exception, un phénomène, un odige? Si prophétiser est un prodige, qu'est-

donc que prophétiser un prodige?
Or, telles sont les prophéties sur leselles s'appuie notre religion. Elles fornt la plus magnifique preuve de la divi6 du christianisme, et le spectacle le plus
ieux qui puisse être offert à l'esprit huin. Elles sont d'ailleurs disposées avec
si riche économie qu'on peut dire que,
es autres preuves du christianisme laist l'incrédulité sans raisons, celle-ci la
se sans prétextes. » (Etudes philosophiques

le christianisme.)
n n'en voit plus aujourd'hui, avez-vous

uand hien même ce que vous dites it vrai, il ne faudrait point en être sur-. Onel a tonjours été le grand but des ihéties? l'établissement du christianisme. e à ces prophéties et aux autres preusur les quelles elle repose, cette divine jon est établie aujourd'hui par tout le de. Il y a plus de dix-huit cents ans que êzne y a commencé, et ne cesse de s'y tenir, malgré les attaques auxquelles et en butte, et qui se trouvent être aussi des circonstances de ces prédictions, ré le temps qui détruit tout, tout absont, si ce n'est Dieu, et ce que Dieu veut mair avec lui. Il était donc inutile qu'il d'autres prophéties.

n'en voit plus aujourd'hui'l ... Est-ce

Aussi la qualification de prophète empore de thaumaturge; nous lisons (Eccli.xLvut, le corps d'Elisée prophétisa après sa mort, que l'attouchement de ce corps ressuscita un

bien vrai? et ne faut-il pas être frappé d'aveuglement, pour parler de la sorte? Une prophétie se compose de deux choses principales : l'annonce d'un événement futur, la réalisation de cet événement. Il y a quelquefois entre ces deux choses un temps considérable, et cela ne donne que plus de force à la prophétie, en montrant qu'elle ne peut être le résultat des conjectures de l'esprit humain. Telles sont nos grandes prophéties. celles en particulier qui regardent le Messie. Dieu les a placées de distance en distance. dans le cours des siècles, comme des phares propres à illuminer le monde, et à tourner les regards vers ce Sauveur universel; mais la dernière a précédé son arrivée de cinq cents ans. « Dieu donna à la majesté de son Fils. » dit le grand Bossuet, « de faire taire les prophètes durant tout ce temps, pour tenir son peuple en attente de Celui qui deveit être l'accomplissement de lous les oracles. » (Disc. sur l'histoire universelle.) Il n'est pas possible, en pareil cas, d'avoir été témoin soimême et de l'émission de la prophétie, et de sa réalisation. Il y a à cela un obstacle invin-cible : la courte durée de la vie humaine. Mais quel est celui qui peut dire avoir été témoin de la prophétie? Evidemment, celui qui en voit la réalisation, parce qu'il en voit la partie principale; ou plutôt parce qu'il la voit tout entière, pouvant s'assurer de l'an-nonce qui en a été faite plusieurs siècles à l'avance, aussi hien et mieux encore peutêtre que s'il avait vécu alors. Cela reconnu. qui ne comprend combien il est faux de dire que nous ne voyons plus de prophéties aujourd'hui? Nous en voyons tous; elles frappent les yeux les moins clairvoyants; elles sont partout, autour de nous, en nous, elles sont nous-mêmes, si je puis m'exprimer de la sorte, puisque tout ce que nous voyons et ce que nous sommes avait été prédit longtemps à l'avance, et dans des circonstances où il était tout à fait impossible, humainement parlant, que la chose se réalisat.

Ce que nous disons se voit clairement: « Il ne faut pas attendre beaucoup, » pouvonsnous dire avec Tertullien, « ni a ler bien loin
pour en être instruit. L'événement des prophéties est à découvert devant nous: c'est le
monde moderne et tout ce qui s'y passe.
Tout ce qui se fait, c'est ce qui a été prédit;
tout ce qui se voit, c'est ce qui a été annoncé: »
Nec hoc tardius aut aliunde discendum; coram
sunt que docebunt, mundus, et sæculum, et
exitus. Quidquid agitur prænuntiabatur;
quidquid videtur audiebatur. (Apologet., cap.
20.)

L'histoire du christianisme, qui n'est que l'histoire du monde moderne, voilà l'accomplissement des prophéties, pouvons-nous ajouter ici avec l'auteur que nous citions précédemment. Jésus-Christ a-t-il existé? L'époque et les circonstances historiques de

mort qui avait été mis dans le même tombeau. A la vue des miracles opérés par Jésus-Christ, les Juiss disaient aussi: Un grand prophète s'est élevé parmi nons, et Dieu a visité son peuple. (Luc. vii, 16.) son apparition, l'obscurité de sa naissance, les principaux traits de son caractère et de sa vie, l'infamie et les douleurs de son supplice, la sublimité de sa doctrine, la révolution rapide qu'il a faite dans le monde, l'anéantissement de la nationalité juive qui l'a méconnu, et la dispersion de ce peuple dens l'univers, sous le coup visible d'une malédiction qui ne le conserve partout que pour ne le laisser vivre nulle part, la conversion de toutes les autres nations, jusque-là divisées par le polythéisme, à la seule loi pure et sainte de Jésus-Christ, la permanence et l'universalité invincible de son règne à travers les siècles, et son influence incessante et progressive sur le monde : tous ces principaux traits et les détails qui s'y rattachent, à ne les prendre que dans l'histoire profane, sont-ils, oui ou non, devant nous? Et que sommes-nous nous-mêmes, que leur expression et leur produit? L'événement des prophéties est en face de nous, autour de nous, en nous, nous-mêmes, comme nous le disions tout à l'heure, et on ne peut rien imaginer de plus certain.

PRO

Oui, les prophéties les plus frappantes se sont réalisées, et se réalisent encore chaque jour sous nos yeux: le plus ignorant, le plus petit enfant le peut voir. Entrons ici dans quelques détails. Mais on comprend que, vu la matière de notre travail, nous devons nous restreindre, et ne parler que de choses qui

sont de notoriété publique.

Il est de notoriété publique que Jésus-Christ a prédit lui-même sa passion, sa mort, sa résurrection et toutes les conséquences de cette divine résurrection. Cette prédiction avait été faite dès le commencement et renouvelée de temps en temps. Jésus la renouvela à son tour, il la précisa et elle se résume, comme chacun sait, en ces paroles brèves mais expressives: Quand j'aurai été élevé de la terre, j'attirerai tout à moi: « Et ego, ei exaltatus fuero a terra, omnia traham ad meipsum. » (Joan. xII, 32.) Il parlait ainsi, remarque l'évangéliste, pour signifier comment il demait mourir: « Hos autem dichat ment il devait mourir: « Hoc autem dicebat, significans qua morte esset moriturus.» (Ibid., 33.) C'est là une prophétie, ou il n'y en a pas. Jésus-Christ annonce un événement tutur qui dépend de la volonté libre des hommes, et de plus il annonce que cet événement autre les conséquences les plus estates de la volonte libre des hommes, et de plus il annonce que cet événement autre les conséquences les plus estates de la volonte les des les conséquences de plus estates de la volonte les de la volonte les de la volonte les de volontes de la volonte les de volontes nement aura les conséquences les plus extraordinaires, les plus incroyables, les plus impossibles, humainement parlant, je veux dire la conversion du monde entier par son élévation sur la croix: Et ego, si exaltatus fuero a terru, omnia traham ad meipsum. Tout cela est clair, incontestable, et tout cela se trouve expliqué, de plus, sans qu'il en soit besoin pourtant, dans plusieurs autres passages des saints Evangiles.

Or, je le demande à toute personne de bonne foi, je le demande au plus ignorant des hommes, à l'enfant chez qui la raison ne fait que de se développer; cette prophétie ne s'est-elle pas réalisée, ne se réalise-t-elle

pas encore tous les jours? Que dis-je! n'a-t-elle pas continué de se réaliser sans au-cune interruption depuis dix-huit cents ans? Riches et pauvres, grands et petits, savants et ignorants, justes et pécheurs, tous sont allés, tous vont encore chaque jour se jeterdans les bras de Jésus et de Jésus crucifié. Dans cette croix, instrument de supplice et d'ignominie autrefois, mais divinisée en quelque sorte, depuis qu'elle a été arrosée de son sang, il y a comme un aimant irrésistible qui attire toutes les âmes. Les plus insensibles cèdent comme les autres à cet attrait : celui qui commença fut le larron pénitent du Calvaire, et il y a peu de temps encore nous voyions un homme, également siétri dans l'opinion oublique, ne pouvoir trouver de calme à l'heure de la mort que dans les bras de celle croix (113). Mais pourquoi nous arrêter à des individualités? Ce ne sont point des hommes seulement que nous voyons se réfugier dans les bras de la croix, ce sont des nations entières: tout le monde est aujourd'hui à ses pieds, accomplissant à la lettre la prophétie de Jésus-Christ: Et ego, si exalient fuero a terra, omnia traham ad meipsum

De Jésus-Christ passons à sa sainte Mèra. Tout le monde connaît également la prophétie faite par elle-même et par sa cousine Elisabeth, lors de la visite qu'elle lui rendit: Vous êtes bénie entre les semmes, lui dit Bisabeth, et le fruit de votre ventre est béni: « Benedicta tu inter mulieres et benedictus fructus ventris tui. » (Luc. 1, 42.) Parce qui le Seigneur a regardé la bassesse de sa sevante, répond celle-ci, voilà que toules les no tions m'appelleront heureuse : « Quia respezie humilitatem ancillæ suæ: ecce enim ex hoc beatam me dicent omnes generationes. » (Ibid., 48.) J'ai dit avec raison que tout le monde connaît cette prophétie, puisqu'il n'y a point de paroles que la langue humaine ait plus fréquemment répétées que celles qui l'ex-priment et que nous venons de rappeler. C'est bien là, pouvous-nous dire encore, une prophétie véritable, ou il n'y en a point. Il s'agit d'un événement futur qui dépend de la volonté libre d'un nombre infini de personnes, d'un événement incroyable, impossible, humainement parlant. Quoi ! ceile pauvre fille qui vit inconnue dans un pass peu connu lui-même du reste du monde, sera glorifiée de génération en génération par toute la terre! C'est elle qui l'assure malgé son humilité: Ecce enim ex hoc besten me dicent omnes generationes. Et sur qual donc est fondée une telle assurance? Sur les bénédictions attachées à la personne de son Fils ? Mais ce Fils doit passer la plus grande partie de sa vie dans l'obscure boutique d'un charpentier, et mourir de la mort des esclaves. Mais il est à peine question d'elle dans la Vie de ce Fils qui semble la méconnalire dès qu'il paraît en public ! Peu importe, elle est benie entre toutes les femmes, à cause de ce Fils, nous dit sainte Elisabeth, et elle assirme elle-même avec un saint enthousiasme que toutes les générations proclameront également son bonheur.

Or, je le demande encore au plus ignorant des hommes, au plus petit enfant, pourvu qu'il sache parler, cette prophétie ne s'est-elle pes complie? ne s'accomplit-elle pas tous les jours sous nos yeux? Est-il un pays, une ville, un village, un hameau; est-il une maison, une cabane où n'ait été faite, où ne se fasse continuellement la proclamation du bonheur de Marie, dans les termes mêmes dans lesquels elle fut faite pour la première fois en Judée? Chose singulière! il semblait que le monde eût épuisé toutes les formules de louange à la gloire de Marie, et voilà que notre siècle, épuisé d'impiété et voilà que notre siècle, épuisé d'impiété et clamant une nouvelle formule de louange avec l'enthousiasme et l'unanimité des siècles de foi. Tant s'accomplit fidèlement la prophétie qui la concerne et qu'elle-même avait faite: Ecce enim ex hoc beatam me dicent omnes generationes.

De la sainte Vierge descendons aux apôtres. La prophétie qui les concerne n'est pas moins connue que celles qui concernent Notre-Seigneur et sa Mère. Allex donc, leur dit Jésus-Christ au moment de les quitter, reseignex toutes les nations, les baptisant au non du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit, leur apprenant à observer tout ce que je rous ai ordonné. Et voilà que je suis avec rous tous les jours jusqu'à la consommation les siècles. (Matth. xxviii, 19, 20.)

Qui? eux, ces ignorants l aurait-on pu rémondre à Jésus-Christ, ces hommes grossiers, parnels, sans dévouement, sans courage, iépourvus de tous les moyens que Dieu ionne aux hommes pour agir sur leurs semdables, instruire toutes les nations ! chan-per leur cu'te et leurs mœurs ! Ce serait déjà ine grande absurdité à eux de vouloir le aire à l'égard de quelques hommes : com-nent donc à l'égard du monde entier?... ustruire toutes les nations jusqu'à la conummation des siècles I mais demain peut-Hre ils auront cessé d'exister. En tout cas, enr carrière ne saurait être longue, surtout ils entreprennent l'œuvre à laquelle vous es appelez, car les fatigues et les persécuions l'auront bientôt terminée... Vous leur Fomettez d'être avec eux jusqu'à la consom-nation des siècles, et pourtant vous les quitez... Cela est évident, ce que vous leur pro-osez n'est que folie, et j'ajouterai même, l'une les plus grandes qui se puissent imaginer...

Eh bien't qu'en pensez-vous? Cette préliction si extraordinaire qu'elle devait être rgardée comme la plus insigne folie aux eux de la raison, ne s'est-elle pas accomplie, e s'accomplit-elle pas chaque jour dans sulesses parties? Est-ce que nous ne sommes as nous-mêmes un des effets de cet accomlissement, nous que Dieu a appelés, par ses nvoyés, des ténèbres de l'infidélité à son dmirable lumière...?

En même temps que les brebis égarées de maison d'Israël, c'est-à-dire les gentils un radoraient, ni ne connaissaient le vrai

Dieu, y étaient appelés, Israël lui-même, le peuple de prédilection, en était repoussé, parce qu'il avait trop abusé des grâces du Seigneur. Il y avait longtemps que la pré-diction en avait été faite. Jésus-Christ la renouvela en termes plus claires et plus frap-pents: Lorsqu'il fut proche de Jérusalem, li-sons-nous dans l'Evangile, jetant les yeux sur la ville, il pleura sur elle, en disant: Ah l si tu avais toi-même reconnu en ce jour au. moins qui t'est encore donné, ce qui pouvait l'apporter la paix! Mais maintenant tout ceci est caché à tes yeux. Aussi viendra-t-il-pour toi un temps où tes ennemis t'environneront de tranchées, t'enfermeront et te serreront de toutes parts, où ils te raseront et te détruiront enlièrement, toi et les enfants qui sont dans tes murs, et où ils ne te laisseront pas pierre sur pierre, parce que lu n'as pas connu le temps auquel Dieu t'a visitée : « Et ut appropinquavit, videns civitatem, flevit super illam dicens: Quia si cognovisses ettu, et quidem in hac die tua, quæ ad pasem tibi, nunc autem abscondita sunt ab oculis tuis. Quia venient dies in te : et circumdubunt le inimici tui vallo, et circumdabunt te, et coangustabunt te undique; et ad terram prosternent te et filios tuos qui in te sunt, et non relinquent in te lapidem super lapidem, so quod non cognoveris tempus visitationis. lua. x(Luc. xix, 41-44.)

PRO

Est-ce clair et frappant? Et s'il y a quelque chose d'aussi clair et d'aussi frappant, de plus frappant peut-être encore, n'est-ce pas l'accomplissement même de la prophétie? No s'est-elle pas accomplie à la lettre, dès le commencement? No s'accomplit-elle pas encore tous les jours? Car le peuple juif, abattu jusqu'à terre, n'est pas mort. S'il avait fini comme les autres peuples, cette prophétie se serait accomplie, mais elle ne frapperait pas partout et toujours les regards comme elle lefait. Tournant saus cesse les yeux vers la cité sainte, il ne peut s'y rétablir; une main toute-puissante le repousse et le tient dispersé de tous côtés. Marqué au front, enquelque sorte, comme le fratricide Caïn, il est errant en tout lieu. Les autres peuples peuvent le mépriser ou le persécuter; mais nul ne peut ni se l'incorporer ni le détruire, parca qu'il faut que tous voient passer la justice de Dieu et l'accomplissement de ses prédictions.

On ne voit plus de prophéties!... Vous vous trompez, je ne cesserai de vous le dire; car, outre les prophéties générales, fondamentales, en quelque sorte, puisque, sur elles aussi repose l'édifice de notre religion, il y a partout et toujours des prophéties moins importantes, locales, individuelles même quelquefois, auxquelles il serait déraisonnable de ne pas croire, quand, examinées au double flambeau de la foi et de la raison, elles présentent tous les caractères d'une révélation céleste, de la manifestation d'un point plus ou moins important de l'avenir par celui qui ne peut ni se tromper ni nous tromeper.

Ne dites donc point qu'il n'y a plus de pro-

Ou plutôt on n'en voit que trop, avez-vous ajouté. Sans aucune importance, ces prophéties tombent d'elles-mêmes, et doivent faire tomber les autres.

On ne voit que trop de prophéties, dites-vous. Un mot d'explication : ou vous parlez de fausses prophéties, ou non. Dans le premier cas, vous avez raison, grandement raison. Comme un faux miracle, une fausse prophétie est une fausse monnaie céleste, si je puis m'exprimer de la sorte, à laquelle on s'efforce d'imprimer le sceau sacré de la divinité, pour mieux tromper les hommes. C'est donc un crime de lèse-majesté divine, que la religion repousse avec horreur, et qui sera puni sévèrement dans l'autre vie. Dans le second cas, je veux dire si vous parlez de celles qui, examinées attentivement, doivent être rangées au nombre des prophéties véritables, vous n'avez plus raison du tout. Pourquoi donc y en aurait-il trop? Estce que nous sommes trop éclairés sur la terre, trop attachés à Dieu? Voulez-vous désendre à ce bon Père de soulever de temps en temps aux yeux de ses enfauts le sombre voile qui leur cache l'avenir, et de les camener à lui parcette marque si frappante de son amour?

Sans importance, avez-vous dit... Comment cela? Parce qu'elles n'ont pas peutêtre toute l'importance de ces grandes prophéties, est-ce à dire pour cela qu'elles n'en
ont aucune? Lors même qu'elles ne concerneraient qu'une petite localité, que quelques
individus, qu'une seule âme, oui, qu'une
seule de ces âmes pour lesquelles Jésus a
versé tout son sang sur la croix, cette prophétie aurait encore son importance aux
yeux de Dieu, et l'homme ne saurait se
montrer plus difficile. Or, il est bien rare
qu'une prophétie ne concerne qu'un individu ou quelques individus seulement. C'est
un saint personnage, je suppose, qui est
venu dire, de la part de Dieu, à un grand pé-

cheur: « A telle époque, et dans telle et telle circonstance, tu mourras! » La prédiction s'est accomplie. Elle semblait ne regarder qu'un individu on que quelques individus seulement; mais combien la recueillent, la méditent et en font leur profit? combien la recueilleront, la méditeront et en feront leur profit dans l'avenir?

PRO

Elles tombent d'elles-mêmes, avez-vous ditencore, et doivent faire tomber les autres...

Elles tombent d'elles - mêmes! En êtesvous bien sûr? Combien de faits ignorés du monde, mais recueillis soigneusement dans les livres, dans les consciences, font un bien réel, solide, durable, qui n'est connu que d'un petit nombre de personnes et qui n'est peut-être connu qu'au ciel!

Elles tombent d'elles-mêmes! Et que vous importe, si le but que Dieu s'était proposé est atteint? Les choses sont comme les hommes, sous ce rapport : elles ont aussi leur mission à remplir. Cette mission remplie, elles n'ont plus de raison d'être, et cessent, par ce'a même, tout naturellement.

Elles tombent d'elles-mêmes! En bien! soit. Elles sont tombées, réellement tombées. Elles sont tombées, non pas parce qu'elles ont atteint leur but, mais parce qu'elles n'en avaient aucun, parce qu'elles ne venaient point de Dieu, malgré toute l'illusion qu'elles avaient faite aux hommes... Qu'en concluez-vous? Qu'elles doivent faire tomber les autres? C'est absolument le contraire que vous devez conclure. Puisque celles-ci subsistent partout et toujours, tandis que les fausses tombent, et même rapidement; puisqu'elles ont résisté depuis plus de dixhuit cents ans à toutes les contradictions, aux attaques de tout genre auxquelles elles n'ont cessé d'être en butte; puisqu'elles sont encore, aujourd'hui commeautrefois, surloutes les consciences honnêtes, la plus vive, la plus touchante, la plus salutaire impression; le doigt de Dieu est ici : on ne saurait le nier. Elles viennent de Dieu évidemment, et elles doivent nous rattacher à Dieu.

#### PROTESTANTS.

Objection.— Si je voulais absolument une religion, je prendrais le protestantisme; c'est plus simple, plus commode que tout le reste, et on n'en est pas moins Chrétien.

Réponse. — Nous traitons tant de fois, dans d'autres articles de cet ouvrage, la question du protestantisme, que nous n'avons que quelques mots à ajouter ici.

Si je voulais absolument une religion, dites-vous, je prendrais le protestantisme.

Ce que vous dites est bien flattenr pour le protestantisme; car voilà. ce me semble, le fond de votre pensée: « Je ne veux point de religion, je ne vondrais pas même en entendre parler, s'il était possible; mais, si j'étais obligé d'en prendre une, je choisirais le protestantisme. » C'est-à-dire que c'est, après rien, ce qui vous arrangerait le mieux; c'est-à dire que c'est la quantité religieuse, si je puis m'exprimer de la sorte, qui vous

paraît le plus s'approcher de zéro. Je le répète, c'est on ne peut plus flatteur pour le protestantisme.

C'est plus simple que tout le reste, avezvous dit.

Je le crois bien. En quoi consiste, en estet, le protestantisme? A prendre une Bible. et...

Et puis? me direz-vous.

Et puis, c'est à peu près tout, car j'allais ajouter: et à croire ce que vous voudrez, et, par conséquent à ne rien croire du tout, si vous ne pouvez ou si vous ne voulez rien croire. C'est tellement vrai, que les socialens, qui ont rejeté toutes les vérités chrétiennes, jusqu'à la divinité de Notre-Seigneur Jésus-Christ, n'en sont pas moins protestants: c'est tellement vrai, que d'autres protestants sont à se demander aujourd'hui s'il a réellement existé. Espérons que demain ils douteront de leur propre existence, s'ils ne f'ont

1174

ilejà fait. Lorsqu'on est sur une telle voie, le mieux est d'arriver à l'extrême; car, comme on dit, les extrêmes se touchent, et est surtout quand on a vu le fond de l'adine que l'on fait tous ses efforts pour en

Je sais bien que tous n'admettent pas cette nterprétation si simple donnée au protesantisme; je sais bien que plusieurs lancent ontre leurs coreligionnaires qui ne pensent es comme eux la foudre qu'ils étaient si urieux de voir lancer contre eux-mêmes, uand ils out cessé de penser comme l'Elise; mais ce n'est là que de l'inconséquence videmment. Car, j'en atteste ici le ciel et la erre, n'ont-ils pas dit, ne se sont-ils pas dit eux-mêmes: « Cessons d'écouter les hom-les. Prenons l'Evangile. Là est la parole e Dieu : elle nous dira tout ce que nous vons besoin de savoir. » Or , je prends cet vangile. Il ne medit rien, rien du moins que ne puisse contester. Je ne suis donc obligé rien croire. — Vous êtes de mauvaise foi, e direz-vous. — De mauvaise foi, vous-ême! Qui donc êtes-vous, pour ignorer tout texte, fût-ce le plus clair, est sujet différentes interprétations, surtout quand s intérêts et les passions sont en jeu?

C'est plus commode que tout le reste,

ez-vous dit encore.

Oui, dans le seus que nous venons de re. Car il ne s'agirait de croire que ce le l'ou voudrait. Or, la foi est la règle ornaire de nos actions. Il ne s'agirait donc, n plus, rigoureusement parlant, que de

re ce que l'on voudrait.

Entendez-vous la chose autrement? Vou--vous absolument un symbole chrétien, même un symbole assez étendu, copié, r conséquent, sur le symbole catholique, nme est à peu près celui d'un très-grand mbre de protestants? Voulez-vous égaleent les pratiques chrétiennes qui découit de ce symbole?... Vous avez tort alors dire que le protestantisme est plus com-«le que tout le reste. Quoi l c'est commode former soi-même sa foi! de décider soime de ses pratiques religieuses, les plus portantes de toutes? Mais je ne suis qu'un ole en fant, qu'un homme du peuple sans aule connaissance! Je suis un savant peut-, mais un savant tout absorbé dans!'ètude sciences profanes let vous voudriez que je idasse moi-même de ce qu'il me faut abment croire et pratiquer pour être agréaà Dieu et faire mon salut?...

ous avez votre ministre, me direz-vous.

Je le sais; mais ou je dois nécessairement lui obéir, ou non. Dans le premier cas, co n'est plus le protestantisme : c'est un catholicisme bâtard, c'est remettre entre les mains d'un seul l'autorité divine que Jésus-Christ a confiée à son Eglise, ce qui est absurde et impie. Dans le second cas, tout repose, en définitive, sur moi-même, et je me retrouve dès lors avec les difficultés que je signalais tout à l'heure.

On n'en est pas moins Chrétien, avez-vous

ajouté.

Comment! on n'est pas moins Chrétien? même si on est socinien, quaker, mormon peut-être? Que sais-jel même si on ne croit rien qu'à la nécessité de s'en rapporter à l'Evangile interprété par soi-même?

Cela n'est pas sérieux; ce ne sont plus là

des protestants.

Pourquoi non? Vous le dites, ils disent le

contraire : qui a raison, de vous ou d'eux?
Admettons que ce soit vous; admettons même qu'on ne puisse être protestant sans croire ce que croyaient Luther ou Calvin, qui ont commencé ce grand schisme qui est allé toujours s'étendant, en profondeur comme en largeur. C'est vous faire une grande concession sans doute. Eh bien! encore, je soutiens qu'il y a une différence complèté entre le christianisme et le protes-tantisme. Je n'entre ici dans aucun détail : ce qui serait le moyen de ne jamais finir. Jo m'arrête au principe même du christianisme, à son esprit. Or, où le trouverons-nous ce principe, cet esprit du christianisme, si ce n'est dans ces paroles de Notre-Seigneur Jésus-Christ, les dernières qu'il ait prononcées, el qui sont comme le résumé de sa doctrine: Toute puissance m'a été donnée au ciel et sur la terre, dit-il à ses apôtres en les quittant pour retourner à son Père. Allez donc, et instruisez tous les peuples, les bapt sant au nom du Père, et du Fils, et du Saint-Esprit, et leur apprenant à observer toutes les choses que je vous ai prescrites. Et assurezrous que je suis toujours avec vous jusqu'à la fin du monde. (Matth. xxviii, 18-20.)

Mais vous, protestants, vous affirmez précisément le contraire, en disant que la puissance divine n'a point été donnée à l'Eglise; que nul n'est obligé, rigoureusement parlant, de faire ce qu'elle commande, et que l'Esprit de Dieu l'a depuis longtemps aban-

Votre religion n'est donc point le christianisme; elle en est même l'opposé, dans son principe du moins.

#### PROVIDENCE,

bjections. - Est-il bien vrai qu'il y ait Providence? — S'il y en a une, pourquoi e inégale répartition des dons de Dieu? rquoi tant d'êtres malheureux, et quelfois si profondément malheureux? rquoi tant de désordres et de si grands ordres?

ponse. - La réponse à ces questions se

trouve déjà en partie dans nos articles sur Dieu et sur le Libre arbitre; mais ce sont des questions si importantes et si souvent agitées, que nous croyons devoir y revenue ici.

Est-il bien vrai qu'il y ait une Providence? dites-vous.

« Demander s'il y a une Providence, » répond l'abbé de Frayssinous (La Providence

dans l'ordre moral), « c'est demander si Dieu prend soin de ses créatures, s'il gouverne ce monde par des lois qu'il a lui-même établies, s'il règle le sort des individus comme celui des nations, et si, par une action aussi constante qu'universelle, il conduit toutes choses à des fins dignes de sa haute sagesse. Ici, comment pourra t-on hésiter? Comment ne pas reconnaître la main puissante qui tient les rênes de l'empire de l'univers, fait tout marcher à une fin commune, et tout concourir à la beauté, à l'harmonie, à la durée de ses ouvrages? Surtout, comment ne pas croire en particulier qu'il a les yeux ouverts sur l'homme, sur cette créature intelligente, le plus noble des êtres du globe que nous habitons, et que, loin de l'aban-donner aux caprices de je ne sais quel aveugle hasard, il en règle, il en dirige les destinées? Oui, tout nous parle de la Providence, dans l'ordre moral principalement.

« Si j'interroge l'histoire du genre humain, je le vois, dans tous les temps et dans toutes les contrées, en possession de croire à la Providence : des temples, des autels, des victimes, des hymnes sacrés, un culte, en un mot une religion, voilà ce que l'on trouve dans le monde ancien et dans le nouveau. Or, tout cela serait non-seulement inutile, mais insensé, si la Divinité était indifférente à ce qui se passe sur la terre... Si j'écoute la saine raison, elle me dira que le Dieu souverainement sage doit avoir créé l'homme pour une fin, et l'y faire tendre par des voies dignes de lui; que le Dieu juste, infaillible appréciateur des choses, ne saurait voir du même œil, et celui qui transgresse ses devoirs avec audace, et celui qui les remplit avec fidélité; que le Dieu bon n'est pas sans amour pour ses créatures; qu'il aime en elles son ouvrage et les dons qu'il a daigné leur départir; que le Dieu tout-puissant n'est pas semblable à l'homme, dont l'action est bornée ainsi que les lumières, mais qu'il embrasse, voit et fait tout d'une simple vue; qu'on ne doit pas craindre qu'il soit comme accablé sous le poids du gouvernement du monde, et embarrassé dans l'immense variété des détails. Il a dit, et tout a été fait : voilà la création; Il veut, et tout s'exécute : voilà la Providence.

L'existence d'une Providence, attentive à tous les besoins de l'homme, est donc incontestable. « Aussi, » dit également ici le directeur des catéchismes de Saint-Sulpice (Exposition de la doctrine chrétienne), « quel est le peuple qui n'ait pas invoqué son Dieu, pour détourner une calamité, pour obtenir un succès?

a Dans les guerres, dans les temps de stérilité, quand les maladies contagieuses désolent une province, on sent partout le besoin d'invoquer le secours d'en haut. On croit donc que Dieu conduit les choses de ce monde. On croit à la Providence; on est persuadé que Dieu sait tout, qu'il voit tout, que rien n'arrive sans son ordre ou sans sa permission...

« Il no faut pas chercher bien luc 61 prenves de la Providence; nous en avec, sensibles, elles sont sous nos yeur. b, vient que les saisons se succèdent require ment; que des nuées se forment dens l'amsphère et vont ensuite arroser nos chan. que ces terres, toujours travaillées, et :puisent pas et nous donnent chaque mala nourriture que nous leur demissin' D'où vient cette température tantit ime. tantôt douce et tempérée, tantôt chanz. tantôt humide, selon les besoins des terre pour faire germer les graines, pour progre les fruits et les amoner à la maturité? de « plaint quelquefois des inondations, des fro : rigoureux, des chaleurs excessives, de l'imgularité des saisons; mais ce ne sont li que des accidents, et ces rares accidents. eux-mêmes ont leur utilité, quoique nousl'apercevions pas toujours, n'empéchent 🖈 que l'ordre n'ait été constamment maisses dans l'univers. Une main intelligent d puissante soutient toutes choses, les estequi brillent au firmament, comme l'hm: plante qui croît dans la vallée; ele à tout servir à l'agrément et aux nécessa diverses de l'homme. Il semble que le mai: entier soit en travail pour chacun de bu La lumière qui nous éclaire, l'air que be respirons, le seu qui nous réchause. substances qui nous nourrissent, les viments qui nous convrent, les bois, les; res, les métaux qui servent à nous pris un logement, la force publique qui t protege..., ce sont autent de preuves 🗫 bles de la Providence qui veille sur >--Sans son action continuelle et toute-it: sante, est-ce que tout ne serait pas dembouleversé, et même promptement? Au conservation et la direction de la plus servamécanique, vous reconnaissez volonier nécessité d'une action suffisamment il gente et attentive, et vous ne voudres admettre aucune pour la conservation d direction de ce monde, auprès duque. 🕯 🦠 vaste création humaine n'est pas ce ... un grain de sable auprès d'une monuune goutte d'eau comparativement à 'a . Co serait plus que de l'impiété : œ 🗷 🖰 l'absurdité.

« Mais Dieu ne borne pes ses 🖘 🧎 … gouvernement du monde matériel : 1 · · · aussi les événements qui surviennent la société. Les volontés humaines son. ses mains; et quels que soient les rect. intentions, les projets de l'homme, iet ses aboutissent toujours là où Dieu ves mener. Il nous laisse libres, il est 17 cependant il nous conduit surement 1 . fins. Au moyen des salutaires insfaraqu'il donne aux uns, des obstacles qu naître pour paralyser les mauvaises va : des autres, et de mille accidents im; :: tout fortuits en apparence, la Produce atteint son but. Comme nous l'avont nous aimons à le répéter, rim s'errer l'ordre ou sans la permission de Doce qui est bien constant : Dien veille su: 5 tout nous vient de sa main; il ant -

ıu'il n'abandonnera jamais ceux qui mettent eur confiance en lui. »

Nous ne saurions donc trop le publier, il a une Providence attentive à tous nos esoins.

S'il y en a une, dites-vous encore, pourmoi cette inégale répartition des dons de lieu?

Pourquoi? mais parce que Dieu est comlétement maître de ses dons. Dites-moi, ous qui vous plaignez le plus, n'avez-vous as reçu, et même gratuitement, de très-rands biens de son infinie libéralité? Vous 'avez donc qu'à le remercier, au lieu de accuser. Yoyez d'ailleurs où aboutirait voe plainte, si elle était poussée à ses derières conséquences. Pourquoi ne suis-je pas et homme plus favorisé que moi, ditesons? Mis à sa place, je suppose, vous diriez ocore: Pourquoi ne suis-je pas cet autre omme encore plus favorisé? Elevant touours les yeux au-dessus de vous, vous connueriez à dire : Pourquoi ne suis-je pas n ange? Pourquoi ne suis-je pas un arlange? Pourquoi pas au premier rang de la iérarchie céleste? Pourquoi pas Dieu?.. ernier terme de l'orgueil et de la révolte, ui précipita au fond des enfers les esprits

ui brillaient au plus haut des cieux.
« On voudrait donc, » dit à ce sujet l'abbé Frayssinous, dans la conférence que nous tions précédemment, « que tous les hommes quissent avec le même degré de force dans tempérament, de heauté dans la forme du rps, de lumières dans l'esprit, de jouisnue des biens de la fortune. Mais pourquoi Divinité, maîtresse de ses dons, serait-elle, ins leur distribution, assujettie à cette ri-pureuse uniformité? Quel droit avons-nous ce que l'Etre souverain, indépendant de ses éalures, prenne pour mesure et pour rèe de ses saveurs l'étendue de nos désirs? ne peut-il pas les répandre avec plus de refalité sur les uns, sans pour cela être inste envers les autres? Prenons garde de ous faire de fausses notions de la justice. ins doute, si Dieu ne vous accorde pas ce ni vous est da, s'il se montre envers vous sidèle à ses promesses, s'il ne vous traite s suivant vos mérites, alors vos droits sont olés et vos plaintes sont légitimes. Mais, and nous étions encore dans le néant, le éateur nous devait-il de nous en tirer? élait-il engagé, en nous appelant à la vie, nous élever à un degré fixe et déterminé perfection et de bonheur? était-il lié avec us par un pacte dont nous ayons le droit réclamer la fidèle exécution? Loin de us cette extravagante pensée. Je vous prie hien le remarquer, souverainement heuux en lui-même, Dieu n'avait pas besoin chercher sa félicité au dehors; il était parsement libre de nous donner l'être ou de us laisser dans le néant. Qui, l'existence t pour chacun de nous un bienfait pureent gratuit, que nous n'avions pu mériter, que nous tenons de la seule libéralité du éateur : mais, s'il était le maître de ne pas us donner l'existence, il l'était par là mê-

me de nous l'accorder dans un degré plus ou moins parfait, de faire de nous des êtres plus ou moins limités dans les facultés du corps et de l'esprit; en sorte qu'au lieu de murmurer pour les dons qu'il nous refuse, nous devons bien plutôt le bénir pour ceux qu'il nous accorde. Qu'un magistrat, qui par élat est également redevable à tous, néglige les intérêts du pauvre pour ne s'occuper que de ceux de l'homme puissant, voilà une partialité, une odiense acception de personnes. Que le riche refuse de payer à l'ouvrier le salaire de ses travaux et de ses sueurs, voilà encore une criante injustice : mais ici rien de semblable. Le Créateur n'était point lié par une convention avec nous; il ne nous devait rien, pas même l'existence : et où est donc l'injustice de traiter inégalement des êtres à qui rien n'était dû? Méconnaître un bienfait reçu, parce qu'on en désire un plus grand, auquel on n'a pas le droit de prétendre, qu'est-ce autre chose qu'une véritable

PRO

ingratitude?

« Qui ne voit, d'ailleurs, combien d'avantages résultent de cette inégale répartition des dons célestes! Comme la Divinité fait admirablement servir la pauvreté et la richesse, l'ignorance et le génie, la faiblesse et la force, à l'harmonie de ses ouvrages; comme elle sait maintenir toujours au milieu de nous cette étonnante diversité de goûts, de talents, de professions, qui se rapportent à tous les besoins, et qui, par des moyens si varies ou même si contraires, concourent au même but, à la conservation des sociétés humaines! Vous admirez dans l'homme la générosité, le courage, la modestie : toutes ces qualités, vous les trouvez glorieuses pour lui; mais, dans le système d'une égale répartition des dons de Dieu, vous verriez ces vertus perdre leur éclat, et quelques-unes disparattre complétement. Il est beau de voir le riche se dépouiller pour secourir le pauvre; mais, sans la richesse dans les uns et le besoin dans les autres, que deviendrait la libéra-lité? Il est beau de voir le puissant s'armer pour la désense du faible, et, s'il le saut, se sacrifier pour lui; mais, sans la puissance et la faiblesse, que deviendrait cette protection généreuse? C'est dans les privations que so montre la patience, comme la modestie éclate dans la supériorité des talents: et voilà comme les vertus qui honorent le plus l'humanité tiennent à ce plan d'inégalité, qui d'abord humilie l'orgueil de ceux qui ne se trouvent pas au premier rang

« Je sais bien que de cette inégalité dans les conditions semble résulter une grande inégalité de bonheur et d'infortune. On dirait, au premier coup d'œil, que tout est bien pour les uns, et que tout est mal pour les autres; et voilà ce qui révolte le plus. Ici encore, évitons toute exagération : trop souvent, en effet, les apparences nous trompent. Les sens et l'imagination égarent la raison, et nous prenons pour des réalités nos fantaisies et nos caprices. Déchirons le voile qui couvre les diverses conditions de

1120

la vie humaine, que verrons-nous? C'estque coux dont nous sommes tentés d'envier la brillante destinée sont souvent moins heureux que nous. Dans notre état, tout nous paraît dur; dans les états où nous ne sommes pas, tout nous paraît beau : nous en voyons les fleurs, nous n'en sentons pas les épines; et l'imagination abusée rêve un changement d'état qui, peut-être, s'il était réalisé, ferait notre malheur. Une des plus incurables maladies de l'esprit humain, est d'être mécontent de ce qu'il a et jaloux de ce qu'il n'a pas, moins heureux de ce an'il possède que tourmenté de ce qu'il désire. Il y a longtemps que le poëte romain a déploré cette inconstance. L'homme du monde envie au solitaire son repos, et quelquefois le solitaire regrette le bruit et le tumulte du monde; si le laboureur voit ses moissons détruites par la tempête, il soupire après le sort des habitants de nos cités. Ainsi, l'on s'agite de toutes les manières, pour être ce qu'on n'est pas. Mais, si nous étions de bonne foi, nous conviendrions que les choses sont disposées, tempérées de telle sorte qu'il y a dans le bonheur des hommes moins d'inégalité qu'on ne le pense. Il ne s'agit pas de courir après des chimères et de nous consoler avec des suppositions arbitraires : je ne dirai pas qu'il existe une compensation rigoureuse dans les destinées humaines, et que, pour tous les individus, la mesure des biens et des maux est exactement la même; mais je dirai que la différence est moins grande qu'on ne pourrait le croire d'abord. Pour en citer quelques exemples, le pauvre, il est vrai, est privé des jouissances du riche; mais n'est-il pas plus exempt des inquiétudes et des tourments de l'ambition? Il ne se rassasie point à une table somptueuse, mais le travail assaisonne les mets grossiers qui le nourrissent, et il ne connaît pas les maladies qui assiégent la mollesse. Combien d'hommes, condamnés aux fastueuses représentations de la grandeur, soupirent après les douceurs de la vie privée! Ne voit-on pas quelquefois les puissances de la terre se dépouiller avec joie de la magnificence, pour goûter des plaisirs tranquilles? Quel est ce-lui dont le cœur ne s'épanouit pas à ces peintures d'une vie simple et frugale, loin ce l'agitation des cours et des villes? Non, la gloire n'est pas le bonheur : la volupté dégoûte, la grandeur ennuie, la renommée fatigue. Vanité dans les plaisirs, vanité dans les richesses, vanité dans la science, voilà ce qu'a vu le sage, il y a trois mille ans, et voilà ce que nous voyons encore. »

PR()

Ainsi, d'une part, la répartition des dons célestes n'est pas telle assurément qu'on pourrait se l'imaginer d'abord. Le fût-elle, qu'elle ne serait, en aucune manière, opposée à la bonté, à la justice, aux différents attributs de Dieu. Il n'y a donc rien là qui puisse nous empêcher de reconnaître et d'adorer sa Providence attentive à tous nos

besoins.

Pourquoi donc, sjoutez-vous, tant d'êtres

malheureux, et quelquefois si profondément malheureux?

Pourquoi? Mais souvent, mais presque toujours c'est par leur faute; et, si c'est per leur faute, de quoi se plaignent-ils? Comment osent-ils imputer à Dieu des maux qui viennent d'eux-mêmes?

Quels sont ces maux, d'ailleurs? Sont-ils bien ce que l'on croit communément? N'ontils pas leur raison d'être dans la nature de l'homme? N'en résulte-t-il pas souvent les plus grands biens pour le temps comme pour l'éternité? Ecoutons de nouveau l'abbé

de Frayssinous:

· Je conviens que l'homme ne jouit pas sur la terre d'un bonheur pur et sans mélange; mais l'homme, par là même qu'il est une créature, est borné dans toutes les parties de son être. On ne trouve pas étrange que l'homme ne soit pas assez intelligent pour voir d'une simple vue toutes les vérités dans leur-ensemble; qu'il ne soit pas assez puissant pour commander à son gré à toute la nature; qu'il ne soit pas assez vertueux pour posséder toutes les vertus dens le plus haut degré, sans aucune ombre d'imperfection; en un mot, on trouve naturel que l'homme ne soit parfait, ni en lumières, ni en puissance, ni en vertu: pourquoi voudrait-on qu'il fût parsait en plaisirs, en santé, en bonheur? Je suppose que, dans un bonheur continu de cent années, un houm: éprouvât une légère douleur : sans doute, cet instant de peine ne lui ferait pas méconnaître la bonté divine; voudrait-il ressembler à cet homme ridicule dont parle la fable, qui, mordu par un insecte, s'étonnail que Jupiter ne foudroyat pas un tel monstre? Que si Dien, sans cesser d'être bon. peut permettre quelques moments de souffrance, pourquoi pas une heure, pourquoi pas un jour? Et que sommes-nous, pour opposer nos calculs aux profondeurs de sa sagesse?

« Qu'on étale tant qu'on voudra toutes les misères de l'homme; il est vrai pourtant qu'il en est bien peu qui soient assez malheureur pour désirer la mort, et pour préférer le néant à leur existence actuelle; que, suivant le cours ordinaire de la vie, nous éprouvons bien souvent des sentiments de plaisir et de joie; que les maux que nou: souffrons sont presque toujours tempérés par quelques consolations, du moins in l'esperance. L'homme, dit-on, est malheureux; mais si le malheur peut servir à épurer et à perfectionner sa vertu, à développer en lui toutes les qualités de l'esprit et du cœur, et à le porter au plus haut point d'héroïsme, alors je ne verrai dans ses malheurs qu'un heureux accident qui, dans les vues paternelles de la divine bonté, tourne au bien de l'ensemble des choses. L'homme est malheureux; mais si ses infortunes et ses déplaisirs étaient son ouvrage, pourquoi les imputer à la Divinité? Or, trop souvent l'homme ne doit accuser que lui-même de ses malheurs. Soyons plus modéres dans no désirs, plus réservés dans nos discours, plus

raisonnables dans nos projets, plus sobr plus tempérants, plus éloignés des volup et des vices qui énervent à la fois l'âme le corps, et nous verrons disparaître le pl grand nombre des manx que nous souffror L'homme, dit-on, est malheureux; me prenons garde de nous tromper sur le bo heur: on n'est heureux ni par la fortun ni par les dignités, ni par le savoir, ni p les plaisirs du monde, ni par la solitud mais on est heureux par le témoigna; d'une conscience sans reproche; c'est là qi se trouvent la paix, le plaisir solide ( l'ame, le bonheur; et, dans cette matièr nos écrivains sacrés se sont montrés bie plus éclairés que tous les sages de l'antiquité. Ce bonheur est au pouvoir de tous, il n'est au pouvoir de personne de nous l ravir; il est indépendant de tous les acc dents de la vie humaine; il reste dans nou quand tout périt autour de nous. L'homm vertueux peut bien souffrir; mais, dans l calme de son âme pure, il ne voudrait pa changer sa destinée contre celle des mé chants qui sembleraient être les plus heu reux des mortels, et les chaînes dont pourrait être chargé lui seraient plus dou ces que toutes les couronnes du vice triom phant. »

C'est ce que Jésus-Christ nous enseigne d'une manière admirable, non-seulemen par ses paroles, mais encore par son exem ple: Heureux ceux qui pleurent, nous dit-il parce qu'ils seront consolés. Vous entende: bien: il ne nous dit pas simplement que ceux qui pleurent ne sont point aussi mal-heureux qu'on pourrait se l'imaginer, mais qu'ils sont heureux, au contraire, et heureux précisément à cause de ce qui fai. couler leurs larmes : Beati qui lugent. (Matth. v, 5.) Aussi, quand il fut lui-meine sur la croix, chargé de souffrances et d'opprobres tels qu'on n'en vit jamais de semblables accumulés sur un seul homme; quand, les mains et les pieds cloués, la tête couronnée d'épines, souffrant dans toutes les parties de son être, il abaissa les regards sur sa divine Mère, du cœur de laquelle le cri de la douleur remonta jusqu'à son cœur. pour l'accroître encore s'il était possible; quand, élevant ses yeux en haut, il poussa vers le ciel ce cri de l'humanité aux abois: Mon Dieu, mon Dieu, pourquoi m'arez-vous abandonné? (Matth. xxvii, 46) je ne doute point que déjà, à cause du triomphe qui l'attendait, et dont il commençait à jouir par anticipation, il ne fût infiniment plus heureux que ses ennemis victorieux, dont le faux et court triomphe allait être suivi de remords et de tourments sans fin, en cette vie et en l'autre : Beati qui lugent, quoniam ipsi consolabuntur.

Pourquoi tant de désordres, et de si grands désordres? avez-vous dit en dernier lieu.

Pourquoi? Mais parce que l'homme s'est révolté contre son Dieu, et que, de cette révolte insensée, shominable, révolte que tout atteste en nous et hors de nous, sont sortis un aveuglement, un entraînement au mai je ferais sans détour l'aveu de mon ignorance, et j'obéirais aux inspirations mêmes d'une raison éclairée, en m'abaissant devant les hauteurs de la science de Dieu. En tout, il faut savoir s'arrêter; et dans le raisonnement, comme dans la conduite, la véritable force

se trouve dans une juste mesure.

« Mais ne craignons point d'entamer la discussion; et, sans prétendre dissiper tous les nuages, présentons aux esprits sages et dociles assez de lumières pour voir que le mal n'a rien d'inconciliable avec la sainteté, la bonté, la sagesse, la justice d'un Dieu qui

préside aux destinées humaines.

« Il est vrai, le Dieu trois fois saint, comme l'appellent nos Livres sacrés, a une aversion infinje pour toute tache qui souillerait son être divin, une immuable volonté de ne rien faire qui soit indigne de ses perfections; mais le mal ne souille que les créatures qui le commottent, et, au milieu de leurs désordres, la sainteté de Dieu demeure inaltérable. Et ne pensons pas que Dieu doive être regardé comme l'auteur du mal qu'il permet. Il n'en est pas du monde moral comme du monde matériel; dans celui-ci, tout marche, tout s'exécute par des mouvements mécaniques; et les phénomènes que nous présente la nature peuvent être considérés comme l'ouvrage de Dieu, toutes les fois qu'ils sont le résultat inévitable des lois dont Dien seul est l'auteur. Mais ce n'est pas ainsi que se gouvernent les esprits intelligents et libres : l'homme est capable d'agir par raison et par choix; il est doué de la sublime faculté de comparer, de réfléchir, de se déterminer; c'est par là qu'il est ce qu'il est, c'est par là qu'il est raisonnable. La liberté lui fut don-née pour qu'il embrassat le bien par choix, et qu'il eût le mérite de le pratiquer : il est vrai que, libre de choisir entre le vice et la verlu, il peut se tourner vers des objets indignes de ses affections, s'attacher à ce qui est désendu, en un mot faire le mal; mais ce n'est pas pour cela que Dieu l'a fait libre : la liberté vient de Dieu, l'abus vient de l'homme; sa détermination au malestson ouvrage. Le mal est si peu la fin que le Créateur s'est proposée, qu'il a donné à l'homme le sentiment du bien, la conscience, le remords, la raison, pour démêler la vertu d'avec le vice, pour éviter l'un et pratiquer l'autre; et la religiou nous fait connaître tout ce que sa Providence miséricordieuse ajoute de secours divins à la nature, pour éclairer nos esprits et remuer nos cœurs.

« Mais, dira-t-on, comment la bonté toutepuissante de Dieu n'empêche-t-elle pas tous ces abus du libre arbitre, qu'il lui est si facile d'empêcher? Sans doute, le Dieu bon doit se manifester par des bienfaits, et tous ses ouvrages doivent porter l'empreinte de sa munificence; mais il est ici une réflexion décisive, et que je vous prie de bien saisir, c'est que dans Dieu la bonté n'est pas une sorte de penchant et d'instinct aveugle, sans lumières et sans règles, qui tend au bien des créatures sans aucun égard aux autres attributs divins. La conduite de Dieu, dans ses œuvres, ne doit pas seulement présente. caractère de sa honté, mais encore cela; sa sagesse, de sa justice, de son indige. dance, de son empire souverain sur war qui vit et respire. N'est-il pas naturelque ouvrages soient l'expression de son les. vin tout entier, que Dien agisse en De. Dès lors, ce n'est pas seulement si qui ; de père qu'il faut envisager en lui, mas core celle de souverain maître de l'un me Père commun de tous les hommes, il i tous des marques de son amour; mais inroi et législateur suprême, pourque : pourrait-il pas nous imposer des lois et a de nous des hommages de soumisson a gratitude, et faire dépendre notre botide notre fidélité? Les abus du libres. source du mai, sont déplorables, coan faiblesse de notre intelligence, source de d'erreurs, est humiliante pour nous; ne Dieu n'est pas obligé de nous rendre inlibles dans nos jugements, pourquoi enobligé de nous rendre impeccables des ! actions? Vondrait-on que, pour emper-mal, il enchaînât notre liberté, qui se fait de nous que des automates se porter bien comme par nécessité? Alors, où en le mérite de la vertu? Oui, c'est le per de faire le mal qui donne tant depris ) > : fidélité, qui rend la vertu si méritoire. nous, et si glorieuse à la Divinité. Memons à ne voir en Dieu que sa bonté. r qu'elle nous rassure sur nos désortes nous oublions sa souveraineté, perce 7. intimide nos passions; mais si nous pe 13 lons pas nous abuser nous-mêmes, es 4" nant aux obligations de la bouté diviset étendue imaginaire, ne séparous jama: " Dieu le titre de très-bon de celui de .

« Que si, insistant d'une autre autre on demande comment le Dieu sage : F l'auteur d'un monde plein de désert nous répondrons que ce Dieu est aventesant pour tirer le bien du mal, et mêmes. en faire naître un plus grand bien; que permission du mal, qu'on présente es-effet, qui n'admirerait comment bress gouverner cette multitude de volonies : \*\* et opposées, régler jusqu'à leur deriges même, faire rentrer leurs désordres : l'ordre universel, et conserver les some humaines malgré le soulèvement et le des passions contraires qui tendent i confondre et à tout détruire? Vous coatrez toujours en eux-mêmes ces vices. désordres, qui sont la honte et le fiert l'humanité, et vous ne voulez pas tra ce qui est malheureusement un mai tra \* ritable se tourne néanmoins en une xee bien : s'il n'y avait pas de mal sur b le bien aurait moins de prix. C'est le me !fait ressortir la vertu, comme la tempe la ressortir l'éclat d'un beau jour. La comme la tempe la comme la comm sité brille davantage à côté de l'ar : ". '

PRO

135

ureté des mœurs à côté de la débauche; la lémence paraît plus magnanime au milieu les fureurs de la vengeance; la paix domesique semble plus touchante au milieu des liscordes qui trop souvent agitent les fanilles

«Je placerai ici une observation imporente, pour nous faire sentir combien nous evons être discrets à prononcer sur les deseins de Dieu, et sur la sagesse des moyens u'il emploie pour arriver à ses fins passagees sur la terre. Placés dans un seul point du imps et de l'espace, nous sommes trop acoutumés à ne considérer que l'instant et le eu où nous sommes, tandis que nous derions considérer toute la chaîne des siècles; appés du mai présent, nous ne vivons pas sez pour en voir la liaison avec le bien niversel, et, parce que, dans ses desseins, Providence ne marche pas aussi vite que os désirs, nous en prenons occasion de lasphémer contre elle. Les desseins de Dieu int immenses et nos vues bornées. Voyonsous assez bien les rapports de ce qui est rec ce qui a été et ce qui sera? En connaisins-nous la liaison avec la plénitude et la 1 ultérieure de tous les ouvrages de l'Ernel, pour les soumettre à notre censure? ouvent le temps découvre le but des événeents, et ce qui est inexplicable aux conmporains qui le voient sera plus intelligie pour la postérité. Ainsi, que l'innocent s de Jacob, dont nos Livres saints ont con-rvé la touchante histoire, soit vendu par s frères, qu'il soit esclave en Egypte, prépilé dans un cachot : voilà d'abord ce qui concerte; mais si l'on se rappelle que ses fortunes furent comme autant de degrés ii le portèrent au faite de la puissance, où devint le sauveur de l'Egypte et de sa race; ie ses malheurs passagers furent commo le vot sur lequel roulaient les destinées d'un uple entier, son sort ne devra-t-il pas exer notre admiration au lieu de nos murares? Trop souvent, nos plaintes sont aussi ustes, aussi irréfléchies qu'elles sont commes? Lorsque autrefois les peuples barbadu Nord fondirent sur les provinces de mpire romain, et causèrent tant de ravages milieu des nations catholiques des Gau-, des Espagnes et de l'Italie, il arriva que Chrétiens, faibles dans leur foi, furent ilés de demander comment il se faisait que peuple sidèle devint ainsi la proie de l'er-ir et de l'insidélité. Salvien, éloquent prê-

de Marseille, crut devoir prendre la ime, pour arrêter ces murmures, et venla Providence.

Nous venous defaire sentirque c'est bien èrement quelquesois qu'on présente la perssion du mal comme inconciliable avec la nteté, la houté, la sagesso de Dieu. Mais peut dire encore, et c'est le dernier terme la dissiculté: Non-seulement Dieu pert le mal, mais il le permet de manière le sort de la vertu est pire que celui du e, et c'est là un désordre qui accuse sa

justice. La réponse à cette dernière plainte va compléter celle que nous avons donnée aux plaintes précédentes, et détruire celles-ci dans ce qu'elles parattraient avoir de plus légitime.

« Vous êtes choqué avec raison des humiliations et des souffrances de la vertu, des prospérités et des triomphes du vice. Mais oseriez-vous bien assurer que Dieu ne trouvera pas dans les trésors de sa puissance et de sa sagesse quelques moyens de réparer un mal si choquant? Si vous le croyez infiniment sage, croyez aussi que dans ces désordres qui vous offusquent, il y a quelque ordre caché. Vous aurez beau faire, jamais les suphismes ne pourront étouffer en vous ce cri de la nature, de la conscience, du genre humain tout entier, qu'il y a une Providence. Que si vous ne voyez pas clairement comment peut se concilier avec sa justice le sort du vice et de la vertu sur la terre, il serait bien plus sage d'avouer votre insufusance, que de vous prévaloir de quelques vains arguments. Méconnaître une vérité aussi éclatante que celle d'une Providence, parce qu'elle est enveloppée de quelques obscurités, ce serait méconnaître l'existence du soleil, lorsqu'il est caché derrière un nuage. N'y eût-il qu'un seul moyen de justifier la Providence, vous de-vriez le saisir avidement, plutôt que de vous livrer à des murmures. Or, n'est-il pas possible que ce que vous voyez soit lié avec un autre ordre de choses, que vous ne voyez pas encore; que ce monde imparfait soit l'ébauche d'un monde bien plus régu-lier, où tout sera remis à sa place? Pourquoi ne pas penser que l'Etre infini a des desseins infinis? N'est-il pas naturel que l'Etre éternel travaille pour l'éternité? Voyez les choses sous ce point de vue, et tous vos doutes seront dissipés. Quel pourrait être, en effet, le sujet de vos plaintes? Les prospérités du vice? mais elles sont si passagères, et elles doivent le couvrir de tant de confusion devant le tribunal indéclinable du juge suprême ! Les combats de la vertu? ils lui assurent une couronne immortelle. Les souffrances du juste? elles seront converties en un poids immense de gloire et de félicité.

« Disons-le hautement : ici, comme partout, on ne peut qu'admirer cette religion chrétienne, qui en nous découvrant dans la dégradation primitive la source de nos maux, nous en découvre le remède; qui, ajoutant de nouvelles lumières à celles de la raison, change en certitude les opinions vacillantes de la philosophie humaine, fixe tous les esprits dans la croyance de la vie future, explique ainsi le monde présent par le monde à venir, et nous apprend que les plus légers désordres qui peuvent être remarqués sur la terre seront complétement réparés dans le règne de l'éternelle justice. »

#### PURGATOIRE.

Objections. — Il n'y a point de purgatoire. — Vous admettez vous-mêmes qu'il n'y en aura point après le jugement général : pourquoi n'en serait-il pas ainsi auparavant? — Ce sont les prêtres qui enseignent cela, pour avoir des Messes et autres cérémonies funèbres qui toutes leur rapportent.

PUP

Réponse. — Le dogme du purgatoire est bien l'un des plus touchants, l'un des plus utiles, même pour ce monde, de tous ceux que nous enseigne la religion. Aussi, est-ce l'un de ceux auxquels l'esprit et le cœur, l'âme entière s'ouvre le plus volontiers. Il y en a qui le nient cependant: ce sont nos frères séparés, ce sont encore quelques hommes qui, nés dans la religion catholique, n'en ont gardé que le nom, si même ils ne l'ont également répudé, et qu'on tro ive toujours empressés à nier tout ce que croit et enseigne l'Eglise qui les a élevés.

Il n'y a point de purgatoire, disent-ils.

Parlez-vous bien sérieusement? croyezvous bien ce que vous dites? pouvons-nous leur répondre. Ecoutez, en ce cas, ce que nous avons dit nous-même ailleurs (Le céleste banquet) sur ce sujet important. Nous n'aurions pas autre chose à vous dire aujourd'hui.

- « Qu'il y ait un purgatoire, c'est-à-dire un lieu de purification cù souffrent les âmes qui meurent en état de grâce sans avoir entièrement satisfait à la justice divine, jusqu'à ce qu'elles puissent être reçues dans le ciel, où rien de souillé n'entrera jamais (Apoc. xxi, 27), c'est une vérité également prouvée par l'Ecriture, la tradition, le consentement général des peuples, le sentiment et la raison.
- « Nous lisons dans les Ecritures: C'est une sainte et salutaire pensée de prier pour les morts, afin qu'ils soient délivrés de leurs péchés. (Il Mach. XII, 46.) Ces morts pour qui il nous est recommandé de prier, afin d'obtenir la rémission de leurs péchés, ce ne sont point les saints, qui n'ont aucune souillure et jouissent du bonheur éternel; ce ne sont point non plus les damnés dont la peine est irrémissible; ce sont donc ceux qui se trouvent dans ce lieu intermédiaire communément appelé le purgatoire. Il existe
- (114) Le genre de cet article ne nous permettant guere de faire au texte même des citations d'auteurs profanes, nous en faisons, en note, deux seulement. Voici d'abord ce que nous trouvons dans Platon: Quiconque subit un juste châtiment dévient meilleur et gagne à souffrir, ou sert au moins d'exemple aux autres, que la terreur du supplice peut rendre à la vertu. Ceux qui profitent des punitions infligées par les hommes ou par les dieux sont les condamnés dont l'âme malade n'est pas indigne de guérison; et ils y arrivent, dans un autre monde, comme dans le nôtre, par les souffrances et les remords, seuls expiations d'une vie criminelle. Mais les vils scélérats, » etc. (Gorgias, traduction de Victor Leclerc.)

donc un purgatoire, d'après l'enseignement des Ecritures.

- a La tradition s'exprime d'une manière aussi positive à ce sujet, mais avec une telle réunion de témoignages qu'il est impossible d'en concevoir une plus imposante. Et ici je ne discuterai pas les textes plus ou moins clairs de quelques savants appartenant à différentes époques de l'Eglise et connus seulement dans les hautes régions de la science. J'en appelle immédiatement à l'attestation universelle et constante, à l'attestation, sous toutes les formes, de tous les Chrétiens, pour ainsi dire, appartenant à lous les temps, à tous les âges, à toutes les conditions. Lisez, consultez, interrogez... interrogez non pas seulement la parole exprimée par la voix et les écrits, mais encore celle qui l'est d'une manière infinimentplus frappante, par nos actions, et vous reconnaîtrez que, partout et toujours, les Chrétiens ont eu la foi la plus énergique à l'existence du purgatoire. Pourquoi, en esset, toutes ces prières publiques et particulières après la mort? Pourquoi l'eau sainte mêlée à nos larmes et jetée si souvent sur les restes des défunts, sur la terre même qui les renferme? pourquoi ces offrandes funèbres? pourquoi le saint sacrifice en leur faveur?... Evidemment, pour demander leur purification complète et leur délivrance. Mais à qui nos prières et nos bonnes œuvres de toute sorte peuvent-elles servir.
  Aux saints? Non, ils n'en ont pas lessoin. Aux damnés? Non encore, leur sort ne peut plus être changé. A ceux conséquemment qui souffrent dans le purgatoire. L'existence du purgatoire est donc incon-testable suivant le témoignage de la tradition.
- « Ne pouvons-nous pas ajouter ici que cette existence est également attestée par le témoignage unanime des peuples? Quoique les lumières du christianisme suffisent amplement pour nous éclairer, sortons par la pensée, si on le désire, du cercle de notre religion, interrogeons les peuples idolâtres sur leurs coutumes comme sur leurs croyances (114) et nous arriverons encore au même résultat. Chez eux, comme chez les Chrétiens, pourquoi toutes ces prières après la mort? pourquoi ces cérémonies funèbres

Dans le vie livre de l'*Enéide* le dogme du purgatoire est encore plus clairement exprimé:

..... De ses fers quand l'âme se dépouille, Comme elle garde encor la trace de leur rouille, Elle doit effacer par un long châtiment La souillure mélée à son pur élément: Les unes, pour laver cette empreinte de bone, Flottent au sein des airs, où le vent les secouc, D'autres vont se plonger dans de larges torrents, On passent mille fois sur des feux dévorants: Une peine diverse est marquée à chaque ombre. Puis du calme Elisée (hélas! en petit nombre) Nous venons habiter les fortunés abris.

(fraduction de Bantuérent.)

159

le toute nature? pourquoi ces sacrifices ont quelques-uns (les sacrifices sanglants) nt une énergie d'expression physiquement lus frappante que le sacrifice chrétien? ncontestablement pour obtenir la purifica-on des morts. Ils reconnaissaient donc que sames, au sortir de cette vie, ont encore esoin, généralement parlant, d'être puriées de certaines souillures, ce qui est l'es-

ence même du purgatoire.

· Pour en venir à une preuve moins difile à constater, à la preuve du sentiment, vous dirai actuellement : Rentrons au dans de nous-mêmes, examinons la consite des autres hommes, quels que soient ur âge, leur condition, leur éducation, urs principes; ne voyons-nous pas en ous, ne découvrous-nous pas dans les aues je ne sais quel instinct plus ou moins ononcé, qui nous porte tous indistincteent à supplier, à notre manière, la touteissance divine en faveur de ceux que nous ons perdus? Considérez ces hommes qu'on rus longtemps, qui se sont crus peut-être 1-mêmes sans aucune conviction, sans cune pensée religieuse; considérez ceux nt l'impiété a tellement bouleversé les les qu'elles sont dans un état mille fois is déplorable que si elles n'avoient jais reçu aucune éducation religiouse; nme ces bonnes terres qu'un torrent déstateur a rendues pires que si elles n'aent jamais été cultivées. S'ils viennent erdre une personne tendrement aimée, se montrent aussitôt religieux, du moins leur manière. Ils prient, ils font des ux. Il ne leur serait peut-être pas facile ux mêmes d'expliquer la valeur de leurs es; mais ces actes ont pourtant une sification. Ne reconnaissant point le dogme purgatoire, ceux dont nous parlons en du moins le pressentiment, si je puis xi rimer de la sorte, et ils agissent en séquence. Oui, je le soutiendrai toute vie, il est impossible à l'homme le plus ile, le plus immoral, le plus dur, le plus uti, de rester longtemps calme en face n cercueil, pourvu qu'il s'abandonne aux exions qui lui sont alors tout naturelent suggérées. Quand il aura longtemps érieusement contemplé, dites-lui de renau dedans de lui-même, et il sentira je sais quelle vague terreur, je ne sais lle défaillance interne qui lui feront renaître le besoin, la nécessité même d'une rvention céleste pour ceux qui ne sont i, in ervention qu'il s'empresse de réclapour les autres, comme il désire qu'on felame un jour pour lui. Il y a donc au l du cœur un sentiment inne, universel, estructible, qui proclame, d'une manière ou moins claire, plus ou moins directe, stence du purgatoire.

La raison arrive encore au même résul-Eclairée des lumières de la foi, elle nous rane que, sans être coupable de péchés es, l'homme peut mourir, et meurt même upart du temps coupable d'ungrand nomle péchés véniels, ou bien avant d'avoir entièrement satisfait à la justice divine pour les péchés mortels dont il a reçu le pardon. D'où elle conclut la nécessité pour lui de rester, après la mort, dans les flammes du purgatoire jusqu'à ce qu'il ait acquis une pureté parfaite, et soit devenu digne de s'unir à Dieu, qui est la sainteté même. »

Ainsi, tout semble se réunir pour prouver le purgatoire. D'où il suit que personne ne saurait avoir aucun prétexte de le nier, à quelque subterfuge qu'il ait recours.

Vous admettez vous-mêmes, nous dit-on, qu'il n'y en aura point après le jugement général; pourquoi n'en serait-il pas ainsi

auparavant?

- « La conséquence n'est pas rigoureuse, » avons-nous répondu encore à cette objection, dans l'ouvrage que nous venons de citer. « Il n'y aura plus de purgatoire après le jugement général parce que déjà aura été atteint le double but pour lequel Dieu l'a établi : je veux dire la purification des âmes et la satisfaction à sa justice infinie. Ceux qui mourront à la tin du monde, ou qui n'auront point encore achevé de subir la peine à laquelle ils auront été condamnés, ceuxlà souffriront immédiatement autant qu'ils le devront pour être jugés dignes du royaume éternel. S'ils souffrent moins longtemps, ils souffriront davantage, et l'intensité compensera chez eux ce qui aura manqué du côté de la durée. Que Indette soit acquittée en totalité on par parties, elle n'en est pas moins acquittée également dans l'un et l'autre cas.
- « On me dira peut-être ici: Pourquoi donc n'en serait-il pas ainsi avant le jugement dernier? Ce serait la même chose comme vous en convenez, et la justice divine s'exercerait d'une manière plus uniforme.
- « Pourquoi...? Mais si nous voulions avoir la raison de chaque chose, si nous voulions savoir surtout quels sont les motifs des impénétrables desseins de Dieu, nous serions promptement écrasés sous le poids de cette glorieuse majesté que nous aurions imprudemment scrutée, pour parler le langage des saintes Ecritures (Prov. xxv, 27). Je vais essayer pourtant de résoudre cette difficulté, parce que la réponse que j'ai à donner me fait entrer dans le fond même de mon sujet.

« Je dirai d'abord que, le temps détruit, il me paraît rationnel que Dieu ne conserve pas non plus un purgatoire temporel qui se trouve intimement lié à la conservation de l'Eglise sur la terre. C'est là la raison métaphysique de la chose. La raison morale, que je vais donner actuellement, me semble beaucoup plus importante à approfondir.

a Hest évident que dans ses actes, dans ceux principalement qui ont rapport à notre religion, Dieu ne perd jamais de vue la sanctification de l'homme, ce chef-d'œuvre, ce complément, ce résumé de la création terrestre. Sa propre gloire sans doute doit être la fin dernière de tout ce qu'il fait : autrement, a dit le pieux et savant Fénelon, il agirait d'une manière moins parfaite que la

créature qui se propose pour but la gloire du Créateur. Mais, rien ne pouvant servir autant à cette gloire que notre propre sanctification, Dieu par cela même ne la perd jamais de vue, comme nous venons de le dire. Or la sanctification de l'homme, voilà précisément la raison pour laquelle Dieu a voulu que le purgatoire subsistat tant que durerait le monde, et qu'il cessat d'exister avec lui. Le monde détruit, à quoi servirait-il? A satisfaire pleinement à la justice divine, en achevant de purifier les âmes? Mais ce but est ógalement atteint par une souffrance plus grande et moins prolongée. Il subsiste avec le monde, pour que le cri des victimes qu'il renferme soit un incessant appel à nos cœurs et nous entraîne à la pratique de toutes les vertus, à l'accomplissement de toutes les bonnes œuvres.

I UR

« Qui ne le voit? Qui n'en a fait mille fois la remarque? Entrez dans les églises; voyez ce qui se passe dans le monde; pénétrez, par la pensée, au fond des cœurs : pourquoi ces chants lamentables, ces cérémonies funèbres? Pourquoi ces visites aux malades, ces aumônes, ces pratiques de mortification, après un enterrement? Pourquoi ces saintes pensées, ces élans du cœur vers le ciel, à la vue d'une tombe entr'ouverte? Il est aisé de le comprendre, c'est pour obtenir de Dieu la délivrance des âmes que l'on suppose être dans le purgatoire. Ajoutons ici que c'est là le motif qui agit le plus efficacement sur le cour endurci de l'homme, et que c'est souvent le seul qui fasse impression. Pourquoi ce jeune impie est-il devenu tout à coup profondément religieux? Pourquoi ce vieillard verse-t-il avec joie dans le sein des pauvres l'argent dont jusqu'ici il avait fait son dieu? Pourquoi cette femme mondaine est-elle devenue presque subitement le modèle des plus nobles vertus chrétiennes? Vous ne l'ignorez pas, c'est qu'ils ont perdu ceux à qui ils étaient le plus attachés en ce monde; et, pour hater leur bonheur dans l'autre vie, ils se déterminent sans peine aux plus difficiles sacrifices, à une conduite tout opposée à celle qu'ils ont ene jusqu'ici. Ils ne pensaient nullement à Dieu pour euxmêmes; ils y pensent tous les jours pour des âmes si chères. Ils s'exposaient eux-mêmes sans inquiétude à d'éternels supplices; ils craignent de laisser souffrir un temps plus ou moins considérable ceux qu'ilsont aimés, et ils s'empressent d'abréger leurs souffrances en se soumetlant avec amour aux plus saintes prescriptions de la religion. Retranchez le dogme du purgatoire tel que nous le reconnaissons, et les vivants ne penseront aux morts qu'un instant et d'une manière superficielle; ou, s'ils y pensent profondément et longtemps, on ne les verra jamais du moins se consacrer pour eux à une vie d'abnégation et de vertus. Ce dogme est donc une source inépuisable de bonnes œuvres, et par conséquent un moyen efficace de sanctification pour les âmes. Dieu seul connaît parfaitement tout le bien qui se fait sur la terre, et quel en est le principe. Pourtant

je ne crains pas de me tromper en affirmant qu'une somme importante de ce bien, la plus importante peut-être, provient chez l'homme de sa croyance au purgatoire, à ce purgatoire temporel, tel que nous l'enseigne la religion catholique, dont nous pouvons diminuer l'intensité et la durée par nos bonnes œuvres. »

Ce sont les prêtres qui enseignent œle, ajoutez-vous, pour avoir des Messes et autres cérémonies funèbres qui toutes leur rap-

portent.

Oui, sans doute, ce sont les prêtres qui enseignent cela, et il le faut bien, puisqu'ils sont chargés d'enseigner toutes les vérités de la religion. C'est une de celles auxquelles ils reviennent le plus fréquemment partout, et sur lesquelles ils insistent le plus énergiquement, et ils ont raison, puisqu'il n'yen a pas qui fassent plus d'impression sur les cœurs, et nous portent plus sûrement à l'accomplissement de nos devoirs religioux, à la pratique de toutes les vertus, ainsi queje viens de l'établir, et qu'il est facile à chacun de s'en convaincre. Entendez-vous la chose autrement? Voulez-vous dire, per exemple, que ce sont les prêtres qui ont inventé ce dogme, ou qu'ils l'enseignent sans y cro re eux-mêmes? Vous diriez cela sans raison, ou, pour mieux dire, contre toute raison.

Les prêtres auraient inventé le purgatoire? En ce cas, ce sont donc les prêtres qui ont écrit le passage des Ecritures que j'ai cité précédemment, et mille autres où la même doctrine se trouve enseignée aussi sèrement, quoique en termes moins clairs? (es sont donc les prêtres qui ont composé également les deux passages de Platon et de Virgile que j'ai placés aussi sous les yeut du lecteur, et un nombre infini d'autres passages qui prouvent que l'antiquité croyait comme nous que les âmes des mois ont besoin de purification, et que cette purification s'obtient surtout par des sacrifices

offerts à la Divinité?

Ce sont les prêtres qui ont inventé le purgatoire? Mais citez donc le nom du premier inventeur, l'époque où cette invention s'est faite? Citez cela approximativement du moins. Quoi l'es serait venu de soi, saus bruit, sans réclamation de personne contre la nouveauté génante, sacrilége, simoniaque? Vous ne le ferez croire à personne, et probablement vous ne le croyez pas non plus vous-même.

Les prêtres enseignent le dogme du purgatoire, sans y croire! Interrogez-les tous vous-même, et, ce qui est mieux encore, interrogez leurs actes, et ces actes vous diront, comme leurs paroles, qu'il ne se passe peut-être pas un seul jour sans qu'ils prient, dans leur particulier et sans espoir d'aucme rétribution, pour leurs parents et leurs amis défunts, sans qu'ils fassent pour eux-mêmes provision de mérites, si je puis m'exprimer de la sorte, afin que soit abrégé le plus possible ce temps d'expiation qu'ils s'attendent à passer, eux aussi, dans les flammes du purgatoire, sans qu'ils recommandent ins-

besoins des uns et aux ressources des autres? Dans les villes, il y en a plus fréquemment; mais c'est que, d'une part, les besoins sont beaucoup plus grands, et d'une autre part, les ressources beaucoup plus grandes. Tout se fait donc, en cela, avec proportion et sagesse.

OUE

Des quêtes, et encore des quêtes, et touours des quêtes de la part du clergé l

C'est que, voyez-vous, les besoins nous pressent de toutes parts. Besoins pour les auvres, qui sont partout si nombreux, dont juelques-uns vous appartiennent sans doute i un titre quelconque, au nombre desquels rous serez peut-êire un jour, si vous n'y les même déjà; hesoins pour l'Eglise qui l'est pas seulement la maison du Seigneur, nais la vôtre aussi, et quelle maison i celle le votre ame; besoins pour les séminaires, es maisons saintes où sont formés les prêres qui continueront auprès de vous la livine mission de Jésus-Christ, où sont éleés vos enfants peut-être, des parents du noins et des amis, où vous seriez hien aise le venir vous réfugier vous-même si, comne Paul, vous étiez appelé, par un miracle le la grâce, de la persécution à l'apostolat; esoins pour la propagation de la foi, cette ivine lumière qui nous a été apportée l'ailleurs, et que nous devons, à notre tour, ommuniquer à d'autres pays, afin que de à, ou du ciel du moins, ses rayons nous eviennent. En pensant à ces besoins et à l'autres encore qu'il est inutile de rappeler ci, comprenez-vous pourquoi tant de quêtes velquetois?

De la part du clergé! remarquez-vous. st-ce que vous n'en voyez pas la raison? lui connaît le mieux tous les besoins qui se ont sentir parmi nous? Le prêtre. Qui a le lus de moyens de faire impression sur les œurs? Le prêtre. Qui peut nous faire bien onnaître, goûter et pratiquer, la grande et islicile vertu de charité, de manière à ce u'elle soit en même temps agréable à Dicu t utile à l'humanité? Le prêtre. Il est donc aturel que le clergé soit habituellement à la lle des quêtes qui se font. Est-ce que vous aviez son sort, par hasard? Ce serait bien à rt, car il est évident, d'une part, qu'il ne eut demander ni faire demander sans comiencer par donner lui-même, et, d'une utre part, que rien ne doit lui répugner avantage. La quête, c'est-à-dire la prière ile à l'homme pour avoir son argent, ou, equi est souvent la même chose, pour lui racher le cœur, quoi de plus pénible! Il ut pour cela, ce me semble, ou avoir dépuillé tout sentiment de pudeur ou l'avoir ulé aux pieds par force de caractère ou ir vertu.

Pourquoi dans l'église? nous dit-on enre, en parlant des quêtes.

C'est bien simple pourtant. Les causes sur lesquelles la plupart des quêtes se font ins l'église sont aussi nombreuses que soles et frappantes. La première, c'est parce le c'est là que les fidèles se trouvent ornairement rassemblés. Une seconde rai-

son, c'est que les fidèles étant sous les yeux de Dieu et voyant là aussi, la plupart du temps, les besoins auxquels il s'agit de subvenir doivent ouvrir plus facilement leur cœur à la commisération. Une autre raison encore, c'est que c'est là, en sace des saints autels, en présence de Jésus-Christ réellement et substantiellement présent au sacrement de l'Eucharistie, quelquesois même au moment de le recevoir, ou après l'avoir reçu, que nous devons le mieux et le plus utilement pratiquer cette divine vertu. Ailleurs, nous nous sentons portés à méconnaître les besoins pour lesquels on vient solliciter notre charilé; à l'église nous ne le pouvons pas, ou du moins, nous ne le pouvons pas aussi facilement; parce que Dieu est là qui éclaire notre aveuglement ou réprime nos murmures : « Ces pauvres, » nous dit-il, « ce sont vos frères, mes enfants, les membres souffrants de mon humanité; cette Eglise, c'est mon épouse; ce sacerdoce, c'est moi-même; la propagation de la foi, c'est l'extension de ma lumière. » Ailleurs, nous sommes tentés de nous enorgueillir du bien que nous pouvons faire, de corrompre ainsi nos bonnes œuvres, et de les changer en mauvaises, ne leur laissant de saint que l'écorce. A l'église ce n'est plus la même chose; parce que Dieu est là qui nous dit : Qu'avezvous donc que vous n'ayez reçu; et, si vous l'avez reçu, pourquoi vous glorifier comme si vous ne l'aviez pas reçu? « Quid autem habes quod non accepisti? Si autem accepisti, quid gloriaris quasi non acceperis? » (I Cor. IV, 7.)

OUE

C'est, objectez-vous, une cause de distrac-

tion, pour ne rien dire de plus.

Voilà un inconvénient; mais en quoi n'en trouvez-vous pas ici-bas, si vous y regardez de près, quelque excellente que soit la chose? Est-ce que la cloche qui sonne pour vous inviter au recueillement et à la prière, pour faire plus d'impression sur tout votre être, même sur votre nature physique, est-ce que la procession qui se met en marche pour frapper davantage votre imagination, est-ce que le chant des psau-mes, des hymnes, des paroles roêmes les plus élevées et les plus saintes de Notre-Seigneur Jésus-Christ, est-ce que ce ministre de la religion qui monte en chaire, qui s'abandonne à tous les mouvements de l'éloquence... est-ce que tout cela n'est pas aussi une cause de distraction, pour ne rien dire de plus? Allez-vons en conclure aussi qu'il faut le condamner et le supprimer? Non, me répondrez-vous. C'est à chacun à se tenir sur ses gardes. S'il s'aperçoit que ce qui a été établi pour le bien tourne au mal, c'est à lui de l'arrêter et de se maintenir dans le bien avec l'aide de la foi et tous les secours que la prudence suggère. Je vous en dirai autant des quêtes qui se font habituellement dans l'église. C'est une cause de distraction, pour ne rien dire de plus, avez-vous objecté. et il serait à propos de les supprimer. vous trompez, vous répondrai-je aussi, c'est là une mesure extrême à laquelle il n'est pas nécessaire d'en venir. C'est à cha-

Dites plutôt de sanctification et de bonheur...! De sanctification, cela est évident, puisque le jeune est un moyen de sanctification en soi, et qu'il appelle après lui toutes sortes d'autres honnes œuvres, comme la prière et l'aumône. J'ai ajouté aussi le bonheur, puisque, après ces quelques jours de jeune, nous nous sentons meilleurs Chrétiens, plus rapprochés du ciel, plus heureux même dès cette vie.

OUE

J'ai connu des hommes sensuels qui n'appelaient jamais ces sortes de jeune que les contre-temps. Oui, les contre-temps pour les passions, les contre-temps pour les démons, les contre-temps pour le mal...! Mais, pour la vertu, pour le ciel, pour notre bonheur bien entendu, pour notre bonheur éternel surtout, ce sont des jours avantageux au contraire, des jours de salut, comme dit saint Paul : Ecce nunc dies salutis. (II Cor. vi, 2.)

Que l'Eglise saisisse toutes les oc asions qui se présentent d'imposer à ses enfants des actes de sanctification, fussent des actes durs à la chair, des actes de mortification, et même de pénible mortification, comme vous avez dit, cela ne doit surprendre personne. N'est-ce pas sa mission sur la terre? Le monde ne laisse échapper aucune des occasions qui se présentent pour détourner les hommes de la voie qui conduit au ciel, et les entraîner dans l'abime de l'enfer. Donc, aussi, l'Eglise de Jésus-Christ, qui est sur la terre pour combattre le monde, doit saisir toutes les occasions qui se présentent pour éloigner ses enfants des sentiers de la perdition et les conduire au ciel. Or, le précepte du jeune est un des moyens les plus propres à obtenir ce grand résultat; et j'ajouterai que ce moyen est d'autant plus efficace qu'il est employé plus à propos, comme en cette circonstance.

Il n'entre point dans le plag de cet ouvrage de rechercher à quelle époque précise remonte le jeune des Quatre-Temps, ni pour quelle raison il a été positivement institué. Qu'il nous suffise de dire ici qu'il est de la plus haute antiquité, et que, outre les motifs particuliers que chacun de nous peut avoir en l'observant, l'Eglise en propose deux généraux : le premier est d'appeler les bénédictions célestes sur les fruits de la terre, à la production desquels concourent les quatre saisons de l'année; le second est d'appeler également les bénédictions divines sur les ordinations des ministres de la religion, qui se font ordinairement en ces temps-là.

Touchante sollicitude de l'Eglise, notre Mère! Elle sait qu'il y a pour chacun de nous une double vie, celle du corps et celle de l'âme, la vie matérielle et la vie spirituelle, deux sortes de biens, par consequent, les hiens matériels, qui entretiennent ca nous la vie du corps, et les biens spirituels qui entretiennent également en nous la vie de l'âme, les biens matériels qui nous viennent de la terre, et les biens spirituels qui nous viennent du ministère sacerdotal; elle ne cesse donc de le rappeler à ses enfants en temps opportun, elle fait tout ce qui dépend d'elle pour les porter à obtenir de Dieu, par leurs bonnes œuvres, de ne point tarir la double source de ces biens, mais de la rendre, chaque jour, au contraire, de plus en plus abondante et salutaire.

### QUÉTE.

Objections. - Des quêtes, et encore des quêtes, et toujours des quêtes de la part du clergé! — Pourquoi dans l'église? — C'est une cause de distraction, pour ne rien dire de plus. - Ne pourrait-on pas penser que vous en gardez une partie pour vous? — On n'ose vous refuser souvent; et on donne alors heaucoup plus qu'on ne peut. — Pourquoi ne pas laisser chacun faire sa charité

comme il l'entend?

Réponse. — Sous une forme ou sous une autre, il y a toujours eu des quêtes en ce monde, et il y en aura probablement toujours. C'est une conséquence des besoins de l'humanité, et de la nécessité de recourir aux âmes compatissantes pour y subvenir. Il y en avait chez les Juifs, comme aujourd'hui, malgré la dureté proverbiale de leur cour. Temoin ce tronc devant lequel se plaça Jésus-Christ, et où il vit la pauvre veuve venir après les riches qui avaient fait de grandes offrandes, et mettre encore plus qu'eux, comme il le fait remarquer si sensément à ses disciples, car tous les autres avaient mis de leur superflu, tandis qu'elle avait donné de son indigence même tout ce qu'elle avait, tout ce qui lui restait pour vivre: « Omnes enim ex eo, quod abundabat illis, miserunt: hæc vero de penuria sua omnia quæ habuit misit totum victum suum. (Marc. xii, 43.) On'en fait dans les assemblées profanes, comme dans les assemblées religieuses. On ne l'a jamais trouvé mauvais. On ne le trouve pas mal encore sans doute intérieurement. On le blâme dans le clergé. C'est assez naturel : ce qui est bien chez les autres doit être mal chez lui, aux yeux de la prévention et de la haine.

Des quêtes, et encore des quêtes, et toujours des quêtes de la part du clergé 1 nous

dit-on quelquefois.

Des quôtes! dites-vous. Cela vous étonne? Mais, je viens de vous le faire remarquer, il y en a toujours eu partout, et il y en aura toujours. C'est la conséquence des grands besoins de l'humanité. La misère est souvent comme un torrent qui menace d'emporter une portion notable de l'humanité. Il faut bien que nous réunissions nos efforts pour empêcher ou réparer ses ravages.

Des quêtes, et encore des quêtes Y en a-t-il autant que vous semblez le croire? Vous exagérez beaucoup, ce me semble. Voyez dans la campagne, par exemple! Il est des lieux où il n'y en a jamais ou presque jamais. Dans les lieux où il y en a le plus souvent, c'est une fois par semaine. Or, qu'est-ce que cela comparativement aut

est méconnaître les idées les plus fondatentales et les plus simples.

Pourquoi, avez-vous dit enfin, ne pas isser chacun faire sa charité comme il l'en-

nd?
C'est aussi ce que nous faisons la plupart
temps; car c'est le précepte positif de
otre-Seigneur Jésus-Christ, c'est l'essence
ène de la vertu. C'est le précepte positif
Notre-Seigneur, qui veut que, quand nous
isons l'aumône, notre main gauche ignore
qu'a fait notre main droite: Te autem
ciente eleemosynam, nesciat sinistra tua
id faciat dextera tua (Matth. vt. 3) C'est
issi, en quelque sorte, l'essence même de
vertu qui doit être toute volontaire et caée. Mais, outre ces aumônes particuliès, sans lesquelles notre charité ne serait
int conforme à la doctrine chrétienne et

urait aucune récompense à attendre dans ciel, il faut encore des charités publiques communes faites par le prêtre ou par tout tre chargé comme lui de la direction de unanité.

Il faut des charités publiques pour l'édifiiou; il faut des charités communes, afin
pouvoir subvenir à ces grands besoins
nt nous parlions au commencement, et
ilre lesquels les efforts individuels seent insuffisants; il faut des charités faites
le prêtre ou par tout autre chargé comme
de la direction de l'humanité pour soulaces misères secrètes qui ne peuvent être
nues que de Dieu et de celui qui le resente le mieux sur la terre. De là les
les nombreuses faites par le clergé;
les qui semblent vous étonner, vous
nduliser même, mais qui n'en sont pas
ins utiles, et même nécessaires quelque-

l'appui de ce que j'avance, je vais r un fait dont j'ai été moi-même té-

Un homme chargé d'une nombreuse samille, qu'il ne pouvait soutenir que par le fruit de son travail, fut pris un jour d'une attaque subite qui faisait craindre pour sa raison, si ce n'est même pour sa vie. Outre les besoins de tout genre que la charité publique eut dès lors à satisfaire dans cette malheureuse famille, elle avait encore à acquitter une partie des dettes faites chez le houlanger, pour que celui-ci continuât à lui fournir le pain qui était, comme toujours, de première nécessité. Le curé de la paroisse fit un appel à ses paroissiens, et commença une quête qui produisit immédiatement une centaine de francs. Une personne seule refusa de donner, disant peut-être alors, comme vous le faites en ce moment : « Des quêtes! et encore des quêtes, et toujours des quêtes de la part du clergé ! » Comme elle avait bien le moyen de donner, et qu'elle ne voulait pas laisser dire que c'était par dureté de cœur qu'elle avait refusé, elle porta le soir à notre pauvre famille un gros morceau de pain. Elle avait donné par là autant et plus peut-être que la plupart de ceux qui avaient contribué à former les cent francs de la quête. Mais, je vous le demande, si chacun en eût fait autant, au lieu de répondre à l'appel du prêtre, qu'en serait-il ré-sulté? Rien, ou du moins peu de chose; de l'encombrement même peut-être; tandis que les cent francs de la quête remirent à flot notre pauvre famille, et lui permirent de voguer, je ne dirai pas heureusement, mais moins tristement sur la mer de ce monde.

Au lieu de blâmer, et quelquesois hautement, les moyens de charité approuvés par la religion, partout et toujours en usage parmi les hommes, ayons donc soin de les seconder de tous nos efforts; et, aussi, au lieu des malédictions, nous recevrons toutes les bénédictions du ciel et de la terre.

# R

### RACE HUMAINE.

bjection. — Vous dites que nous descenlous du même père : ce n'est guère bble, à voir cette diversité de formes et buleurs.

ponse. — C'est vrai; mais, comme on rdinairement, il ne faut point juger le mercle; et j'ajoute ai ici, pour conti-la comparaison, il ne faut pas juger le nieme à sa couleur et à certaines partités de sa forme.

process de sa forme.

process de sa forme.

process de vin, sorties de me maison, pour le contenant comme le contenu. Par le fait de l'homme et hoses, ces pièces sont sujourd'hui disse en différentes parties de la France me de l'Europe. Que de changements pus à chacune d'elles, par suite du l, des événements, des lieux par où

elles ont passé, et surtout de ceux où elles ont séjourné! « Toutes sont sorties de chez moi, assirme le marchand, qui ne les a pas perdues de vue, et elles sont absolument les mêmes que celles qui se trouvent encore dans mon magasin. — Ce n'est guère croyable, lui répondent de toutes parts les hommes superficiels, ce n'est guère croyable à voir cette diversité de couleur et même un peu de forme. - Cela vient, ajoute le marchand, du temps, des lieux, des accidents, du climat, de l'intempérie des saisons, du contact des personnes et des choses, de tout ce que vous voudrez, mais, enfin, elles viennent toutes de chez moi, je vous l'assirme par ce qu'il y a de plus sacré, et si les connaisseurs veulent y regarder de près et par-ler de bonne foi, ils vous l'affirmeront de même. » Cet homme est digne de foi : c'ust cun de nous à se tenir sur ses gardes. Si nous nous apercevons que ce qui a été établi pour le bien tourne au mal, c'est à nous de l'éviter. et de nous maintenir fortement dans le bien avec l'aide de Dieu et toutes les ressources de la prudence humaine. Ici, du reste, le bien est évident. C'est la charité, vous ai-je dit, la charité pour les plus pressants besoins de la religion et de l'humanité. Or, bien loin de nuire à la piété, la charité en est, au contraire, la compagne la plus ordinaire; elle est sa divine sœur. La piété et la charité! mais c'est là tout le christianisme : dans ces deux choses consistent toute la Loi et les Prophètes, nous dit Jésus-Christ. In his duobus mandatis universa Lex pendet et Prophetæ. ( Matth. xxII, 40.)

QUE

Ne pourrait-on pas penser que vous en gardez une partie pour vous ? nous objectez-

vous encore.

Qui donc pourrait pensor cela? les pieux fidèles, les honnêtes gens? Non, bien sûr; car la piété et la probité ne soupçonnent pas le mal alors même qu'il existe, à plus forte r ison quand il n'existe pas. Les impies, les gens corrompus ou malhonnêtes? Cela ne doit pas nous surprendre; car de tels gens voient partout, dans les choses même les plus saintes, le mai qui est dans leur cœur et autour d'eux. Il n'y a point à s'inquiéter de leur jugement; car, comme on dit, leur réprobation est une recommandation : Istorum reprobatio, commendatio est.

Vous soupçonneriez la probité du prêtre l et non pas de tel ou tel prêtre en particuculier, mais du prêtre en général; de tout prêtre, c'est-à-dire du clergé, c'est-à-dire de l'Eglise. Alors ce ne sont point les quêtes seulement qu'il faut supprimer, c'est la re-

Vous soupçonneriez la probité du prêtre, du ministre de la religion, du représentant de Jésus-Christ, de celui en qui l'Homme-Dieu descend chaque jour pour y renouve-ler ses lumières et ses vertus, et les répandre par lui sur toute la terre, comme le soleil reparaît chaque jour à l'horizon pour éclairer de nouveau et réchauffer le monde l Vous le soupçonneriez, vous, disciple de ce Jésus-Christ, membre de cette religion dont il est le ministre; vous, nourri souvent peut-être et même élevé par lui! Mais comment cela se fait-il? les hérétiques et les incrédules ne le soupçonnent pas toujours. Il est de notoriété publique, en effet, que beaucoup d'hérétiques et d'incrédules ne croient pas pouvoir mieux faire leurs charités que par le ministère du prêtre catholique. J'ai entendu dire souvent à un prêtre de Tours que, quand il allait faire sa quête dans une maison dont le chefétait protesiant, quoiqu'il n'eût rien demandé à ce dernier, vu la diversité des croyances religieuses, il en recevait cependant une riche offrande, avec ces consolantes paroles : « Monsieur l'abbé, voilà pour vos pauvres ! » Entendez-vous bien ces paroles sorties d'une bouche pro-testante? Les pauvres, ce sont particulièrement les pauvres du prêtre. Donc, c'est à lui

à s'en occuper, et aux autres à lui venir en aide pour cela. De là tontes les quêtes fartes par le clergé, à l'église comme ailleurs; quêtes grossies souvent par l'offrance inattendue de ceux à qui on était bien loin de penser. Nous venons de voir, par la publi-cité donnée à quelques actes de la vie de Béranger, que, quand il vint demeurer à Paris, sur la paroisse Sainte-Elisabeth, il alla trouver le curé qu'il avait déjà connu à Passy, et, ayant fait son offrande en faveur des pauvres, il mit à la disposition du digne ministre de la religion pareille somme pour chaque année et son dévouement pour chaque jour. Dieu le lui a bien rendu, comme on dit communément; car la charité a rappelé, assure-t-on, dans son cœur la foi qui en était exilée depuis longtemps.

On n'ose vous refuser souvent, ajoutet-on, et on donne alors beaucoup plus qu'on

ne peut.

C'est un malheur qui n'est pas bien à craindre, car il ne doit arriver guère souvent. Quoi doncl en ce monient surtout, quand les cœurs sont glacés, resserrés au dernier point par l'égoïsme, porté aussi à ses liu ites extrêmes, vous craignez qu'on n'aille frapper trop souvent, trop fortement, à la po le des cœurs, et qu'on ne les fasse ouvrir trop largement? Ahl si vous n'avez pas d'autres causes d'inquiétude, vous pouvez dormir tranquille.

Et quand cela arriverait plus souvent, quel si grand malheur, d'ailleurs? C'est précisément le cas de cette veuve dont nous avons parlé au commencement de cet article, et qui avait donné, dit Jésus-Christ, tout ce qui lui restait pour vivre : De penuria sua omnia que habuit misit totum cictum suum. (Marc. XII, 43.) Remarquez-vous cette abondance d'expressions, comme pour mieux faire comprendre l'action? Elle était indigente: de penuria sua; elle mit tout ce qu'elle avait: omnia que habuit misit...; et c'était tout ce qu'elle avait pour vivre; totum victum suum. Notre-Seigneur l'a-t-il blamée? Au contraire, il admire sa charité et l'élève au-dessus de la charité des autres ; il la fait admirer de même à ses disciples. e', en voulant que cette charité fût racontée dans son Evangile avec ses propres actions. il lui fait donner la plus haute approbation et la plus grande récompense qu'elle pût avoir après l'approbation et la récompense

Mais, direz-vous, avec cela on peut souf-frir et faire souffrir les siens.

N'est-ce donc pas là précisément le christianisme, la vertu, en général ? Qu'est venu faire Jésus-Christ sur la terre? que veut-il que les siens fassent à son exemple? Vous devez le voir, souffrir volontairement, pour adoucir les souffrances des autres et les porter au bien. Toute vertu est un sacrifice plus ou moins grand de soi-même à Dieu et à l'humanité. Et vous ne voudriez pas qu'il en fût ainsi de la charité, qui est positivement l'amour de Dieu et des hommes? Mais

1406

du même père? J'ai donc eu raison de dire qu'attaquer l'unité primitive et fondamentale de la race humaine, c'est attaquer l'humanité, en même temps que la religion.

que Dieu vous a donnés pour vous guider. »

#### RAISON.

Objections. — Tantôt vous me dites d'énouter ma raison, tantôt de ne pas l'écouter : Comment donc expliquez-vous cette contratiction? — Mais, si je n'écoute pas ma raison, quel guide suivrai-je?

Réponse. — C'est bien au nom de la raison et sous prétexte de revendiquer ses droits, que les choses les plus déraisonnables ont été dites et faites. C'est de l'orgueilleux phiosophe que sont venues ces extravagances; nais, sous ce rapport aussi, le peuple est sien un peu philosophe.

Tantôt vous me dites d'écouter ma raison, antôt de ne pas l'écouter, nous objectent retaines personnes: comment donc expliquez-vous cette contradiction?

C'est assez facile; ou, plutôt, il n'y a ici

rulle contradiction.

On entend ordinairement par raison cette unière qui nous a été donnée pour nous clairer. Il faut donc la suivre, marcher lans la voie qu'elle nous indique, autrement nous nous trouverions dans les ténèbres, et nous nous égarerions infailliblement. Tout e monde sait et dit cela plus ou moins, tout monde le met plus ou moins en praique.

Mais ce qui n'est pas moins incontestable, 'est que cette raison est bornée, et même ressivement bornée quelquesois, comme putes les facultés de notre être; ce qui est nontestable encore, c'est que, faible en vi, cette raison se trouve encore considéablement affaiblie par les sens dans lesquels lle est circonscrite, par les passions qui aveuglent, par les erreurs, répandues dans monde, qui la séduisent et l'égarent. De li arrive que, sortant de son domaine, lant au delà des limites qui lui ont été racées, ou même sans cela trompée par les ens, les passions, les erreurs, elle nous it prendre le saux pour le vrai, le mal pour bien. C'est alors qu'on vous dit et qu'on raison de vous dire : « N'écoutez point otre raison! »

Il n'y a donc ici nulle contradiction. Il y le pour et le contre, le oui et le non, il est rai, mais ce n'est point sous le même raport; il y a une distinction seulement; et ette distinction, n'est-elle pas naturelle, cessaire? Ne l'avez-vous pas faite mille nis, ne la faites-vous pas encore, chaque nur, yous-même?

Il s'agit d'un enfant, par exemple : « Mon mi, » lui dites-vous, « soyez toujours bien rai-nnable ! » Donc, suivez toujours la raison ne Dieu vous a donnée pour vous éclairer. e même enfant, vous l'avez vu peu après égarer. Vous le reprenez. L'enfant s'exuse, disant que ce qu'il fait lui paraît rai-nnable. « Mon ami, » lui dites-vous actuelment, « à votre age surtout, il faut se défier » sa propre raison. Ecoutez plutôt ceux

La distinction que nous faisons entre raison et raison est donc universellement admise, même par ceux qui en sont ou en paraissent étonnés. Et même, ajouterons-nous ici, est-ce une distinction à proprement parler? S'il y en a une, n'est-elle pas plutôt dans les mots que dans le fond des choses? Il est certain qu'il faut toujours suivre la raison, en tant qu'elle reste raison, si je puis m'exprimer de la sorte, c'est-à-dire

raison, en tant qu'elle reste raison, si je puis m'exprimer de la sorte, c'est-à-dira lumière véritable, donnée par Dieu pour nous éclairer. Nous ne devons cesser de l'éconter que quand elle cesse elle-même d'être raison, en sorte qu'au lieu de pures lumières elle ne nous présente que ténèbres ou lumières trompeuses, ce qui est encore plus dangereux pour nous.

Mais, nous dit-on encore, si je n'écoute pas ma raison, quel guide suivrai-je?

Une raison plus haute et plus sûre, celle de vos parents et de vos supérieurs, par exemple, dans le cours ordinaire de la vie, celle des savants par rapport aux sciences, celle du ministre de la religion par rapport aux choses de la foi, et, par-dessus tout, l'Eglise de Jésus-Christ, qui, aux lumières naturelles des intelligences les plus élevées et les plus consciencieuses, joint encore l'assistance du Saint-Esprit.

Qu'ai-je besoin de vous le dire? Ne le comprenez-vous pas aussi bien que moi? N'est-ce pas un hesoin, une nécessité pour chacun de nous, dans les différentes positions où nous nous trouvons? Voyez l'enfant sous la direction de ses parents: sa raison n'est pas autre chose d'abord qu'une simple adhésion à la raison de ceux qui lui ont été donnés pour guides. A mesure qu'il grandit, sa raison se développe, et commence à agir d'ellemême, mais dès qu'il s'agit d'une chose un peu difficile et hors de sa portée, il est obligé, sous peine de faillir, de s'en rapporter à la décision de ceux sous la conduite desquels il a été placé. Est-ce qu'il abdique pour cela sa propre raison? Au contraire, il fait ce qu'elle lui conseille et lui prescrit même, en certains cas, de faire.

Il en est de même de l'élève entre les mains de son maître, du Chrétien sous la direction de l'Eglise.

Vous allez me demander peut-être, comment notre raison propre peut reconnattre la nécessité où elle est de s'en rapporter à une décision plus haute, et la sûreté qu'il y a pour elle dans cette décision.

Comment? Mais par elle-même. Elle serait bien faible, dit Pascal, si elle n'allait pas jusque-là. J'ajouterai, moi, que sa faiblesse même ne lui fait que mieux sentir la nécessité où elle est de s'en rapporter à une autorité plus haute que la sienne. Quant à reconnaître la légitimité, et, par conséquent, la sûreté de cette autorité dirigeante, il s'agit

déjà une grande autorité. Cependant, comme il l'a demandé lui-même, les connaisseurs s'approchent. On examine attentivement; on compare. On reconnaît partout la même marque, quoique effacée partiellement en plusieurs, le même vin, quoique bien altéré aussi en plusieurs, la même forme, quoique changée, et enfin le même bois sous des

couleurs bien différentes.

1305

Quelque défectueuse que soit cette comparaison, elle sussit pourtant déjà pour nous saire toucher du doigt toute la difficulté. « Tous les hommes sont sortis du même père, r nous dit la religion. - « Ce n'est guère croyable, » répondez-vous, avec tous les gens superficiels ou de mauvaise foi, « ce n'est guère croyable, à voir cette diversité de formes et de couleurs. » Mais enfin la religion l'assirme, et, comme sa véracité repose sur les preuves les plus fortes et les plus nombrenses, c'est bien suffisant pour nous le faire croire. Cependant, soit invitation de la religion elle-même, soit naturelle curiosité de l'homme, les véritables con-naisseurs, les savants de bonne foi, ont examiné attentivement la chose. Après avoir écouté les témoignages de chacun, approfondi tout par eux-mêmes, qu'ont-ils con-clu définitivement sur ce point? Ce qu'ils ont conclu! — Vous ne pouvez en douter. - Ce qu'ils ont toujours conclu, et ce qu'ils conclurent toujours quand l'enseignement de l'homme s'est trouvé ou se trouvera en désaccord avec celui de la religion, à savoir que la religion a dit vrai, et vrai de tout point.

Ils ont reconnu, généralement parlant, que l'homme est partout le même, malgré toutes les diversités de couleur et de forme, que c'est partout le même caractère, la même marque, quoique certains traits aient été effacés ou défigurés, que c'est partout le même fond de sentiments, d'idées, de langage même, que ceux qui se sont le plus écartés du type commun, sous certaines influences, y reviennent sous des influences Que dis-je! ils ont recontraires... connu que l'extérieur est le même au fond, malgré les différences secondaires. Que ces différences, du reste, viennent du temps, du climat, des accidents, des maladies, des Labitudes, des mœurs, des passions... Quoique nous soyons tous, à peu près, sous les mêmes influences, ne remarquez-vous pas quelquefois des individus qui, sous le rapport de la forme comme de la couleur, semblent appartenir à une race différente? Supposez-les, pour une cause quelconqué, relégues dans une terre écartée, sous un climat tout différent du nôtre, et, au bout de plusieurs siècles, vous aurez une race qui ne semblera guère être sortie du milieu de nous. Vous avez là peut-être l'explication de ces races tout exceptionnelles qui font dire à certaines personnes inattentives ou mal intentionnées que les hommes ne des-cendent pas tous du même père, et vous devez voir aussi par là comment les bom-mes, quoique sortis tous de la même souche,

ont pu et ont dû avoir de grandes diversas entre eux, tant pour la forme que post a couleur, puisque les différentes parties la terre ont été peuplées par différente re vidus qui, avec le type commun à la rebumaine, en général, ont dû apporter et type particulier, lequel a été encore mante par le climat, les mœurs, les passions, a croyances, s'écartant ainsi, de plus en pur du type commune.

du type commun. Quelque nombreuses et quelque priss que soient ces modifications, elles ne : vent en aucune manière vous surprese Est-ce que vous n'en trouvez pas partirel. toujours de semblables et de plus ou .. rables encore? Voyez les plantes, royez animaux, beaucoup plus rapprochés de pr par leur nature. Sans parler des gramodifications accomplies déjà dans les na qui ont eu certainement la même orunprenez plusieurs individus sortis sous 11 yeux de la même souche; transplanter sur différentes parties du globe; laisser? le temps; et, au bout de cinquante aus ... lement; vous n'oserez plus assirmer que de ont eu la même origine. Pourquoi n'et rait-il pas un peu de même par rappert l'homme?

Il est bien au-dessus de toute la mar. terrestre, me direz-vous.

Sans doute, et personne ne le sait et e prouve mieux que nous; mais aussi nincontestable qu'il a avec les autre o tures, avec les animaux surtout, li traits de ressemblance, matériellement moins.

Et remarquez que ce n'est pas la m : seulement que vous attaquez, quan: soutenez que tous les hommes ne me: pas du même père, mais la philocui. : raison, le sens intime de chacun, l'busse en un mot.

Est-ce que nous ne nous regarine : tous comme frères? Est-ce que nous : disons pas, est-ce que nous ne le procas: pas tous hautement? Est-ce que To: l'avez pas dit et proclamé vous mérse. maintes circonstances, encore plus etquement peut-être que les autres L. que nous ne cherchons pas lous de notre point de vue, à nous rendre per pants des mêmes biens, ou de ce que regardons comme tels? Est-ce que p 4 travaillons pas tous, chacun de noire : " nous ramener sous l'empire des parcoyances, des mêmes idées, des ramentales, des mêmes mœurs, que l'acceptant des mêmes mes des mêmes mes des mêmes des visés que nous soyons les uns des ... par les lieux, la couleur et la forzi corps? Or, je le demande ici à mos sonne de bonne foi, pourquoi ce sonne de conne foi pourquoi ce sonne de c n'est parce que chacon de nous est a ment convaincu que nous ne forme !! sur la terre, qu'une seule famille. (serie, fondément divisée sous bien des mis il faut en convenir, mais, après 100: unique, et que, par conséquent por " tous la même origine, nous de-tens. 2

du même père? J'ai donc eu raison de dire qu'attaquer l'unité primitive et fondamentale de la race humaine, c'est attaquer l'humanité, en même temps que la religion.

Objections. - Tantôt vous me dites d'écouter ma raison, tantôt de ne pas l'écouter : Comment donc expliquez-vous cette contradiction? - Mais, si je n'écoute pas ma raison, quel guide suivrai-je?

Réponse. — C'est bien au nom de la raison et sous prétexte de revendiquer ses droits. que les choses les plus déraisonnables ont été dites et faites. C'est de l'orgueilleux philosophe que sont venues ces extravagances; mais, sous ce rapport aussi, le peuple est bien un peu philosophe.

Tantôt vous me dites d'écouter ma raison, tantôt de ne pas l'écouter, nous objectent certaines personnes: comment donc expliquez-vous cette contradiction?

C'est assez facile; ou, plutôl, il n'y a ici

nulle contradiction.

On entend ordinairement par raison cette lumière qui nous a été donnée pour nous éclairer. Il faut donc la suivre, marcher dans la voie qu'elle nous indique, autrement nons nous trouverions dans les ténèbres, et nous nous égarcrions infailliblement. Tout le monde sait et dit cela plus ou moins, tout le monde le met plus ou moins en pra-

lique.

Mais ce qui n'est pas moins incontestable, c'est que cette raison est bornée, et même excessivement bornée quelquesois, comme loutes les facultés de notre être ; ce qui est incontestable encore, c'est que, faible en soi, cette raison se trouve encore considéablement affaiblie par les sens dans lesquels elle est circonscrite, par les passions qui 'avenglent, par les erreurs, répandues dans e monde, qui la séduisent et l'égarent. De à il arrive que, sortant de son domaine, illant au delà des limites qui lui ont été racées, ou même sons cela trompée par les ens, les passions, les erreurs, elle nous à i prendre le faux pour le vrai, le mal pour e bien. C'est alors qu'on vous dit et qu'on i raison de vous dire : « N'écoutez point rotre raison! »

Il n'y a donc ici nulle contradiction. Il y i le pour et le contre, le oui et le non, il est rrai, mais ce n'est point sous le même rapport; il y a une distinction seulement; et ette distinction, n'est-elle pas naturelle, i cessaire? Ne l'avez-vous pas faite mille nis, ne la faites vous pas encore, chaque

our, yous-même?

il s'agit d'un enfant, par exemple : « Mon mi, »lui dites-vous, «soyez toujours bien raionnable! » Donc, suivez toujours la raison ue Dieu vous a donnée pour vous éclairer. le même enfant, vous l'avez vu peu après égarer. Vous le reprenez. L'enfant s'exuse, disant que ce qu'il fait lui paraît rai-unnable. « Monami, » lui dites-vous actuelcment, « à votreage surtout, il taut se défier le sa propre raison. Ecoutez plutôt ceux

que Dieu vous a donnés pour vous guider. » La distinction que nous faisons entre raison et raison est donc universellement admise, même par ceux qui en sont ou en paraissentétonnés. Et même, ajouterons-nous ici, est-ce une distinction à proprement par-ler? S'il y en a une, n'est-elle pas plutôt dans les mots que dans le fond des choses? Il est certain qu'il faut toujours suivre la raison, en tant qu'elle reste raison, si je puis m'exprimer de la sorte, c'est-à-dire lumière véritable, donnée par Dieu pour nous éclairer. Nous ne devons cesser de l'éconter que quand elle cesse elle-même d'être raison, en sorte qu'au lieu de pures lumières elle ne nous présente que ténèbres ou lu-

Mais, nous dit-on encore, si je n'écoute pas ma raison, quel guide suivrai-je?

mières trompeuses, ce qui est encore plus

dangereux pour nous.

Une raison plus haute et plus sûre, celle de vos parents et de vos supérieurs, par exemple, dans le cours ordinaire de la vie, celle des savants par rapport aux sciences. celle du ministre de la religion par rapport aux choses de la foi, et, par-dessus tout, l'Eglise de Jésus-Christ, qui, aux lumières naturelles des intelligences les plus élevées et les plus consciencieuses, joint encore l'assistance du Saint-Esprit.

Qu'ai-je besoin de vous le dire? Ne le comprenez-vous pas aussi bien que moi? N'estce pas un hesoin, une nécessité pour chacun de nous, dans les différentes positions où nous nous trouvons? Voyez l'enfant sous la direction de ses parents : sa raison n'est pas autre chose d'abord qu'une simple adhésion à la raison de ceux qui lui ont été donnés pour guides. A mesure qu'il grandit, sa raison se développe, et commence à agir d'elle-même, mais des qu'il s'agit d'une chose un peu difficile et hors de sa portée, il est obligé, sous peine de faillir, de s'en rapporter à la décision de ceux sous la conduite desquels il a été placé. Est-ce qu'il abdique pour cela sa propre raison? Au contraire, il fait ce qu'elle lui conseille et lui prescrit même, en certains cas, de faire.

Il en est de même de l'élève entre les mains de son mattre, du Chrétien sous la di-

rection de l'Eglise.

Vous allez me demander peut-être, comment notre raison propre peut reconnaître la nécessité où elle est de s'en rapporter à une décision plus haute, et la sûreté qu'il y a pour elle dans cette décision.

Comment? Mais par elle-même. Elle serait bien faible, dit Pascal, si elle n'allait pas jusque-là. J'ajouterai, moi, que sa faiblesse même ne lui fait que mieux sentir la nécessité où elle est de s'en rapporter à une autorité plus haute que la sienne. Quant à reconnattre la légitimité, et, par conséquent, la sureté de cette autorité dirigeante, il s'agit

de faits si frappants, si palpables, si rapprochés d'elle, la plupart du temps, que, pourvu qu'elle soit de bonne foi et qu'elle ne se laisse point aveugler par les passions, elle est toujours à même de les apprécier. Ajoutons à cela que l'âme n'est jamais abandonnée

RED

à elle-même ici-bas, mais qu'elle est toujours, su contraire, sous la direction d'un Dieu puissant et bon, qui doit lui faciliter les moyens d'arriver à la vérité pour laquelle il l'a faite, en la créant pour lui.

## RÉDEMPTION.

Objections. — L'Incarnation est déjà un mystère incroyable; mais la Rédemption, c'est clus qu'un mystère, c'est de la folie. Est-ce qu'un Dieu pouvait mourir? Est-ce qu'il le devait, quand bien même c'eût été possible? - A quoi cela servait-il d'ailleurs? Jésus-Christ pouvait aussi hien nous enseigner nos devoirs, sans mourir sur une croix.

Réponse. - Naturellement orgueilleuse et indépendante, la raison humaine ne porte qu'avec impatience le joug de la foi. Tout mystère l'irrite; mais il en est contre lesquels elle s'élève avec une force extraordinaire : tel est, par exemple, le mystère de la Rédemption.

L'Incarnation est déjà un mystère incroyable, nous dit-elle; mais la Rédemption, c'est plus qu'un mystère, c'est de la folie.

Oui, aux yeux du monde, et saint Paul en faisait l'aveu dès le commencement; mais si ce qui est folie aux yeux du monde est la force et la sagesse même de Dieu, comme nous l'enseigne ce grand Apôire, dont la mission divine a été si bien prouvée par les miracles qu'il a faits, et l'est encore chaque jour par l'autorité qu'il conserve en ce monde où tout périt, excepté Dieu et ce qui lui appartient, pourquoi refuserions-nous de le croire? Pour nous, disait le céleste envoyé, nous préchons Jésus-Christ crucifié, qui est un scandale aux Juiss, et une folie aux gentils ; mais qui est la force de Dieu et la sagesse de Dieu, à ceux qui sont appelés, soit Juiss, ou gentils. Parce que ce qui parait en Dieu une solie est plus sage que la sagesse de tous les hommes, et que ce qui paratt en Dieu une faiblesse, est plus fort que la force de tous les hommes: « Nos autem prædicamus Christum crucifixum: Judais quidem scandalum, gentibus autem stultitium; ipsis autem vocatis Judæis atque Græcis, Christum Dei virtutem et Dei sapientiam: quia quod stultum est Dei, sapientius est hominibus; et quod infirmum est Dei, fortius est hominibus. » (I Cor. 1, 23 seq.)

Oui, c'est une folie aux yeux du monde; mais si ce qui est folie aux yeux du monde a été annoncé dès le commencement et n'a cessé de l'être jusqu'au jour de son accom-plissement, par les prophéties les plus claires et les plus nombreuses, pourquoi ne la regarderions-nous pas comme la sagesse même de Dieu? Or, cela est évident aux yeux de celui qui a la moindre notion des saintes

Ecritures.

Qui, c'est une folie aux yeux du monde, mais si ce qui est folie aux yeux du monde a été accompagné et suivi de toutes sortes de

prodiges, pourquoi ne la regarderions-nous pas comme la sagesse même de Dieu? Or. cela est incontestable pour quiconque connaît l'histoire de Jésus-Christ et de sa reli-

Oui, c'est une folie aux yeux du monde; mais si ce qui est folie aux yeux du monde a été plus fort que toute la sagesse des hommes, s'il a fait ce que la philosophie n'aurait même pas osé entreprendre; s'il a dissipé l'erreur, vaincu les passions, renouvelé la face de la terre, pourquoi ne la regarderions-nous pas, je le répète, comme la force et la sagesse même de Dieu? Christum crucifixum... Christum Dei virtutem et Dei sapientiam. Or, il suffit d'ouvrir les yeux, pour reconnaître ce merveilleux changement opéré par la croix, instrument de notre Rédemption. Ne parlez donc plus de sa folie; ou plutot n'en parlez que pour mieux faire ressortir la vertu divine qui l'a établie et mainlenue sur la terre, victorieuse du monde entier, malgré la répulsion qu'elle devait na-turellement inspirer. Et, chose de plus en plus surprenantel cette vertu divine qui fut dans la croix dès le commencement se retrouve encore en elle aujourd'hui.

Que le plus habile philosophe du monde se fasse un corps de doctrine le plus sage, le plus satisfaisant aux yeux des hommes qu'il soit possible d'imaginer. Il est bon d'observer ici que cette belle doctrine n'est point de lui, qu'il l'a empruntée à d'autres, et particulièrement au christianisme, à ce Jésus crucifié, dont il a traité, comme vous peut-être, la mort de folie. Mais n'importe, le voilà annonçant a doctrine aux hommes avec l'éloquence la plus convaincante, la plus persuasive, la plus entrainante.... Croyez-vous qu'il entrainers, en effet, beaucoup de monde? Pas une seule ville, pas une rue, pas un quartier: que dis-je i il n'entraînera même pas sa propre maison. Que s'il a tant de peine à persuader les hommes de sa doctrine, que sera-ce donc pour la leur faire pratiquer? Mais, à la place de ce savant, préchant une doctrine purement humaine, puisque, fût-elle tirée de l'Evangile, elle a été déchristianisée, si je puis m'exprimer de la sorte, en lui ôtant son cachet essentiel, la croix, mettez son cuisinier, moins que cela, le dernier des hommes, un avorton, pour me servir de l'expression de l'Ecriture. Que cet avorton, ayant prié au pied de la croix, ait été élevé, par la vertu qui en est sortie subitement. à la sublime dignité d'apôtre de Jésus-Christ; qu'il aille ensuite, cette croix à la main, et plus encore dans le cœur, precher l'Evangile aux hommes; il entrainera

les populations entières, dont pourtant il ambattra tous les préjugés, toutes les pasions, et cela non pas pour un jour, un nois, des années, mais pour des siècles en-iers. Ce que j'avance ici est un fait qui se enouvelle chaque jour, au vu et au su de out le monde, et dont personne ne peut louter. La Rédemption n'est donc point une olie, ou c'est cette solie de Dieu, dont arle saint Paul, qui est plus sage que tous es hommes, comme aussi c'est une faiblesse e Dieu qui est plus forte que tous les homtes. Quod stultum est Dei sapientius est ominibus, et quod infirmum est Dei, fortius u hominibus.

Est-ce qu'un Dieu pouvait mourir? denandez-vous. E-t-ce qu'il le devait, quand ien même c'eût été possible?

Un Dieu, à ne le considérer que comme ieu, la Divinité en un mot; non, cela est pas possible, car qui dit la Divinité. t l'absence de toute souffrance, de toute iblesse, l'Etre et jamais la cessation de ltre. L'Homme-Dieu? Je distingue encore: mme Dieu? Non, pour les raisons que je ens de dire. Comme homme! pourquoi in. Dès lors qu'il a la nature humaine, il subit les conséquences. Or, une de ces nséquences, c'est la mort. Donc, la mort nit possible dans l'Homme-Dieu; donc en sus-Christ.

Vons avez ajouté : Est-ce qu'il devait burir, quand bien même c'eût été posile?

Pourquoi non encore, s'il vous platt? Qui mmes-nous donc pour prescrire à un Dieu qu'il devait ou ne devait pas faire, dans supposition de son Incarnation? Nous ne ions pas toujours nous-mêmes ce qu'il rient que nous fassions, et nous vonons le dire au Verbe fait homme, à la Sa-ise incarnée? Quelle ridicule présomp-

Ist-ce qu'un Dieu devait mourir? ditesis. Il y a bien peu, je ne dirai pas de istianisme, mais de philosophie, de raiseulement, dans ce que vous avancez. Le s de Dieu, ayant consenti à venir sur la te accomplir l'œuvre de notre rédemp-, que devait-il faire, ce nous semble, r remplir dignement sa divine mission? qu'il y a de plus grand, de plus élevé, dus saint, de plus divin même, si je pnis sprimer de la sorte, parmi les choses vaines. Or, il n'y a rien parmi nous qui res différents caractères que la vertu; ajouterai que la vertu pratiquée au eu des humiliations et des souffrances, me elle le fut par Jésus-Christ pen-le cours de sa vie mortelle, mais sur-

à l'heure de sa mort. Au lieu donc de que l'Homme-Dieu ne devait pas moudisons plutôt que la mort, et même la t telle qu'il l'a endurée, nous paraît être conséquence naturelle de son Incarna-. Aussi, et c'est un philosophe moderne en a fait la remarque, quand Platon nous ésente son sage imaginaire, mourant au eu des humiliations et des souffrances,

nous peint-il, trait pour trait, Jésus-Christ. A quoi cela servait il, d'ailleurs? nous demande-t-on encore. Jésus-Christ pouvait aussi bien nous enseigner nos devoirs, sans mourir sur une croix.

RED

Singulière question! Cela servait à satisfaire à la justice divine offensée par la révolte de l'homme; cela servait à nous assurer auprès de Dieu un trésor de mérites dans lequel nous pourrions tous aller puiser autant que nous en aurions besoin. Vous me direz peut-être qu'une légère souffrance suffisait pour nous assurer ce trésor inépuisable de bonnes œuvres. Sans doute; mais si Jésus-Christ a voulu boire le calice jusqu'à la lie, au lieu d'y porter seulement ses lèvres, est-ce à nous de nous en plaindre? En admettant que la souffrance est réellement indigne d'un Dieu, une petite souffrance ne le serait pas moins qu'une grande; et j'ajoute qu'elle serait moins belle, liumainement parlant, parce qu'elle supposerait moins de vertu.

Vous dites que Jésus-Christ pouvait aussi bien nous enseigner nos devoirs sans monrir sur une croix.

C'est une erreur. Si Jésus-Christ n'avait point passé par les plus grandes humiliations et les plus grandes souffrances, il ne scrait pas notre modèle à tous; et quand nous invitons les hommes à se soumettre en tout, comme lui, à la volonté du Père céleste, quelques-uns pourraient nous répondre : « Cet homme n'a pas tant souffert que moi; ce que vous me commandez est impossible. » Mais il n'y a qu'à leur montrer la croix, et tous aussitôt se résignent; tous ont appris, par un coup d'œit jeté sur cette croix, ce qu'ils ont à faire; et. remplis d'une invincible ardeur, tous entreprennent de l'exécuter, quelle que soit la dissiculté de leur position.

Vous ne savez donc pas ce que c'est que la croix, vous qui la regardez comme in-digne de Dieu et comme inutile à l'homme? Je n'entreprendrai point de vous la faire comprendre, car il faudrait pour cela une intelligence infinie, je vais essayer du moins de vous en donner une idée. La croix est un livre ouvert à tons les yeux, dans l'univers entier, et sur lequel chacun peut lire ses devoirs, quels que soient son age, sa condition, son intelligence. Livre vraiment divin! Non-sculement il offre à tous l'énergique expression de la doctrine chrétienne, mais il leur donne encore la volonté et la force de la pratiquer. Depuis que, élevée sur le Calvaire, elle a porté le salut du monde, toutes les générations qui se sont écoulées à ses pieds n'ont cessé de l'étudier; et cependant la première page n'en aura point en-core été épuisée, quand, à la fin du monde, elle apparattra radiouse et sans être environnée d'aucun nuage, pour juger et con-fondre l'univers assemblé, portée par la main toute-puissante de Celui qui l'arrosa de son sang.

Ainsi, la croix nous fait connaître à tous la doctrine chrétienne; elle nous donne à tous la volonté et la force de la pratiquer : que voulons-nous de plus?

Entrons ici dans quelques développements, dont nous pourrions à la rigueur nous passer, mais qui ne parattront point, non plus, superflus, vu l'extrême impor-

tance du sujet.

« Tout le christianisme est dans le dogme de la Rédemption, » dit à ce sujet l'auteur des Etudes sur le christianisme. « Pour rendre cette proposition sensible, qu'on nous permette de la revêtir d'une comparaison vulgaire. S'attacher à la morale évangélique seule, en admirer la pureté, la sublimité, la fécondité, c'est considérer uniquement le cadran d'une montre, la juste distribu-tion des heures qui y sont marquées, et l'utile fonction des aiguilles qui nous en distribuent la connaissance relative à la vérité de la marche du temps et à nos besoins. Passer de la morale à la considération des dogmes les plus immédiats, les plus naturels, les plus universels : l'existence de Dieu, la spiritualité de l'âme, son immortalité, un jugement à venir, et un état de châti-ment ou de récompense, c'est ouvrir cette montre et en examiner les rouages divers, qui, par leur engrènement et leur jeu, portent à l'extérieur le mouvement combiné dont nous avons admiré l'utile résultat sur le cadran. — Mais tout cela n'est que résultat ou véhicule, tout cela dépend et provient d'un principe moteur, inspirateur, d'où part et où revient le mouvement pour en repartir encore, et qui est comme le ressort dans le système mécanique que nous ve-nons de supposer : or, ce principe dans le christianisme, qui en est la voie, la vérité et la viel c'est Jésus-Christ crucifié...... « Ce qui choque l'incrédulité dans le mys-

tère de la croix, et ce qui donne à ce mystère l'apparence d'une folie, c'est que réellement c'est un acte extraordinaire, en dehors des lois naturelles, anormal, et dès lors repoussant et incompréhensible pour qui se place dans un état ordinaire, naturel et normal. Mais tel n'est pas l'état de l'humanité. Elle est sortie de cet état normal par la chute primitive, et ce n'est que par un remède, c'est-à-dire par un moyen anormal comme son état, qu'elle peut se relever. Le mystère de la croix correspond au mystère du péché originel, et il ne faut jamais re-garder l'un sans l'autre. L'humanité est un grand malade, et, ce qu'il y a de pis, un malade qui croit se porter bien. Dès lors, ce ne sont pas des viandes solides et des fruits savoureux qu'il lui faut, quoiqu'elle le veuille: c'est un remède, et un remède violent, quoiqu'elle ne le veuille pas. Qu'elle se récrie, qu'elle se soulève, qu'elle traite d'insensé le médecin : cela doit être, et celui-ci aurait tort de chercher à se justifier à des yeux malades; il subira l'injure, il se dira fou tout le premier, pour entrer dans les vues perverties qu'il veut redres-ser; mais en même temps il fera accepter le remède, dont le premier effet sera de donner à l'homme la connaissance de son

mal, et de lui faire bénir et adorer la segesse surhumaine et l'amour infini qui out su si bien le contrarier pour le guérir. « Or, tel a été l'effet du mystère de la

croix sur le monde. Il a, du même coup, rendu à l'homme la connaissance de luimême et la connaissance de Dieu, deux choses qui se lient étroitement. Il a exacé cette simple et belle prière de saint Augustin: Noverim tel noverim me! « Que je te connaisse! que je me connaisse! Fixons donc nos regards sur ce grand tableau de la croix, où la vérité a concentré tous ses rayons, et où la vie divine pour se redonner à nous, a revêtu les couleurs, les formes, les mouvements mêmes de la vie humaine. Là, nous découvrons clairement et ce qu'est l'homme et ce qu'est Dieu.

« Ce qu'est l'homme. — Quel miroir sidèle de l'horrible état où est tombée l'humanité, que cette figure sanglante et brisée sur une croix, en expiation de nos crimes! figure qui était celle d'un Dieu, et qui n'est plus nième celle d'un homme. Quelle expression de la laideur morale du péché, et du malheur qui y est attaché dans nos destinées éternelles ! Quelle mesure de l'abime où nous sommes tombés, et de l'abime plus profond sur lequel nous sommes suspendus, que ce spectacle de la beauté par essence, de la félicité suprême, de la puissance infinie d'un Dieu, réduite, ravalée à cet état de difformité, de souffrance et d'anéantissement! Par le remède jugeons le ma', par le châtiment mesurons la faute; évaluons la profondeur de l'abime par la distance parcourue pour venir nous y chercher l. Si un Dien est devenu tel pour s'être substitué à l'homme, qu'était donc l'homme lui-même par rapport à Dieu?

« Mais si ce spetacle rabaisse l'homme et le met à sa véritable place actuelle, voyez comme aussitôt il le relève et le revêt d'une nouvelle grandeur, en lui faisant connaître ce qu'il est dans les desseins de Dieu.

« Qu'est-ce dong que l'homme pour que Dieu se souvienne de lui à ce point? pour qu'il soit venu le visiter dans son exil et lui donner un tel témoignage de sa tendresse! Quelle est donc la valeur de cette capture de l'enfer, pour avoir été l'objet d'une telle rançon? Quel est donc son prix, et que lui est-il réservé par delà? Que ne suppose pas, en effet, le sacrifice de la croix sur la valeur et la vocation de l'homme, conquête d'un Dieu, et, par ce Dieu Sauveur, conquérant et cohéritier du ciel? Si la nature divine a été unie à la nature humaine dans l'ignominie de la croix, elle n'a pas cesse de lui être unie dans la gloire de la résurrection. L'ascension de l'humanité égale l'a-lui toute la puissance d'un fait accompli, consommé manifestement dans l'unde nous dans notre chef, lequel a été fait, comme !s dit énergiquement saint Paul, les prémices

les dormants. (ICor. xv, 20.) Quel gage, quel ondement d'espoir n'avons-nous pas dans elui qui a réalisé en lui-même co qu'il a romis en nous? et avec quelle confiance deions-nous tendre à l'immortalité par les mbres de la mort, alors que notre repré-enlant nous a déjà devancés victorieuse-nent dans ce passage, et qu'il n'aura pas publié dans sa gloire ce qu'il a lui-même ressenti lorsqu'il s'est fait pour nous homme des douleurs!

RED

« Voilà donc l'homme expliqué enfin, coilà ce nœud profond des contradictions le sa nature délie. La philosophie de la croix st venue prononcer entre la philosophie de lénon et celle d'Epicure, et les absorber onles deux dans sa hauteur. Tu t'estimes rop, ô homme! et tu ne t'estimes pas assez. ion tun'es pas un Dieu ayant sujet de te gloriier toi-même et de te faire ton propra centre; oin de là, tu es le plus abject, le plus chétif et e plus misérable de tous les êtres; rebut de 'univers, il n'est rien qui ne le confonde, et qui n'accuse ton ignorance et ta faiblesse: u ne peux que souffrir et mourir : esclave endu à la douleur par le péché, tu lui apartiens, et cette douleur même est inféconde. - Mais tu te trompes pareillement lorsque, vec Epicure, tu t'assimiles à un vil pourzau, el que tu te résignes aux sens et à la natière, laissant choir dans la boue le scepre de l'intelligence et de la vertu : relève-oil tu es le roi de la terre et le prétendant

«C'est ainsi que la doctrine de la croix ious donne la connaissance de nous-mêmes. llais cet effet n'est que secondaire et refléthi; son effet principal et direct, c'est de lous faire connaître Dieu... La sainteté, a justice, l'amour, la sagesse, la puissance nême de Dieu, quoique au degré le plus nûni, se laissent en effet regarder, toucher it mesurer en quelque sorte sur la croix, ser le procéde le plus simple tout à la fois

et le plus fécond.

· La saintelé. — Quelle saintelé, et qui japermet à l'homme de s'approcher d'elle qu'après s'être lavé dans le sang d'un Dieu! Juel dieu que celui dont l'au'el repousse oute autre victime, et à qui il faut pour hoocauste, non les plus purs des animaux, non les plus parfaites des créatures humaines, non la nature angélique la plus relevée, mais a nature divine elle-même, mais un Dieu semblable à lui! C'est pourquoi, dit saint Paul, le Fils de Dieu, entrant dans le monde, lit à son Père: Vous n'avez point voulu d'hostie ni d'oblation; vous n'avez point agréé les tolocaustes et les sacrifices pour le péché, mais vous m'avez pourvu d'un corps, et alors iai dit: Me voici. (Hebr. x, 5.6, 7.) Par la pureté et la grandeur d'une telle victime, mesurez la sainteté et la majesté du Dieu...

« De ce fond de lumière on voit rayonner également les autres attributs.

La justice. — Quel coup elle frappe sur la croix! Combien il faut qu'elle soit nécessaire, inflexible, inévitable, pour n'avoir

pas été désarmée par lant d'innocence et de sainteté! Si elle s'exerce ainsi sur la caution, que n'aurait-elle pas fait sur l'auteur même de la dette? Que serions-nous devenus sans ce divin bouclier? et que deviendrions-nons, si nous négligions de nous en couvrir? Le sentiment de la justice et de son inviolable rigueur pouvait-il être plus profondément imprimé au cœur de l'homme que par ce spectacle de Dieu chargeant son propre Fils, malgré sa sainteté, malgré sa divinité, et uniquement parce qu'il a pris sur lut lafaute de l'homme, de tout le poids de sa colère, et n'éteignant sa fondre que dans la der-nière goutte de son sang...? La justice égale donc la sainteté sur la croix, et toutes deux

y sont infinies.

« Ce qu'il y a d'admirable et vraiment divin dans cette doctrine, c'est cette simplicité merveilleuse qui révèle à la fois, et par le même moyen, les attributs les plus divers de la Divinité, et qui, sans rien diminuer de leur profondeur, en adapte cependant la compréhension aux intelligences les plus vulgaires. Ainsi, nous venons de voir éclater sur la croix la sainteté et la justice de Dieu au degré le plus infini. Il semble, après cela, que les idées de bonté, de miséricorde et d'amour, ne peuvent en approcher; et voici au contraire qu'elles en jaillissent, et que, comme les autres attributs, elles y dépassent toutes nos conceptions. Dieu lui-mê-me immolant son propre Fils à la place de l'homme, aimant l'homme dès lors plus qu'un homme aime son fils, et le fils le plus digne d'être aimé: Sic Deus dilexit mundum, ut Filium suum unigenitum daret. (Joan. 111, 16.) Quel amour !— Et ce Fils lui-même qui ne fait qu'un avec son Père dans cet acte d'amour, qui le devance en quelque sorte, Tunc dixi: Ecce venio (Hebr. x, 7); qui ri-valise avec lui de dévonement pour les hommes, quelle idée touchante et sublime... !

« La création elle-même et tous les bienfaits de la nature le cèdent au sacrifice de la croix. Tirer l'homme du néant pour l'élever au trône de la création, pour le faire passer au trône même de Dieu, est un bienfait immense. Mais il n'y a pas de bienfait qui ne soit doublé quand on le recouvre après sa perte, parce que cette perte même en fait sentir le prix plus que devant. Qu'est-ce donc lorsque le moyen par lequel s'opère ce retour est en lui-même un surcroît immense de bienfaits? Or, telle est la Rédemption du genre humain comparée à sa création. Car, par la création, Dieu n'avait don-né à l'homme que les créatures en partage, et par la Rédemption il s'ajoute lui-même, il se donne, il s'incorpore à l'humanité, il se fait homme. Par là le dogme de la Rédemption a conquis plus hautement le cœur de l'homme que celui de la création. Dieu en Jésus-Christ a des droits plus intimes sur nos âmes que Jéhovah; et, si j'ose ainsi dire, le grand Etre de la nature et des philosophes, a été dépassé par le Bon Dieu des Chrétiens. Le Bon Dieu! qualification tou-chante à la portée de tous les cœurs, de toutes les houches, de tous les yeux, et qui, s'adressant plutôt à l'instinct qu'à l'esprit, se justifie et se fait si bien comprendre de tous les hommes, à travers cette figure expirante du grand Martyr de la bonté, de la

miséricorde et de l'amour!

« Ainsi, chose merveilleuse et que nous avons si souvent lieu de remarquer! les contraires s'allient dans le christianisme; et toutes les vérités qui ne peuvent s'accorder partout ailleurs, quoique à un degré infé-rieur, contractent iei une union solide, en même temps qu'elles sont portées à leur rigueur la plus sublime...

« De là un quatrième attribut s'y révèle: la sagesse; car un si bel ouvrage remplit précisément toutes les conditions de la sagesse, telle qu'elle éclate dans l'arrangement de l'univers, et qu'elle s'est définie ellemême par cette parole: Atteignant d'un extrême à l'autre avec force, et disposant toutes

choses avec douceur (116)..

« Il est de la nature de Dieu de contenir dans la suprême unité de sa substance trois personnes: le Père, le Fils, le Saint-Esprit. La seconde de ces personnes, le Fils, Verbe de Dieu, se détache du sein du Père, et s'offre pour rançon de l'humanité et victime expiatoire de la faute originelle. C'est un Dieu égal à son Père: le prix de nos mérites sera donc suffisant pour acquitter la dette que réclame sa justice. Mais les difficultés sont loin d'être résolues; car, si c'est un Dieu, il ne pourra souffrir; et, pût-il souffrir, comment ses souffrances profiteraientelles à l'humanité, qui y serait étrangère? L'humanité intelligente et libre ne peut être ainsi sauvée à son insu et sans sa participation: cela serait contre sa nature. Il ne serait pas moins contre la nature divine d'admettre une réparation étrangère à la faute et à son anteur, et qui les laisserait impunis. Comment débrouiller ce chaos de difficultés? Il faudrait que le Dieu fût homme pour pouvoir souffrir, et que l'homme fût Dieu, pour pouvoir mériter; et, comme le mérite doit résulter de la souffrance, il faudrait tout à la fois un Homme-Dieu. C'est là le grand chefd'œuvre réalisé en Jésus-Christ, et par qui ne trouvent atteintes toutes les satisfactions, conciliées toutes les convenances, vaincues et dépassées toutes les difficultés.

« Ainsi, chargée de toutes les infirmités de notre nature, comme homme, investie d'ail-leurs de tous les attributs de Dieu, comme son Fils et son égal, la grande Victime marche au sacrifice pour y consommer l'œuvre de notre rédemption. Là l'homme et le Dieu doivent se rencontrer jusqu'à passer pour sinsi dire l'un dans l'autre, et ne plus faire qu'un seul tout indissoluble. Le Dieu va descendre aux dernières profondeurs de la misère humaine, l'homme va s'élever à toutes les perfections de la nature divine; et ces deux mouvements vont s'opérer par le même moyen et se manifester par la même

expression. Jésus-Christ, dans sa passion. est traité comme on traitait alors les esclaves. Ce n'est pas assez, il est mis de pair avec les plus vils scélérats, et même au-dessous. Jonet de la dérision de ses ennemis, objet de l'abandon de ses amis; par un privilége de flétrissure et de barbarie qui le distingue des deux malfaiteurs auxquels il est accolé, il est flagellé, et non-seulement attaché, mais cloué sur une croix, couronné d'épines, abreuvé de fiel, raillé par ce peu-ple pour lequel il meurt, objet et témoin de la douleur d'une mère et d'un ami dont il se dépouille en les léguant l'un à l'autre, ne trouvant pas même de refuge dans le seinde ce Père céleste d'où il est sorti, et qui, dans ce moment, épuise sur lui les traits de sa justice : délaissé, en un mot, du ciel et de la terre, il meurt, et jusqu'après la mort la lance d'un soldat interroge la vie dans son sein... Certes, voilà bien le sublime de l'infortune, et comme l'océan de toutes les douleurs humaines ramassé sur une seule tête; et nul n'a mérité à si juste titre qu'on dit de lui: Ecce homo. (Joan. xix, 15.) - Mais d'un autre côté, et dans le même tablesu, voyez le Dieu: quelle résignation I quel courage! quelle douceur! quelle patience! quelle dignité! quelle bonté! quel oubli de luimêmet quel sublime abandon I quelle mortill Il faut adorer plutôt que de chercher à peindre tant et de si hautes perfections trop peu méditées. C'est la sainteté même dans la condition de l'homme; c'est l'Homme-Dieu. Queln'apas été l'éclat de sa divinité pour qu'en face de ces restes inanimés un de ses hourreaux l'ait proclamée, disant: Vraiment il était Dieu celui-là (Matth. xxvII, 54) let qu'au bout de dix-huit siècles, le déiste le plus hardi, saisi d'enthousiasme, se soit oublié jusqu'à dire: Si la mort de Socrate est d'un sage, la vie et la mort de Jésus-Christ sont d'un Dieu!

« Dans le sacrifice de ce divin médiateur, l'humanité, converte du mérite de ses souffrances, a pu s'approcher de ce Dieu redoutable qu'elle avait offensé; et ce Dieu luimême, sans être retenu par sa justice désormais satisfaile, a pu se réconcilier le mon-de (117). La gloire du ciel et la paix de la terre se sont accordées; la justice et la miséricorde ont été au-devant l'une de l'autre et se sont confondues dans un baiser; et ce médiateur lui-même, artisan de cette récondliation, en a touché les prémices par sa résurrection, et en est resté le dépositaire et la source, retenant en lui les deux natures

à jamais unies dans la gloire et dans la paix...
« Cen'est pas que par là l'humanité soit sauvée immédiatement et sans sa participation: non, elle est sauvée comme elle avaitété perdue, médiatement par lenouvel Adam, et voloutairement par son adhésion au secours dont il est la source. Il faut se faire de la race du Christ, s'unirà sagrace par la volonté, et contracter aveclui ces liens de l'âme qui, comme les liens du sang et plus encore, le feront

<sup>1116)</sup> Attingit a fine usque ad finem fortiler, et disponit omnia snaviter. (Sap. viii, 1.)

<sup>(117)</sup> Dum erut in Christo, mundum reconcilia.3 sibl. (II Cor. v, 19.)

sser en nous, de manière que nous soyons stant de Christs par la grâce, comme nous mmes autant d'Adams par la nature. Ainsi venus, autant qu'il est en nous, ses imitaurs et ses reproducteurs dans sa vie et ns sa mort, nous sanctifions les maux de nature, nous les fécondons, nous en fains des éléments de rédemption particure pour chacun de nous, et nous arrivons rlàd une réhabilitation supérieure et détive dans le ciel, où se réaliseront toutes sespérances, et qui sans cela nous eût été amais fermé.

e Voilà comment la croix de Jésus-Christ us manifeste non-seulement la sainteté, la stice, l'amour de Dicu, mais encore, et à égal degré, sa sagesse dans le plan du ut dont elle est l'exécution. Il nous reste oir comment elle nous exprime sa puistee.

Dans la sainte Ecriture, l'histoire d'Alendre le Grand est ainsi tracée:

Après qu'Alexandre, fils de Philippede Maloine, qui lepremierrégna en Grèce, fut sorti
la terre de Céthim, et qu'il eut abattu Dus, roi des Perses et des Mèdes, il livra beauip de batailles, s'empara detoutes les pluces
tes, et mit à mort les rois de la terre. Et
vassa jusqu'aux extrémités du monde, enles dépouilles d'une multitude de nations,
la terre se tut devant lui. Il amassa une
inde puissance, assembla une armée prodiuse. Son cœur s'exalta et s'enfla; et il se
dit mattre des peuples et des rois, et se les
tributaires. Après cela, il tomba sur sa
iche, et connut qu'il allait mourr. Et il apiles grands de sa cour, et leur partagea
royaume, lui vivant. Alexandre régna ainsi
ize ans, et il mourut. (I Mach. 1, 1-8.)

Quelle élévation squelle hauteurs mais ille chute squelle fin l Voilà l'homme : tes ses grandeurs ne sont que les trophées sa destruction.

L'histoire de Jésus-Christ est la contretie de celle des hommes; et, de lui, on it dire que ses abai-sements sont les troes de sa grandeur. Voici, en effet, son hise:

Après que Jésus de Nazareth, fils de rie, eut passé les trente premières ans de sa vie dans la pauvreté et dans l'oude la condition de charpentier, il fut le et des hommes de son temps. Faisant sa iété de quelques gens de mauvaise vie, rafnant à sa suite un ramas de publicains, faibles femmes et de pauvres mariniers, il poursuivi et arrêté comme un malfair. Promené de tribunaux en tribunaux, licomme un fou à la dérision de la popus, fouetté comme un esclave, cloué sur croix entre deux voleurs, il mourul... rès cela... il devint le Roi immortel de le la terre et de tous les siècles.

Parmi tous les modes que la Divinité ivait choisir pour donner aux hommes : idée de sa puissance, s'en pouvait-il uver un qui approchât de celui-ci: faira un homme de basse extraction, tombé s bas encore par l'infamie de sa mort,

devienne malgré son abjection, que dis-jet par son abjection ; malgré l'infamie de son supplice, ou plutôt par l'infaminet avec l'instrument même de son supplice, devienne rapidement le réformateur du genre humain. le Dieu de la terre, l'objet de l'adoration, de la crainte et de l'amour des hommes; -que devant ce crucifié tombe le paganisme avec ses Jupiter et ses Vénus, se brise la hache des Césars, s'arrête le torrent des barhares, se dispersent les écoles de philosophie, se déracinent les institutions et les contumes les plus invétérées, se transforment les préjugés et les affections de la nature; et que lui-même, le type de l'infa-mie et de la faiblesse, devienne désormais l'ornement des couronnes et la récompense de la valeur ;- que non-seulement il triomphe de toutes les grandeurs et de toutes les forces réunies de l'humanité, mais qu'il en triomphe à travers les résistances les plus furieuses et par des moyens toujours conformes à son état : humbles, faibles, pauvres, méprisés; et qu'il en triomphe partout, et qu'il en triomphe toujours, et que le temps, ce suprême et fatal écueil des choses hu-maines, perde pour lui seul sa nature, et fasse place à l'éternité? Conçoit on une plus haute expression de la puissance de Dieu qu'un tel prodige...? »

RED

Mais la croix ne nous éclaire pas seulement en nous faisant connaître l'homme et Dieu, elle nous fait remplir tous nos devoirs.

« Si la morale évangélique avait été formulée en un code de préceptes détachés de la doctrine,»dit l'auteur que nouscitions tout à l'heure,«et qu'elle eût étéainsi jetée dans le monde païen, jamais certainement elle n'eût été portée à l'application, je ne dis pas chez la généralité des hommes, mais même chez les plus parfaits. C'eut été comme une armure de géant, hors de toute proportion avec les forces de la conscience dégénérée de l'humanité. On en sera convaincu si on se rappelle que la morale des stoïciens, moins sévère, n'avait pu faire, au dire d'Epictète, un seul stoicien commencé. Pour expliquer donc comment cette morale évan élique est devenue la morale universelle du genre humain, comment elle a été portée par un si grand nombre d'âmes aux dernières limites de l'application, on est obligé d'admettre qu'avec cette morale extaordinaire un agent extraordinaire correspondant a été apporté, une nouvelle conscience a été donnée, à la hauteur et à la dimension de cette morale, dans toutes les directions des affections humaines; qu'il a fallu entin pour une morale surhumaine une doctrine surhumaine aussi. Or, c'est à cette fonction qu'a été adaptée la doctrine de la Rédemption. La morale évangélique est mesurée, pour ainsi parler, sur l'Homme-Dieu, lequel ne déploie tout le caractère divin que sur la croix; de sorte que c'est par la croix que ce caractère divin passe et se reproduit en nous, et, par notie conformité avec lui, devient la morale évangélique qui se résume dans l'imitation de Jésus-Christ.

« Pour peu qu'on observe le cœur humain, on sera convaincu qu'entre prescrire une chose et la faire soi-même le premier pour en donner l'exemple, il y a une différence d'impression, sur ceux qu'on veuten-trainer, immense. Rien n'est contagieux et persuasif comme l'exemple. Tous les traités de patriotisme imaginables n'auraient pas fait sur le peuple romain ce qu'a fait l'exemple de Régulus; et il n'y a pas de harangue qui vaille l'action du grand Conde jetant son baton de commandement dans les retranchements de l'ennemi, et s'élançant le pre-mier pour aller le reprendre. L'exemple est d'autant plus persuasif qu'il vient de plus haut; il est d'autant plus nécessaire, que le précepte est plus rigoureux et qu'il s'adresse à une plus grande généralité d'hommes. La morale évangélique, si rebutante pour la nature corrompue de l'homme, s'adressant à tous indistinctement, devait se présenter armée d'un grand exemple, et résumée en une simple et éloquente action qui frappat tous les regards et parlât à tous les instincts. La vie et surtout la mort de Jésus-Christ renserment cet exemple le plus parsait, le plus décisif, le plus entratnant. La morale évangélique n'est pas tant dans les livres et . dans les discours : elle est pour tous et au plus haut degré dans la croix de Jésus-Christ, livre ouvert à tous les yeux, chaire élo-quente qui parle d'elle-même, et où ressortent vivement l'ensemble et les plus petits détails de la loi évangélique; modèle parfait, intelligible à tous, simple et inépuisa-ble, pouvant être saisi d'un seul regard, et éternellement digne de fixer à jamais tous les regards. Qui peut nier la hauteur de l'exemple? C'est un Dieu. Qui peut y trou-ver à redire? C'est la perfection la plus inépuisable. Qui peut en suspecter le désintéressement? Celui qui le donne en était, par sa nature, affranchi. Qui peut enfin ne pas le comprendre? il est palpitant d'expression. Le législateur se fait lui-même victime de la loi, pour en exprimer plus vivement la nécessité; le médecin éprouve le premier le remède en sa personne, ou plutôt se fait remède; la parole se fait action; le Verbe, en un mot, se fait chair pour s'imprimer da-vantage dans la charnelle humanité. Qu'il fallait connaître l'homme, et qu'il fallait l'aimer pour user d'un pareil moyen, si extrême en apparence et si insensé! Et y a-t-il un autre que l'Auteur même de l'homme qui ait pu avoir la sagesse de le concevoir, la bonté de l'entreprendre, la puissance de le faire triompher...?

« Mais le dogme de la Rédemption agit encore sur le cœur de l'homme par une autre puissance. Cette puissance, la plus utile pour le bien comme elle est la plus redoutable pour le mal, c'est le sentiment de l'amour. L'amour, c'est tout le cœur, qui est lui-même tout l'homme. Celui qui a su exciter l'amour est maître; il peut tout commander. Toutes les passions ne sont que

des transformations de celle-là. B a'y spe d'homme qui n'en soit capable, ma qui n'aime rien, car celui-là ne fait que in mer lui-même par-dessus tout. Tous le .sordres de l'humanité ne sont que inttournements de cette flamme de son Lenatal, qui est Dieu, vers nous-mêmes d autres créatures, qu'elle consume et que dévaste. Point de régénération pour l'épez humaine donc, si on ne parvient a serparer de cet élément terrible de sour !. moral, et si on ne ramène tonte son a vers son principe. Et cependant, chose e.ar ge et digne de remarquel aucune plusphie, aucun système de morale, aucus · ligion humaine, n'ont imaginé d'uspl'amour et de porter les hommes av par ce sentiment, qui est tonjours le presa obstacle à la vertu, quand il n'en est re premier mobile. C'est qu'aucune relicaucun système de morale, ne se sontuproposé la régénération radicale de l'aux : Ils le laissent tous avec ses affections esdonnées; souvent ils les développent, «: leur opposent dans tous les cas que de u. théories et de froides règles de veru. ne peuvent avoir de prise sur son con . christianisme, se proposant la grande exprise d'arracher l'homme au déréglence ses passions, devait donc offrir à sec : un sujet d'amour immense, le prenir » son faible, et en faire son fort. Celle oc. tion était voulue par la nature : à l'at seul il appartient de dompter l'amour, e

n'est qu'au cœur que répond le cœur.
« La manifestation de la bonté de ? répandue sur toute la nature, la dosce : de la conscience, étaient impuissante : cer le tumulte que les objets sensities autour du cœur de l'homme; leurs soztions n'étaient pas assez énergiques por repousser les assauts de la concupisce : l'occuper exclusivement. Pour faire ce-ce grand divorce causé par le péche e: Dieu et l'âme, Dieu lui-même devat » les avances; et voulant l'amour et le « fices du cœur humain, il devait les conà force d'amour et de sacrifices, L'ames: pelle l'amour, et il y a au fond de i humaine un instinct généreux qui re = l'ingratitude et répond au sacrifice cacet instinct que s'adresse le dogue : Rédemption, et c'est par lui qu'il a sa cœur de l'homme pour le ramener à : de Dieu. Et combien ce dogme est-1 1 à cette grande fin! Nous l'avons va. convient de le voir encore, quel amouêtre mis en comparaison avec celu; trouve exprimé? Dieu semble avo y faire assaut d'amour avec toutes a tures, et remporter le prix de notre > Cherchez, parmi tous les grands - ments que peuvent avoir inspire verses affections de la nature, quelça qui approche du sacrifice de la contrata del contrata de la contrata del contrata de la contrata de la contrata de la contrata de la prodige en est tel, qu'il semble incrédulité, en se présentant comme : lie; mais la folie de la crois, c'est el l'amour, folie qui est sagesse en bes -

ille doit être la manifestation de l'amour ifini, qu'il nous paraisse extravagant, c'estdire excessif, si nous le comparons au ire. Parcourons-en les caractères : -Ouel sintéressement! Un Dieu, la félicité même, l'avait-il besoin du cœur de l'homme? nelle générosité! Lui, la sainteté et la juste mêmes, il fait les avances, il vient auvant de sa créature coupable, chargée inidélités, toute souillée, toute enlaidie ir le péché. - Quel dévouement! Il dépose s délices de la vie éternelle pour se revêtir cette nature souillée et souffrante; il se guise, pour ainsi dire, en homme, afin irriver jusqu'à l'homme, afin de faire mme homme une impression qu'il ne peut us faire comme Dieu, afin de séduire, en eigne sorte, le cœur de l'homme par des raits humains. Quel amour enfin! En cet it, il se charge de tous nos crimes, et se amet comme homme à tous les châtiments 'il aurait le droit de nous infliger comme eu; il accepte le rôle de coupable, il ne sse rien à la créature infidèle de ses torts, les prend tous sur lui, et ne les fait senqu'en les expiant. Et quelle expiation! nme elle nous donne la mesure de notre idélité et de son amour...!

La beauté idéale, l'amour imaginaire, adorait Platon, se sont incarnés et réais sur le Calvaire; plus parfaits et plus rables qu'ils ne parurent jamais dans les es des philosophes, ils sont devenus en me temps visibles et accessibles à la géalité des hommes, et se sont fait entenaux plus grossiers. De là est résulté un itiment nonveau sur la terre : l'amour de u, qui non-seulement chasse du cœur de nime tous les amours corrompus qui le radent, mais qui, trop à l'étroit dans ce me cœur, le dilate immensément, jusqu'à donner la capacité même du cœur de u, et lui en faire opérer les prodiges. c lui l'esprit du sacrifice est descendu du it de la croix : la croix l type sublime du ritice de l'individu à la généralité; fon-zent du devoir, de l'ordre, de l'unité, de aix, du vrai bonheur; fondement perdu, lement retrouvé du monde moral, qui de chaque Chrétien un homme de sacri-, un Homme-Dieu crucifié, mais crucifié l'amour qui adoucit tous les sacrifices, plutôt qui les fait aimer parce qu'il s'en rrit.

Animée par ce sentiment, ne craignez

pas que la morale évangélique paraisse trop rude. Toutes ses aspérités et toutes ses horreurs vont se changer en suavités et en délices, et l'homme, si pesant pour le hien, va courir dans les chemins de la plus haute perfection (118): Ma vie, s'écrie Paul, c'est le Christ. — Je vis, non plus moi, mais Jésus-Christ en moi. (Galat. 11, 20.) Qui me séparera de la charité de Jésus-Christ? La tribulation? l'angoisse? la faim? la nudité? le péril? la persécution? le glaive ...? Non, rien ne pourra me séparer de la charité de Diou, qui est dans le Christ Jésus Notre-Seigneur. (Rom. VIII, 35, 39.)

« La mort et la passion de Notre-Seigneur, dit le bon et naïf saint François de Seles, est le motif le plus doux et le plus violent qui puisse animer nos cœurs. Le mont Calvaire est le mont des amants. Tout amour qui ne prend pas son origine dans la Passion du Sauveur est fragile et périlleux. Ou aimer. ou mourir; mourir et aimer. Mourir à tout autre amour, pour rivre à celui de Iésus. Les enfants de la croix se glorifient et se réjouissent en leur admirable problème, que le monde n'entend pas. (Traité de l'amour de Dieu.) — Le monde, en effet, c'est-à-dire ceux qui sont restés en dehors des inspirations de la foi chrétienne, ne comprend pas cet amour; mais il ne peut nier son exis-tence dans le cœur de tous les vrais Chrétiens, car les effets en sont manifestes. C'est à ce foyer divin que s'allume la charité, qui n'est que l'amour de Dieu tourné vers les hommes. C'est de lui qu'ont brûlé les cœurs de tant de héros, de tant d'apôtres, de tant de saints, qui sont restés comme le plus beau patrimoine de l'humanité, les Paul, les Augustin, les Borromée, les François de Sales, les Vincent de Paul, les Fénelon, les Belzunce, les Cheverus. C'est lui seul qui emporte sur les plages les plus lointaines tant de nos conciloyens, qui s'arrachent à toutes les douceurs de la civilisation pour en aller porter le flambeau, avec celui de la foi, au sein des peuplades les plus sauvages, sans autre intérêt que de gayner des ames, comme ils disent, à Jésus-Christ, et sans autre perspective que les privations, les persécutions, les tortures souvent, et la mort.

« Telle est, en effet, la charité chrétienne, la charité qui retient le même nom dans la langue évangélique, soit qu'elle vienne de Dieu à l'homme, soit qu'elle retourne de l'homme à Dieu, soit qu'elle s'épanche de

18) c Jésus-Christ ne promet à ses disciples que noux présents et sensibles, des peines, des nents, des croix... C'est ainsi qu'il les appelle r ministère, et cependant il les persuade par ce qui pouvait les dégoûter. La doctrine des rances a des charmes dans sa bouche; il com-le le genre de vie le plus dur à l'humanité, et obéi. Jamais prince, jamais législateur, japhilosophe p-t-il tenu ce langage, et s'est-il mivre en le tenant ? Jésus-Christ parlait au cœur, ceux-là ne connaissaient pas la route. > (D'A-15AU, Réflections diverses sur Jésus-Christ.) tie belle réflexion de d'Aguesseau rappelle celle Napoléon, captif à Sainte-Hélène, faisait à sea

derniers amis : Qui s'intéresse aujourd'hui à Alexandre et à César? » disait-il. « Ils ont remué le monde de leur temps, et ils ont laissé la postérité froide devant leur tombe. Et moi-même, » ajouta-t-il. « qui suis encore l'objet de votre fidélité; avec moi, avec vous, avec le dernier de mes braves tout au plus, s'éteindra cet enthousiasme que j'ai suscité sur mou passage: et l'empire de Jésus-Christ se sontient depuis dix-huit siècles dans les cœurs, des milliers de martyrs sont morts, mourraient et mourront à son seul nom. C'est que nous n'avons fondé notre puissance que sur la force et sur la crainte, et que la sienne repose sur la persuasion et sur l'amour. »

l'homme à l'homme; et cela, parce que, de même que tous les hommes ne sont qu'un en Jésus-Christ, Jésus-Christ ne fait qu'un avec Dieu, et qu'ainsi la plus haute expression de l'unité, c'est la charité, qui trouve ellemême sa plus haute expression dans la croix de Jésus-Christ, centre commun du ciel et de la terre. »

REF

Ne demandez donc point, après cela, à quoi sert la Rédemption, et surtout la Ré-

demption par la croix. La Rédemption! nous venons de vous le montrer surabondamment, elle éclaire l'esprit, touche le cœur, et régénère ainsi l'Ame complétement; la croix! ne l'avez-vous pas remarqué vous-nême! c'est un levier divin, qui, appuyé sur le cœur de Notre-Seigneur Jésus-Christ, a soulevé le monde moral et l'a élevé jusqu'au ciel

## RÉFORMES.

Objection.—Luther et Calvin ont eu raison de crier réforme, et nous ferions bien de les imiter. Que de réformes à faire encore dans l'Eglise !

Réponse. — Et dans la société! et dans la famille! et chez vous-même, qui criez si haut..! Grand réformateur que vous êtes, n'est-ce pas le cas de vous appliquer le proverbe : Médecin, guéris-toi toi-même : « Medice, cura teipsum! » (Luc. 19, 23.)

Luther et Calvin ont eu raison, dites-vous,

de crier réforme.

Mais qui donc leur avait donné cette mission? Etait-ce une mission extraordinaire, venue de Dieu immédiatement? En ce cas ils auraient dû en donner des preuves, comme ont fait tous les envoyés célestes. Etait-ce une mission ordinaire? Elle leur serait venue alors de ceux contre qui ils s'insurgeaient. Singulière mission, il faut en convenir, que celle qui consiste dans la révolte des subordonnés contre leurs chefs!

Ils ont eu raison, dites-vous.

En tout cas, leur réforme n'a pas produit des résultats bien avantageux; car on a vu sortir de là, comme il était facile de le prévoir, la plus effroyable anarchie. Il n'y avait pas bien longtemps que s'était établie leur prétendue réforme que déjà le grand Bossuet avait pu faire un ouvrage considérable de ses plus notables variations. Que serait-ce doncaujourd'hui?... Hela-! il n'y aurait pentêtre pas grand'chose à ajouter, car elle s'était placée sur une pente telle qu'elle a dû descendre rapidement au plus profond de l'abime. On peut bien la regarder comme la réforme par excellence, car elle a atteint, dépassé même tontes les bornes. Ce fut plus qu'une réforme, ce fut un bouleversement complet dans l'Eglise, une révolution, pour appliquer ici le langage de la politique. Oni ne le comprend facilement, pour peu qu'il réfléchisse? Jésus-Christ avait dit à ses apôtres: Qui vous écoute, m'écoute (Luc. x, 16); Luther et Calvin ont dit aux fidèles: Ne les écoutez point qu'autant que cela vons conviendra, et surtout qu'autant que cela nous conviendra à nous-mêmes. Jésus-Christ avait dit encore à ses apôtres : Instruisez toutes les nations, leur apprenant à observer tout ce que je vous at commandé (Matth. xxviii, 13, 19); Luther et Calvin ont dit aux fidèles: No tenez compte de leur enseignement et de leurs prescriptions qu'autant que cela vous conviendra, qu'autant que cela surtout nous conviendra à nous-mêmes. Jésus-Christ avait dit à ses apôtres et particulièrement à Pierre qu'il avait établi chef de son Eglise: Et voilà que je suis avec vous jusqu'à la consommation des siècles (Ibid., 20); et le premier des réformateurs, Luther, dit de l'un des successeurs de Pierre (horresco referen): Il est si plein de diables qu'il en mouche, qu'il en crache, qu'il en... Je n'ose achever, ditiel Bossuet

Quel langage! et c'est celui des réformateurs de l'Eglise? Leur conduite vaut-elle mieux, du moins? Malheureusement, non. Ils ne cessent de vanter les bonnes mœurs, et ils laissent donner par d'autres, ils donnent eux-mêmes les scandales les plus déplorables; ils parlent de purger la terre, etils cou-

mencent par l'ensanglanter.

Cela, du reste, ne doit point nous surprendre; c'est l'inévitable résultat de toute réforme venue d'en bas. Lorsque des sujets se soulèvent contre leur roi, lorsque des enfants se révoltent contre leur père, des éléves contre leur mattre, qu'en résulte-t-il, et qu'en doit-il inévitablement résulter? L'anarchie, puis la ruine : Omne regnum in seipsum divisum desolabitur, et domus supra demum cadel. (Luc. xi, 17.) Il ne peut en être autrement de toute association religieuse. La réforme n'est pas morte encore, il est vrai, mais elle est bien malade. Ce qui la soutient le plus peut-être aujourd'hui, c'est sa haine contre le catholicisme; mais tout s'use à la fin. et la haire comme le reste, quelque invétérée qu'elle soit. Aussi, jetez de toules parts les yeux sur la réforme, et vous y verrez les signes précurseurs d'une prochains décadence.

Il y avait cependant alors, me direz-vons, bien des abus à réformer dans l'Eglise, et il

y en a encore beaucoup!

Vous pour riez ajouter: et il y en aura niene toujours; parce que, comme je viens de rous le faire remarquer, il y en a partout où soil les hommes.

Il y avait et il y a encore bien des abus dans

l'Eglise!

Je ne vous dis pas le contraire, mais à quoi cela tenait-il? à quoi cela tient-il ercore? A l'Eglise ou à l'humanité? Ce n'est point à l'Eglise, toujours assistée de l'Espill de Dieu. C'est donc à l'humanité, qui, est effet, en produit partout; et si c'est à l'humanité, pourquoi en accuser l'Eglise?

Nous pourrions, comme eux, crier te-

forme, avez-vous ajouté.

Oui, avec autant de vérité et de jusice probablement, avec autant d'à-propus, et probablement aussi avec d'aussi heureux resultats. Et qui êtes-vous donc pour crier étorme dans l'Eglise? Avez-vous reçu mision pour cela? Avez-vous assez de lumières our discerner ce qui est véritablement abus le ce qui ne l'est pas? Avez-vous la puissance lécessaire pour opérer un heureux changenent? Ne voyez-vous pas qu'agissant sans liscernement etsans autorité, vous allez faire leaucoup plus de mai que de bien, lors même me vous agiriez de bonne foi, et que vous uriez quelquefois raison? Que diriez-vous si, ière de famille, vous entendiez les plus jeules de vos enfants crier réforme dans la amille, ou si, chef d'administration, vous entendiez les derniers de vos administrés erier également réforme dans l'adminisration? Vous vous écrieriez, de votre ôté: Il faut les faire taire le plus tôt ossible; car, si on les écoute, c'est le déordre, et tout est perdu. C'est pourtant ce ue vous voudriez faire dans l'Eglise; et ver d'autant moins de raison que, toujours ssistée de l'Esprit de Dieu, l'Eglise présente eaucoup moins d'abus, malgré la mauvaise emence jetée en elle par l'ennemi, que oute société purement humaine.

Savez-vous ce que vous avez à faire en areil cas? C'est d'éviter vous-même ces

abus, autant que vous le pouvez; c'est de prier Dieu pour qu'il les fasse disparaître de plus en plus, et d'attendre le reste de sa miséricorde.

Il y aura encore des abus, répondezvous.

Je vous l'ai dit moi-même, il y en aura toujours: cela tient au fond même de l'humanité, et à ce que l'ennemi vient continuellement mêler l'ivraie avec le bon grain dans le champ du père de famille. Savez-vous à qui vous ressemblez, quand, dans la position où vous êtes, vous criez si haut réforme? Evidemment à ces serviteurs impatients qui disaient au père de famille: Voulez-vous que nous arrachions tout cela: « Vis, imus, et colligimus ea? » (Matth. XIII, 28.) Vous connaissez so réponse pleine de sens et de honté: Non, de peur qu'en arrachant l'ivraie, vous n'arrachiez en même temps le bon grain: « Non: ne forte colligentes zizania, eradicetis simul cum eis et triticum. (Ibid., 29.)

Non, je vous le répète avec le père de famille, ce n'est point à vous à crier réforme. C'est moins à vous encore à mettre pour cela la main à l'œuvre. Là n'est point votre rôle; et en voulant, malgré tout, le remplir, vous bonleversez toute chose, vous faites beaucoup plus de mai que de bien, et peut-être même faites-vous beaucoup de mai sans pro-

duire aucun bien.

### REFUS DE SÉPULTURE.

Objections. — Pourquoi ces refus de sépulure de la part de l'autorité ecclésiastique? - Vous gardez donc de la rancune jusju'à la mort? Quoi! punir un cadavre! lais ce n'est pas lui que vous punissez, c'est a famille. — Vous dites vous-mêmes que, ar un acte secret de repentir, il a pu se éconcilier avec Dieu, au dernier moment.

Réponse. — Il est des choses si simples u'on ne devrait jamais, ce semble, en delander la raison.

Pourquoi ces refus de sépulture de la part e l'autorité ecclésiastique? demandez-vous. Ou vous admettez l'autorité de l'Eglise, ou on.

Sinon, ce ne sont pas les refus de sépultuseulement que vous devez attaquer, c'est Eglise elle-même, comme aussi ce ne sont us ces actes particuliers que nous avons à l'endre, mais le grand fait de son existen-. Nous le faisons ailleurs, et principaleent aux articles qui concernent l'Eglise.

Si vous admettez l'autorité de l'Eglise, et dois le supposer ici, (il est impossible, ailleurs, que vous ne l'admettiez pas, pour u que vous vous rappeliez les preuves ssi décisives que nombreuses sur lesquels elle repose,) ma réponse est facile. L'E-ise est une société justement et je dirai ême divinement constituée. Donc elle a le uvoir de faire des lois; donc, aussi, de mettre à exécution Or tout refus de séluture, de la part de l'autorité ecclésiasti-

DICTIONA. DES OBJECT. POPUL.

que, n'est pas autre chose que l'exécution d'une de ces lois.

Vous me direz peut-être que cette loi est mise à exécution par l'autorité locale, toujours sujette à l'erreur.

Peut-il en être autrement? N'est-ce pas ce qui a lieu dans tout autre cas, non-seulement dans l'Eglise, mais dans la société civile, quelle que soit sa constitution?

Oui, vous avez raison, la loi est mise à exécution par l'autorité locale, mais vous avez votre recours à l'autorité supérieure, dont il vous est facile d'avoir promptement la déci-

sion, en pareil cas surtout.

Quoi qu'il en soit, n'ayez point d'inquiétude à ca sujet : si l'autorité locale n'exécute
pas ponctuellement la loi, c'est plutôt en restant en decà qu'en allant au delà de ses rigueurs. Ministre de celui qui a dit : Si quelqu'un n'écoute pas l'Eglise, qu'il soit pour
vous comme un paien et un publicain (Math.
xviii, 17), le prêtre ne peut s'empêcher de
refuser les honneurs de la sépulture à ceux
que les saints canous en déclarent indignes;
mais représentant, en même temps, du bon
Pasteur qui laisse volontiers les quatrevingt-dix-neuf brebis fidèles pour courir
après la brebis égarée, il apporte nécessairement à l'exécution de la loi tous les adoucissements de la charité.

Vous gardez donc de la rancune jusqu'à la mort? ajoutez-vous. Quoi ! punir un cadavre!

Ce n'est point de la rancune; c'est, je vous l'ai dit, l'exécution de la loi : loi pénible,

sans aucun doute, puisqu'elle frappe dans de telles circonstances; mais, après tout, loi juste, loi salutaire, et, pour tout dire en un mot, loi, lien sacré, qui enchaîne la conscience, et que nul ne peut briser sans se rendre coupable. Demandez donc aux juges qui condamnent aux derniers supplices celui qui s'en est rendu digne, aux gendarmes qui le conduisent à l'échafand, au hourreau qui laisse tomber sur sa tête le fer tranchant, s'ils gardent de la rancune jusqu'à la mort? Non, non, vous répondront-ils unanimement, non, nous n'avons contre lui aucun sentiment de haine! bien loin de là, son sort nous touche, et même profondément. Nous sommes aussi affectés, plus affectés que vous peut-être, à cause des devoirs que nous avons à remplir; mais enfin la loi commande, et il faut lui obéir, quelque pénible qu'elle paraisse : Dura lex, sed lex.

Quoil punir un cadavre! vous écriez-

Vous vous trompez, ce n'est point le cadavre qui est puni, c'est le mort. Il est puni dans son corps, mais n'est-ce pas presque toujours ainsi que nous frappe la loi humaine? Ce corps est actuellement sans vie, c'est un cadavre, comme vous dites; mais ce cadavre, est-ce donc tout ce qui reste du défunt, même sur la terre? N'a-t-il pas sa mémoire, sa vie au delà du tombeau, à l'honneur de laquelle nous tenons encore plus, pour la plupart, qu'à celle qui la précède? Singulière préoccupation l celui qui ne croit point peut-être à l'immortalité du ciel n'en croit pas moins à l'immortalité de la terre, etil affrontera mille morts, s'il le faut, pour épargner la moindre dégradation à ce que vous appelez avec mépris son cadavre.

Ce n'est point d'ailleurs pour celui qui est puni seulement que les peines extérieures sont infligées, c'est autant et plus encore peut-être pour la société. Qui ne le remarque d'après tout ce qui frappe à chaque instant nos regards! Le refus de sépulture ne peut rien faire au mort, pensez-vous. Je vous l'accorde, si vous le voulez. Mais ne fait-il rien à ceux qui lui survivent? Ne leur inspire-t-il pas la crainte de vivre et surtout de mourir dans l'éloignement de la religion? Bien des personnes ont demandé et demandent chaque jour encore le prêtre au lit de mort, qui ne l'eussent pas fait sans la crainte d'un refus de sépulture. Ce n'est que de la crainte, direz-vous. Soit, mais c'est toujours le bon exemple; et puis, qui sait si ce n'est pas pour eux une occasion de se réconcilier sincèrement avec Dieu?

Mais pourquoi tant de raisonnements à l'appui d'une vérité qu'établit suffisamment le fait le plus général, le plus constant, le plus visible peut-être qui fut jamais? Ne rendon pas chaque jour et en tout lieu, n'a-t-on pas rendu, partout et toujours, des honneurs et quelquefois même les plus grands honneurs aux dépouilles mortelles de celui qui n'est plus? Puisque, du consentement de tous, l'honneur lui est rendu, avec raison,

dans de telles oirconstances, le désionne peut et doit donc l'atteindre égalence, quand il l'a mérité.

Ce n'est pas lui que vous punisses, ma. vous dit encore, c'est sa famille.

Je vous l'ai dit, c'est lui-même; lui rue. tout, lui directement, et les autres apre : indirectement seulement.

Mais, répondez-vous, il ne sent poiti

peine, puisqu'il est mort.

Il l'a ressentie ou il a pula ressentia moins avant sa mort, puisqu'il la prévui ou devait la prévoir. N'est-ce per prestoujours ainsi que l'homme ressent le predes peines qui lui sont infligées? Ce pas au moment même, car il yest dere bien souvent insensible, mais c'est espevant.

Il ne sent point la peine l.. Qu'en servous? Les païens eux-mêmes pensen a contraire.

Il ne sent point la peine !.. Mais x'mneur n'est pas chose vaine à l'éget .: mort, pourquoi le déshonneur-le sen... davantage?

Vous punissez du moins la famille, 1/2 et plus que lui peut-Atre, ajoutez-ross.

C'est vrai; mais il ne peut en être unent. Quand un jeune fou est atteint per grandes rigueurs de la loi, croyez-vou pes parents, s'ils sont homètes surfout. Pesont pas heaucoup plus punis que imème?

C'est vrai; mais cela doit être. La far n'est-elle pour rien dans la faute qui :: commise? N'y a-t-il pas eu négligence d'a part, plus que cela peut-être? N'e-t-elle p besoin d'être avertie et sévèrement aver: Ne doit-elle pas servir d'avertissement autres? Quand l'intérêt général parlerait a en pareil cas, ne faut-il pas y sacréer la

interet particulier?

J'ai vu une mère, pleine de douer. \* mander, les larmes aux yeux, que be neurs de la sépulture chrétiens rendus aux restes ensangiantés du partés malheureux fils qui venait de mouni 💝 🕆 terrain même, dans une de ces recondont on rit quelquefois, et qui n'en 9 12 11 moins des crimes de lèse-nation puisque lui enlèvent tant de braves et généreut viteurs; et je me suis rappelé le vieus Pre attendrissant le bouillant Achille, pour > voir rendre les derniers devoirs aux de "les de son cher Hector, et je me suis de dé si, en pareil cas, il n'était pas be d laisser dormir la loi; mais je me 🕮 🔭 pelé que peut-être cette tendre mère! bien des reproches à se faire dans la diff donnée à son fils, je me suis rappelé rêt général de la société devant leque autre s'effaçait nécessairement, et je pre dit, quoique pleurant aussi avec en faut pourtant laisser passer la justice

Vous dites, vous-même, ajouter- in, que, par un acte secret, il a pu se cilier avec Dieu, au dernier moment

Sans doute, et c'est la pour l'home:

des bienfaits de notre sainte religion, de pouvoir lui donner encore de grandes consolations à l'heure où elle lui inflige les peines les plus sensibles. Oui, rien n'est plus vrai, celui-là même à qui le prêtre est obligé par les règles de l'Eglise de refuser la sépulture religieuse, a pu, à la rigueur, se réconcilier avec Dieu, au dernier moment; mais, après tout, il n'en a pas moins encouru cette pei-ne: elle doit donc lui être infligée. Voyez le malheureux que la justice humaine a condamné à la peine de mort pour quelque grand crime. Il n'a pas tardé à se repentir de ce crime, je suppose. Il est actuellement dans les meilleures dispositions. Il a reçu son Dieu, et ce Dieu, parlant lui-même à son cour, lui a dit, comme autrefois au bon larron: Aujourd'hui, vous serez avec moi dans mon paradis: « Hodie mecum eris in paradiso. > (Luc. xxIII, 43.) Mais il n'en doit pas noins être atlaché à sa croix et y périr.

Je ne sais pourquoi on a tani blamé de los jours quelques refus de sépulture de la art de l'Eglise, dans des circonstances pourant où les faits parlaient d'eux-mêmes et asiez haut. L'antiquité n'a-t-elle pas eu aussi es refus de sépulturo. Qui ne sait, par nemple, que l'Egypte, si renommée par sa egesse, faisait subir à ses rois eux-mêmes, sprès leur mort, un jugement solennel, où chacun pouvait apporter ses accusations, et Ils suite duquel, quand il avait été défavoable, la sépulture ordinaire ne leur était point accordée. Quelle différence cependant entre cet usage où une multitude aveugle et courroucée devait souvent donner l'impul-ion, et celui de l'Eglise, où les choses se asseraient toujours avec calme et impartiaité, si la folie ne se croyait en droit alors de enir donner des leçons à la sagesse l

Mais pourquoi aller chercher si loin de ous un hommage à la sagesse de l'Eglise? a société présente n'est-elle pas toute disosée à la reconnaître, dans les lieux mêmes où elle a été le plus travaillée par le protes-tantisme et la philosophie, les deux plus redoutables ennemis que le catholicisme ait peut-être jamais rencontrés? Nous lisions tout récemment dans la Presse, journal assez peu favorable, comme chacun sait, à la religion catholique:

« Les derniers journaux de New-York annoncent que le sénateur Rusk, du Texas. s'est suicidé, sur son habitation, en se tirant un coup de carabine dans la tête. On ne connaissait pas les motifs qui avaient pu porter à cette extrémité un homme sexagénaire, riche, entouré de la considération générale, et qui était en position de devenir ministre. ambassadeur ou président de l'Union. Mais ces mystères de la mort se présentent à chaque instant dans la vie américaine.

« L'esprit public s'est ému de ces scènes de meurtre, qui sont devenues les chroniques quotidiennes de la famille. La presse a soumis ce sujet à son analyse, et a cherché à découvrir un remède à cette espèce de maladie sociale. Un journal d'Albany et un autre de New-York se sont rencontrés dans la pensée commune de faire revivre coutre les cadavres des suicidés la réprobation civile et l'anathème religieux dont les frappaient certains peuples de l'antiquité. Ils ont proposé que le corps du suicide fût déclaré indigne de sépulture, et qu'il demeurât, de par la loi, exposé à l'abandon et à l'infamie.

Il ne s'agit ici, il est vrai, que du suicide. Mais, n'importe, le principe est reconnu, et c'est tout ce que nous pouvions attendre de nos adversaires. D'ailleurs, on nous renvoie à l'antiquité. Or tout le monde sait que l'antiquité ne refusait pas la sépulture seule-ment aux suicidés, mais à tous ceux qu'elle en jugeait indignes. C'est donc le plus éclatant hommage rendu par des ennemis à la justice et à la sagesse de l'Eglise, sur un point même où elle fut longtemps en butte à leurs plus violentes attaques.

### RELIGIEUX.

Objections. — Est-ce que nous ne sommes sslous religieux? Pourquoi donc y en a-t-il ui prennent ce nom d'une manière particuère? - C'est une orgueilleuse prétention. Ce ne sout pas toujours ceux qui font prossion de religion qui en ont réellement le

Réponse. — Oui saus doute nous sommes is religieux, ou nous devons tous l'être du sins, parce que nous sommes lous, ou rce que du moins nous devons tous être tachés à Dieu, comme des serviteurs à leur stre, comme des ensants à leur père, ime dessujets à leur roi, et, pour tout dire un mot, comme des créatures à leur créar. De là ce mot siénergiquement expresde religieux ou relies, rattachés, c'est-à-dire tachés à notre Dieu par la foi, l'espérance, harité et les autres vertus qui découlent ces vertus premières; rattachés également autres hommes, nos frères, par les

liens qui résultent de la position de chacun.

Mais, outre les devoirs rigoureusement obligatoires, qui forment ce que j'appellerai volontiers le corps de la religion, il y a les conseils qui en forment la perfection. C'est la même chose dans l'état et dans la famille, où il y a non-seulement le bon sujet, le bon servileur et le bon fils, mais encore l'excellent sujet, l'excellent serviteur et l'excellent fils, c'est-à-dire le sujet, le serviteur et le fils qui font beaucoup plus encore que ce qu'ils sont obligés de faire. En religion donc, outre le religieux ordinaire, c'est-à-dire celui qui fait profession d'accomplir les devoirs du christianisme, il y a le religieux par excel-lence, c'est-à-dire celui qui s'est engagé per état à accomplir les conseils mêmes du christianisme, lesquels se résument dans les vœux de pauvreté, de chasteté et d'obéissance. C'est là le religieux par excellence, avonsnous dit, ou simplement le religieux; les autres n'étant qu'attachés ou liés à Dieu et

breux et plus forts.

religieux.

vous dit.

Vous devez voir actuellement, si réelle-

C'est une orgueilleuse prétention, avez-

Nullement, car le religieux prend ce beau

ment vous en doutiez, pourquoi il y en a qui prennent plus particulièrement le nom de Il en est absolument de même de ...

Ce ne sont pas toujours les religient. tat qui le sont le plus en réalité, avec-

dit.

C'est vrai, car il y en a qui sont meret même très-indignes du saint étaton: embrassé, et il y a partout dens le mon. simples fidèles qui en sont infiniment. gnes; cependant, comme cet état si rment saint, commenuin'y entressman. de vocation, sans épreuves sérieuses, et a un noviciat de longue durée quelque comme cet état n'est qu'une pratique : nuelle de toutes les vertus du chrisus il suit de là, quoi que vous puissierde, les religieux sont aussi, généralene: lant, ceux qui ont le plus de religia

Voltaire lui-même (Essai sur la serr dit ceci : « On ne pent nier qu'il s. . dans le cloître de très-grandes venn'est guère encore de monasières con renferment des dmes admirables qu' honneur à la nature humaine. » Trop 😁 vains (et Voltaire a été aussi de la :sont fait un plaisir de rechercher le m dres et les vices dont furent souille quefois ces asiles de la piété. « l' c tain, ajoute-t-il ici, que la vie en toujours été plus vicieuse, et que n'egrands crimes n'ont pas été commu monastères; mais ils ont été plus res par leur contraste avec la règle. No -

toujours élé pur. 🛚 En poursuivant son apologie des religieux, Voltaire a laissé encore kz sa plume, si souvent irréligieuse, a .. quables paroles : « Les institut ne au soulagement des pauvres et a 45 des malades n'ont pas été les mes " tables. Peut-être n'est-il rien di > 27 sur laterre, que le sacrifice que la 2011 délicat, de la heauté et de la jeuxu. vent de la haute naissance, post pur suit dans les hôpitaux, ce ramas de Limisères humaines, dont la vue es s liante pour l'esprit humain et a no. pour notre délicatesse. »

Or, si tel a été le jugement d'es " qui ont montré le plus d'acharmes."

tre notre sainte religion, d'un erre osa se présenter comme un enses : " nel de Notre-Seigneur, et qu'on comme une espèce de démon incre \* par là de l'excellence de notre care

Objections. — Ne me parlez pas de reli-gion. — A quoi sert-elle? — Elle est bonne pour le peuple. - Elle est bonne pour les femmes, les enfants, les vieillards. — Et encore met-elle souvent la désunion dans les familles. — Il sussit d'être honnête homme. - J'ai peut-être plus de religion, et une religion mieux entendue que ceux qui en parlent tant : ma religion, à moi, c'est de

RELIGION. faire du bien aux aucres. - Je 118 temps d'être religieux comme 14 ' tendez; je suis trop occupé pour a:

> Réponse. — Vous voulez qu'a r parle pas de religion. Pourquoi de lez-vous vous-même, ne fût-ce : défendre de vous en parler?
>
> Tout le monde parle de religies.

nom à cause de son état et non à cause de sa personne. Il est vrai qu'il espère réaliser en lui les vertus de son état; mais c'est avec l'aide de Dieu, et non par son propre mérite. S'il peut ce que d'autres ne peuvent, il reconnaît comme saint Paul, que c'est en celui qui le fortifie: Omnia possum in eo qui me confortat. (Philipp. 1v. 13.) Dans la sainte famille à laquelle il appartient, il nese regarde, à l'exemple de ce même Paul, au sein du collége apostolique, que comme un avorton, le dernier des siens, n'étant pas digne du beau nom qu'il porte, ne s'estimant quelque chose que par la grace de Dieu: Gratia autem Dei sum id quod sum. (I Cor. xv, 10.) Vous voyez donc bien que ce n'est point

une orgueilleuse prétention à lui de prendre, d'une manière particulière, le nom de religieux. Est-ce que c'en est une à vous de porter le beau nom de Chrétien, qui veut dire, un disciple, un enfant de Jésus-Christ, et même un autre christ? - Vivit vero in me Christus. (Gal. 11, 20.)—Non c'est seulement une obligation plus grande que vous avez contractée, et que vous devez vous efforcer de remplir. Il en est de même du religieux. La noblesse ne devait pointêtre une source d'orgueil, d'après sa primitive institution, mais une obligation plus rigoureuse. De là le mot si connu: Noblesse oblige. Il en est de même de ces grandes familles religieuses, noblesses spirituelles qui tirent leur splendeur de la royauté même de Notre-Seigneur Jésus-Christ.

Ce ne sont pas toujours ceux qui font profession de religion qui en ont réellement le

plus, avez-vous objecté encore.

La grande vérité que vous proclamez là! C'est comme si vous disiez : Ce ne sont pas toujours les professeurs qui ont le plus de science ni même le plus d'aptitude à enseigner. Non, sans doute, vous répondrait-on, car il y en a parmi eux qui sont ignorants et même très-ignorants; et, en dehors du corps enseignant, il y a de véritables savants, très-aptes à remplir les difficiles fonctions du professorat. Mais, comme ils sont choisis pour cela, comme ils se préparent longtemps à leurs fonctions, et qu'ils s'en occupent

'ce qu'ils l'ainient, les autres parce qu'ils raignent, d'autres enfin parce qu'ils la estent. — Et les indifférents, me direz-15? - Mais il n'y en a pas qui le soient point de n'en pas parler; et ceux qui prédent l'être le sont quelquesois beaucoup

ins que les autres.

que fait-on à la campagne comme à la e? Que fait-on dans les chaumières, dans salons, dans les ateliers, dans les cercles. s les cafés, dans les prisons, dans les démies, en repos comme pendant le traou en voyage? Presque toujours on le de religion. Et vous voulez que perne ne vous en parle! Vous êtes donc un ome à part, n'ayant rien et ne voulant a avoir de commun avec le reste du genre pain?

due fait-on dans les journaux, quels qu'en ent le format et la couleur? Que fait-on s les livres anciens ou modernes, quels en soient l'idiome, le genre, la valeur? fait-on au moyen de la sculpture, de la sture, de ces différents arts dont l'homme ert pour manisester sa pensée? Presque ours on parle de religion. Et vous ne lez pas qu'on vous en parle! Vous ne lez donc avoir de commerce ni avec les nts ni avec les morts? Eh bion! retirezs donc dans quelque solitude déserte. s quelque cen tre ténéhreux 1 Que dis-je? s là encore, ou plutôt là plus prompteit et plus vivement que partout ailleurs, eligion se présentera à votre pensée, et, ous ne trouvez personne pour vous en ier, vous vous en parlerez, en quelque e, à vous-même.

ous ne voulez pas qu'on vous parle de gion! Mais c'est le fond même de la nahumaine, le trait le plus caractéristique on être. Qu'est-ce que l'homme, s'est-on andé dans tous les temps? — C'est un nal raisonnable, a-t-on répondu le plus munément. — Quoil un animal raisone, l'homme! Mais combien ne le sont is? Et puis, que d'animaux le sont ou blent l'être autant et plus que lui? Cette

ation ne lui convient donc point, assuun grand nombre de personnes. — mine, disent les autres, c'est un animal ieux. — Cette définition est-elle parment juste? Je n'oserais l'assurer. Estplus juste que l'autre? Je le croirais ntiers. Elle convient plus généralement omme, et elle ne convient qu'à lui. Quel animal que l'homme tourne vers le des regards d'admiration, d'espérance imour? Quel autre se prosterne devant et le prie? Quel autre a souci de la et s'inquièle de la vie qui se trouve dadu tombeau? L'homme seul est donc enent, ici-bas, un animal religieux; uand il demande qu'on ne lui parle pas sligion, il demande, par conséquent, ne lui parle pas de ce qui lui con-le mieux, j'ai presque dit de lui-

us ne voulez pas qu'on vous parle de ion! Mais cela n'est pas possible, la ru-

ligion tenant à tout, ou plutôt tout venantaboutir à ce centre universel. De quoi vons parlerait-on, en effet, qu'on ne soit naturellement entraîné par une pente comme irrésistible à vous parler, un peu plus tôt ou un peu plus tard, de la religion? Est-ce de la pluie et du beau temps? de la conduite ordinaire des individus? de la politique? des faits surprenants qui arrivent quelquefois? des beaux-arts et des sciences?... Mais qui ne voit qu'au fond de tout cela se trouve Dieu, et avec Dieu la religion qu'il a donnée aux hommes pour les rattacher au ciel? Non, vous dis-je, il n'est pas possible de ne point vous parler de religion, parce que, outre qu'on y arrive souvent sans y penser, c'est aussi quelquefois l'accomplissement d'un devoir impérieux. La foi, la raison, le sentiment, tout nous porte à nous occuper du bonheur de notre prochain. Il nous est donc impossible de vous voir aller rapidement à la mort dans une insouciance profonde, vous y précipiter quelquefois de vousmême sans vous crier : Prenez garde, mon frère! commencez, du moins, par assurer votre éternelle destinée! Or, qu'est-ce que cela, si ce n'est vous parler de la religion?

REL

Vous ne voulez pas qu'on yous parle de religion! Pourquoi done, s'il vous plaît? Est-ce que vous la trouveriez au-dessous de vous, par hasard? Est-ce que vous la jugeriez indigne d'occuper les méditations de votre intelligence, ou de fixer l'attachement de votre cœur? Ce serait un peu fort. Quoi! vous trouveriez au-dessous de vous la religion de Jésus-Christ, cette religion prêchée par les apôtres, sceliée du sang des martyrs, répandue par toute la terre, et qui seule peut rattacher à Dieu l'humanité entière ! Quoi! vous regarderiez comme indigne d'occuper les méditations de votre intelligence, cette religion qui a formé et nourri le génie des Pères, d'un Bossuet, d'un Fénelon, d'un Bourdaloue, d'un Massillon, d'un Corneille, d'un Racine, d'un Pascal, d'un Turenne, d'un Condé ! Quoi ! vous regarderiez comme indigne de lixer l'attachement de votre cœur cette religion toute pure, qui forme à son image les âmes qui se trempent en elle, la religion qui a formé un saint Vincent de Paul, un saint François Xavier, un saint Charles Borromée, un saint François de Sales, un saint Louis, un Bayard, un Louis XVI I

Vous voulez qu'on ne vous parle point de religion! Pourquoi donc, encore une fois? Est-ce parce qu'en cela il est impossible de distinguer le vrai du faux? Mais Dieu, qui nous a donné une âme intelligente, pour discerner le vrai du faux en toutes choses, ne peut avoir fait d'exception par rapport à la religion. S'il en était ainsi, d'ailleurs, on ne verrait pas la plupart des hommes, et surtout les plus distingués, faire de la religion l'objet principal de leurs études. Est-ce parce que le faux et le vrai sont indifférents en religion? Le contraire est. également prouvé par la raison et par l'expérience : par la raison qui nous dit que la

aux hommes, par les liens ordinaires, lui s'étant rattaché ou relié par des liens plus nom-

breux et plus forts.
Vous devez voir actue

Vous devez voir actuellement, si réellement vous en doutiez, pourquoi il y en a qui prennent plus particulièrement le nom de religieux.

C'est une orgueilleuse prétention, avez-

vous dit.

Nullement, car le religieux prend ce beau nom à cause de son état et non à cause de sa personne. Il est vrai qu'il espère réaliser en lui les vertus de son état; mais c'est avec l'aide de Dieu, et non par son propre mérite. S'il peut ce que d'autres ne peuvent, il reconnaît comme saint Paul, que c'est en celui qui le fortifie: Omnia possum in eo qui me confortat. (Philipp. 1v, 13.) Dans la sainte famille à laquelle il appartient, il nese regarde, à l'exemple de ce même Paul, au sein du collége apostolique, que comme un avorton, le dernier des siens, n'étant pas digne du beau nom qu'il porte, ne s'estimant quelque chose que par la grâce de Dieu: Gratia autem Dei sum id quod sum. (I Cor. xv, 10.)

Vous voyez donc bien que ce n'est point une orgueilleuse prétention à lui de prendre, d'une manière particulière, le nom de religieux. Est-ce que c'en est une à vous de porter le beau nom de Chrétien, qui veut dire, un disciple, un enfant de Jésus-Christ, et même un autre christ? — Vivit vero in me Christus. (Gal. 11, 20.)—Non c'est seulement une obligation plus grande que vous avez contractée, et que vous devez vous efforcer de remplir. Il en est de même du religieux. La noblesse ne devait pointêtre une source d'orgueil, d'après sa primitive institution, mais une obligation plus rigoureuse. De là le mot si connu: Noblesse oblige. Il en est de même de ces grandes familles religieuses, noblesses spirituelles qui tirent leur splendeur de la royauté

même de Notre-Seigneur Jésus-Christ. Ce ne sont pas toujours ceux qui font profession de religion qui en ont réellement le

plus, avez-vous objecté encore.

La grande vérité que vous proclamez la la C'est comme si vous disiez : Ce ne sont pas toujours les professeurs qui ont le plus de science ni même le plus d'aptitude à enseigner. Non, sans doute, vous répondrait-on, car il y en a parmi eux qui sont ignorants et même très-ignorants; et, en dehors du corps enseignant, il y a de véritables savants, très-aptes à remplir les difficiles fonctions du professorat. Mais, comme ils sont choisis pour cela, comme ils se préparent longtemps à leurs fonctions, et qu'ils s'en occupent

ensuite d'une manière spéciale, il est clair qu'ils doivent y exceller, pour la plupart, et se distinguer des autres sous ce rapport.

Il en est absolument de même des reli-

gieux.

Ce ne sont pas toujours les religieux d'état qui le sont le plus en réalité, avez-vous dit.

C'est vrai, car il y en a qui sont indignes et même très-indignes du saint état qu'ilsont embrassé, et il y a partout dans le monde de simples fidèles qui en sont infiniment plus dignes; cependant, comme cet état est réellement saint, comme nul n'y entre sans marquer de vocation, sans épreuves sérieuses, et aus un noviciat de longue durée quelquefois, comme cet état n'est qu'une pratique continuelle de toutes les vertus du christianisme, il suit de là, quoi que vous puissiez dire, que les religieux sont aussi, généralement parlant, ceux qui ont le plus de religion.

Voltaire lui-même (Essai sur les meurs) a dit ceci : « On ne pent nier qu'il n'y ait en dans le cloître de très-grandes verlus; il n'est guère encore de monastères qui ne renferment des 'âmes admirables qui font honneur à la nature humaine. » Trop d'écrivains (et Voltaire a été aussi de la partiel se sont fait un plaisir de rechercher les désordres et les vices dont furent souillés quelquefois ces asiles de la piété. « Il est certain, ajoute-t-il ici, que la vie séculière a toujours été plus vicieuse, et que les plus grands crimes n'ont pas été commis dans lu monastères; mais ils ont été plus remarqués par leur contraste avec la règle. Nul étain tonjours été pur. »

En poursuivant son apologie des ordres religieux, Voltaire a laissé encore tomber de sa plume, si souvent irréligieuse, ces remarquables paroles: « Les instituts consenés au soulagement des pauvres et au sertite des malades n'ont pas été les moins respectables. Peut-être n'est-il rien de plus grand sur la terre, que le sacrifice que fait un sexe délicat, de la beauté et de la jeunesse, souvent de la haute naissance, pour soulager, dans les hôpitaux, ce ramas de toutes les misères humaines, dont la vue est si humiliante pour l'esprit humain et si révoltante.

pour notre délicatesse. »

Or, si tel a été le jugement d'un de ceux qui ont montré le plus d'acharnement contre notre sainte religion, d'un écrivain qui osa se présenter comme un ennemi personnel de Notre-Seigneur, et qu'on a regardé comme une espèce de démon incarné, jugel par là de l'excellence de notre cause.

### RELIGION

Objections. — Ne me parlez pas de religion. — A quoi sert-elle? — Elle est bonne pour le sert-elle est bonne pour les femmes, les enfants, les vieillards. — Et encore met-elle souvent la désunion dans les familles. — Il suffit d'être honnête homme. — J'ai peut-être plus de religion, et une religion mieux entendue que ceux qui en parlent tant : ma religion, à moi, c'est de

faire du bien aux aucres. — Je n'ai pas le temps d'être religieux comme vous l'estendez; je suis trop occupé pour cela.

Réponse. — Vous voulez qu'on ne vous parle pas de religion. Pourquoi donc en parlez-vous vous-même, ne fût-ce que pout défendre de vous en parler?

Tout le monde parle de religion, les uns,

me qu'ils l'aiment, les autres parce qu'ils raignent, d'autres enfin parce qu'ils la stent. — Et les indifférents, me direzs? — Mais il n'y en a pas qui le soient moint de n'en pas parler; et ceux qui prétent l'être le sont quelquesois beaucoup ns que les autres.

ue fait-on à la campagne comme à la ?? Que fait-on dans les chaumières, dans salons, dans les ateliers, dans les cercles, ; les cafés, dans les prisons, dans les lémies, en repos comme pendant le tra-ou en voyage? Presque toujours on e de religion. Et vous voulez que per-ue ne vous en parle! Vous êtes donc un me à part, n'ayant rien et ne voulant avoir de commun avec le reste du genre vain?

ue fait-on dans les journaux, quels qu'en nt le format et la couleur? Que fait-on iles livres anciens ou modernes, quels n soient l'idiome, le genre, la valeur? fait-on au moyen de la sculpture, de la ture, de ces différents arts dont l'homme ert pour manifester sa pensée? Presque ours on parle de religion. Et vous ne ez pas qu'on vous en parle! Vous ne ez donc avoir de commerce ni avec les nts ni avec les morts? Eh bion! retirezi donc dans quelque solitude déserte, quelque centre ténéhreux! Que dis-je? là encore, ou plutôt là plus promptet et plus vivement que partout ailleurs, digion se présentera à votre pensée, et, ous ne trouvez personne pour vous en er, vous vous en parlerez, en quelque a vous-même.

ous ne voulez pas qu'on vous parle de ion! Mais c'est le fond même de la nahumaine, le trait le plus caractéristique on être. Qu'est-ce que l'homme, s'est-on ındé dans tous les temps? — C'est un lal raisonnable, a-t-on répondu le plus nunément. — Quoi l'un animal raison-, l'homme! Mais combien ne le sont is? Et puis, que d'animaux le sont ou sient l'être autant et plus que lui? Cette t on ne lui convient donc point, assuun grand nombre de personnes. nine, disent les autres, c'est un animal ieux. — Cette définition est-elle par-nent juste? Je n'oserais l'assurer. Estplus juste que l'autre? Je le croirais itiers. Elle convient plus généralement mme, et elle ne convient qu'à lui. Quel animal que l'homme tourne vers le les regards d'admiration, d'espérance mour? Quel autre se prosterne devant et le prie? Quel autre a souci de la et s'inquièle de la vie qui se trouve là du tombeau? L'homme seul est donc ment, ici-bas, un animal religieux; sand il demande qu'on ne lui parle pas ligion, il demande, par consequent, ne lui parle pas de ce qui lui con-le mieux, j'ai presque dit de lui-

on! Mais cela n'est pas possible, la re-

ligion tenant à tout, ou plutôt tout venantaboutir à ce centre universel. De quoi vons parlerait-on, en effet, qu'on ne soit naturellement entraîné par une pente comme irrésistible à vous parler, un peu plus tôt ou un peu plus tard, de la religion? Est-ce de la pluie et du beau temps? de la conduite ordinaire des individus? de la politique? des faits surprenants qui arrivent quelquefois? des beaux-arts et des sciences?... Mais qui ne voit qu'au fond de tout cela se trouve Dieu, et avec Dieu la religion qu'il a donnée aux hommes pour les rattacher au ciel? Non, vous dis-je, il n'est pas possible de ne point vous parler de religion, parce que, outre qu'on y arrive souvent sans y penser, c'est aussi quelquefois l'accomplissement d'un devoir impérieux. La foi, la raison, le sentiment, tout nous porte à nous occuper du bonheur de notre prochain. Il nous est donc impossible de vous voir aller rapidement à la mort dans une insouciance profonde, vous y précipiter quelquefois de vousmême sans vous crier : Prenez garde, mon frère l' commencez, du moins, par assurer votre éternelle destinée! Or, qu'est-ce que cela, si ce n'est vous parler de la religion?

REI.

Vous ne voulez pas qu'on yous parle de religion! Pourquoi donc, s'il vous platt? Est-ce que vous la trouveriez au-dessous de vous, par hasard? Est-ce que vous la jugeriez indigne d'occuper les méditations de votre intelligence, ou de fixer l'attachement de votre cœur? Ce serait un peu fort. Quoi! vous trouveriez au-dessous de vous la religion de Jésus-Christ, cette religion prêchée par les apôtres, scellée du sang des martyrs, répandue par toute la terre, et qui seule peut rattacher à Dieu l'humanité entière ! Quoi l vous regarderiez comme indigne d'occuper les méditations de votre intelligence, cette religion qui a formé et nourri le génie des Pères. d'un Bossuet, d'un Fénelon, d'un Bourdalone, d'un Massillon, d'un Corneille, d'un Racine, d'un Pascal, d'un Turenne, d'un Condé ! Quoi ! vous regarderiez comme indigne de lixer l'attachement de votre cœur cette religion toute pure, qui forme à son image les âmes qui se trempent en elle, la religion qui a formé un saint Vincent de Paul, un saint François Xavier, un saint Charles Borromée, un saint François de Sales, un saint Louis, un Bayard, un Louis XVI!

Vous voulez qu'on ne vous parle point de religion! Pourquoi donc, encore une fois? Est-ce parce qu'en cela il est impossible de distinguer le vrai du faux? Mais Dieu, qui nous a donné une âme intelligente, pour discerner le vrai du faux en toutes choses, ne peut avoir fait d'exception par rapport à la religion. S'il en était ainsi, d'ailleurs, on ne verrait pas la plupart des hommes, et surtout les plus distingués, faire de la religion l'objet principal de leurs études. Est-ce parce que le faux et le vrai sont indifférents en religion? Le contraire est également prouvé par la raison et par l'expérience: par la raison qui nous dit que la

vérité et l'erreur étant opposées l'une à l'autre, en religion comme en toute autre chose, ne sauraient avoir les mêmes conséquences; par l'expérience qui nous montre, à chaque instant, que d'un faux principe en religion découlent les maux les plus funestes à l'humanité. Serait-ce parce que le peu que nous savons en religion est toujours suffisant? Mais qui ne sait que l'instruction religieuse de l'enfant est insuffisante à l'homme, qu'elle s'affaiblit de plus en plus, et finit même par se perdre, si elle n'est entreteuue et développée? Qui ne sait qu'une demi-connaissance en tout et principalement en religion est quelquefois plus funeste qu'utile, tandis qu'une connaissance parfaite, autant qu'elle peut l'être chez l'homme, est comme le grand jour pendant lequel nous marchons en pleine sécurité. Il importe donc souverainement d'étudier de plus en plus la religion, d'en parler aux autres, et, par conséquent, d'en entendre parler.

A quoi sert-elle? demandez-vous.

Il me semble que tout ce que je viens de dire est déjà une réponse bien suffisante à

cette question.

Je vous ai montré que tout le monde parle de religion, qu'elle est le sujet principal de nos conversations et de nos travaux intellectuels, qu'elle fait comme le fonds de notre nature, que c'est toujours à elle qu'il faut en revenir définitivement, en toute circonstance, mais principalement au moment de la mort; qu'elle élève l'homme au-dessus de lui-même, et en fait un saint ou un héros, selon les eirconstances; que tout nous porte à l'étudier et à l'approfondir de plus en plus. Or, rien de cela n'aurait lieu, si elle n'était véritablement utile. Donc elle est utile.

Entrons actuellement dans le fond même de la question, et tâchons d'y répondre d'une manière plus directe.

A quoi sert la religion? dites-vous. — At-

tendez, je vais vous le montrer.

Il me semble que presque tous les apologistes de la religion, pour mieux faire sentir son importance, se sont tracé un cadre, plus ou moins étendu, plus ou moins exact, dans lequel ils ont essayé de mettre, en même temps, sous nos yeux, les bienfaits que nous en recevons. Les uns ont divisé leur sujet en trois parties, et ont considéré, dans la première, l'importance de la religion par rapport à l'homme; dans la seconde, son im-portance par rapport à la société; et, dans la troisième, son importance par rapport à Dieu. C'est un plan vaste, qui se prête, comme il est aisé de le voir, aux plus beaux développements. D'autres, prenant l'homme seul pour point de départ, et le considérant néanmoins dans ses rapports avec Dieu et les autres hommes, puisqu'il est impossible de ne pas le considérer ainsi, toutes les fois qu'on l'envisage comme être intelligent et religieux, ont montré, d'une part, l'influence de la religion sur l'intelligence, qu'elle éclaire des lumières de la foi, et, d'une autre part, son influence sur le cœur qu'elle sanctifie par la pratique des vertus. C'est un

plan plus simple, mais qui ne manque pas, non plus, de grandeur, et dans lequel peuvent s'enfermer aussi sinon tous, au moins les principaux bienfaits de la religion.

Quelques mots de saint Paul nous fournissent, selon moi, le cadre le plus simple, et en même temps le plus exact des hienhaits de la religion: Pietas ad omnia utilis est, « la religion bien entendue est utile à tout, » sous dit-il, et, comme pour donner un certain développement à cette idée fondamentale, il ajonte: Promissionem habens vitæ, qua nunc est, et futuræ: « Elle a les promesses de la vie présente, et de la vie future. » (I Tim. 1v, 8.)

Ce n'est ni un discours ni un traité qué je veux faire ici. Je vais seulement, comme à l'ordinaire, recueillir quelques pensées et présenter quelques tableaux. Je m'en tiens donc aux premiers mots: Pietas ad omnu utilis est. Oui, la religion est véritablement utile à tout en général; c'est-à-dire qu'elle sert à tout homme, et pour toute chose. l'apporte mes preuves, que je trouve naturellement dans la vie ordinaire du Chrétien.

Vous n'êtes pas né encore. La religion vos bénit, et prépare tout avec le plus grand soin pour votre heureuse entrée dans la vie.

Vous venez de naître. La religion fait couler sur vous l'onde régénératrice, elle marque votre front du signe sacré, pour montrer que, quelle que soit votre position actuelle, vous n'en avez pas moins été créé roi, et que Jésus-Christ vous a rendu, par la vertu des croix, votre royauté perdue par le péché. La couronne vous appartient dès ce monent il ne s'agit que de la conserver et même de l'embellir: c'est par la religion et avec la religion que vous serez assez heureux pour le faire.

Vous êtes âgé de quelques années seulement. Voyez-vous comme la religien commence à ouvrir votre esprit aux douces lumières de la foi, et votre cœur aux tendres sentiments de la piété! Voyez-vous comme elle prend soin de conduire déjà vos pas chancelants dans les droits sentiers de la vérité et de la justice! Père, mère, prêtres, anges du Seigneur, tous viennent, en son nom, se ranger autour de vous, pour vous préserver de tout égarement, de toute chule, pour vous porter plus sûrement au-dessus des difficultés de la vie.

Vous avez atteint l'âge de discernement. Les deux sentiers de la vérité et de l'erreur, de la vertu et du vice se présentent à vous d'une manière beaucoup plus tranchée. De peur que vous ne vous égariez à cette époque où ce serait peut-être pour toujour. Celui qui est la Voie, la Vérité et la Vie, vient lui-même vous éloigner de plus en plus d'amour, une forme plus modeste encore, que quand il reposa, petit enfant, dans une crèche, et il s'unit à vous sous l'apparence d'un paind'une blancheur éclatante, symbole de la vie pure qu'il doit établir en vous.

Vous voilà à l'âge des plus violentes passions. Votre chute serait rapide, et voire rte inévitable, si la religion n'était à vos tés, pour vous éclairer, vous conseiller, us encourager, pour vous donner les ares et la force dont vous avez besoin, afin combattre les ennemis de votre salut. Vous êtes arrivé à la maturité de l'âge. le de charges, précédemment inconnues, us sont imposées actuellement! Des en-

us sont imposées actuellement! Des ennts à élever, des serviteurs à diriger, des
uvres à nourrir, des ignorants à éclairer,
sennemis peut-être à désarmer... Grand
eul comment pourrez-vous donc, vous,
ble roseau, porter ce fardeau, ou pour
enx dire, cet assemblage de mille faraux qu'un chêne robuste aurait bien de la
ne à soutenir. Je vous le répète, avec
ide de la religion; vous n'avez qu'à vous
puyer sur son bras, et vous marcherez
suite avec assurance au but qui vous est
requé.

Chaque jour, vous vous en approchez rapiment. Déjà votre corps se courbe et faiblit, vos facultés intellectuelles s'usent. C'est nort qui se fait sentir, elle avance à grands i, elle frappe son dernier coup. La tombe uvre pour recevoir votre dépouille mor-le, et l'éternité engloutit votre Ame, à la-elle plus tard s'unira votre corps. Grand eu l'dans ce terrible passage du temps à ternité, quelle main assez puissante pourra nc vous soutenir? Je vous le répète encore, le de la religion. A la place des forces maines qui vous manquent, elle vous mmuniquera sa force divine, et vous pour-z relourner ainsi avec plus de confiance au falen.

Ce n'est pas tout; car les bienfaits de la ligion à l'égard de l'homme s'étendent au là du tombeau. Tandis qu'elle fait jouir n'âme de la possession de Dieu, dans la lendeur de sa gloire, elle veille sur sa dé-uille mortelle, qu'elle a placée à l'ombre la croix, en attendant la résurrection.

Voilà l'homme aux différentes époques de vie, pendant cette carrière qui s'étend de ternité à l'éternité, comme disent les sain-Ecritures: Ab æterno usque in æternum. l'Esdr. 1x, 5.) Or, je vous le demande, est-il seul besoin réel que la religion ne satisse? Est-ce que les bienfaits que lui accorde religion ne sont pas aussi nombreux et importants que nous pouvons le dési-

Actuellement voulez-vous voir l'homme is les positions diverses qu'il peutoccuper bas, ce sera un nouveau moyen d'apprér les bienfaits de la religion à son égard. notre énumération ne sera point comte: nous ne pouvons l'espérer, nous n'y dons même pas; car qui pourrait jamais s'sûr d'avoir envisagé la vie humaine is toutes ses faces? Nous parlerons du ins de celles qui se présentent le plus orairement et qui se font le plus remarer.

les-vous dans la tristesse et les larmes? religion vous apprend que si vous vous servez pour effacer vos péchés, cette tris-

tesse et ces larmes plus tard se changeront en joie.

REL

Etes-vous, au contraire, dans les plaisirs et les ris? La religion vous apprend qu'il faut en user avec circonspection et modération, si vous ne voulez pas qu'ils creusent pour vous une source de larmes éternelles

pour vous une source de larmes éternelles Etes-vous pauvre? La religion nous apprend que la pauvreté est pour nous un moyen efficace de sanctification, si nous acceptons cet état avec résignation et courage.

rage.

Etes-vous riche? La religion vous apprend qu'il faut vous faire des amis dans le ciel, avec ces richesses que vous emploierez en aumônes et en toutes sortes de bonnes œuvres.

Etes-vous faible? La religion vous soutient.

Rtes-vous fort? Elle use de votre force pour le soutien des faibles.

Etes-vous plongé dans l'ignorance? La religion vous éclaire.

Possédez-vous, au contraire, toutes les sciences? La religion vous fournit l'arome qui empêche ces sciences de se corrompre.

Etes-vous sous la dépendance des autres? La religion vous enseigne la soumission et l'obéissance.

Etes-vous chargé de les diriger, au contraire? La religion vous enseigne qu'il faut vous conduire à leur égard non pas comme un maître, mais bien comme un amiet même un serviteur, à l'exemple de Jésus-Christ, qui, quoique Dieu, était venu sur la terre, pour servir et non pour être servi. (Matth.

xx, 28.)

Parcourez-vous les mers pour le commerce ou le service de l'Etat? La religion vient vous donner des idées en rapport avec ces deux immensités entre lesquelles vous vous trouvez comme perdu.

Etes-vous soldat de terre, sur un champ de bataille, au plus fort du combat? Elle vous donnera le courage, et cet esprit de sacrifice, dont vous avez besoin pour soutenir les intérêts et la gloire de la patrie.

Etes-vous dans un palais? La religion viendra vous signaler les écueils que vous avez à éviter, les grandes vertus que vous avez à pratiquer.

Etes-vous en prison, chargé de chaînes, sur le point peut-être de monter à l'échafaud? La religion vient vous consoler, vous fortifier, et vous apprendre que si vous savez mériter le pardon de vos fautes par votre repentir et vos expiations, le supplice, en abrégeant votre vie terrestre, hâtera, pour vous, d'un autre côté, la jouissance du honheur éternel.

Victimes infortunées du crime d'abord et ensuite de la justice humaine, je vous attends ici l N'est-il pas vrai que si vous n'aviez la religion pour vous soutenir toujours plus ou moins, et quelquefois vous régénérer, vous n'auriez qu'à vous précipiter dans le désespoir, et nous, nous n'aurions qu'à nous voiler la face de honte à la vue de ce sang

que nous sommes obligés de verser pour la défense de la société.

Si nous nous arrêtons à ce qu'il y a de plus saillant dans ce que nous venons de dire, nous devons remarquer que trois choses chez l'homme ont particulièrement besoin de tous les secours de la religion : l'enfance, cet ensemble d'infirmités auquel il est exposé pendant le cours de sa vie, la mort. Or il est aisé de voir que, pour tout cela, la religion ne laisse rien à désirer. A l'appui de ce que nous avançons, qu'il nous soit permis de présenter ici trois tableaux faits de main de maître, dont les idées, exprimées avec magnificence, n'en sont pas

moins à la portée de tous.

« Imagine-t-on un crime qui répugne davantage à la nature que le meurtre de l'enfant par le père, et une coutume plus barbare que l'exposition de ces innocentes petites créatures, condamnées par les passions à naître, et à ne jamais vivre? Cependant les lois de presque tons les peuples anciens permettaient l'exposition et le meurtre des enfants, et c'est encore aujourd'hui un usage universel dans une grande partie du globe. Laissez la raison philosophique peser le pour et le contre, calculer les devoirs des parents, l'intérêt de l'Etat surchargé d'une embarrassante population, l'intérêt de l'enfant même à qui l'on épargne tent de souffrances et peut-être de crimes, en abrégeant une vie après tout si peu regrettable, je me trompe fort, si la raison, fondée sur ces considérations et mille autres pareilles, ne va pas, pour peu que l'intérêt aiguise sa subtilité sophistique, jusqu'à voir dans ce meurtre l'exercice d'un droit légitime, et même un acte d'humanité. Et qu'on ne m'accuse pas de recourir à des suppositions odieuses et peu vraisemblables; car les raisonnements que tout à l'heure j'appliquais à l'enfance, des peuples entiers les ont appliqués à la vieillesse; et au fond ils ne diffèrent pas de ceux par lesquels Rousseau essaye de justisier sa conduite cruelle envers les tristes fruits de son lihertinage. Grâces éternelles soient rendues au christianisme, qui, de l'enfant, être vil à la politique, et souvent à charge à la cupidité, à fait un être sacré aux yeux de la religion. Tel qui insulte la religion lui doit peut-être la vie. Qui sait si, sans elle, des parents dénaturés ne l'eussent point, à sa naissance, précipité dans le courant d'un fleuve, comme le pratiquent les Indiens, ou ne l'eussent point, comme en Chine, exposé la nuit sur la voie publique, pour être dévoré des animaux, ou enlevé le matin, dans le même tombereau avec les boues et les immondices des rues? Il faut l'apprendre à ceux qui se croient sages, parce qu'ils méprisent, et profonds parce que les plus simples vérités n'arrivent pas jusqu'à eux : le baptême sauve plus d'enfants chez les nations chrétiennes que la guerre ne détruit d'hommes. Cependant la philosophie ne verra dans le baptême qu'une superstition absurde, et vous l'entendrez se zire de cette sublime institution, qui, considérée sous un point de vue purement politique, serait encore un inappréciable tenfait et un chef-d'œuvre d'humanité. » (Ess

sur l'indifférence.)

Voilà quelques-uns des innombrables. vices que la religion rend à l'enfance, 14 seulement pour le ciel, mais encor le :. terre. Voulez-vous voir actuellement (5) ment elle soulage les infirmités de bein sortes auxquelles l'homme est expetire. dant tout le cours de sa vie, et principe ment au commencement? Ecoutez le mirapologiste. Après avoir reconté que ;actes remarquables de la charité direire en faveur de l'humanité: «Mais.» dit-il. (1. sons les traits particuliers, dont on rex; rait des volumes sans nombre : ne nache ni les Borromée, ni les Belzuna, a. Vincent de Paul qui, dans des temp # 7 lamité, nourrissait des provinces atendent l'immense charité s'étendait n & des mers, jusqu'aux rivages de Mazor et dans les forêts de la Nouvelle-Free. qui semblait s'être chargé de soulem. seul toutes les misères humaines: bus prodigieux, qui a forcé notre siècle deà la vertu; ne considérons que les exsements durables, les bienfaits génén: permanents de la religion. Ces asies 🖘 res de l'innocence et du repentir, que peuples apprendront de plus en plos : gretter, ces paisibles retraites du mix ces superbes palais de l'indigence, que éleva, si ce n'est elle? Maîtresse un mon la philosophie n'a su que les détroire. 🛂 son humaine n'a fait grâce à rien de com™ créé la foi en faveur de l'humanité. El m quelle profusion le christianisme n'in-pas multiplié ces touchantes institutes éminemment sociales? Leur nombre 100 que infini égalait celui de nos misere ! la fille de Vincent de Paul visitait et lard infirme, pansait ses plaies dégolur en lui parlant du ciel; ou, par une 100 drissante charité, devenue mère sau m' d'être vierge, réchauffait dans son 😕 🐣 fant ahandonné. Plus loin, la sœur 525 lière assistait, consolait le malade. et bliait elle-même pour lui prodige-t. jour et la nuit, les soins les plus results, le religieux de Saint-Bernard, eux w sa demeure au milieu des neiges, ainsa vie pour sauver celle du voyageur or dans la montagne. Ailleurs, vous en le frère du bien-mourir, près du lit de 4 nisant, occupé de lui adoucir le 30 passage; ou le frère enterreur inbut 1 dépouille mortelle. A côté de ces prestivaliers, de ces soldats priants, qui, present longtemps l'Eurye' tre la barbarie musulmane, on aper-Père de la Merci, entouré, comme uz : phateur, des captifs qu'il ava.t, non : chainés, mais délivrés de leurs ca s'exposant à mille dangers et à de ! incroyables. Des prêtres, des relitous les ordres, brisant, par une vertamaine, les liens les plus chers, s'en 1.1 avec une grande joie, arroser de kar-

REL

REL.

es contrées lointaines et sauvages, sans ntre espoir, sans autre désir, que d'arraler à l'ignorance, au crime et au malheur. s hommes qui leur étaient inconnus. Après mir fécondé de ses sueurs nos collines inilles et nos landes stériles, le laborieux enédictin, retiré dans sa cellule, défrichait champ non moins aride de noire ancienne stoire et de nos anciennes lois. L'éducaon, la chaire, les missions, aucune œuvre ile n'était étrangère au Jésuite. Son zèle nbrassait tout, et sussisait à tout. L'humble ipucin parcourait incessamment les mongnes pour aider les pasteurs dans leurs intes fonctions, descendait au fond des caots, pour porter des paroles de paix aux ctimes de la justice humaine; et, sembla-e à l'espérance dont il était le ministre, compagnant jusqu'à la fin le malheureux ni allait mourir, partageait ses angoisses, nimait son courage défaillant, et le fortiit également contre les terreurs du supice et contre celles du remords. Ses mains mpatissantes ne se détachaient, pour ainsi re, de l'infortuné qu'elles avaient reçu au ed du tribunal inflexible de l'homme, 'après l'avoir déposé au pied du tribunal Dieu clément.

 Mais voulez-vous arrêter vos regards, fristés de cette scène douloureuse, sur un ectarle aussi doux qu'aimable? Contemez le frère des Ecoles chrétiennes, ensei-ant à l'enfance les éléments des lettres, la ctrine des sciences, et la doctrine plus écieuse des dewoirs, lui parlant de Dieu ec onction, et la formant au bonheur en la rmant à la vertu. Ne l'oublions jamais, la ligion est l'unique éducation du peuple. ns la religion il ne saurait rien, rien surit de ce qu'il importe le plus à la société 'il sache, et à lui de savoir. Il ignorerait slement et les devoirs de l'homme et sa strace: il végéterait au milieu des acadées, des universités, des gymnases, dans séroce abrutissement, cent fois pire que lat sauvage. La religion le civilise; elle unit le pauvre de vérité, comme elle le urrit de pain; elle éclaire, elle agrandit nintelligence; et le dernier des petits enits instruits à son école, plus véritablent philosophe qu'aucun des prétendus es qui ne reconnaissent d'autre guide que rraison, confondrait, le catéchisme à la in, cette raison altière, par la sublimité ses enseignements. »

lucique adoucis par la religion, ces maux pèsent sur l'homme sont néanmoins ucoup trop nombreux et trop grands ir ne pas hâter sa fin, avec beaucoun utres causes de destruction. Mais, quand le fin arrive, voyez comme la religion npresse d'apporter à l'homme ses plus nes consolations et son assistance la plus :ace?

19) Desiderium habens dissolvi, et esse cum isto. (Philipp. 1, 23.)
120) Infelix ego homo, qui
tis hujus? (Rom. VII, 24.)

is me liberabit a corpore

« La mort, si terrible pour l'incrédule, met le comble aux vœux du Chrétien, » lisonsnous encore dans l'ouvrage que nous venons de citer. «Il la désire, comme saint Paul, afin d'être avec Jésus-Christ (119); il la désire pour commencer de vivre, pour être délivré du poids des organes (120), des liens matériels qui le retiennent sur cette terre, où les pures jouissances qu'il goûte ne sont qu'une ombre légère de la félicité qu'il pressent. Vit-on jamais alors un Chrétien donner le même exemple que tant d'incrédules, abjurer sa doctrine, et regretter d'avoir cru? Ahl c'est à ce moment surtout qu'il en connaît le prix, que la vérité consolante brille à ses yeux de tout son éclat. La mort est le dernier trait de lumière qui le vient frapper: lumière si vive qu'elle rend presque imperceptible le passage de la foi à la claire vision de son objet. L'espérance agitant son flamheau près de la couche du mourant, lui montre le ciel ouvert où l'amour l'appelle. La croix qu'il tient entre ses mains débiles, qu'il presse sur ses lèvres et sur son cœur, réveillant en foule dans son esprit des souvenirs de miséricorde, le fortifie, l'attendrit, l'anime. Encore un instant, et tout sera consommé; le trépas sera vaincu, et le profond mystère de la délivrance accompli. Une dernière défaillance de la nature aunonce que cet instant est venu. La religion alors élève la voix, comme par un dernier effort de tendresse: Pars, dit-elle, âme chrétienne; sors de ce monde, au nom du Dieu tout-puissant qui t'a créée; au nom de Jésus-Christ, Fils du Dieu vivant, qui a souf-fert pour toi; au nom de l'Esprit-Saint, dont tu as reçu l'effusion. Qu'en te séparant du corps, un libre accès te soit ouvert à la montagne de Sion, à la cité du Dieu vivant, à la Jérusalem céleste, à l'innombrable société des anges et des premiers-nés de l'Eglise, dont les noms sont écrits au ciel. Que Dieu se lève et dissipe les puissances de ténèbres; que tous les esprits de malice fuient, et n'osent toucher une brebis rachetée du sang de Jésus-Christ. Que le Christ, mort pour toi, crucifié pour toi, te délivre des supplices et de la mort éternelle; que ce bon l'asteur reconnaisse sa brebis et la place dans le troupeau de ses élus. Puisses tu voir éternellement ton Rédempteur face à face; puisses-tu, à jamais présente decantla vérité dégagée de tout voile, la contempler sans fin dans l'éternelle extass du bonheur! (Commendat. animæ.)

« Au milieu de ces bénédictions, l'âme ravie brise ses entraves (121), et va recevoir le prix de sa fidélité et de son amour. Ici l'homme doit se taire, sa parole expire avec sa pensée. Non, l'ail n'a point vu, l'oreille n'a point entendu, l'esprit ne saurait comprendre ce que Dieu réserve à ceux qui l'aiment. (1 Cor. 11, 9.) Ce n'est point comme une mer qui ait son flux et son reflux, c'est l'O-

(121) Le pieux et savant P. Suarez, sur le point d'expirer, disait: Je n'aurais jamais cru qu'il fut si douz de mourir.

néan immense qui déborde à la fois sur tous les rivages. Source intarissable de vie et de lumière (122), ô mon Dieu I s'écrie un prophète, je serai rassasié quand votre gloire m'apparaîtra (123).

REL

Actuellement, je le demande avec confiance: N'ai-je pas eu raison de dire, après saint Paul, quo la religion, bien sentie et bien pratiquée, est réellement utile à tout, ayant les promesses de la vie présente et de la vie future: « Pietas ad omnia utilis est, promissionem habens vitæ, quæ nunc est, et futuræ?» (I Tim. 1v, 8.)

Elle est bonne pour le peuple, avez-vous

dit.

Vous avez raison. Tout le monde est de votre avis, et ce n'est pas moi qui me déclarerai contre. Oui, la religion est bonne pour le peuple, et même elle est excellente. Quoique ses bienfaits, que nous venons de rappeler, soient pour tous les hommes en général, ils sont plus particulièrement néanmoins pour ceux dont se compose la masse du peu-

ple. Voyez plutôt.

Le peuple est plongé, généralement parlant, dans une ignorance profonde. La reli-gion l'instruit. Elle l'instruit à l'église, à l'école, à la maison, partout où l'occasion s'en présente. De peur que ses occupations ordinaires ne l'absorbent trop dans la matière, elle les interdit un jour par semaine; et, l'appelant partout dans ses temples, avec les autres fidèles, elle livre à ses plus sérieuses méditations les pensées les plus touchantes, les plus saintes, les plus sublimes quelquefois. Aussi, le peuple formé par la religion en sait plus, sur Dieu, sur la nature humaine, sur ses devoirs, sur tout ce qu'il lui importe véritablement de connaître, que les philosophes les plus célèbres de l'antiquité n'en ont pu dire ni même savoir. Ce n'est pas que ceux qui s'élèvent au-dessus de leurs semblables par l'intelligence n'aient aussi besoin d'être éclairés par la religion; on ne le voit que trop par l'exemple des philosophes dont je viens de parler; mais enfin ils trouvent aussi des lumières dans la force de leur intelligence et dans leurs études. Quant au pauvre peuple, obligé de gagner, chaque jour, son pain à la sueur de son front, si la religion ne l'instruisait, comment donc serait-il instiuit? - Par la philosophie? -Il n'a pas le temps de l'écouter, et il ne saurait du reste la comprendre. — Par la nature? - Héles! la nature parle beaucoup plus à ses sens qu'à son esprit. En vain, vous lui crierez de lire dans le livre immense que la divine Providence tient continuellement ouvert sous ses yeux. Il le regarde, et ne le comprend pas.

Le peuple est naturellement porté au vice; et la religion l'élève à la vertu. Elle le fait par ses exhortations pressantes, par ses sacrements, en rappelant sans cesse à sa pensée les châtiments réservés au vice et les récompanses promises à la roction.

compenses promises à la vertu.

(122) Apud te est fons vitæ, et in lumine tuo videbimus lumen. (Psal. xxv, 10.) Le peuple travaille continuellement et pénihlement; et la religion lui apprend que c'est le moyen le plus simple et le plus efficace de réhabilitation et de sanctification.

Le peuple est pauvre; et la religion lui apprend que c'est par la pauvreté qu'il est le plus facile de ressembler à Jésus-Christ

et d'aller au ciel.

Le peuple souffre et la religion vient lui montrer Jésus en croix, et au pied de celle croix sa divine Mère et le disciple bienaimé.

Le peuple vit dans une grande dépendance; et la religion adoucit, d'une part, cette dépendance, et lui fait comprendre, d'une autre part, qu'il est plus avantageux, spirituellement parlant, de servir, que d'être servi.

Le peuple est abaissé; et la religion le relève, et lui montre que, quel que soit son abaissement sur la terre, il lui suffit de se donner à elle pour appartenir à la famille le plus illustre et la plus sainte qu'il y sit su monde, la famille chrétienne, pour avoir plus que des rois pour ancêtres: Jésus-Christ, Dieu lui-même.

J'ai donc eu raison d'avancer que la religion n'était pas seulement bonne pour le

peuple, mais excellente.

Je vous entends me répondre ici: Yous n'êtes point à la question en disant que la religion est bonne pour le peuple, j'enlends qu'elle n'est bonne que pour lui.

La religion n'est bonne que pour le peuple? dites-vous. — Mais n'est-elle pas aussi utile, aussi nécessaire, et quelquefois beaucoup plus encore pour les grands que pour le peuple.

N'ont-ils pas besoin d'être éclairés par elle des lumières de la foi, ainsi que nous le disions tout à l'heure, d'être portés par elle à la

pratique de la vertu?

N'ont-ils pas besoin d'être soutenus par elle dans les souffrances physiques dont ils ne sont pas plus exempts que les autres hommes, dans les fatigues de l'esprit plus pénibles que celles du corps, dans celle indigence du cœur, plus triste que la pauvrelé la plus grande?

N'ont-ils pas besoin d'être soutenus par elle, de peur que, des hauteurs où les a élevés la divine Providence, ils ne viennent à tomber dans quelque abtme de corruption on de cruauté? Le despote qui persécute le peuple, c'est le loup qui mange la brehis. Il est déplorable sans doute d'être cette pauvre brebis mangée par le loup; mais il l'est encore plus, incontestablement, d'être le loup cruel qui mange la brehis.

Vous prétendez que la religion n'est bonne que pour le peuple. Mais, ce principe admis, qui voudra être peuple, et se charge du joug de la religion? Personne, croyonsnous, et malheureusement l'expérience ne prouve que trop la vérité de ce que nous avançons. Les grands la renverront aux riches, les riches aux artisans, les artisans aux

(123) Satiabor cum apparuerit gloria tus. (Pust xvi, 15.)

cabitants des campagnes, ceux-ci aux donestiques, ces derniers aux décrotteurs, lesquels la repousseront fièrement. Tout le nonde sait l'histoire éélèbre de ce décroteur de la capitale qui, voyant un ecclésiasique passer, se releva fièrement du ruisseau à il se tenait dans l'exercice de ses foncions, et répéta, d'un ton magistral, ces paoles qu'il tenait je ne sais de qui: La region est bonne pour le peuple! Quand a philosophe en cirage, qui croyait peut-tre répandre, lui aussi, la lumière sur la rre, parce qu'il faisait reluire les souers, s'exprima ainsi, il fit, sans le savoir, la lus piquante réfutation qu'il soit possible e faire de l'objection aussi absurde qu'im-ient.

Voulez-vous entendre actuellement une futation plus sérieuse et plus élevée, écouz encore l'éloquent écrivain que nous ons déjà cité plusieurs fois dans cet arti-

« la religion n'est nécessaire au peuple, » t-il, « que parce qu'elle est la base des de-irs et la règle des mœurs. Or, le philosoe se croirait-il indépendant, sous ce doue rapport, ou aurait-il trouvé à la morale vautre fondement? Je sais qu'on l'a cheré, ce fondement, avec une ardeur égale à niérêt qu'on se figurait avoir de le déuvrir, mais je sais aussi ce que pensait susseau de cette vaine recherche, qui n'autit jamais qu'à l'intérêt particulier. Phisophe lui-même, il connaissait à fond ses nfrères : je puis donc avec confiance m'aprer de son autorité sur un point où sûrent il n'est pas suspect de prévention. us qui, sur la foi de quelques sophistes, is imaginez qu'il est beau de ne rieu ire, mais dont l'âme honnête attache ene du prix à la vertu, retenez bien ces paes de l'auteur d'Emile : Je n'entends pas Ion puisse être vertueux sans religion. is longtemps cette opinion trompeuse dont ruis bien désabusé. (Lettre sur les spectasonnels, il est permis d'observer qu'en t les annales philosophiques seraient de pouvoir soutenir à cet égard la plus re comparaison avec les annales reliises. Or, s'il est quelquefois honorable se séparer du peuple, ce n'est pas du ns lorsque avec la religion on lui abanne encore la vertu.

Mais je veux un moment que l'intérêt entendu, ou tout autre motif du même re, supplée, pour certains individus, réceptes obligatoires d'une morale divine, conscience; je veux enfin que la relime soit réellement nécessaire qu'au ple : à ce titre encore, elle doit être la sacrée des lois, puisqu'elle est la plus priante des institutions. L'attaquer, la er dans l'esprit des hommes, c'est saper it par sa base, c'est se rendre coupable rime énorme de lèse-société au premier. Or, parmi les philosophes qui admetla nécessité politique de la religion,

combien en est-il qui ne travaillent de tout leur pouvoir, chacun selon son caractère ot ses moyens, les uns par des écrits, les autres par des discours, et tous par leurs exemples, à décréditer la religion, et à propager l'incrédulité jusque dans les dernières classes du peuple! Qu'ils regardent en pitié, comme le sage de Gibbon, les erreurs du vulgaire, c'est la suite naturelle de leurs propres erreurs, mais, pour être conséquents, ils devraient. comme le même sage, pratiquer avec exactitude les cérémonies religieuses de leurs ancêtres et fréquenter dévotement les temples de Dieu. Leur système les y oblige; est-ce la néanmoins ce que nous voyons? Ne rougiraient-ils pas, au contraire, de partager en apparence les opinions dy peuple, et même de dissimuler leur mépris pour les objets de son respect et de sa ioi? Leur orgueil aurait trop à souffrir, s'ils pensaient qu'on pat les confondre avec la foule des croyants. Ils s'en séparent avec dédain, ils leur prodiguent les amères sarcas-mes, l'insultante dérision; et, jaloux de montrer une supériorité d'esprit imaginaire, ils sacrifient de gaieté de cœur aux pitoya-bles affections d'un amour-propre aveugle, et l'intérêt sacré de l'Etat et leurs principes mêmes; en sorte que, ne sussent-ils pas les plus insensés des hommes, ils en seraient encore, à les juger sur leur propre doctrine, les plus inconséquents et les plus criminels.

« Et quand ils renonceraient, en faveur du bien public, à leur misérable vanité philosophique, quand ils consentiraient à se mêler dans nos temples avec le vulgaire, il ne dépendrait pas d'eux de déguiser assez leurs sentiments réels pour qu'ils demeurassent inconnus à la multitude. Il n'est pas au pou-voir de l'homme de se contraindre à ce point. L'incrédule aura heau composer son extérieur, veiller sur ses paroles et sur ses mouvements, jamais il ne ressemblera par-faitement au chrétien; et il lui ressemblera d'autant moins que son âme conservera plus de droiture et de délicatesse : il y a dans l'hy-pocrisie quelque chose de si vil qu'elle répugne invinciblement à tous les cœurs honnêtes. Et comment le vague motif de l'utilité générale, qui ne le touche qu'indirectement, obtiendrait-il du philosophe ce que la foi, avec ses terreurs et ses espérances immortelles, n'obtient pas toujours du croyant? à ces considérations, ajoutez l'ennui, la gêne inséparable de pratiques qu'on juge ridi-cules, l'orgueil secrétement irrité; et ne doutez nullement que le mépris intérieur, dont parle Gibbon, ne perce bientôt à tra-vers le respect apparent. Dès lors renaissent les inconvénients que j'exposais tout à l'heure. Le peuple s'apercevra qu'on le regarde en pitié, et ne tardera pas à rougir d'une religion qui l'humilie. Persuadé qu'elle est le parlage de l'imbécillité et de l'ignorance, pensez-vous que ce partage le flatte extrêmement?

« Philosophes, par'ez moins de la dignité de l'homme, ou respectez-la davantage. Quoi l c'est au nom de la raison, c'est en exaltant avec emphase ses droits imprescriptibles, que vous condamnez plus des trois quarts du genre humain à Atre la dupe de l'imposture? De grace, montrez-vous plus généreux envers vos frères: laissez pénétrer jusqu'à eux quelques ravons de la lumière dont vous vous applaudissez d'être en possession. Aussi bien ne dépend-il pas de vous de l'empêcher : car, prenez-y garde, s'il faut des vertus, et per conséquent de la force, pour être religieux, il ne faut que des passions, et par conséquent de la faiblesse, pour être incrédule. Le cœur se porte de ce côté de tout le poids de sa corruption. Et vous vous imaginez qu'en jetant la religion au peuple, et lui disant que c'est pour lui un frein nécessaire, il s'empressera de le saisir, en vous abandonnant les rênes? Vraiment, je vois assez que cela serait commode. Il s'abstiendrait pour vous, et vous jouiriez pour lui. Mais. dans ce calcul ingénieux, vous oubliez deux choses, l'orgueil et la cupidité. Quand une fois ce sera une opinion admise, que la religion n'est qu'un leurre dont on amuse le peuple, qui voudra être peuple et s'imposer des devoirs pénibles, pour acquérir la flatteuse réputation d'un sot? Chacun, prenant modèle sur la classe au-dessus de soi, pensera s'élever en ne croyant pas, et n'en répétera pas moins, d'un ton dédaigneux, que la religion est nécessaire au peuple. Les grands la renverront avec méprisaux magistrats, les magistrats à la bourgeoisie, la bourgeoisie aux artisans, les artisans aux simples manœuvres, et ceux-ci aux derniers mendiants de qui elle essuiera les rebuts. Semblable à ces messagers divins dontil est parlé dans nos saints Livres, cette fille du ciel, étrangère au milieu de la société. et y cherchant en vain un lieu de repos, sera réduite à s'asseoir sur les pierres des places publiques, entourée d'une foule moqueuse, qui rougirait de lui offrir un asile hospitalier.»

REL.

Elle est bonne pour les femmes, les en-

fants, les vieillards, ajoutez-vous.

Oui, vous avez raison encore, la religion est honne pour les femmes, les enfants, les

vieillards.

Elle est bonne pour les femmes; car, comme leur vie n'est, en général, que faiblesse et souffrance, elles ont particulièrement besoin des secours et des consolations de la religion. Comme leur cœur est plein de tendresse, elles ont particulièrement besoin de cette religion qui n'est qu'amour. Comme elles n'ont de puissance que par la vertu, elles ont particulièrement besoin de cette religion qui assure à la vertu son mérite et son prix. Comment donc ne s'atta-cheraient-elles pas à la religion! N'est-ce pas cette divine religion qui les a faites et qui les maintient encore ce qu'elles sont parmi nous? Sans la religion que seraientelles, que sont elles, en effet, dans le lieu où la religion n'existe pas? Des esclaves, et quelles esclaves? des esclaves de la brutalité de toutes les passions humaines. On l'a dit avec beaucoup de raison : Une femme saus religion est un corps saus âme. Cela est vrai

de tous, mais plus particulièrement de a femme. C'est par la religion que la feme pense, aime, a une volonté pure et les

est, en un mot, tout ce qu'elle est.

La religion n'est pas moins bonne pier les enfants que pour les femmes, Leur ve aussi n'est que faiblesse et souffance; ont donc besoin des secours et des court tions de la religion. Cette existence fet. qu'ils possèdent, elle ne leur est consme que par un dévouement continuel de certi qui ils ont été confiés; ils ont donc grate ment besoin de cette religion qui comme. le dévouement, et surtout le dévoueme...

la faiblesse.

La religion est également bonne pour e vieillards. Pourquoi? parce qu'ils sont re venus, à la fin de leur carrière, à ceteut faiblesse et de souffrance dans leque étaient dès le commencement. Pours encore? parce que, étant sur le point de leur carrière, ils sentent plus que les xin le hesoin de se rattacher à cette mas immortelle qui nous fait vivre au &:: tombeau.

Est-ce là ce que vous voulez dire! [+ rait fort inutile; car nous le compau

aussi bien que vous.

Je vous entends me répondre en Moi, je veux dire seulement que l'a fort peut parinitement se passer de alle ligion qui est l'appui de la faiblesse.

Que dites-vous donc? L'homme fon's il n'est et ne peut être que faiblesse. sa nature même; et, quand vous leve fort, c'est comme si, associant des Mar qui se repoussent mutuellement, vous ... niez cette qualité à la faiblesse. Il sur ainsi quelquefois, nous l'appeloss 11 nous-mêmes; mais c'est par indulger. relativement à des êtres encore plus à que lui; car, en soi, je le répète, L & l faiblesse même.

L'homme fort ! dites-vous. Oui, # 7 port aux choses de la terre, peut-êm. \* ... face de ses semblables; mais, par n aux choses du ciel, et en face de Det :qui se croit le plus fort, et que tous ! " lentainsi, se montre aussi faible, u a:même plus faible encore que la fees mide, l'enfant débile, le vieillard tres.

à l'approche du tombeau.

L'homme fort! dites-vous. Eh bies' je vous l'accorde. Il a toute la force que > avoir, soit en lui-même, soit perce su ranger autour de lui, pour acel. propre force. Mais attendez quelque . L'adversité le touche, et, à défaut ... adversité, c'est la mort, cette comut? dernière fin de toutes choses ici-les. de ce qui y paratt le plus solidemen! Cette force que vous admiriez dispara sitôt; et si celui qui en était revêu! alors la religion pour le soutenir et l ger sa vie au delà du tombeau, il ne: tirait que mieux le vide qui se fait ... de lui, et le malheur irréparable qui 1.º

Quel homme fort que ce Louis I avait été surnommé le Grand par 202 🗢

t. en cela, la postérité a pleinement ratifié e juxement de ses contemporains. Quand ce rince fut visité par l'adversité d'abord, et nsuite par la mort, il se montra plus grand ncore, dans ces difficiles épreuves, qu'il ne avait été pendant le cours de ses prospéités. Qu'il est grand surtout au moment de a mort! Entouré de ses nombreux servieurs qui versaient des larmes sur sa fin rochaine, c'était lui qui les consolait : « Me royiez-vous immortel? » leur disait-il. Or, ous ne sauriez l'ignorer, ce qui lui donnait I force dont il avait alors si grand besoin, était la religion, à laquelle il avait été touours sincèrement attaché, cette religion diine dont les forts n'ont pas moins besoin que es faibles.

Quel homme fort encore que ce Napoléon, urnommé également le Grand, surnom que onfirmera aussi, je n'en doute point, la ostérité la plus reculée! Quand, exilé ans son île, il repassait dans son esprit s événements extraordinaires qui venaient e s'accomplir, il ne pouvait y croire lui-nême, en quelque sorte : « Ma vie est un nman! » répétait-il aux contidents de ses ensées. Il aurait pu même ajouter : « Et un des plus incroyables qui aient jamais té composés! » Passant tout à coup et sans ransition en quelque sorte de l'accumulation e toutes choses dans un vide immense, du ruit le plus grand qui fut jamais dans un ilence profond, c'était à se brûler la cervelle le désespoir, ou à se précipiter dans les flots. Il ne le fit point. Il supporta même avec couage sa dure captivité. Savez-vous où il puiait la force dont avait si grand besoin alors on ame naturellement vive et emportée? ans la religion; dans cette religion sainte ont il s'applaudit toujours d'avoir rétabli le site en France. « Le plus grand service que sie rendu à la France, » disait-il, « c'est y avoir rétabli la religion catholique. Sans religion où en seraient les hommes? Ils égorgeraient pour la plus belle femme, et our la plus grosse poirel » Cette religion u'il avait donné à tous la facilité de pratiuer, il ne la pratiqua pas toujours lui-ême fidèlement; mais il ne l'oublia jamais, , à la sin de ses jours, il se jeta compéteent dans ses bras. Tout le monde sait qu'il sposa tout lui-même, pour les derniers crements, avec cette sérénité de pensées, ec cette satisfaction qu'il avait autrefois en éparant tout sur un champ de bataille. Et la ne doit surprendre personne; car il s'a-ssait aussi pour lui d'une conquête véri-ble, mais d'une conquête bien autrement iportante que toutes celles qu'il venait de re et de perdre si rapidement, il s'agissait la conquête du royaume éternel.

Voulez-vous que nous parlions d'hommes pins exceptionnels, et plus en rapport, par nsequent, avec chacun de nous? La chose l facile. Rappelez-vous notre glorieuse et cente campagne de Crimée. Comment la upart de nos braves soldats, comment les els aussi se consolaient-ils de l'éloigneent de la patrie et de la famille? Comment

supportaient-ils toutes sortes de privations et de souffrances? Comment affrontaient-ils héroïquement la mort? Par la pensée du ciel; avec l'aide de la religion, par conséquent. Et quand quelques-unes de ces fortes ames ont à marcher non plus au-devant de cette mort des champs de bataille qui se cache sous léclat de la gloire, mais de cette mort ordinaire qui se montre dans toute son horreur, et même encore decette mort honteuse qui est la conséquence de quelque faute commise, où trouvent-elles la force dont elles ont si grand besoin? Dans la religion, uniquement dans la religion.

REL.

Ecoutez le récit que nous fait, à cette occasion, l'abbé de Ségur, d'un trait excessi-vement touchant dont il fut lui-même témoin, et où il fut aussi acteur, comme il nous l'as-

sure (Réponses) :

« Il y a deux ans, » nous dit-il, « un pauvre sergent condamné à mort, attendait dans la prison militaire de Paris l'exécution de la fatale sentence.

« Son crime était bien grave. Il avait tué avec préméditation son lieutenant, pour sa venger d'une punition dont celui-ci l'avait menacé.

« Aumônier de cette prison, je vis le sergent Herbuel, et lui apportai les secours de la religion. Repentant déjà de son crime, il les recut sans difficulté. Dès le deuxième ou troisième jour après sa sentence, il s'approcha des sacrements, et, à partir dece moment, cet homme parut tout changé.

a Maintenant, me répétait-il, mointenant, je suis heureux. Je suis prêt : que le bon Dieu fasse de moi ce qu'il voudra. Je suis dans une paix profonde; je ne regrette la vie que pour pouvoir saire pénitence. Il se consessait et communiait environ tous les huit jours.

« Après deux mois de prison, le premier novembre de l'année 1848, on lui notifia l'exécution de sa sentence. Il l'entendit avec le calme d'un Chrétien. Son corps était ébranlé par une sorte de tremblement convulsif; mais l'âme dominait cette émotion violente, et il gardait toute la paix du cœur. La volonté de Dieu soit faite, dit-il au commandant. Javoue que je ne m'y attendais plus, après un aussi long retard!...

« Je restai seul aven lui. Je reçus une dernière fois l'aveu de ses fautes; puis, je lui

apportai le saint Viatique.
« Il pria toule la nuit, causant de temps en temps tranquillement avec les deux gen-

darmes qui le veillaient.

« La triste voiture qui devait le conduire à Vincennes arriva vers six heures. Herbuel embrassa le concierge de la prison et le commandant; aucun ne pouvait retenir ses larmes. Je montai avec lui dans la voilure cellulaire.

« Il était paisible, gai même pendant le trajet. Yous ne sauriez croire, Monsieur l'aumonier, me disait-il, quelle excellente jour-née j'ai passée hier! Comme j'étais heureux! C'était un pressentiment permis par la bonne Providence. Je savais que c'était la Toussaint, j'ai prié tout le temps... Le

Į.

soir, j'étais tout content... et maintenant je le suis bien encore. Rien ne peut exprimer quelle paix j'ai goûtée cette nuit : c'était une joie dont on ne peut se faire une idée. — Et il allait à la mort !!!...

« La mort, sjoulait-il, n'est plus rien pour moi. — Je sais où je vais; je vais là-haut chez mon Père, je vais chez nous... Dans quelques moments j'y serai. — Je suis un grand pécheur, le plus grand de tous les pécheurs, je me mets au plus bas: j'ai offénsé Dieu, j'ai péché... mais Dieu est bon et j'ai une confiance immense en lui.

« Et lisant une prière qui lui rappelait la communion: — Mon Dieu est là, murmurait-il tout bas, et il était plein de joie.

a Ch! que je crois fermement, disait-il encore, toutes les vérités de l'Eglise! Oh! que je suis dans un grand calme!... Et quel beau jour! — Je vais bientôt être avec Dieu. Et se tournant vers moi avec un sourire: Mon Père, je vais vous attendre; je viendrai vous faire entrer à mon tour ou bien je n'y pourrai rien. — Puis, rentrant en lui-même: Je ne suis rien, Dieu seul est tout. Tout ce que j'ai de bon est à lui, vient de lui seul...Je ne mérite rien, je suis un grand pécheur!

a Il me montrait son Manuel du Chrétien: Les soldats devraient toujours avoir ce petit livre-là et ne le jamais quitter, disait-il. Si je l'avais lu toute ma vie, je n'aurais pas fait ce que j'ai fait et ne serais pas où je suis.

Le moment de l'exécution approchait. Je présentai au pauvre condamné le crucifix; il le prit avec transport, et le regardant avec une tendresse inexprimable, il dit doucement et à plusieurs reprises: Mon Sauveur! mon Sauveur! Oui, le voilà bien! mort pour moi! ... Et moi aussi je vais mourir pour vous! — Et il haisait la sainte image.

a Tout était prêt. Ondescendit. Herbuel demanda qu'on lui laissat commander le feu, on le lui accorda: J'ai eu le courage du crime, disait-il, il faut que j'aie celui de l'ex-

piation.

« Il reçut à genoux une dernière bénédiction. Il se plaça devant le piquet de soldats qui devaient le fusiller : Camarades, cria-t-il d'une voix vibrante, je meurs Chrétien! Voici l'image de Notre-Seigneur Jésus-Christ! Regardez bien, je meurs Chrétien! Et il leur montrait à tous la croix. — Ne faites pas ce que j'ai fait, respectez vos supérieurs!
« Je l'embrassai une dernière fois... un

« Je l'embrassai une dernière fois... un instant après, la terrible détonation se fit entendre... et Herbuel parut devant Dieu qui

pardonne tout au repentir... »

Qu'en pensez-vous, est-ce là la religion des faibles? Sans son assistance, notre malheureux sergent aurait-il eu un repentir si profond de sa faute, et en même temps ce doux contentement provenant de l'état actuel de sa conscience? aurait-il goûté Dieu comme il l'a fait dès cette vie, et se serait-il précipité dans son sein avec tant d'espérance et d'amour?

Ne aites donc point que la religion est bonne seulement pour les femmes, les enfants, les vieillards. Et encore, avez-vous observé, elle > souvent la désunion dans les fants

Quedites-vous là l'Nesavez-vous pas que religion est, au contraire, pour les bou-le plus puissant moyen d'union qu'il au monde et qui puisse même exister la appelle à elle tous les hommes, à que contrée de la terre qu'ils se trouvent, contrée de la terre qu'ils se trouvent, contrée de la terre qu'ils se trouvent, contrée de la terre qu'ils soient un, comme la charité, un comme la charité, un comme Dieu lui-zée dont elle est la divine messagère.

Mes chers enjants, disait Jesus-Christapotres, et nécessairement aussi à tous re qui devaient appartenir plus tard à uligion, mes chers enfants, je suis le rodont vous êtes les branches: « Ego un revos palmites.» (Joan. xv, 5.) Comme un le ma atmé, et moi aussi je vous ai ainà le meurez dans mon amour: « Sicut diknis Pater et ego dilexi vos. Manete in die umea.» (Ibid., 9.) Et un peu plus tard, plui-même afin que ce veu d'amour enion s'accomplisse dans les siens le saint, disait-il, conservez dans com ceux que vous m'avez donnés, afinsoient un comme nous: « Pater sanciar eos in nomine tuo quos dedisti, ut su sicut et nos.» (Joan. xvii, 11.)

Quelle union! et comment la marqui l'appelle de tous ses vœux, et la r même autant que le lui permettent le sions des hommes, pourrait-elle carrimoindre dissension dans les familles'

Considérez sa doctrine, ses sacmentes pratiques les plus simples comme les importantes qu'elle prescrit aux hous et vous verrez qu'elle ne parle aux hous que d'union, qu'elle ne les pousse qu'illes.

Sa doctrine se résume tout est comme chacun sait, dans le grand prete de la charité qui est le précepte l'u-c par excellence.

Ses sacrements, et entre autres le ristie, le plus grand de tous, suppos que hommes sont des frères, sortis tous du le Père, qui est Dieu, retournant tous les origine, mais ne pouvant y parvenique. la charité, c'est-à-dire que par l'union.

Ses pratiques les plus ordinaires on la prière et l'aumône, supposent égles cette fraternité parmi les hommes, « conséquent, cette nécessité de l'une cette néces ne cette néces ne cette néces ne cette nécessité de l'une cette ne cette

Aussi, quand la religion est parantes observée, comme au temps de la prince Eglise, comme aujourd'hui encore de communautés, ou bien dans ces fase profondément chrétiennes qui ne seu pas être autre chose que des communautés, ce qui est bien plus important l'euramais, ce qui est bien polts important i térieur. Quel que soit le nombre de que la foi a ainsi réunis, on peut dans qu'une à me: Multitudinis autem craire erat cor unum et anima una. (Act. 11. 2. Ce n'est pas moi qui l'ai dit le prent comme vous voyez, mais l'Espril-Su's en

nême dans les saintes Ecritures. Comment sez-vous dire, je le répète, que la religion net la désunion dans les familles? Je vous ntends me répondre : L'expérience le rouve chaque jour et Jésus-Christ d'ailleurs dit en propres termes : Ne pensez pas te je sois venu apporter la paix sur la terre. , ne suis pas venu y apporter la paix, mais spée. Car je suis venu séparer le fils d'avec n père, la fille d'avec sa mère, et la bellele d'avec sa belle-mère. Et l'homme aura ur ennemis ceux de sa propre maison. lath. x, 34.) Voilà, ajoutez-vous, la parole Notre-Seigneur. Est-il possible de s'ex-

iquer plus clairement ?

Non, sans doute; mais ce n'est pas comme us l'entendez. Ce même Jésus qui parle d'épée et de séparation nous dit positiveentailleurs que sa religion n'est que charité ne doit produire qu'union parmi les homs, et ce qu'il nous dit se trouve confirmé · l'expérience la plus incontestable. Il faut ne expliquer ses paroles autrement que is. Cela du reste n'est pas bien difficile. n'y a qu'à continuer le passage que vous is citiez: Celui qui aime son père ou sa replus que moi, n'est pas digne de moi; et uiqui aime son fils ou sa fille plus que moi, si pas digne de moi. Celui qui ne prend i ia croix et ne me suit pas, n'est pas digne moi. Celui qui conserve sa vie la perdra; elui qui perd sa vie pour l'amour de moi, conservera. (Ibid., 37 seq.)

D'après ces paroles évidemment explicatis des premières, que faut-il conclure? e nous devons nous attacher à Dieu plus à toute autre chose; et cela est bien na-el, puisqu'il est tout à la fois et notre itre suprême et notre souverain bien. si c'est un père ou une mère qui nous ennent? — Il faut nous en séparer, en ce ot du moins. — Et si c'est un fils ou une !— Il faut s'en séparer également. — Et est notre propre vie qu'il nous commande secrifier? - Il faut faire ce sacrifice.

oilà la séparation que Jésus est venu is imposer, la grande immolation qu'il mande. Que trouvez-vous d'étonnant en n'est-ce pas ce qui se voit tous les s, par rapport à la vertu, qui est la pra-e de la religion, comme la foi en est la rine? Voilà une femme à qui vous remandez de pratiquer la vertu, quoi qu'il oûte.—Mais, répond-elle, c'est mon père a mère qui s'y opposent.—Ilfautvous en rer en ce point du moins. — C'est mon t ma fille. — Il faut vous en séparer ment. — Il y va de ma propre vie. — ut la sacrifier. Car, c'est le devoir; et sommes obligés de l'accomplir avant . Voilà ce qu'est venu dire Jésus-Christ ionde païen, non-seulement par rapport vertu, mais encore par rapport à la foi. ous devons convenir que cette parole fut laive souvent ensanglanté, à cette époque où il fallut attirer, en quelque sorte, ns après les autres, les membres de toues familles gangrenées d'impiété et de , pour les retremper dans le christianisme. Etait-ce là de la désunion à proprement parler? Non; c'était l'éloignement du mal, dans lequel il n'y a ni ne saurait y avoir d'union, mais seulement perdition commune: c'était au contraire un acheminement à l'union, qui ne se trouve, et ne peut se trouver que dans la communauté des mêmes pensées, des mêmes sentiments et des mêmes actions, c'est-à-dire dans la religion.

REL.

Vous dites que la religion met souvent la désunion dans les familles. Voulez-vous que je vous prouve que ce n'est point elle qui produit cette désunion, mais qu'elle en éloigne, au contraire, en faisant éviter le mal, et conduit à l'union, en rapprochant du bien? Je n'ai pas besoin d'un long raisonnement : dans ces familles que vous supposez désunies par la religion, qu'il y ait un peu plus de religion seulement, et l'union s'accroîtra dans la même proportion; qu'il y ait une religion parfaite, s'il est possible, et il y aura également une union parfaite; oui il y aura réellement une union parfaite entre tous les membres sans exception, et sous tous les rapports! Père, mère, enfants, serviteurs, tous se tiendront étroitement unis dans l'accomplissement des mêmes devoirs. Dirigés ainsi par la religion, sous l'œil de Dieu même, ils affronterent sans crainte l'adversité, les souffrances, la mort; et, parvenus à l'éternité, ils se trouveront réunis encore dans la charité, qui, supérioure à toutes les vertus, demeure éternellement. (I Cor. xiii, 13.)

Il sustit d'être honnête homme, prétendez-

**vous**.

Oui, pour ne pas être pendu, répond assez spirituellement, à ce propos, l'abbé de Ségur. Et encore je ne sais si l'honnêteté dont vous parlez, tout en exemptant de la corde ceux qui la pratiquent, ne la mériterait pas bien

un peu quelquefois.

Car voyons, s'il vous platt, en quoi elle consiste. Est-il nécessaire d'être catholique, pour être honnête homme? - Non. - Protestant? — Pas davantage. — Juii, mahométan, païen?—Encore moins.—Quoi donc?—Rien en fait de religion. Il suffit d'être honnête homme. — Vous me l'avez déjà dit. Mais, après tout, qu'est-ce donc que d'être honnète homme?—Tout le monde entend cela: c'est de rendre à chacun ce qui lui est dû.-Donc à César ce qui est à César, et à Dieu ce qui està Dieu. Rien de mieux, comme vous voyez. C'est la religion de Jésus-Christ, c'est la nôtre, nous voilà d'accord, sans qu'il soit nécessaire d'aller plus loin. - Doucement, ce n'est pas comme cela que j'entends la reli-gion de l'honnête homme. — Comment donc? — Je l'entends comme tout le monde. Vous l'entendez comme tout le monde? Eh

hien! soit. Consultons un peu tout le monde. Voilà un jeune homme qui n'est pas sans qualités. Il est bon fils, bon père, bon ami, jusqu'à un certain point. Il fait même à l'occasion l'aumône aux pauvres; et paye géné-reusement l'ouvrier et le fournisseur. Mais, avec cela..., je ne sais trop comment le dire, son cœur est bien loin d'être pur. On cire, et lui-même est le premier à ledire, un certain

.7;

nombre de jeunes personnes, et même de femmes qu'il a débauchées. Est-ce un honnête homme pourtant? — Si je suis un honnête homme, répond-il lui-même l mais votre question seule me fait injure. — Si c'est un honnête homme l répondent unanimement ses amis. Mais tout le monde est de cet avis : « Ah l l'honnête jeune homme l » dit-on assez communément, quand on le voit passer.

Considérons actuellement ce vieil avare qui n'accorde à ce qu'il a de plus cher au monde, après son argent, qui ne s'accorde à lui-même que le strict nécessaire pour ne point mourir de faim et ne pas marcher nu. A force d'économies sordides, et aussi, dit-on, à force d'asures plus ou moins dissimulées, il a trouvé le moyen d'accumuler pièces sur pièces, et de former une somme assez ronde, de rien ou de peu de chose du moins qu'il avait en commençant cet indigne commerce. Est-ce un honnête homme, malgré tout cela? Si je suis un honnête homme ! répond-il. Je vous défie bien d'en trouver un plus juste que moi. - Si c'est un honnête homme! répondent également quelques voisins que nous avons consultés; certainement. Il exige rigoureusement ce qui est dû, mais il le donne de son côté. Il ne donne que cela, bien entendu, mais ensia il le donne, quoiqu'en se faisant tirer un peu l'oreille. - Donc, encore un honnête homme.

Et cet ivrogne qui passe les journées entières et une partie des nuits au cabaret ! En vain les enfants crient, la femme se lamente. le travail et le soin de sa maison le réclament. Il a bien le temps d'écouter tout cela! En vain sa raison se perd, son cœur se dessèche, son corps s'use, la mort approche. Qu'est-ce que lui fait tout cela?—Vie de c...., courte et bonne. - C'est sa devise; et il la répète à qui veut l'entendre. Comme vous voyez, il ne se pique pas de noblesse. Mais, du moins, est-ce un honnête homme? — Si je suis un honnête homme ! répond-il en balbutiant et en trébuchant; pour ça, on s'en flatte. — Si c'est un honnête homme! répondent en chœur les autres habitués de cabaret pour qui il paye à l'occasion, c'est le plus juste et le plus généreux du pays. Demandez plutôt au cabaretier. C'est ici sa plus grande dépense, et nous sommes surs qu'il ne doit rien. si même il n'a payé par avance. sur l'attestation de tous, il faut le marquer honnête homme.

Et ce duelliste qui a tué le meilleur de ses ami«, parce que celui-ci lui ayant marché sur le pied par inadvertance, ne voulut jamais lui demander pardon d'un tort qu'il n'avait point eu volontairement. Si telle est sa conduite à l'égard de ses amis, jugez de ce qu'il doit être à l'égard des autres. De lui on peut dire à la lettre qu'il n'a point d'ennemis, car il ne les laisse pas vivre. On en cite je ne sais combien qu'il a déjà fait disparaître. A ces peccadilles près, est-ce un honnête homme? Je n'oserais pas lui faire cette ques-

tion à lui-même; car il pourrait bies 2000 pondre par un bon coup d'épée; mais y ge du moins le demander tout bas à ceux d'infréquentent, j'entends à ceux à qui il 1. Voulu permettre de vivre jusqu'id: En un honnête homme? — Si c'est un bonnet me répondent-ils tous avecte pressement qui s'explique bien pluité crainte que par l'amour, il est aus ir que son épée l'il est aussi brave hompe; est homme brave. — N'est-ce point un rieusement? — Très-sérieusement. — bencore un honnête homme.

Et cet ouvrier qui ne travaille que e on a les yeux sur lui? Et ce culunter après avoir empiété peu à peusurlier. voisin, ne néglige rien ensuite pour y l reconnaître par la justice un doit a priété qu'il n'a pas? Et ce marchant n: comme bonnes des marchandises qui être mauvaises? Et ce joueur quinqe. bourse, aux cartes, et quelquelos c simple coup de dé des sommes couser qu'il n'a peut-être même pas? Et na ciant qui expose dans des opérations dentes sa fortune, cello de sa familio. vent aussi celle des étrangers? Tous == mes et mille autres, dans une position prèssemblable, que je pourrais vou 62 également, sont-ce des hommes house Pourquoi pas? nous dira-t-on. Vor: parlé que de hagatelles; et on ne penix. si peu de chose le titre d'honnée:-

Ainsi voilà un débauché, un amivrogne, un duelliste de profession. 41 liers de personnes d'une probité for stable, à qui vous êtes obligé d'accomment d'honnête homme; et ceux-là xi seront privés qui auront volé de l'ami encore en grande quantité, ou qui assassiné, et encore de guet-apes.

"Ne trouvez-vous pas cette nown!"
rale fort commode? » s'écrie à celu nu!
l'abbé de Ségur. « Quiconque n'anz
mêler avec la cour d'assises — rica s pr
s'entend — n'aura point de compet ne
à Dieu. Ce ne sera plus au cœur, e l'épaule désormais qu'il faudra recont
juger les gens; et quiconque a'aura >
T F ou le T P (124) sera réputé lux, "
ciel. »

Vous dites: Ce n'est point 25. 3
j'entends la chose. Je n'appeile 25. 4
homme que celui qui ne fait de 16. 4
sonne, sous aucun rapport. — Cei 16. 4
explication de l'honnête homme; 18. 15. 4
tres en donnent une explication bet 25
rente, comme vous savez. Or, qui 175
d'eux ou de vous? — Moi, réponde d'eux ou de vous? — Moi, réponde d'eux d'eux d'eux d'eux d'imposer aux agte n'explication? Je vais plus loin, et 25
qui va d'abord vous surprendre, ce avez-vous de vous l'imposer pour lois vous-même? Vous croyez, en 18 5.5.

(124) Travaux forcés, travaux perpétuels. C'est ainsi qu'on marquait autrefois cest qui condamnés aux galères, à temps ou à perpétuité.

pu'il n'y a d'honnête homme que celui qui le fait tort à personne sous aucun rapport. l'est votre goût aujourd'hui de penser ainsi, 'est peut-être aussi votre intérêt; mais si emain vous avez un goût ou des intérêts ontraires, qui vous empêchera de penser utrement? Ne voyons-nous pas tous les purs de semblables revirements?

Ce n'est pas tout encore qu'une morale oit reconnue, il faut qu'elle soit pratiquée. r, quel droit et quels moyens avez-vous de ire pratiquer aux autres votre morale e l'honnête homme? Quel droit et quels oyens avez-vous de vous la faire pratiquer vous-même? si je puis m'exprimer ainsi; ir vous n'ignorez point que nous ne faisons is toujours ce que nous voulons. En n'ad-lettant qu'une loi sans législateur qui la roclame, sans magistrats qui l'expliquent et fassent observer, sans peine qui la sancnne, ne voyez-vous pas que c'est vouloir i lien qui ne lie pas, une direction qui ne rige pas, un frein qui n'arrête pas? toutes oses impossibles et contradictoires. Vous ssemblez au mauvais citoyen qui criait ns les rues : « Vive la justice! à bas les ndarmes! » ou bien aux insurgés qui preient pour devise : Liberté, ordre public! mment voudrait-on que la justice régnât, la'y avait personne pour la faire obserr? Et comment voudrait-on que l'ordre se sintlet, si, comme l'entendaient ceux dont parle, chacun pouvait faire ce qu'il désirait? Savez-vous encore à qui vous res-mblez, avec votre morale de l'honnête wme? Permettez-moi de vous le dire; us ressemblez au jardinier, devenu fou, se prend à couper les racines de ses res, en disant : « Tout cela est inutile, t cela est embarrassant, tout cela mange n terrain sans nécessité. Il n'y a de bon : le fruit. » Oui ; mais, les racines en parcoupées, l'arbre produit encore peut-être iques fruits sans saveur; peu à peu il lessèche complétement et ne produit plus 1. Voilà précisément ce qui vous arrive. s vous mettez, comme un insensé, et pulerai même comme un insensé sacri-:, à couper les saintes racines de la reli-1, profondément enfoncées dans toutes parties du cœur : « Tout cela est inutile, » 5-vous, « tout cela est embarrassant, tout occupe ma vie sans nécessité. Il n'y a on que la vertu, fruit de l'arbre. Il suffit re honnête homme. » Hélas! les racines vées, l'arbre produit encore peul-être ques fruits sans saveur; mais il ne tarde e à se dessécher complétement et à ne rien produire.

our ce qui me concerne, direz-vous, il emble pourtant que je ne fais réellement à personne, sous aucun rapport.

Et moi, » dit l'abbé de Ségur, dont nous ommes pas fâché d'emprunter ici les les, pour n'avoir point à vous donner même un démenti qui ne vous paraipeut-être pas trop poli, «je vous réponds et j'affirme, appuyé sur l'expérience, si vous êtes tel que vous dites sans

l'aide puissante de la religion, vous êtes la huitième merveille du monde, mais qu'il y a cent à parier contre un que vous ne l'êtes pas.

« Car vous ne me ferez pas croire que vous n'avez point de passions, de penchants déréglés; tout homme en a, et beaucoup. Si donc vous êtes enclin au libertinage, à la gourmandise, aux plaisirs des sens, qui vous modérera? — Si vous êtes porté à la violence, ou à la paresse, ou à l'orgueil, qui dominera ces passions? Qui retiendra votre bras? Oui arrêtera votre langue? - La crainte de Dieu ? Mais il n'en est pas question dans cette religion de l'honnête homme. — La voix de la raison? - Mais nous savons ce que vaut le raisonnement aux prises avec une passion violente. — Quoi donc? Je ne vois pas autre chose que la crainte de la police, la force brutale. Mais alors, quelle noble religion!... Je vous en fais mon compliment. — J'aime mieux la mienne.

« Seule, la religion chrétienne offre des remèdes efficaces à vos passions, et oppose un frein suffisant à leurs emportements. — A moins d'admettre qu'un homme est impeccable, qu'il est un ange (ce qui n'est pas), il est nécessaire de conclure que, sans les puissants secours que nous donne le christianisme, nous ne pouvons être constamment fidèles à tous les grands devoirs dont l'observation constitue le véritable homméte homme. Sans le christianisme, nous ne pouvons les remplir, surtout avec cette droiture d'intention qui en fait toute le beauté morale.

« Les Chrétiens les plus vertueux (tant est grande cette faiblesse humaine dont vous vous prétendez exempt!) manquent euxmêmes parfois à leurs devoirs, malgré la force surhumaine qu'ils puisent dans la foi. Et vous, privé de ce frein tout-puissant, abandonné aux inclinations de la nature, exposé aux mille dangers du monde, vous vous prétendriez toujours fidèle? Je l'affirme avec assurance, celui qui, n'étant pas Chrétien, se dit honnête homme (dans le sens que nous avons indiqué tout à l'heure), ou bien se fait à lui-même une grossière illusion, ou bien ment à sa conscience. »

Admettons cependant, ce que nous avons dit être impossible et ce qui l'est en réalité, admettons qu'on puisse s'entendre réellement sur la morale du véritable honnête homme, que chacun puisse la pratiquer et la faire pratiquer à ceux dont il a la direction. Cela suffirait-il? Non. Il manquerait, au contraire, l'essentiel : l'accomplissement de nos devoirs envers Dieu, roi, maître, père de tous les hommes. Et même, sans cela, vous ne seriez pas du tout l'honnête homme, dans le sens que nous venons d'expliquer. Est-ce qu'on peut appeler honnête homme le sujet qui se révolte contre son roi, le serviteur qui alandonne son maître, le fils qui ue veut point entendre parler de son père? Or, telle est la position dans laquelle vous vous faites une religion sans Dieu.

« Alors même, » continue l'abbé de Ségur, « que je vous verrais remplir parfaitement vos devoirs de citoyen, de père, d'époux, de fils, d'ami, en un mot les devoirs qui font l'honnête homme selon le monde, je vous dirais encore : « Cela ne suffit pas ! »

« Non, cela ne suffit pas. — Et pourquoi? — Parce qu'il y aun Dieu qui règne dans les cieux, qui vous a créé, qui vous conserve, qui vous appelle à lui, qui vous impose une loi. Parce que vous avez envers ce grand Dieu des devoirs d'adoration, d'actions de grâces, de prière, aussi rigoureux, aussi nécessaires, et même plus essentiels, plus imprescriptibles que vos devoirs vis-à-vis de vos semblables. — Ces derniers devoirs pourraient cesser, en effet, si vous veniez à être séparé du reste des hommes, tandis que partout et toujours vos obligations subsisteraient; partout et toujours il y aurait pour vous obligation de croire en lui, de l'aimer, de l'adorer, de le prier.

a Un ingrat peut-il se dire: Je suis bon; je n'ai rien à me reprocher?.. — Non, certes! Eh bien! vous êtes un ingrat, vous, honnête homme du moude, qui oubliez le bon Dieu! — Il est votre Père; vous lui devez l'être, la vie, l'intelligence, la dignité morale, la santé, les biens, tout; il a créé le monde pour vous, pour votre utilité, pour votre agrément. — Il vous prépare dans le ciel un magnifique bonheur. Il est votre Seigneur, il est votre Maître; il vous bénit, il vous pardonne, il vous aime, il vous at-

tend!...

Quel amour, que lui rendez-vous en échange? Quel amour, quel respect, quel hommage? Vous discutez froidement les prétextes qu'inventent ses ennemis pour vous soustraire à son service! Vous n'avez peut-être que des sarcasmes, de la haine, du mépris pour tout ce qui se rattache à son culte! Vous ne le priez pas. Vous ne l'adorez pas. Vous ne le remerciez pas. Vous plaisantez de la foi à sa parole, de la pratique de sa loi!...

« Ingrat! — Et vous n'avez rien à vous reprocher? Et vous remplissez tous vos de-

voirs?

\* Cessez, croyez-moi, de vous faire cette illusion ! A quoi bon seséduire soi-même ? A

quoi bon se dissimuler ses torts?

«Reconnaissons bien plutôt que le joug de la religion, c'est-à-dire du devoir, nous a effrayés, et que c'est pour nous en décharger sans trop d'impudence que nous avons imaginé cette religion de l'honnête homme.

« Non-seulement elle ne suffit pas, mais elle n'est, à vrai dire, qu'un mot sonore, vide de sens, destiné à pallier, aux yeux du monde et à nos propres yeux, des désordres, des faiblesses dont la pratique du christianisme est le seul remède. »

J'ai pent-être plus de religion, avez-vous dit, et une religion mieux entendue que ceux qui en parlent tant. Ma religion, c'est de

faire du bien aux autres.

Je suis enchanté, en un sens, de vous voir dans ces dispositions. Puisque vous avez tant de religion et une religion si bien entendue, selon vous, c'est une preuva vous ne regardez pas la religion comment lile. Mais je crains, malgré cola, qu'ex-soit pas très-bien établie dans voire a Une des bases les plus essentielles de 4. ligion, c'est, comme chacun sail, l'hux: Or, vous ne me paraissez même paraissez modestie; puisque vous vantez tan ne religion et l'élevez beaucoup au-des. la religion de ceux qui en parlente, c'est-à-dire, probablement, de la relimprêtres, qui ont pour mission d'en prsait! peut-être aussi de la religion de c Pères, qui en ont tant parle, des oftene faisaient pas autre chose, de Jeslui-même qui n'était venu sur luipour cela. La modestie, comme we le remarquer actuellement, si vomu pas fait plus tôt, ne serait pas lekertre religion. Quoi qu'il en soit, 'se côté vos propres dispositions, pour e à cette religion elle-même.

Ma religion à moi, dites-vous

faire du bien aux autres.

C'est très-bien de faire du bientetres; mais pourtant il ne faut passeter: car alors c'est de l'orgueil, et ner que l'orgueil est un ver infernal at et détruit les plus nobles vertus, se n'en fait autant de vices hideux.

Et pour quel motif saites-vous in bien aux autres? Pour Dieu? — Near n'est point question de lui dans well gion. — Pour ceux à qui vous le sec

Non, car ils ne le méritent guère. Il lement parlant. Actuellement, je suplus que vous-même. En définité à vous que vous faites du bien, et se autres. Votre bienfaisance ne ser que de l'égoïsme? Qu'en pensez-rout doute point, quant à moi. Cet anors est si profondément enraciné au s' l'homme qu'il n'y a que l'amour d'il puisse le détruire. Dès que ment, et produit de là les plus grasse dres.

Vous faites du bien aux autres! Experincipe chez vous, ou un goût seutres c'est un principe, sur quelle bases pose-t-il. Dieu n'étant rien ou à propose yeux? Si c'est un goût seutre goût, qui en ont un tout oppose! [as goût, qui en ont un tout oppose! [as goût change, demain, aprè-dest qu'il était, vous le suivrez donc an qu'il était, vous le suivrez donc an effet, puisque vous ne connaise. frein qui puisse vous contenir?

Vous faites du bien aux suite bien n'est pas de vous : d'où vous pieu évidemment. Et vous ne suite à lui? et vous ne l'en remercier jour? Ah! si ceux à qui vous faite comme vous dites, se condustre vous, qui n'êtes que le distribute que vous faites, comme vous suites.

z à l'égard de Dieu, auteur et conservateur tout bien, vous ne voudriez jamais en-idre parler d'eux.

Vous faites du bien aux autres ! Pourquoi nc? - C'est mon devoir, dites-vous, car je regarde comme des frères; ils sont contiellement en rapport avec moi, et ils peunt un jour me rendre la pareille. - C'est n: mais vous ne comprenez donc pas que is condamnez par cels même votre con-ite à l'égard de Dieu, votre Père, de Dieu i vous a donné l'existence, qui vous la conve à chaque instant, et qui doit nécesrement vous récompenser ou vous puselon que vous aurez bien ou mai remvos devoirs.

Rien de mieux que d'aimer les autres et leur faire du bien, » dit encore à ce sujet ibé de Ségur. C'est aussi ce que la religion étienne nous ordonne avec le plus d'inance; « elle va même jusqu'à assimiler levoir au grand et sondamental devoir mer Dieu: Tu aimeras, nous dit-elle, eigneur ton Dieu de tout ton cœur. C'est premier commandement. Et voici le sei, qui est semblable au premier : Tu aiis ton prochain comme toi-même. (Matth. 37-39.)

Ce sont les propres paroles de Jésusist; mais il ajoute quelque chose à quoi s ne prenez pas garde : En ces deux comdements consiste toute la loi. (Ibid., 40.) Vous, dont la religion, dites-vous, conseulement à faire du bien aux autres, s supprimez un des deux commandeits, le principal, celui qui, ordinaire-t, fait nastre l'autre, qui le développe, nente, le fait monter jusqu'à l'héroïsme; qui l'élève à la hauteur d'un devoir ieux, le commandement de l'amour de et l'obligation de le servir.

l fant avoir ses deux jambes pour mar-n'est-il pas vrai? Egalement, pour remlotre destinée sur la terre et arriver au il faut la pratique des deux grands nandements: 1º Tu aimeras ton Dieu;

aimeras tes frères comme toi-même. ussi le deuxième subsiste-t-il bien sent là où ne règne pas le premier; frience de dix-neuf siècles est là pour iter. Les Chrétiens qui appuient l'amour uls qui les aiment véritablement, efficat, purement et constamment.

uels ont été les plus grands bienfaiteurs umanité souffrante? Des saints, c'estdes hommes brûlants de l'amour de

Our n'en citer qu'un entre tous, voyez Vincent de Paul, ce héros de la charité Belle, ce père de tous les malheureux, des œuvres bienfaisantes qu'il a fon-Qu'était Vincent de Paul? Un prêtre, mme de l'Eglise! Où puisait-il ce pro-🖈 dévouement envers ses semblables? amour de Dieu, dans la pratique de la de Jésus-Christ. uelles sont les institutions de bienfaisance qui prospèrent le plus (pour ne pas dire qui prospèrent seules)? quelles sont celles qui vivent, qui se développent, qui subsistent à travers les siècles? Celles que fonde l'Eglise, celles qui reposent sur une pensée religieuse, celles que couronne la croix de Jésus-Christ!

REL

« Qui a fondé les hospices? L'Eglise.

« Qui a recuelli dans tous les temps, qui, de nos jours, malgré les entraves que d'aveugles gouvernements lui suscitent, recueille toutes les misères, soit de l'âme, soit du corps, soit de l'enfance, soit de l'âge viril,

soit de la vieillesse? L'Eglise.

« Qui a créé, pour soulager chacune de ces misères, des ordres religieux d'hommes et de femmes, appliqués les uns aux petits enfants abandonnés, les autres à l'éducation des pauvres, les autres au soin des malades, ceux-ci au soin des fous, ceux-là à la rédem,tion des captifs, à l'hospitalité des voya-geurs, etc., etc.? L'Eglise, et l'Eglise soule. « C'est elle qui enfante les parfaits dévoue-

ments à l'humanité; c'est elle qui fait la sœur de Charité, comme elle fait le mission-naire et le moine du Saint-Bernard! Toujours l'amour de Dieu, comme fondement le plus

solide de l'amour des hommes l

« De notre temps, plus que jamais, on parle beaucoup d'humanité, de fraternité, d'amour des pauvres. On bâtit des systèmes: les belles paroles ne coûtent rien: on fait des livres et des discours. Pourquoi tout cela a-t-il si peu de résultats? Parce que la religion ne vivifie pas ces efforts. Un effet ne peut exister sans sa cause; la cause, le principe le plus fécond de la charité fraternelle, est la charité divine de l'amour de Dieu.

« Méliez-vous donc des beaux systèmes de fraternité qui font abstraction de la religion. Sans Notre-Seigneur Jésus-Christ, il n'y a pas d'amour des hommes efficace, pur, solide

et durable.»

Je n'ai pas le temps, dites-vous encore, d'être religieux comme vous l'entendez. Je

suis trop occupé pour cela.

Quand bien même la religion demanderait la plus grande partie de notre temps, comme vous semblez le croire, nous ne devrions point hésiter à le lui consacrer, puisque c'est la chose la plus importante, nous pourrions dire même la seule chose véritablement nécessaire, suivant les paroles mêmes de Jésus-Christ: Porro unum est necessarium. (Luc. x, 42.) Que diriez-vous d'un soldat qui, au lieu d'obéir à son chef, lui répondrait : « Je vous dois l'obéissance, je le sais; mais je vous obéirai à ma manière. Je n'ai pas le temps de le faire comme vous l'entendez. J'ai mes occupations qui absorbent tous mes instants. . - C'est un fou, diriezvous. S'il persiste, il passera devant un conseil de guerre, qui le punira séverement et avec raison, car c'est là précisément sa grande occupation: l'obéissance à ses chefs. Dieu est notre chef suprême, et nous sommes tous à son service, dans quelque position que nous nous trouvions. Nous ne pouvons donc, sans une insigne folie, sans la plus grande

culpabilité, refuser de lui obéir, sous prétexte que nous avons nos occupations à nous qui absorbent tous nos instants.

Est-il vrai d'ailleurs que l'accomplissement de nos devoirs religieux demande une grande partie de notre temps? Mais non. Tout notre temps appartient à Dieu sans doute; mais ce bon Père nous permet de l'employer pour nous-mêmes, et pour les nôtres. Il demande seulement que nous ne fassions rien contre sa volonté, et que nous ayons soin, de temps en temps, d'élever nos cœurs vers lui : ce qui est plutôt un délassemeut à nos travaux qu'une occupation. Le prêtre et le religieux sont entièrement sans doute au service de Dieu, et cela n'est point étonnant, puisque c'est leur état. Quant aux autres, ils sont à Dieu aussi, mais ils sont à lui de manière qu'ils peuvent être également à leurs occupations terrestres. Que dis-jel mais, au lieu de nous ôter du temps, la religion nous en donne. Elle nous en donne, parce qu'elle nous interdit positivement tout ce qui est contraire à la loi de Dieu; elle nous en donne, parce qu'elle détache notre cœur de ces délassements inutiles, de ces plaisirs fades, qui sont indignes du Chrétien, elle nous en donne encore, parce qu'elle règle admirablement notre temps, et qu'un temps bien réglé est un temps centuplé.

Je sais bien que la religion nous commande de prier Dieu le matin et le soir. Mais qu'est-ce que cela comparativement au temps que nous prendraient l'oisiveté, l'ivrognerie, la débauche, toutes ces passions qui s'empareraient infailliblement de notre cœur, si la pensée de Dieu ne s'y trouvait pour les en éloigner. Et puis qui ne comprend que cette élévation de notre cœur jusqu'au cœur du souverain Etre est le moyen le plus propre à puiser la résignation, le courage, la force dont nous avons besoin pour bien travailler pendant le jour?

Je sais bien encore que la religion nous commande de nous abstenir des travaux serviles les jours consacrés au Seigneur; meit puisqu'il faut au corps du repos, ne vantil pas mieux le prendre dans l'accomplissement des devoirs religieux que dans la satisfaction des passions désordonnées ? Quelle différence, dites-moi, entre l'ouvrier irréligieux, qui a fait le lundi, comme on dit vulgairement, c'est-à-dire qui a passé au caba-ret le jour entier, et même une partie de la nuit, et l'ouvrier religieux qui a observéle dimanche, c'est-à-dire qui, après avoir assisté aux saints Offices, a fait encore d'autres bonnes œuvres? L'un sort du cabaret la haine au cœur, et le blasphème à la bouche; l'autre sort de l'église, murmurant encore de saintes prières qui s'exhalent de son cœur tout embrasé d'amour: l'un rentre dans sa maison, si même il y rentre ce jour-là, mécontent, furieux, empressé de décharge sur sa pauvre femme et sur ses malhenrer petits enfants le feu de la colère qui s'et amassé dans son âme; l'autre y renire phia de bonté, ne trouvant point de plus donce satisfaction ici-bas, après celle de servir Dien, que de s'occuper du bonheur de ses enfants: l'un retourne à ses occupations ordinaires, poussé par la faim, mécontent de lui-même et des autres, maudissant la société, blasphémant contre Dieu, n'ayant point d'autre perspective que l'indigence et la honte peulêtre, en cette vie, sur la fin de ses jours, et, dans l'autre vie, que le néant ou des châtiments éternels; l'autre y retourne avec enpressement, conduit par la conscience. heureux de ce qu'il a fait lui-même, plus heureux de ce qu'il a vu faire aux siens, n'ayant que des paroles d'actions de graces pour tous ses bienfaiteurs, pour Dieu surtout, ce bienfaiteur universel, contant en son attentive providence, pour son avenir, comme pour l'avenir des siens, attendant avec confiance, pour lui aussi comme pour les siens, les récompences promises par la religion à tous ceux qui auront fidèlement rempli leurs devoirs ici-bas.

# RELIQUES, NOTRE-DAME DE LORETTE, SCAPULAIRES, ETC.

Objections. — Reliques en chair et en os, reliques en linge, reliques en bois, reliques en pierres, comme la célèbre Notre-Dame de Lorette, imitations de reliques, comme les scapulaires, etc, etc.; enfantillages, superstitions que tout cela! — Ne voit-on pas quelque chose de semblable chez tous les peuples plongés dans les ténèbres de l'idolâtrie? — Combien de fausses reliques, d'ailleurs! Vous n'êtes donc pas bien sûrs si ce que vous prenez pour une relique de saint François, je suppose, n'est pas celle d'un autre saint, ni même d'un voleur ou d'un assassin?

Réponse. — Cette question tient à heaucoup d'autres que nous traitons dans le cours de cet ouvrage. Nons donnons ici les explications qui la concernent plus particulièrement.

Reliques en chair et en os, vous écriezvous, reliques en linge, reliques en bois, reliques en pierres, comme la célèbre Noire-Dame de Lorette, imitations de reliques, comme les scapulaires, etc., etc.; enfantillages, superstitions que tout cela !

C'est vous qui êtes un enfant, c'est vous plotôt qui n'entendez rien aux choses de la religion, pour venir nous reprocher des pritiques si naturelles, si légitimes, si touchattes, si salutaires.

Vous ignorez donc complétement en que consiste le culte des reliques? Je vais vous le rappeler en peu de mots.

Nous sommes convaincus que le sourcir des saints nous est à tous aussi avantageux que consolant, en mettant sous nos yeux leurs vertus, et en nous portant à implorer leur intercession auprès de Dieu. Nous sommes convaincus encore que tout ce qui a fait partie d'eux-mêmes, comme leurs ossements, ou ce qui leur a appartenu à un titre quelconque, comme habit ou portion d'habit, est très-

ropre à graver vivement et profondément souvenir dans nos cœurs. Voilà tout le ille des reliques. Voilà pourquoi nous vénéins ces ossements qu'on nous assure être s restes de tel ou tel saint. Voilà pourquoi nis les baisons quel quefois avec tant de spect et d'amour. Voilà pourquoi nous fons avec lant de ferveur devant eux. Voil? urquoi tant de Chrétiens se rendent ex lerinage à la Santa-Casa qu'ils croient être maison même de la Vierge, transportée par anges en Dalmatie d'abord, puis à Lorette. ila pourquoi, ne pouvant rien avoir qui ait illement appartenu à Marie, un très-grand mbre de ses enfants portent du moins le pulaire, c'est-à-dire deux morceaux d'éle sur lesquels sont les signes qui nous la spellent, et qu'on nomme son petit habit. Enfantillage ! superstition ! avez - vous

'omment cela, s'il vous plaft? Nous croyezs assez simples, assez peu éclairés sur re religion, po-ur nous imaginer qu'il y a s ces objets matériels une force divine, vertu quelconque? Croyez-vous que t cela, en soi, que nous aimons, que nous rons, que nous prions? Non, je viens de le dire, il n'y a la qu'un signe, si je i m'exprimer de la sorte, mais un signe 4, qui est pour moi d'une grande valeur. s signe, mon imagination est frappée, cœur ému, et emporté vers les cieux, où, mvant le cœur de celui dont j'invoque la ection, il va se jeter avec lui dans le r de Dieu, source première de toute

fantillage! superstition! dites-vous.

tout cas, ce sont des enfantillages et operstitions qui datent de loin, et qui bien répandus. C'était donc par enfanet par superstition que Marie et Jean it à prier au pied de la croix? C'était par enfantillage et par superstition que intes femmes, au lieu d'oublier le corps r mattre après sa mort, étaient venues 'embaumer? C'est donc par enfantiltpar superstition que sainte Hélène sit ther la croix sur laquelle était mort Seignour Jesus-Christ, croix qui, divius tard en mille et mille percelles, a chez tous les peuples chrétiens, de dessentiments de piété? C'est donc par liage et par superstition que tant de plessesont croisésau moyen age pour la conquête des lieux saints, que personnes s'y rendent encore aujour-de toutes les parties du monde, pour lérer?... Enfantillage et superstition ctraordinaires, il faut en convenir, les retrouve partout et toujours au christi**anis**me l

n'est pas seulement en religion. ans la famille, par exemple. Une femse de vertu vient de mourir. Son fils, 'a pas vue depuis longtemps, entre ioment dans sa chambre. Il se jette criant et se lamentant, sur le corps mère : « C'est donc là, » dit-il, « tout le reste de ce que j'avais de plus cher

au monde? O honne mère, ajoute-t-il, du haut du ciel, où vous recevez, je n'en doute, point, la récompense de vos bonnes œuvres, veillez toujours sur votre fils; quant à moi,

REL.

je ne vous oublierai jamais. »

Au bout de quelques années, sa douleur a bien diminué, car, hélas! le temps emporte tout, même ce qu'il y a de plus profondément gravé dans nos cœurs; mais elle n'a pas complétement disparu. Faisant la revue de ses effets, il aperçoit je ne sais quel objet, de peu d'importance, qui a appartenu à sa mère. Cela suffit pour raviver le souvenir presque effacé de celle qu'il a tant pleurée : « O honne mère!» s'écrie-t-il de nouveau, « c'est donc tout ce qui me reste de celle qui m'était si chère. Du haut du ciel où vous êtes plus heureuse que votre fils sur la terre, continuez de veiller sur lui; il sera toujours le même à votre égard. »

Voilà bien le culte des reliques en famille. Le trouvez-vous condamnable? Ne vous paratt-il pas, au contraire, naturel, consolant, salutaire? Pourquoi donc le jugeriez-vous différemment en religion?

Je le retrouve,ce culte, jusque dans les positions où on se serait le moins attendu à le rencontrer.

Nous sommes en guerre, je suppose, un héros vient de tomber sur le champ de batai!le, après avoir fait des prodiges de valeur. Son fils arrive quelque temps après. On lui raconte les exploits et la mort de son père, et on finit par lui présenter l'épée qu'il avait au côté, quand il succomba plein de gloire. Le jeune homme la saisit d'une main émue, il la baise avec amour et respect, puis, l'élevant en l'air : « Par cette arme sainte, » s'écrie-t-il, «je jure, ô mon illustre père! de marcher toujours sur vos traces. » ... Il a tenu religieusement sa parole; car, au bout de quelques années, il a remplacé son père dans le service militaire, si même il ne l'a surpassé.

Quoi donc! la relique d'un héros fait un héros, et quand nous vous disons que la relique d'un saint peut faire un saint, vous vous moquez de nous, vous nous blâmez, vous traitez cela d'enfantillage et de superstition! Vous avez donc doux poids et deux

mesures?

Enfantillage et superstition! dites-vous. Mais, vous-même, qui parlez, vous, libre penseur, incrédule peut-être, comme vous vous appelez, n'avez-vous pas donné bien souvent des preuves du même enfantillage et de la même superstition? N'êtes-vous pas dispose à en donner encore à la première occasion? A l'appui de ce que j'avance, je pourrais citer mille faits de notoriété publique. Je n'en rapporterai qu'un, le plus récent de tous, puisqu'il n'est encore qu'en voie d'exécution, si ce n'est même en pro-

Nous lisons dans le Courrier de Paris, journal ordinairement peu favorable aux idées religieuses, la nouvelle suivante:
« La chambre de Béranger sera conservée.

M. Perrotin vient de faire l'acquisition de

tout ce qui se trouvait dans cette chambre, afin de conserver tout cela dans un religieux respect. Il a fait venir son architecte, qui, après avoir mesuré exactement la chambre habitée par Béranger, va construire dans la maison de M. Perrotin une chambre exactement semblable, mêmes dimensions, même exposition, mêmes croisées, mêmes dispositions intérieures de la chambre, des armoires, des portes, etc.

« Lorsque cette chambre sera construite, on commencera par y appliquer le papier qui se trouve actuellement dans la chambre de Béranger, papier qui sera mouillé, afin de pouvoir être décollé et transporté dans

la chambre nouvelle.

« Tous les meubles seront mis alors dans la position et aux places qu'ils occupent actuellement, qu'ils occupent actuellement, qu'ils occupaient lors de la mort de Béranger. On y verra son lit, sa table de travail avec son encrier et sa dernière plume, le fauteuil où il s'asseyait toujours et celui où s'asseyait Mme Judith, la bonne vieille, les chaises, les gravures, et notamment le portrait de Manuel, etc. Cette chambre nouvelle sera sans cesse disposée comme l'était l'ancienne où mourut Béranger.

« On ne peut que féliciter M. Perrotin de l'idée religieuse qu'il a eue là, et du soin avec lequel il s'occupe de la réaliser. Cette chambre sera certainement, dans bien des années encore, comme l'ermitage de Jean-Jacques, le but de pèlerinages poéti-

ques. >

Un autre journal, l'Union, fait à ce su-

jot les réflexions suivantes :

« Certes, nous ne blâmons pas le culte des souvenirs et de l'amitié. Mais nous ne voudrions pas que ce qui est bon dans les règles ordinaires de la vie fût tourné à crime, lorsque la religion et la foi, ce qu'il y a de plus sacré sur la terre, en deviennent les principaux mobiles. Que M. Perrotin conserve les objets qui lui rappellent le poste son ami, cela est fort respectable; mais, quant au pèlerinage dont parle le Courrier de Paris, ce ne sera pas un des spectacles les moins curieux de ce temps, que de voir les libres penseurs et les esprits-forts du siècle agenouillés devant les reliques de Béranger et de Lisette, et de lire ensuite leurs tirades philosophiques contre les superstitieuses momeries de la foi et de la piété catholiques.

« Il ne faudrait pas connaître les pèlerins pour supposer qu'ils n'oseront pas donner en public l'exemple d'une pareille inconséquence. Ne sont-ils pas les fils de ceux qui brûlaient en place de grève la châsse de la patronne de Paris comme un instrument de auperstition et d'ignorance, après s'être préparés à ce grand acte par un pèlerinage à Ferney, d'où ils rapportaient précieusement quelques fragments de rideaux et de tentures? »

A ces réflexions pleines de raison, qu'il nous soit permis d'en ajouter une. Ce que nous voulons dire, c'est qu'il y a là plus que la justification des reliques ordinaires,

puisque nous y retrouvons positivement una Lorette, d'un tout autre genre que celle que les Chrétiens vénèrent. Il n'entre point dons notre plan d'examiner si la Santa-Casa est hien la maison de la sainte Vierge; mais ce que nous ne pouvons nous empêcher de remarquer, c'est que les anges ont hien pu faire pour leur reine ce qu'un ami tente en partie pour son ami, c'est-à-dire la translation de sa demeure, et que, dans la supposition de ce fait, qui n'a rien d'impossible la Divinité, la conduite des Chrétiens se saurait être taxée, par qui que ce soit, d'esfantillage et de superstition.

Ne voit-on pas, dites-vous, quelque chos de semblable chez tous les peuples plous

dans l'idolâtrie?

Sans doute, et c'est encore à l'appui de notre thèse; puisque l'universalité est m des caractères les plus sûrsde la vérilé. Il a donc, sous ce rapport encore, un ind vrai dans les pratiques superstitieuses des peuples plongés dans l'idulâtrie; mais c'es un fond encrouté, comme on l'a dit arant nous, des erreurs de l'ignorance et des passions. Ils s'imaginent, par exemple, qu'il y a dans leurs amulettes une verta divine qui n'y est ni ne peut s'y trouver; ils s'imtginent encore que cette vertu vient d'un être impuissant ou malfaisant : toutes choses absurdes non moins que superstitieuses. Quit à nous, nous n'avons rien de semblable des le culte que nous rendons aux reliques @ quelque nature qu'elles soient. Nous » voyons en cela qu'un moyen efficace d'éle vernos esprits et nos cœurs vers ceux qui ont été et sont encore les amis de Dieu; puis, vers Dieu lui-même. Or, je le répête, il n'y a là rien absolument qui ne soil conforme à la raison et à la foi.

Combien de fausses reliques, d'aillers avez-vous dit encore. Vous n'êtes donc pas bien sûrs si ce que vous prenez pour la relique de saint François, je suppose, n'est pas celle d'un autre saint, ni même celle d'un

voleurou d'un assassin ?

Combien de fausses reliques! dites-vors. Pas tant que vous vous!'imaginez; carl'aulorité ecclésiastique ne permet de les exposer à la vénération des fidèles qu'après en aveir reconnu l'authenticité. Il y a donc là d'abord le jugement d'une saine raison qui soffit pour donner toute droiture à pos actions. Mais ce n'est pas tout, il y a là encore l'assistance de la grâce que Dien a promise à cell qui sont chargés de la direction de son figlise, et qui leur est donnée à proportion de leurs besoins. Ne savez-vous pas par que miracle la croix sur laquelle était mort Noire Seigneur fut distinguée de celle des voluns crucifiés à ses côtés? N'avez-vous pas entendu parler de cette fausse relique que saint Martin reconnut miraculeusement et fit disparaître?

Dieu, direz-vous, ne donners pes toujous aux hommes le pouvoir de faire des mirecles pour distinguer les fausses reliques des

véritables.

Vous avez raison; mais, en supposant de

ses reliques, ce qui arrivera très-rareit pour les raisons que je viens de dire, ls si grands inconvénients y trouvez-3 7

ous croyez vénérer la relique de saint içois, dites-vous, et c'est celle d'un autre

qu'importe l c'est toujours un ami de Dieu. leurs, nous ne cessons de vous le dire, 'est point la relique en soi que nous véns, mais celui qui est rappelé par la ue. Donc saint François, à quelque qu'appartienne la relique devant la-

e nous nous sommes prosternés. sin même, ajoutez-vous.

ce cas encore, le malheur n'est pas si I que vons le croyez, ou que vous feide le croire; car, nous venons de vous

le répéter, ce n'est pas la relique en soi que nous vénérons, mais le saint qu'elle nous rappelle, à quelque être qu'elle ait appartenu, fût-ce celle d'un autre saint, et même d'un voleur et d'un assassin. Le Seigneur à qui notre culte se rapporte toujours, en dernier lieu, connaît nos intentions, et les récompense selon qu'elles le méritent.

C'est la même chose pour les reliques de l'amour filial ou de tout autre sentiment na-turel. Allez dire à un enfant qui garde précieusement un objet qu'il croit avoir appartenu à son père : « Vous n'êtes pas bien sûr. de votre fait! - Et qu'importe !» vous répondra-t-il; «l'objet matériel ici n'est rien, où est du moins peu de chose. L'essentiel consiste dans les dispositions du cœur. » Pourquoi n'en dirions-nons pas autant en religion?

### RESPECT HUMAIN.

ection. - Que dira-t-on de moi?

ronse. — Qui le croirait, si nous n'en s la preuve sous les yeux, en nouses, partout, que ces quelques mots, moés extérieurement, et souvent même ieurement, arrêtent plus de personnes l'accomplissement de leurs devoirs,

es plus violentes passions?

e dira-t-on de moi? objectez-vous is qui donc désirez-vous contenter? Tout onde? Ce n'est pas possible. Quoi que fassiez, on parlera; et, parmi ceux qui ront. il y en aura toujours la moitié, au i qui vous blamera. Allez à droite; on «Pourquoi ne va-t-il pas à gauche?» igauche; d'autres diront : « Pour quoi ne pas à droite?» Demeurez en place; a: - Pourquoi ne marche-t-il pas?» ez; d'autres diront : « Pourquoi ne re-t-il pas en place? » Tant il est vrai est de toute impossibilité de plaire à monde. Si vous conserviez le moinute à ce sujet, je vous renverrais au Fontaine, ou plutôt au stupide meuu'il met en scène. Vous connaissez la sion qu'il tira, quand il n'eut rencone désapprobation, quelque parti qu'il opté:

is ane, il est vrai, j'en conviens, je l'avoue; que dorénavant on me blame, on me loue, i dise quelque chose, ou qu'on ne dise rien, ax faire à ma tête. Il le fit, et fit bien,

'est pas ce que je veux vous dire de car on fait souvent mal et bien mal en rant que sa tête et en ne recherchant propre approbation; mais ce que je ous dire, c'est de ne pas prétendre à bation de tous : il sorait absurde de er, absurde même d'y penser.

ien 1 donc, puisque vous ne pouvez dre à l'approbation de tous, de qui cherez-vous l'approbation? Des honens, n'est-il pas vrai? Or, là-dessus, ouvez rester tranquille, plus vous remvos devoirs avec exactitude, et plus turez leur approbation. Ils dironi de

vous que vous êtes un véritable disciple de Jésus-Christ, un saint peut-être. Alors même qu'ils n'auraient pas le courage de faire eux-mêmes ce que vous faites, ils ne vous en estimeront que mieux, ils vous admireront comme un héros du christianisme. Si vous n'avez pas toujours agi de même, si vous êtes revenu d'un profond égarement, comme Paul, qui avait persécuté l'Eglise de Dieu, comme Augustin qui l'avait scandalisée par sa vie sensuelle, ils vous regarderont d'abord peut-être avec étonnement ; mais à l'étonnement succédera l'admiration, puis l'amour; et ils béniront hautement le Seigneur de ce qu'il aura opéré en vous un tel changement. Quedis-je ! mais l'allégresse ne sera pas sur la terre seulement, à votre occasion : car Notre-Seigneur nous assurequ'il y aura plus de joie dans le ciel pour un seul pécheur qui fait pénitence que pour quatre-vingt-dix-neuf justes, qui n'en ont pas besoin: Dico vobis, quod ita gaudium erit in cælo super uno peccatore pænitentiam agente, quam super nonaginta novem justis, qui non indigent pænitentia.» (Luc. xv, 7.)

Mais, me direz-vous, beaucoup me désap-

prouveront.

Oui, les impies, les pécheurs, les hommes. faibles, inconséquents, dépourvus de sens. non moins que de vertu. Est-ce que vous désirez l'approbation de ces sortes de gens? Est-ce que leur désapprobation n'est pas pour vous un houneur véritable? Voyez l'artiste : de qui recherche-t-il l'approbation? De ceux qui ont quelque talent, ou du moins quelque connaissance dans son art. Quant au jugement des nutres et à leur sot bavardage, il n'en fait aucun cas. Voyez encore le brave soldat: De qui ambitionne-t-il l'approbation? De ses chefs, des autres soldats, braves comme lui, estimables comme lui. Quant au jugement des lâches et à leur sot bavardage, il les méprise souverainement. Et vous, disciples de l'Evangile, soldats de Jésus-Christ, vous qui êtes appelés à étudier et à pratiquer, chaque jour, la lei divine, veus qui avez à faire la conquête du ciel, vous seriez arrêtés, en chose si importante, par le jugement des sots et le bavardage des lâches? quelle absurdité!

Est-il vrai d'ailleurs qu'ils désapprouveront votre conduite parfaitement chrétienne? Extérieurement, oui paut-être; mais intérieurement, ils vous approuveront comme les autres, et peut-être encore plus que les autres. Votre conduite les fera rougir; et ils se blâmeront de deux choses: d'abord de ne pas faire ce que vous faites; et ensuite de vous désapprouver en paroles, tandis qu'ils vous approuvent en pensées.

Et même, extérieurement, vous condamneront-ils toujours? Non. Soyez sincèrement et véritablement Chrétiens. Avec les devoirs qui vous sont imposés par la foi, pratiquez te plus exactement possible, comme Dieu vous le commande, tous les devoirs de votre état; magistrats, soyez toute intégrité; négociants, soyez la probité même; soldats, soyez pleins de valeur au milieu des plus grands dangers; et vous verrez que votre christianisme, en toute rencontre, tournera plutôt à votre gloire qu'à votre honte.

Vous connaissez l'histoire de ce soldat qui avait laissé tomber son chapelet, dans un combat naval : « A qui cela? » dit un de ses camarades, qui ne craignait pas de tourner en ridicule les choses saintes, au moment même où la mort pouvait le frapper et le conduire au tribunal du souverain Juge. A moi 1 » répondit hardiment le soldat en question.—« Ce sont des boulets bien petits pour un jour de combat, » reprit le mauvais plaisant. — «C'est vrai, camarade, » répondit encore notre soldat chrétien, « mais je ne les en aime pas moins. Quant aux autres, je ne les crains pas plus que vous. » A peine avaitil dit ces mots qu'une bombe vint à tomber sur le vaisseau. Notre soldat n'avait eu que le temps de ramasser son chapelet. Sans s'occuper à le serrer, il se précipite sur la bombe, qu'il a le bonheur de jeter dans la mer avant qu'elle ait éclaté. «Bravo!» crièrent d'une voix unanime ses camarades. « Bravo! » répéta encore plus haut que les autres celuiqui un instant avant avait voulu le tourner en ridicule. « Bravo ! » dit à son tour le capitaine, qui avait tout entendu et tout vu; « bravo !... proposé pour la décoration! » ajouta-t-il, en s'approchant de lui et en lui serrant affectueusement la main. Il l'eut en effet, et il se trouva que celui qui n'avait point rougi de la croix de Jésus-Christ, ni des livrées de sa divine Mère, n'en porta qu'avec une plus véritable gloire, aux yeux de tous, la croix de la légion d'hon-

Comme vous le voyez, l'objection du respect humain n'est rien: il suffit de la fouler aux pieds, pour qu'elle s'en aille en fumée. Il n'en résulte, tout au plus, qu'un peu de bruit, et encore ce bruit tourne-t-il souvent à votre propre satisfaction et à votre gloire. C'est pourtant une objection de tous les temps et de tous les lieux; mais, partout et toujours aussi, on l'a traitée, comme nous le

faisons en ce moment, c'est-à-dire de table folie.

« Tout pécheur est un insensé, dit sillon, à l'oceasion du respect humain, que que tout pécheur présère un plaisir du 3 tant à des promesses éternelles. Néuma nos passions forment des erreus qu'il in nas toujours si facile de démêler de la reta Mais l'erreur dont nous parlons n'espe a ce nombre : l'extravagance y paratt nis couvert qu'elle ne laisse presque put a à la méprise. En effet, placez-vous des se situation qu'il vous plaira, soyer bour 1 bien, soyez homme de plaisir; chossac. la cour ou de la retraite; vivez en phus. ou en libertin; croyez-vous faire man tous les hommes les approbateurs ou conduite, et réunir tous les sufract votre faveur? Dans la situation per vous êtes, n'esant rompre avec le pur gardant encore tant de mesures »: croyez-vous que tout vous applient que vous n'y ayez pas vos censeur. > vos panégyristes? Ici vous êtes borsentiel, ami généreux, homme & > supérieur aux autres, esprit omé «# là on vous accuse de perfidie, on mes de mauvaise foi, on avilit l'éclat alerde vos talents et de vos services, ... range parmi les esprits vulgaires, a raprête des attachements secrets, et >>> blesses indignes de votre gloire. Esqui toutes les situations, et voyez si reus 🛩 jamais parvenir à mettre tous le 🖃 dans les intérêts de votre réputate : votre conduite. Moïse vengeant la 🗫 -Israélite opprimé, contre la violer: Egyptien, n'est pas à couvert de la se de ses frères. Moïse vengesnt la çet Seigneur sur ses frères mêmes, en 🕾 nant les murmurateurs, n'est pas pla ? reux dans leur esprit, et n'évite = \* reproches. Moïse retiré pendant == jours sur la montagne, préférant 🚈 douceurs de la solitude, et les occas tions inessables avec son Dieu, à 4 ==== des tribus, et au vain éclat du gouvant et de l'autorité, est, dans les discos "de toute l'armée, un séducteur, qu. avoir trompé le peuple en l'engre le désert, a disparu pour se dérois. timent que méritait son imposturau milieu de ce même peuple. et les tribus, et exercant le minister ? Seigneur l'avait chargé, est us qui aime le gouvernement, et de seul une autorité qu'il devrait para-Aaron, son frère. Le zèle, l'induiss commune, la retraite, la faite des places, les grandes places elles atctrouve des censeurs. Faites conver le pouvez, tous les hommes sur 15 et alors on vous permettra, à la bosse de vous faire de la vanité de less la règle de votre conduite. Vous toujours aux uns par les mêmesa! où vous avez su plaire aux aure mes ne sauraient en convenir, per passions sont la règle de leurs passions

ue les passions ne sont pas les mêmes dans lus les hommes.

. Or, puisque, dans aucune circonstance de Mre vie. vous ne sauriez éviter la bizarreadesjugements humains, pourquoi la crainiez-vous dans la piété seulement? Que us arrivera-t-il lorsque vous vous serez claré pour Jésus-Christ? Ce qui vous arre tous les jours dans vos entreprises tem-relles: chacun s'érigera en juge de cette uvelle démarche; chacun se croira en oit de vous prescrire loin de vous des rès de son goût, et de vous donner des avis sa façon : vous aurez des apologistes, et us aurez des censeurs. Or, si cet inconnient ne vous arrête pas dans les affaires la terre, faut-il qu'il vous détourne de la inde affaire du salut? et êtes-vous sages de ser vous sauver par la crainte d'un mal rous ne sauriez éviter même en ne vous vant pas? Ah! regardez plutôt la contration des langues, et la diversité bizarre jugements humains, comme une suite ordres éternels de la sagesse divine, lalle permet que le monde soit toujours e Babel insensée, où chacun parle un age différent, afin que la foi de ses serurs s'instruise dans cette confusion, y suvre le peu de solidité des opinions et censures humaines, et apprenne à ne pas ndre ce que le monde lui-même nous end à mépriser.

Mais je vais plus loin, et je dis : Quand ne en prenant le parti de la vertu, vous ez fait du monde entier le ceuseur de e conduite, chi qu'importent les jugets des hommes à celui qui a su mettre Dieu dans ses intérêts? Est-ce pour le le que vous travaillez à votre salut? Si périssez, l'homme vous sauvera-t-il? le Seigneur vous justifie, qui osera vous mner? Chacun ne portera-t-il pas son re fardeau devant la majesté terrible de qui reprendra le monde de l'injustice s jugements, et qui jugera ceux qui jula terre? Craignez donc les jugements eu, parce qu'ils doivent décider de voernité; mais, pour les hommes, ne daipas même savoir ce qu'ils pensent de Eh! qu'a de commun leur estime ou népris avec votre destinée éternelle? ais non, je me trompe : leurs mépris rs censures sont toujours la récompenla vertu, et le présage le plus certain tre salut, et, par conséquent, si votre ement de vie avait pu mériter les apssements d'un certain monde, vous z vous défier d'une démarche qui aui lui plaire. Une vertu du goût des péme serait suspecte, l'œuvre de Dieu approuvée des hommes me ferait craindre qu'il n'y eût encore quelque chose d'humain; je tremblerais pour un changement qui n'aurait pas changé ce monde réprouvé à votre égard; il y aurait toujours lieu d'appréhender qu'il ne restât encore entre vous et lui quelque conformité secrète (car d'ordinaire, il ne saurait goûter que ce qui lui ressemble), et que Jésus-Christ ne condamnât en vous ce que le monde y approuve encore. Mais si vous êtes assez heureux pour mériter ses censures, je vous le dis de la part de Dieu, ne craignez rien, le mépris des hommes vous répond de l'approbation du Ciel; vous appartenez à Jésus-Christ, dès là que le monde vous réprouve.

RES

« En effet, le juste ici-bas ressemble à ce feu sacré que les Juiss, de retour de la cantivité, retrouvèrent caché dans les entrailles de la terre. Il ne leur parut d'abord, dit l'Ecriture, qu'une eau épaisse et boueuse: Non invenerunt ignem, sed aquam crassam: mais à peine le soleil, vainqueur des nuages qui le cachaient alors, eut lancé dessus quelques traits de sa chaleur et de sa lumière, qu'on vit à l'instant ce seu divin se rallumer, et briller d'un éclat si extraordinaire et si nouveau que les spectateurs éblouis en furent saisis d'admiration et de surprise : Utque tempus affuit quo sol refulsit, qui prius erat in nubilo, accensus est ignis magnus. ita ut omnes mirarentur. (II Mach. 1, 20, 22.) Telle est la condition du juste en cette vie: le feu sacré qu'il porte caché dans son cœur est couvert sous de viles apparences; on le regarde comme une houe méprisable, qui n'est propre qu'à être foulée aux pieds, parce que c'est ici le temps de sa captivité, et que Jésus-Christ, le soleil de l'éternité, est encore caché, pour lui, dans un triste nuage. Mais, quand une fois le Fils de l'homme, paraissant du haut des airs sur une nuée de gloire, vainqueur de ses ennemis, et ayant à ses pieds les nations assemblées, aura lancé sur ce juste quelques traits de sa lumière et de sa majesté; alors on verra ce feu caché sous les apparences d'une vile boue se rallumer; cet homme si obscur, si méprisé, se démêler de la foule, briller d'un éclat nouveau, s'élever dans les airs, environné de gloire et d'immortalité; et offrir aux amateurs du monde un spectacle d'autant plus étonnant qu'il ajoutera à leur surprise le désespoir affreux d'une destinée bien différente : Utque tempus affuit quo sol refulsit, qui prius erat in nubilo, accensus est ignis magnus, ita ut omnes mirarentur. Faibles hommes! que vos discours paraissent méprisables à une âme qui peut se consoler dans cette espérance.

# RÉSURRECTION.

ctions. — Jésus-Christ n'est point res-. — Ce sont les apôtres qui avaient son corps, pour faire croire à sa rétion et mieux établir sa doctrine. ressusciterons pas plus que lui. t les prêtres qui disent cela, mais c'est impossible. — Où Dieu reprendrait-il ces parcelles dispersées en tous lieux, confondues les unes dans les autres.

Réponse. — Parlons d'abord de la résurrection de Notre-Seigneur Jésus-Christ.

C'est à nos yeux l'acte le plus important, le plus merveilleux de tous ceux qui se sont accomplis dans le temps. Je n'en excepterai pas même la création. Dans la création Dieu agit hors de lui-même; dans la résurrec-tion un Dieu agit sur lui-même, et de quelle manière! Cetté parole éternellement existante dans le sein de Dieu, et qui se matérialise dans le temps, a quelque chose de bien incompréhensible; mais cette goutte de sang tombée sur la terre et qui, en se ranimant, ranime la nature défaillante; mais ce corps qui, en sortent des ténèbres du tombeau et en s'élevant vers les cieux, arrache le monde aux ténèbres dans lesquelles il gémissait et l'entraîne avec lui vers les cienx: tout cela n'est-il pas plus incompréhensible encore?

RES

Le fait de la résurrection ne saurait donc être appuyé sur une base trop solide.

Soit que nous considérions les témoins qui attestent la résurrection de Jésus-Christ, soit que nous nous arrêtions au fait lui-même, et que nous écoutions les explications de nos adversaires, soit, enfin, que nous en considérions les conséquences encore subsistantes, tout réclame également, de notre part, l'assentiment le plus prononcé. Que veut-on dans des témoins? Connais-

sance et sincérité. Il faut qu'ils ne soient point induits en erreur, et qu'ils n'y induisent point les autres. Or, ces deux caractères, assignés par une saine critique, pour nous mettre à l'abri de l'erreur, se trouvent au suprême degré dans les témoins de la résurrection.

D'abord ils n'ont pu se tromper.

Ils étaient en grand nombre d'après l'attestation des saintes Ecritures. Jésus res-suscité se montre à ses apôtres, à presque tous ses disciples, à quelques semmes dévouées, à plus de cinq cents personnes réunies: Visus est plus quam quingentis fratribus simul. Deinde visus est Jacobo, deinde apostolis omnibus. (I Cor. xv, 6, 7.)

Ces témoins ne peuvent être accusés d'une crédulité trop prompte. Chez eux, l'espé-rance était ou détruite ou considérablement affaiblie. Aussi, quand les saintes femmes qui étaient allées au sépulcre annoncent qu'elles ont vu le Sauveur vivant, elles sont traitées de visionnaires: Visa sunt ante illos sicut deliramentum verba ista, et non crediderunt

illis. (Luc. xxiv, 11.)

Les apôtres n'en croyaient pas même lours propres yeux, comme l'atteste le passage suivant: Stetit Jesus in medio corum.... Conturbati vero .... existimabant se spiritum videre, et dixit eis..... Palpate et videte quia spiritus carnem et ossa non habet, sicut me videtis habere. Adhuc autem illis non credentibus, dixit: Habetis hic aliquid quod manducetur? Et cum manducasset cum eis, sumens reliquias dediteis. (Luc. xxiv, 36-43.) Il est inutile de parier de l'incrédulité de saint Thomas devenue proverbiale. « Heureuse incrédulité, » s'écrie ici un orateur chrétien, « heureuse incrédulité propre à vaincre la nôtre, parce qu'elle nous garantit

la sévérité de l'examen des disciples, et nous apprend qu'ils n'ont pas été le joues d'une crédulité précipitée! »

Jésus apparaît, non pas une fois, dent fois, non pas d'une manière rapide et sugitive, mais un grand nombre de fois, et pendant quarante jours: Præbuit seipsum tivum... per quadraginta dies apparens eis, et loquens de regno Dei. (Act. 1, 3.) Il se montre, non pendant la nuit ni dans l'obscurité, mais en plein jour, dans toutes sortes de lieux, dans les endroits les plus découverts sur le chemin d'Emmaüs, sur les bords du lac de Génésareth, sur une montagne de Galilée.

Remarquons encore que les apôtres avaient vécu, pendant trois ans, dans la plus grande intimité avec Jésus, que sa figure, son sir, ses manières, sa voir, son langage, sa personne, que tout ce qui le concernait leur étal parfaitement connu.

Remarquons que les disciples avaient la plus grand intérêt de vérifier le fait de la resurrection. Toute leur espérance était dans Jésus; ils ne pouvaient donc trop s'enquérir

de sa destinée.

De toutes ces considérations, je conclus que si les apôtres ont été induits en erreur par rapport à la résurrection, que si, pendant quarante jours, ils ont été le jouet d'unevaine illusion, il n'y a plus rien de réel dans œ qui nous environne, Oui, je ne crains pas de le dire: Pendant les quelques jours que l'on appelle ma vie, je me regarde aussi comme le jouet de vains fantômes; la vie est unlong rêve à mes yeux, et ce monde une grande illusion. Conséquence absurde, et devant laquelle le plus déterminé sceptique doit reculer effrayé.

Donc les apôtres n'ont pu être induits en

erreur.

J'ai ajouté qu'ils ne sont point trompeurs. Cela est parfaitement établi ailleurs, el pour s'en convaincre, il sussit de lire le Noaveau Testament. La véracité des évangélistes repose sur des preuves si multipliées, si frappantes, que nous n'en trouvons de semblables dans aucun historien profane. Donc les témoins de la résurrection ne peuvent être regardés comme des imposteurs.

Je pourrais, à la rigueur, me borner à cel argument irrécusable; mais, comme le fait dont je m'occupe est d'une importance particulière, il demande aussi des preuves par-

ticulières.

Dans la supposition de nos adversaires, les apôtres se seraient dit : Un homme a pa ru parminous; il nous a trompés; dévoucanous à sa gloire, même après sa mort. Ces un imposteur, faisons-le reconnaître pou la vérité éternelle. Il fut élevé en crois, il est enseveli dans le tombeau, annonqui au monde entier qu'il est ressuscité, qu'il est le Fils de Dieu, immortel comme son

Je le demande d'abord : une pareille idée a-t-elle pu se présenter à l'esprit des and tres? Ces hommes simples, absolument étrangers à la science, à la gloire, à tout ca lui nourrit l'ambition, ont-ils pu former le projet le plus vaste, le plus incompréhensiple qui soit jamais entré dans l'esprit de l'homme? La conquête du monde entier, et

ette conquête par une croix !

Je le démande en second lieu: si ce proet a pu se présenter à leur esprit, leur proité n'a-t-elle pas dû le repousser? Dans leur puduite, comme dans leur doctrine, les apôes se montrent irréprochables. Comment pur leur supposer le criminel projet d'en aposer au monde entier; d'attaquer le ciel ni-même, en faisant adorer comme le fils Dieu un imposteur digne de tous les sup-

ices qu'il endura?

D'ailleurs, quel eût été le but de ce desincriminel? Telle est la nature de l'homme l'il ne se détermine à rien d'important, de flicile surtout, sans y être entraîné par un térêt quelconque. Or, quel intérêt pouient avoir les apôtres à annoncer au mon-Jésus faussement ressuscité? Que pouent-ils attendre de Dieu? Des châtiments portionnés à la plus grande des imposes. Que pouvaient-ils espérer des homs? Le mépris, les chaînes, les supplices, mort. Oui, ils n'avaient rien autre chose ttendre de la part des hommes, toujours tement attachés à leur religion, et surtout la part des Juifs qu'ils accusaient d'avoir sé le sang innocent, de s'être rendus coules du plus grand des crimes, d'un crime mi, incompréhensible... le déicide!

En supposant que les apôtres se fussent sés un instant, leurillusion eût été prompient détruite. Je les vois annoncer par-t la résurrection de Jésus, partout aussi je vois chargés de chaines, conduits devant tribunaux, livrés à toutes les tortures, à iort. Comment se fait-il que, ni devant les es, ni sous la main du bourreau, pas un ne rie : « Assez, assez, j'avoue mon impos-! • Comment se fait-il qu'aucun ne chan-:, même en allant au supplice? Au cone, leur attachement à Jésus semble croten raison des efforts que l'on fait pour m détacher. Leur langue, déjà glacée par ort, se ranime pour prononcer une der-e fois le nom du Crucifié; leur âme, qui sappe avec leur sang, et qui rentre dans in de la vérité éternelle, est encore tout ère à Jésus-Christ. Evidemment, il y a uelque chose de surhumain. Que s'il se ve des hommes qui refusent d'y recon-e l'action de Dieu, ils ne pourront du is s'empêcher d'y voir une conviction onde, indestructible. Je crois volontiers istoires dont les témoins se font égorger, iait Pascal. On a contesté la justesse de

réflexion. Quoi qu'il en soil, il n'y auassurément rien à répondre à celui
modifiant un peu la pensée de Pascal,
ierait après lui: Je crois volontiers à la
rité des témoins qui se font égorger.
nsi. les disciples qui attestent la résurn ne sont point frompeurs. Nous avons
as haut qu'ils n'ont pu être trompés.
la résurrection est incontestable.

tuellement, je vais m'arrêter un instant

au fait lui-même, et aux explications données par nos adversaires.

RRS

Après la mort de Jésus, son corps fut placé dans un tombeau. La pierre qui le couvrait fut scellée, et des gardes furent placés à côté. Ces circonstances sont rapportées dans l'Evangile, et, lors même qu'il n'en serait pas parlé, nous ne pourrions nous empêcher de les suproser. En effet, les ennemis du Christ voulaientétousser entièrement le germe naissant de la société qu'il fondait, Pour réussir dans leur dessein, ils n'avaient point reculé devant un crime. Ils devaient aussi prendre toutes les précautions nécessaires pour empêcher l'enlèvement de son corps. Cependant ce corps ne s'est plus trouvé dans le tombesu. Cette disparition du corps de Jésus, maigré toutes les précantions prises pour l'empêcher, s'explique fa-cilement par la résurrection. Quant a ceux qui nient cette résurrection, ils n'ont que trois suppositions possibles. La première, que les disciples l'auraient enlevé par force; la deuxième, qu'ils auraient corrompu les gardes; la troisième, qu'ils auraient profité de leur sommeil oude quelque conduit souterrain pour l'enlever par ruse. Or, ces trois suppositions sont également inadmissibles.

Est-il possible de supposer que les apôtres aient enlevé par force le corps de Jésus cruciné? Ont-ils eu la pensée de s'exposer à une mort presque certaine pour un enlèvement criminel et inutile à leurs yeux? Ces hommes timides auraient-ils eu le courage de l'entreprendre? La garde devait être forte: elle avait été placée par des ennemis acharnés et prudents. Quelques hommes accoutumés à une vie paisible auraient-ils pu prévaloir contre elle? D'ailleurs, et cette réponse est décisive, ils auraient été poursuivis et condamnés pour s'être rendus coupables d'un si grand crime contre l'autorité publique et la force armée.

La seconde supposition n'est pas moins absurde. Les apôtres ne se sont guère mis en peine de conserver leur maître lorsqu'ils le regardaient comme un Dieu, et vous voulez qu'ils songent à le racheter lorsqu'ils ne voient plus en lui qu'un imposteur? Au lieu de venir plaider sa cause devant les tribunaux, ils l'ont tous abandonné ou renié,

tribunaux, ils l'ont tous abandonné ou renié, et vous voulez qu'ils plaident sa cause devant le genre humain tout entier; vous voulez qu'ils entreprennent de faire courber toutes les têtes devant un cadavre acheté à prix d'argent. Remarquez-le encore, cette tentative de corruption suppose une audace, une effronterie qu'on ne vit jamais dans les apôtres. Il faudrait aussi qu'aucun soldat ne se trouve fidèle à ses devoirs, qu'aucun ne songe à dénoncer les apôtres, dans l'espoir d'une forte récompense. Enfin, je demande

pourquoi les Juiss n'ont point puni les apôtres pour avoir corrompu les dépositaires de l'autorité, et les soldats, pour s'être laissé corrompre.

Reste la troisième supposition. Or, je le demande, comment croire que les gardes à qui il a dû être recommandé de veiller avec soin se soient tous endormis? Comment croire qu'aucun ne se soit éveillé au bruit qu'ont fait les apôtres en s'approchant du sépulcre, en voulant lever la pierre qui fermait l'entrée, en emportant le corps? Je le demande encore: pourquoi les soldats n'ontils point été punis pour n'avoir pas conservé le dépôt qui avait été confié à toute leur fidélité, à toute leur vigilance? Quant à la voie souterraine par laquelle auraient pu passer les apôtres pour enlever le corps de leur maître, il y a une réponse décisive : le sépulcre était taillé dans le roc. Il était donc de toute impossibilité que les apôtres creusassent cette voie sans éveiller l'attention des gardes; il était encore plus impossible que cette voie, creusée par les apôtres ou par d'autres, ne restât pas comme une preu-ve irrécusable de l'enlèvement frauduleux du corps de Jésus.

Donc il est impossible d'admettre que le

corps de Jésus ait été enlevé.

Donc Jésus est véritablement ressuscité. A ces preuves inattaquables, ordinairement apportées en faveur de la résurrection,

je puis en ajouter une, non moins convaincante, et peut-être encore plus frappante que les autres. Je veux parler de l'universelle révolution qui s'est accomplie dans le

monde moral.

Jésus meurt; et quelquesjours après commence un mouvement intellectuel qui se communique de proche en proche, et qui, à la fin, se fait sentir partout. Celui qui avait été crucifié comme un blasphémateur est adoré comme un Dieu; les hommes faibles et ignorants qu'il avait choisis pour ses disciples sont devenus des hommes divins; la synagogue est détruite; la loi de Moïse se développe, la sagesse humaine est convaincue de folie; la barbarie est appelée à la civilisation. Cette révolution s'élève bien audessus de la sphère terrestre. Ce peuple ignoble de faux dieux qu'on avait placés daus le cial en est chassé, et aucun nuage n'intercepte plus, aux yeux des hommes, l'éclat de la Divinité. Or, je le demande, ce changement universel et rapide ne suppose-t-il pas la résurrection?

On reconnaît souvent la cause par l'effet. Pour s'assurer de l'existence de Dieu, il n'est pas nécessaire de le voir face à face, il suffit de jeter les yeux sur ce monde. Si, en plein midi, quelqu'un vient nous soutenir que le soleil, alors voilé par un nuage, est encore plongé dans les ténèbres de la nuit, pour le désabuser, nous pouvons appeler en témoignage les personnes qui l'ont vu parattre à l'horizon; mais nous pouvons aussi nous éviter cette peine, et lui dire: Ne voyez-vous as la lumière que cet astre a répandue dans pas la lumiere que cos asse a l'espace? Posez la main sur la terre. Ne sentez-vous pas la chaleur qu'il lui communique, pour faire jaillir à la surface les semences qui ont été déposées dans son sein? Ne sentez-vous pas en vous-même se divine influence? Si quelqu'un nous soutient que Jésus n'est jamais sorti des ténèbres du tombeau, tandis que ce soleil des intelligences,

Voici un autre fait dont le principes :-nécessairement aussi dans l'acteur. résurrection : Que deux morœus à soient unis de manière à former avque cette croix soit promenée dans 15. parties de l'Europe, et jusqu'enterdu monde les plus reculées; suiva-i l'imagination. Devant elle, les têtes en vrent, les fronts s'inclinent, le guerre sente les armes, et partout nous entent voix, dans la langue universelle, et a dans une langue plus universelle 43 exprimer cette pensée de respect et di-O crux, ave, spes unica! Qu'est-acticelle croix? C'était autrefois l'indea sur lequel mouraient les esclaves. ( · 1 est-elle devenue l'objet de la vénére-> verselle? C'est que le Christ élen-

ll y a là un raisonnement de fair - a à toutes les intelligences, et cort a les vaines subtilités de tous les untel

prévaudront jamais.

Ecoutez cependant nos adversaire? vant les prophéties, Jésus ne devaitre ter qu'après trois jours et trois mis." prophétie ne s'est pas accomplie. - 18 de remarquer qu'il n'est annoncépir prophétie que Jésus ressusciterait « )
jours entièrement accomplis. Jésus: dit qu'il ressusciterait le troisième. 1 cette prophétie s'est accomplie 1 3 % puisqu'il fut mis à mort le vendre : s' ne ressuscita que le dimanche. Ot :1 4 qu'il ne ressuscita qu'après trois pro alors on entend des jours accomps ou en partie. C'est une manière de 🛎 admise parmi nous et habituelle aushdans la supputation des jours accon deux événements, comptaient le pre le dernier, sans avoir égard à l'aquelle les événements avaienteule. ajoute-t-on: Du vendredi au dimitrouverez-vous les trois nuis : question dans le passage suivant: 5 Jonas in ventre ceti tribus didu. 1 noctibus, sic crit Filius hominis is co tribus diebus et tribus noctibus! ..... 40.) Il faut se rappeler ici l'observation nous avons faite à l'égard des jours. à-dire que les nuits dontiles que sont que des nuits accomplies en l'a partie. Cela supposé, il m'est fank dre la difficulte. Dans le calcul il n'y a point de nuits, il n'y a que co Vous ne dites jamais : l'année se and 365 jours et de 365 nuits; mas 10.

365 jours. La nuit est renfermée dans le r, et ce jour se compose de 24 heures à ipter de minuit à minuit. Ce que nous elons la nuit n'est que la partie du jour s'écoule pendant que nous ne voyons le soleil; d'où il suit que chaque jour a x parties qui composent sa muit, et dont e précède le lever du soleil, et l'autre suit coucher. Actuellement, ne voyons-nous toute difficulté levée? Depuis la mort de 18 jusqu'à sa résurrection, il s'écoula une du fredi, le samedi dans son intégrité, la ité de la nuit du dimanche, et le comcement du jour. Donc, Jésus n'est vériment ressuscité qu'après avoir passé, sut ou en partie, trois jours et trois nuits le tombeau.

l'on nous demande sur quoi nous nous ons pour donner une pareille explication textes évangéliques, je réponds: sur les ves incontestables qui nous démontrent rité de la résurrection; et j'ajoute une tion: Ou vous regardez les apôtres ne des témoins véridiques, ou vous les dez comme des imposteurs. Dans le tier cas, cette difficulté est nulle à vos. Dans le second cas, je vous dirai: devez les regarder comme des imposhabiles puisqu'ils ont inventé l'Evan-Or, de tels imposteurs eussent-ils puntredire d'une manière aussi frappante; l'eussent fait réellement dans la supion de nos adversaires?

nous dit encore: L'apparition de Jésus
t ressuscité sur une place publique
elle pas été plus décisive que toutes
paritions clandestines dont parle l'Ele, et qui n'étaient faites qu'à des homntéressés à former une nouvelle secte?
1, cette apparition n'eût pas été plus
ve que les apparitions rapportées par
rangélistes. Dites-moi: La déposition
) témoins dignes de foi et qui se feraient
gorger pour certifier un lait accompli
eurs yeux, mais dans un lieu retiré, sele moins décisive que la déposition
alus grand nombre de personnes, de
nille hommes, par exemple, qui certint de la vérité d'un fait accompli sur une
publique?

nettons, cependant, qu'un fait, qu'une acquière plus d'autorité par un plus nombre de preuves; sera-t-il raison-d'exiger cette surabondance de preuvant d'accorder notre consentement? t m'est rapporté par 200 témoins die foi, me sera-t-il permis de dire: Ce urrait m'être rapporté par 400,000 té; donc, je ne le croirai pas avant d'antendu ce nombre de témoins? L'imité de l'Aine, l'existence de Dieu sont les sur des preuves incontestables; me l permis de dire: Dieu aurait pur ces vérités à mon esprit d'une malus claire; donc je ne les croirai pas? lis plus loin; et je dis que ces nuages lent un peu à nos yeux l'éclat des véne nous sommes obligés de croire sont

aussi dans les vues de la Providence. Si ces vérités que la foi nous propose nous étaient démontrées d'une manière irrésistible, si, par exemple, l'existence de Dieu, la résurrection de Jésus étaient à nos yeux comme le soleil dans tout son éclat, n'est-il pas évident que nous scrions entraînés invinciblement, que notre liberté serait détruite, que nous n'aurions plus de mérite à croire. Et c'est ce que Dieu n'a pas voulu. Donc, les moyens dont Jésus s'est servi pour prouver sa résurrection sont préférables, même à nos yeux, à ceux que des intelligences trop exigeantes auraient voulu à leur place.

Et que demande-t-on d'ailleurs? Que Jésus se fût montré à ces Juifs qui l'avaient méconnu ou méprisé pendant sa vie, et qui avaient coopéré ou consenti à ses humiliations et à ses tourments? L'apparition de Jésus n'est pas seulement une prouve de sa religion, c'est aussi une grâce insigne. Or, n'est-il pas naturel que cette grâce ait été accordée aux plus dignes à ses yeux, c'est-àdire à ses apôtres, à ses disciples, et à quelques femmes qui lui étaient restées sidèles?

La résurrection de Jésus-Christ est donc tout à fait incontestable, et il n'est pas possible de supposer que ses apôtres aient enlevé son corps pour faire croire à sa résurrection et mieux établir sa doctrine, ni de faire touts autre supposition semblable.

Venons actuellement à notre propre résurrection.

Jésus-Christ n'est point ressuscité, avezvous dit, et nous ne ressusciterons pas plus que lui.

Et moi, je vous réponds : Jésus-Christ est véritablement ressuscité. Nous ressusciterons donc tous aussi nous-mêmes.

Nous ressusciterons comme lui, puisqu'il nous l'enseigne en propres termes. Il tient même tellement à établir solidement cette vérité dans les âmes que nous le voyons s'arrêter avec autaut de sens que de bonté à répondre aux objections élevées contre elle par les Saducéens. Après la résurrection, lui a-t-on demandé, à qui donc appartiendra la femme qui aura eu sept maris? « In resurrectione ergo, cujus erit de septem uxor. » - Vous vous trompez, leur dit-il, méconnaissant les Ecritureset la puissancede Dieu. Car, au temps de la résurrection, les hommes n'auront point de femmes, ni les femmes de maris; mais ils seront comme les anges de Dieu dans le ciel. Et pour ce qui est de la résurrection des morts, n'avez-vous point lu ces paroles que Dieu vous a dites? Je suis le Dieu d'Abraham, le Dieu d'Isaac et le Dieu de Jacob. Or Dieu n'est point le Dieu des morts, mais des vivants: a Erratis, nescientes Scripturas neque vir-tutem Dei. In resurrectione enim neque nubent neque nubentur, sed erunt sicut angeli Dei in colo. De resurrectione autem mortuorum non legistis quod dictum est a Deo dicente vobis : Ego sum Deus Abraham, Deus Isaac et Deus Jacob? Non est Deus mortuorum, sed viventium. (Matth. xxII, 28-32.)

Nous ressusciterons aussi bien que lui, vous dis-je, parce que, les disciples doivent STREET CONTROL OF SERVICES + CONTROL OF SERVICES - CONTROL OF SERV

de la ferrencia e firme, sur el rent, les entres, hence à fende de l'ens-LICH. 1415 ACTO DEPOSITION III 早期日 到中 IP I THE TOTAL TOTAL eser, ut-I. Errount es proness le cest pu les-Des part per a mort of the **...** 707 na tomor. 4 "surrelim his marie his Desir Thr 30" 96 terms. "A", 12 --and the state of the same of white the service of "" S TO S TO THE STATE OF THE STATE tiones pules for teamer pers, & fer on resultation mortaurem. El nesse al him sames normaniar, in a a Otrasi aners verifications of Car IV. 当型

Les princes de mois ensemblem moine d'ansembles à resourcement, manifie dons de princement sons de princement. Es mois descriptions sons toute, mais l'ances beneralles de ses à dres, mais l'ances beneralles de ses à dres, mais de la mois descriptions de mais descriptions. La responsable de la mois descriptions de la mois de la m

Il a est pas promit e le s'estor mer pius cositronnent et plus ciatrement sur ce piunt opie ne le fait le passage su vant de Ito, que vont le monte connaît : Je mis que mon Rédempteur est vinant et qu'au dernier jour je resouveiterni de la terre. Je serui de noucome environné de mon enveloppe matérielle et je verroi Dreu dans ma chair. Je dois le voir moi-même, de mes propres yeux, et non un autre. Cette espérance repose dans mon caur : « Seio quod Relemptor meus vieit, et in norissimo die de terra surrecturus sum : et rursum circumdobor pelle men, et in carne men videbo Deum meum. Quem visurus sum ego ipse, et oculi mei conspecturi sunt, et non alius : reposita est have spes men in simu meo. » (Job xix, 25-27.)

Les posens ne s'expriment pas moins clairement a ce sujet.

Pourquoi d'aileurs re respect religieux que les peuples comme les individus ont toujours eu pour la dépouille mortelle de ceux que nous perdons sur la terre? Pourquoi ce respect s'étend-il au lieu où sont déposées ces dépouilles, partout regardées comme sacrées? Pourquoi, dans la pensée comme dans le langage de tous, une idée de repos et de sommeil et non de destruction et d'anéantissement, est-elle attachée à ce lieu? Pourquoi ceux qui violent les tombeaux sont-ils regardés comme de barbares et abominables sacriléges? Pourquoi n'oseriez-vous jamais le faire, vous qui niez ou prétendez nier la résurrection? car je suis convaincu

mer-wife experiments est aussi quelque jone inma ser votre inme, où elle a été dipotres e remannement, par le Crister à passes est ingre sper mon in sinu no. Alles est en dent. "est pure tous croient à la recursitant ters mortes, et qui il est imposible."

A manment n'en serai-il pes sin' le compagnon farrirus I de "mancié, le compagnon farlance, en le ien l'épreuves; il doit de l'envenur explement, au lieu des réconçuslieut swee lu et les lui, la piapart de les un elle I sandiert, qu'elles combattants ou une : est une explement avec lui dur lui en le mut fire composée, qu'elle doit le une et regner éternailement.

La resurrentium est impossible, more

Mass pu'y a-t-il d'impossible à les musuauxe rivine? Quoi ! ceiui qu'ir sente parme, par un seul acte de suit aure in némit truit ce qui existe nel fueta ment, igner mandarit et crum. Paul axxis. Preclui la me pourrait revue eux comps qui l'out perdue! inspue wans êtes! Le me sout pas seulect errormanes tes peuples que vous mors sez, c'est aussi le vertu de Dieu, i prest famile : Errutis, mescientes Scriptus que vertuem dei.

Où Pueu reprendrait-ii, avez-100 #5 parceiles imperceptibles, dispersie d menx, confrabus les unes dans le m

Insense! où donc étaient-elles, et cei es imperceptitles, quand Dieu ett exister? Bans le néant. Ce qu'il tenteant, il ne pourrait le recoeillir ett entre et avers, quelque confusio p ques bou eversements qu'ait occas ce te dispersion?

Mais, nous objecte lei un grand d'autres nisent un grand enfant, ce Dieu fera-t-il pour l'anthropopun mangenet ses semblables, aura - 2 formé des débris de plusieurs autre

Ce n'était pas la peime d'aller de l'oin la difficulté, si difficulté il y 1. d'est partout. Il est évident, en efet, 12 y tout les débris des morts arrivet, 2 y voie pius on moins détournée, à 9 d'a nourriture aux vivants. Toute 12 consiste donc à dire que Dieu per l'avendre à chacun le même corps qu'en cette vie, parce que quelques 22 de ces corps se trouveront avoir 452 à plusieurs personnes.

es réunions.

sture angélique qu'à la nature matérielle? Frunt sicut angeli Dei in cœlo. (Matth. xxii, 0.) Pourquoi dès lors nous préoccuper tant e cette masse d'os et de chair, dont se comose notre prison? Indépendamment de la orification, tout n'est pas nécessaire pour imposer le même corps. Que reste-t-il à corps de vingt ans de ce qu'il avait en nant au monde? C'est bien le même corps pendant. Vous voyez donc que Dieu peut. es nulle difficulté, retrouver dans un seul rps, si cela est nécessaire, les éléments de qui lui est essentiel.

L'est bien mystérieux! allez-vous dire.

Je ne l'ignore pas; mais combien d'autres mystères, dans l'ordre même de la nature, que nous ne croyons pas moins, malgré leur incompréhensibilité, que si nous en avions l'explication? Pour me servir ici d'une comparaison employée par saint Paul, à propos de la résurrection, expliquez-moi donc comment la nature fait sortir, par une espèce de résurrection, plusieurs grains d'un même grain, mort aussi, en quelque sorte, et je vous expliquerai comment Dieu fera sortir d'un corps ressuscité les débris ayant appartenu à d'autres corps, tout en lui laissant ce dont il a besoin pour rester toujours le même.

REU

## RÉUNIONS ECCLÉSIASTIQUES.

Dijections. — A quoi bon toutes ces réuns ecclésiastiques? — Tantôt ce sont des
sins qui se réunissent autour d'une taTantôt ce sont ceux du canton qui se
nissent sous la présidence de leur doyen,
une ils l'appellent. Tantôt ce sont tous
à du diocèse qui se réunissent sous la
idence de leur évêque. — Tout cela est
ect et doit l'être, car rien ne transpire

íponse. — Vous demandez à quoi bon ces nons ecclésiastiques, dont vous vous cevez quelquesois.

ais, avant d'entrer dans aucun éclaircisent à ce sujet, permettez-moi de vous le d'une manière générale: Ne trouvez-s pas cela naturel, nécessaire même? Le gé forme corps évidemment. Or, qui dit sdit naturellement et nécessairement réusans doute, c'est moralement parlant e clergé forme corps. Les liens qui rattates es membres entre eux sont donc par même des liens spirituels. Mais, vu les orts qui existent entre l'âme et le corps, les choses spirituelles et les choses rielles, l'union morale de ses membres le l'autre naturellement et nécessaire, avons-nous dit avec raison.

iemble que cela n'a besoin ni d'explias ni de preuves, et devrait être comet approuvé sans difficulté des plus ignodes plus simples, des plus petits en-eux-mêmes. Voyez ce qui se passe rs, parmi les médecins, par exemple, les notaires, parmi les avocats, dans le. Ce sont là autant de corps. De là la on de leurs membres; tantôt en plus nombre, tantôt en moins grand nom-antôt pour une cause publiquement e, tantôt pour une cause généraleignorée et quelquesois même soigneu-it cachée. Trouvez-vous le moindre tout cela? Non. Pourquoi donc en onnez-vous de la part du clergé? Estce que les membres qui le composent sont plus dévoués? est-ce parce qu'il eux, généralement parlant, plus de une sainteté plus grande, celle dont t besoin pour eux-mêmes comme pour ires, la sainteté de Jésus-Christ, leur e et leur inspirateur? Hélas! oui, il faut le reconnaître, quelque triste que soit la chose: c'est précisément pour cela. Les prêtres sont la lumière du monde, comme leurs prédécesseurs les apôtres, à qui Jésus-Christ disait! Vos estis lux mundi. (Matth. v, 15.) — Or, le monde, qui fait mal et veut continuer de mal faire, hait par cela même la lumière, suivant la maxime établie encore par Notre-Seigneur: Qui male agit odit lucem. (Joan. III, 20.) Voilà pourquoi il hait les prêtres et incrimine leurs actions les plus innocentes et souvent même les plus honorables. Si les prêtres lui appartenaient, il les jugerait tout autrement. Entrons actuellement dans quelques développements.

Tantôt, avez-vous dit, ce sont ceux du voisinage qui se réunissent autour d'une

Pourquoi ne le feraient-ils pas? N'avezvous pas, vous aussi, vos réunions amicales? Pourquoi donc les prêtres n'en auraient-ils pas également? Ne sont-ils pas hommes comme vous? N'ont-ils pas besoin, comme vous, de délassement, de récréation, c'est-àdire, selon la force de l'expression, de retrouver, dans un peu de repos et de joie, leur vie épuisée?

ils ont un autre caractère et d'autres occupations que nous, me direz-vous.

Je ne l'ignore pas; et c'est précisément pour cela qu'ils ont grand besoin d'un honnête délassement. Vous savez la réponse d'un des saints les plus illustres dont s'honore l'Eglise à ce chasseur étonné de le voir s'amuser avec une perdrix. On chassait alors avec un arc: « Mon ami, » lui dit le saint, « pourquoi votre arc n'est-il pas toujours tendu? — C'est, » lui répondit le chasseur, « parce qu'il ne tarderait pas à perdre toute sa force. — Il en est ainsi de l'esprit humain. Plus il est habituellement tendu, et plus il a besoin d'un peu de relâche; autrement, il aurait bientôt perdu toute sa force. » C'est aussi notre réponse à votre question: «Pourquoi ces réunions amicales, et même joyeuses quelquefois, parmi les prêtres? » avezvous demandé. — « C'est pour que leur esprit, trop tendu par les études et les occupations les plus sérieuses, ne perde pas prématurément toute sa force.»

N'allez pas croire, du reste, que le prêtre

4287

oublie là l'esprit de son état. Il y est encore habituellement occupé, au contraire, de ses études, de ses travaux, des intérêts de ses chers paroissiens, et des vôtres peut-être, au moment même où vous l'accusez si injustement, puisant dans les conseils de l'amitié les lumières et la force qu'il n'aurait point, abandonné à ses seules ressources.

Un prêtre se rendit un jour, tout transporté, à une de ces réunions : « Vous me voyez hors de moi-même, » dit-il à ses confrères, « et vous ne pourriez jamais vous imaginer ce qui vient de m'arriver.—Qu'estce donc? » lui répondirent-ils d'une voix compatissante. - «Ce que c'est? c'est incroyable i J'étais encore sur ma paroisse, lorsque j'entendis crier après moi, comme on fait ordinairementaprès un animal dangereux. Savez-vous qui c'était? — Quelque enfant sans doute. - Vous y êtes bien! C'était une pauvre semme à qui, la semaine dernière encore, je saisais une charité assez honnête. Mais qu'elle y reviennel...- Cher ami, » reprirent les confrères, après avoir laissé à l'émotion le temps de se calmer, « c'est l'homme qui parle ainsi; mais le Chrétien, le prêtre surtout doit parler autrement. — Vous avez raison,» dit celui qui avait été insulté, après être revenu à lui-même, « vous avez mille fois raison. Merci de votre conseill je ne l'oublierai pas.»

Il ne l'oublia point, en effet. A peine rentré chez lui, il se hâta d'aller à la demeure de celle qui l'avait si odieusement insulté. Cette malheureuse ne savait quelle contenance prendre. Le prêtre l'eut bientôt rassurée: «Mon amie,» lui dit-il, «il n'y a qu'un besoin bien pressant qui a pu vous déterminerà la conduite que vous venez de tenir à mon égard. J'avais cru pourtant m'être montré assez généreux envers vous, la semaine dernière. Je me serai sans doute trompé. En voici le double aujourd'hui. Après cela, vous n'aurez plus, je pense, à vous plaindre de moi.—Me plaindre de vous l'adit la femme, en se jetant à ses pieds... Mais le prêtre ne lui donna pas le temps d'achever. Il se retira avec empressement.

Vovez-vous actuellement à quoi servent ces réunions où vous vous imaginez si faussement qu'il ne s'agit guère que de satisfaire plus à l'aise les besoins de la chair? Ce ne sont pas les corps précisément qui se visitent alors, ce sont les cœurs; et ces cœurs se séparent ensuite, consolés dans leurs peines, fortifiés dans leur faiblesse, purifiés de plus en plus par la grâce, par de bonnes résolutions, par la pratique des bonnes œuvres.

Taniot, avez-vous dit encore, ce sont ceux du canton qui se réunissent sous la présidence de leur doyen, comme ils l'appellent.

J'entends: vous voulez parler des conférences et autres réunions semblables. Or, savez-vous quel est le but de ces réunions plus nombreuses et plus sérieuses, en général, que celles dont nous parlions tout à l'heure? C'est l'acquisition de la science, et surtout de la science ecclésiastique. Devezvous le trouver mauvais? Ne devriez-vous

pas vous en réjouir, au contraire, es limle clergé, que vous avez peut-être atrat q d'autres circonstances, de ne pe teris hauteur de ses sublimes fonctions? Er> sainte, dogme, morale, histoire entes tique, liturgie, tout ce que le prêmes con de savoir, se trouve traité la des ées ciencieuses discussions. Du choces nions jaillit la lumière qui doit étare prêtre lui-même et, par lui, les félia

Ecoutons Mgr l'archevêque de Tom, » lant à ses prêtres, au moment où il co les conférences dans son diocèse, a 🕳

1837

« Les conférences ecclésiastique : ... ront parmi vous, » dit-il, « nous en » douce confiance, les heureux effet desont généralement suivies dans present les diocèses de France. Elles ressure au milieu de vous l'amour de l'éur . contribueront à régulariser, à diytravaux; elles vous rapprocherous 2 des antres, et, en resserrant les le s doivent vous unir, elles substituent : p bitraire l'uniformité dans l'applicate principes et dans la direction de la vous sont confiées.

« Vous le savez, nos chers coopéner serait difficile de se persuader que a z des études passé au séminaire pusse : saire de savoir. Les connaissances (u' acquises alors ne sont que des miuparatoires qui s'affaiblissent à mal'on s'éloigne de l'époque à laquelle ... reçues, lorsqu'on néglige de les er par un travail constant et asside : heureux résultat des efforts auxque! livre pendant les années de prépare sacerdoce, c'est d'apprendre à étada. contracter des habitudes d'ordre d.cation. Il est donc évident que, quiprêtre cesse d'étudier, il s'expose la science qu'il a acquise. Mais air pas à ce triste résultat et à un plus :- ble encore, lorsqu'on étudie sus: lorsqu'oa est privé des avis d'une - sage et modérée? Ou l'on court ales r ques d'étudier sans avantage et de # \*\* aucun profit de ses travaux, ou l'or !!! à adopter de faux systèmes, des : hasardées, des principes plus sédussolides, et à se précipiter dans voc 1" tude et une confusion qui sont presp jours le fruit des études solitaires. 4). que cet isolement funeste produit im vent un arbitraire dans l'enseignemes conduite qui tourne au préjudice de == et de la foi. On se fait à soi-même = thode de direction: on cherche à \* guer de ses confrères; on a sa mane truire, de décider, de conduire, e per singularité déplacée on affaiblit sur fidèles l'autorité du ministère passer

« Les saintes assemblées que » • annonçons sont destinées à préver ? corriger ces graves inconvénients. [ ] rappelleront ce que vous avez apra d'être initiés au sacerdoce, et vos

REU

s moyens d'augmenter chaque jour le tréor de vos connaissances par des acquisitions ouvelles; elles feront naître parmi vous ne louable émulation, et vous inspireront goût des études fortes et sérieuses, goût nécessaire aux hommes dont les lèvres pivent être les dépositaires de la science, de la bonche desquels les peuples doivent prendre les règles de la loi divine (125). Elles ous feront entreprendre avec courage ce ii vous eut esfrayés ou rebutés si vous ssiez été livrés à vous-mêmes et réduits ex seules ressources de votre zèle et de tre savoir. C'est encore dans les conférens que vous trouverez des moyens faciles ur vous renouveler dans l'esprit sacerdo-; c'est là que se resserreront les liens de te union dans le clergé, qui fait sa force sa gloire (126), et que les prêtres, beureux se voir et de s'entendre, travailleront de neert à réformer ce qu'il y aurait de défecaux dans leur conduite, et à acquérir les ·lus qui doivent assurer le succès de leur nistère auprès des peuples.

Les anciens du sanctuaire apporteront is ces pieuses assemblées le tribut de irs lumières et de leur expérience, et ils y uveront des motifs de s'affermir dans la et de persévérer dans la pratique cons-te de leurs devoirs. Les jeunes prêtres, ont surtout besoin de s'instruire, y renilleront ces leçons pratiques, ces tradiis si respectables, si nécessaires, qu'on trouve point dans les livres, et sans lesilles il est dissicle de faire le bien; ils y seront ces exemples de régularité qui pirent presque toujours le désir de devemeilleur; et les peuples, en voyant les tres chargés des intérêts de leur salut pliquer à entretenir en eux l'esprit de r état et à se fortifier dans la science des ndes vérités qu'ils doivent prêcher aux res, feront plus volontiers le sacrifice de rs injustes préventions, et sentiront s'acltre seur respect et leur vénération pour

ninistère sacerdotal. »

élas! ce n'est pas ce qui est arrivé, en lieux du moins. Chose singulière! à ure même où le siècle vante avec enisiasme la supériorité des sciences, c'est ine s'il veut laisser aux prêtres la facilité udier les plus difficiles, les plus impores, les plus élevées de toutes : la science Dieu et celle de l'humanité, ces deux nces qui se résument admirablement le christianisme.

intôt, ajoutez-vous, ce sont tous coux du èse qui se réunissent sous la présidence

sur évêque: li, dans les retraites, dans ces réunions coup plus nombreuses encore que les es, qui ont pour but de former de plus plus les prêtres à la piété, comme les érences de les former à la science. Est-ce ce but me suffit pas pour leur gagner

toutes vos sympathies? Qu'il est beau, pourtant, que c'est un spectacle bien digne de fixer les regards du ciel et de la terre, de voir, au moment précis indiqué par l'évêque, i tous les prêtres d'un diocèse; excepté ceux qui sont retenus par un obstacle insurmontable, venir avec empressement s'enformer pendant plusieurs jours dans le lieu de re-cueillement où ils se sont formés aux vertus sacerdotales! Quels que soient leur âge, leur position, leurs goûts, leur santé, ils quittent ce monde au milieu duquel ils sont dispersés pour le sanctifier; ils disent adieu pour un temps à leur demeure, à leur église, à toutes les fonctions du ministère, pour se nourrir plus à loisir eux-mêmes du pain de la parole divine, qu'ils reviendront ensuite distribuer aux fidèles. Pendant cette longue et profonde méditation, ils n'ont tous qu'une pensée : celle de Dieu; qu'un sentiment : l'amour de Jésus-Christ; qu'un livre ouvert sous leurs yeux : l'Evangile; qu'un but en perspective : le ciel. Quel torrent de délices, descendant du cœur de Dieu sur la terre et remontant de la terre au cœur de Dieu, traverse toutes ces âmes, les purifiant de plus en plus, les fortifiant, leur communiquant la vertu dont elles ont besoin pour aller reprendre dans le monde la mission sainte à laquelle elles se sont dévouées. Là, nul bruit du dehors. Au dedans, il vous semble entendre, comme au temps des premiers apôtres (Act. 11, 2, 3), je ne sais quel sousse de l'Esprit de Dieu qui emplit la maison, et il vous semble voir aussi comme des langues de seu qui se partagent et s'arrêtent sur chacun de ceux qui y demeurent. Quand l'heure est venue de se seimrer pour retourner à leurs travaux apostoliques, tous vont s'asseoir ensemble à la table sainte, et, après s'être nourris de cette Eucharistie qui est en même temps et le pain de l'amour et celui du courege, ils se relèvent pleins d'ardeur, chacun se disant intérieurement, comme autrefois le grand Apôtre: Je ne suis plus le même qu'autrefois. Il y a en moi une vie toute nouvelle. Je vis, mais ce n'est plus moi qui vie désormais : c'est le Christ qui vit en moi : « Vivo autem, jam non ego : vivit vero in me Christus. » (Galat. m. 19. 20.)

Ecoutons Mgr Guibert convoquant à la retraite ecclésiastique de 1657 les prêtres du diocèse de Tours, qui venait d'être confié à

sa sollicitude épiscopale :

« Les hommes du monde, » dit-il, « ont besoin de solitude et de réflexion pour revenir à Dieu quand ils l'ont oublié, et pour se maintenir dans les voies de la justice. Nous le leur disons bien souvent; notre zèle sait trouver des discours pleins de force, pour leur démontrer combien il est difficile d'entendre la voix de Dieu dans le tumulte du siècle; nous les invitons à se retirer quelque temps de ce mouvement d'affaires et d'intérêts humains qui les emporte, à se recueillir

5) Labia sacerdotis custodient scientiam, et le-'equirent ex ore ejus. (Malach. 11, 7.)

6) Frater qui adjuvatur a fratre, quasi civitas

DICTIONA, DES OBJECT. POPUL.

firma, et judicia quasi vectes urbium. (Prop. 2vin, 19.)

en eux-mêmes et à méditer dans le silence de l'âme sur la grande affaire du salut. C'est en effet le moyen le plus ordinaire dont la grâce se sert pour opérer les conversions sincères et durables.

« Or, n'est-il pas nécessaire que le prêtre, à son tour, se renouvelle dans l'esprit de son sacerdoce? Qu'il est difficile de vivre au milieu d'un monde si corrompu, sans que la vertu la plus pure n'en ressente quelque dommage! Nous combattons les maximes perverses; mais à force de les entendre, l'horreur qu'elles doivent nous inspirer ne s'affaiblit-elle pas dans notre ame? Nous remplissons avec régularité les devoirs essentiels de notre état, nous prions, nous évangélisons, nous réconcilions les pécheurs; mais l'habitude même de nous employer à ces grands ministères n'émousse-t-elle pas à la longue le sentiment de foi vive et la ferveur, dont il faudrait toujours en accompagner l'exercice? Hélas l les plus parfaits ont a gémir chaque jour sur ces infirmités, qui sont la suite presque inévitable de la faiblesse de notre nature. Quel est le moyen qui nous est offert pour guérir toutes nos défaillances, cette langueur si dangereuse pour nous et pour les autres, d'en prévenir le retour, d'en arrêter les suites funestes? Point d'autre que celui qui nous a été indiqué par le divin Mattre, quand il disait aux esprits fatigués des travaux et des courses évangéliques : Venite seorsum in desertum locum, et requiescite pusillum. (Marc. vi, 31.)

Oublions donc pour un temps nos sollicitudes ordinaires. Laissons les occupations, quelque louables qu'elles soient, qui remplissent toutes nos journées; suspendons la prédication de la parole divine, fermons les tribunaux de la réconciliation; cessons même pendant quelques jours de monter au saint autel, pour nous appliquer uniquement au soin de notre sanctification personnelle, pour nous prêcher nous-mêmes et

guérir nos propres blessures.

« Retirés dans la solitude, en présence de Dieu et de l'éternité, demandons-nous à nous-mêmes ce compte sévère, qu'il faudra rendre à Jésus-Christ à la fin de la vie : Redde rationem villicationis tuæ. (Luc. xvi. 2.) Que toute notre conduite, nos pensées. nos actes, les omissions, l'emploi du temps deviennent, tour à tour, l'objet de cet examen solitaire, et, s'il le faut, de notre inflexible censure. Dans cet interrogatoire intime que l'Ame s'adresse à elle-même; rien ne doit être négligé, il faut descendre dans tous les détails de la vie du prêtre; les replis les plus secrets de la conscience doivent être sondés, et quand nous nous sommes ainsi placés en face de notre misère spirituelle, ayons le courage de nous armer contre nous-mêmes d'une sainte et salutaire rigueur. Condamnons le mai que nous trouvons en nous, comme Dieu le condamnera au jour de sa justice; ou plutôt, prévenons ses jugements redoutables, en entrant dans ces dispositions généreuses qui maintien-nent le prêtre à la hauteur de sa sublime mission: Sinosmetipsos dijudium, utique judicaremur. (1 Cor. x1,31,1

« Nous serons aidés dans ce truil 2. novation intérieure par l'actiondisti qui se fait sentir dans la retaitem; de puissance. C'est Dieu qui perletet l'ame du prêtre, selon la promese; a a faite: Ducam eam in solitudina des ad cor ejus. (Ose. 11, 14.) On est entria: le mouvement surnaturel quis'emper . cœurs et les élève au-dessus de ur l'exemple de fervents confrères qu'on H. les yeux, la parole divine qu'on entr. sieurs fois chaque jour, les pieuss lais les avis qu'on reçoit de l'ami à quita. vre sa conscience, les conseils de s' rieurs, tout nous rappelle au derence remplit de saintes émotions. Les heurs mes où nous sommes assemblés, et: rappelant de touchants souvenirs, non :pirent les réflexions les plus salutants.

« Nous retrouvons, en effet, dans e: asile du séminaire, les bonnes penses. notre jeunesse fut nourrie. Cesta nous avons appris à méditer la loi a gneur, là que nous fûmes initiés lux: sacrée et aux vertus du sacerdoc. (). furent houreuses les années qui s'écoloà l'ombre de cette sainte maison! !!ferveur alors, et combien était virelun de Dieu dans nos cœurs I Comme elle & saient rapidement les heures conseradorer Jésus-Christ dans le tabemate son amour! Que de projets pieux eux : mions pour l'avenir, qui est deren .. nous le présent! Nous nous proposion. tre toujours fidèles à la règle, d'édier : tamment le monde par la saintelé de se vie, de nous appliquer au ministère »: avec un zèle qui ne devait jamais set x. tir, de nous dévouer sans réserve à l' version et au salut des âmes racheles le sang de Jésus-Christ.

Tels étaient alors nos sentiments e généreuses résolutions. Si nous les 16. quelquesois oubliés, si notre premier: veur s'est affaiblie, reportons-nous: pensée à ces beaux temps de notre par cléricale. A la vue de la celluie dente autrefois de nos plus intimes per de la chaire d'où descendait sur noire !un enseignement si solide et si pur. .\* marches du saint autel où nous évous ! ternés le jour où nous reçûmes le nous ble caractère du sacerdoce, nous note tirons changés, ranimés, vivifiés; il 8411 de tous ces lieux vénérés une elo 3222 exhortation qui rendra à notre aue socte gie et son ancienne ferveur. »

Si des retraites nous passons aux no des, je veux dire aux assemblées de 31 tres d'un diocèse, sous la présidence de ce que, pour traiter des intérêts de l'Édise général, de ceux du diocèse en parx. nous arriverons au même résului: 3pour tous, pour les prêtres d'abord, puis re-les fidèles confiés à leur direction spiriter. C'est ce qu'on a pu voir par les uffire.

RRU

ignodes tenus récemment dans presque tous es diocèses de France.

En ouvrant celui qui vient d'avoir lieu à luch, Mgr de Salinis s'exprimait à peu près n ces termes :

« Le caractère distinctif du gouvernement e l'Eglise peut se résumer dans ces deux nots: force et amour, fortiter et suaviter. A ierre, et dans sa personne à l'évêque de tome, son successeur, a été donnée la pleine uissance de pattre et de gouverner les brebis t les agneaux. Qu'il prononce la définition ogmatique, et tout esprit est obligé des'inclier; qu'il promulgue la loi disciplinaire, et isqu'aux extrémités du monde catholique obligation atteint les consciences avec une rce que nul ne peut décliner. Et cette puisınce, le successeur de Pierre pourrait l'exerer seul; car à lui la prérogative de l'infailbilité, la suprématie du pouvoir, sorce du ouvernement de l'Eglise dont rien n'aproche dans les gouvernements humains : rliter.

« Mais, de fait, ce pouvoir immense et irhumain, comment le vicaire de Jésushrist l'exerce-t-il? Il fut dit à Pierre : Digis me? (Joan. xxi, 15.) Cette force imense sera, dans son exercice, tempérée par n immense amour. Qu'il s'agisse de forules de foi ou de modifications importans dans la discipline générale, le Souverain ontife fait appel aux évêques du monde caolique; il s'environne de leurs lumières; il cueille leurs conseils, et quand la décision prême et infaillible part de ses lèvres, il trouve qu'elle est déjà la pensée com-une de l'Eglise: suaviter.

« Eh bien l'cette forme, aussi forte dans sa avité que suave dans sa force, du gouverment suprême du Saint-Siège, l'Esprit de eu a voulu qu'elle se reflétat sur le gournement de chaque Eglise en particulier. l'évêque aussi de régir le diocèse qui lui t consié sous la dépendance du suprême -teur; à lui le pouvoir législatif dans son ocèse. Et néanmoins, lui aussi doit s'enrrer de conseils; il doit réunir ses prêtres; do t profiter de leurs lumières. De là cette tique et vénérable institution des synodes, ijours renouvelée par l'Eglise, quand elle idait à s'amoindrir, et dont le concile de ente a confirmé à son tour la rigoureuse ligation. Suavité dans le gouvernement du cèse, comme dans le gouvernement de la nde famille catholique. Le Pape gouveren père : dans la pensée de l'Eglise, le vernement normal de l'évêque est un ivernement paternel.....

e vous le demande actuellement, trouvous dans ces réunions quelque chose vous paraisse suspect, comme vous di-! - Rien n'en transpire au dehors, objecvous. - Dites plutôt que tout s'y fait au nd jour! D'où ai-je donc tiré les citations e je viens de faire, si ce n'est d'écrits immés, c'est-à-dire ayant reçu la plus granpublicité en usage aujourd'hui parmi les ames? Voulez-vous les voir de vos pros youx? Vous pouvez les demander, et

on vous les communiquera; car ils sont à peu près partout. Voulez-vons voir également les programmes de ces réunions tenues par ordre de l'autorité ecclésiastique et sous sa direction, les procès-verbaux de tout ce qu'on y dit et fait de plus important? Demandez tout cela, et on vous le communiquera, sans la moindre dissiculté. Mais il n'est pas besoin que vous preniez ces informations. Vos prêtres, qui n'ont rien tant à cœur que de vous faire connaître leurs actes, pour qu'ils tournent à votre édification, doivent vous les donner d'eux-mêmes. Quan l ils se rendent en retraite, ne vous disent-ils pas pourquoi et en quelles dispositions ils y vont? Ne se hâtent-ils pas, à leur retour, de vous rendre compte de ce qu'ils ont vu et entendu d'édifiant, des conseils qui leur ont été donnés, des bonnes résolutions qu'ils ont prises? Ils vous ouvrent, pour ainsi dire, leur cœur, en vous disant : regardez! et vous, de votre côté, en voyant ce qu'il y a dans ce cœur pur comme la glace, vous voyez également ce qu'il y a dans ceux avec lesquels il est en rapport. Ne savez-vous pas, de la même manière, ce qui se passe dans ces conférences tenues comme au milieu de vous? Vos prêtres ne vous en parlent-ils pas quelquefois, sinon en chaire, du moins dans des conversations individuelles? Ne vous mettent-ils pas au fait de certaines questions qui y sont traitées, et qui ne vous concernent pas moins qu'eux-mêmes? Quant à ces réunions particulières qui se composent de quelques prêtres voisins, elles n'ont rien évidemment qui puisse tomber dans le domaine de la publicité. Vous est-il donc pourtant si discile de savoir ce qui s'y passe? N'y seriez-vous pas reçu vous-même à l'occasion? N'étes-vous pas peut-être en relation in time avec certaines personnes qui les ont vues de près? Examinez donc, interrogez avec soin, et vous ne tarderez pas à vous convaincre qu'il ne s'y passe rien qui ne soit parfaitement conforme à l'ordre, à la charité, à toutes les vertus chrétiennes et sacerdotales. Il ne vous sera pas difficile surtout de comprendre qu'il n'y a rien là, pas plus que dans les autres réunions, qui ait donné la moindre occasion à ces bruits d'accaparement, de choléra, de grêle, d'inondation, qui ont cours dans un certain pu-

Il est inutile de répéter ici ce que nous avons dit ailleurs à ce sujet. Qu'il nous soit permis cependant d'ajouter en passant : O peuple français, toi qui as passé jusqu'ici pour le peuple le plus spirituel de la terre, tendrais-tu donc à en devenir anjourd'hui le plus stupide? Quoi donc! selon toi la charité fraternelle la plus pure conduirait à la haine publique la plus révoltante? l'étud. des sciences divines n'aurait pour résultat que les tentatives et même les actes de la plus absurde barbarie? ce qui a pour but d'élever les âmes à la plus éminente sainteté les entraînerait, loin de là, aux crimes les plus incomprébensibles? Mais, tu ne devenue pas le croire, quand bien même cela te parattrait prouvé! A plus forte raison dois-tu le repousser, avec indignation, comme une infline calomnie, quand tu n'en as aucune preuve, quand tout se réunit memper établir le contraire.

# RÉVÉLATION.

Objections. — Il n'y a jamais eu de révélation. - Ce sont des imposteurs qui, pour mieux se faire écouter, ont donné comme venant de Dieu leurs propres pensées. — Si Dieu avait voulu donner aux hommes un corus de doctrine, il l'eût fait connaître à tous les hommes également.

Réponse. — Si des hommes se sont rencontrés qui ont nié l'existence même de Dieu, il n'est pas étonnant que d'autres se rencontrent qui nient sa parole.

Il n'y a jamais eu de révélation, avez-vous

Dites plutôt qu'il y en a toujours eu. Sans cela, c'est-à-dire sans la manifestation de la vérité faite à l'homme par Dieu lui-même, que saurions-nous de la nature divine, de la nature humaine, de ces nombreux et profonds mystères qui nous environnent de toutes parts, que nous avons bien de la peine, je ne dirai pas à comprendre, mais à oroire seulement, après qu'ils nous ont été révélés, bien loin d'avoir pu les découvrir de nous-

Il est denc incontestable qu'il y a eu, dès le commencement, une révélation faite par Dieu au premier homme, laquelle s'est répandue par toute la terre avec le genre humain, et fait le fond des croyances générales. De là cette ressemblance des principales croyances chez tous les peuples, ressem-blance considérablement défigurée, encroûtée, pour ainsi dire, en bien des lieux, mais, au fond, ressemblance frappante aux yeux de tous, des ignorants comme des savants, des enfants eux-mêmes, aussi bien que des grandes personnes. Qui n'en a fait la remarque, à part soi, quand il lisait ou entendait lire quelqu'un de ces livres où se trouve comme le dépôt des croyances antiques?

Gutre cette révélation de la vérité faite par Dieu au premier homme, révélation sans laquelle celui-ci ne pouvait rien savoir de ce qu'il lui importe le plus de connaître, puisque, en tout, mais en religion principalement, nous ne savons rien que ce que nous avons appris, Dieu est entré, de temps en temps, en relation avec quelques-unes de ses créatures, pour les rappeler à la connaissance et à la pratique de leurs devoirs. Je vous atteste ici, en particulier, Noé et Abraham, grandes figures, que je reconnais chez tous les peuples de quelque côté que je tourne mes regards !

Tout cela est impossible, me direz-vous. Et pourquoi? s'il vous platt. Comment! Dieu ne pourrait faire avec les hommes ce qu'ils font eux-mêmes entre eux? Il ne pourrait participer à ces relations qu'il a lui-même établies, et qui n'ont de résultet que par lui?

Vous regardez peut-être cela comme indiane de lui?

Il n'était point indigne de Dies de ste l'homme. Pourquoi le serait-il de l'échire! Vous prétendez que ce ne peut être quier ricurement. Outre cette illumination nu rieure que nous ne rejetons pu plu : vous, nous admettons, d'après la traillier la connaissance que nous avons de la utir humaine, un enseignement extérien e a part de Dieu, hase de tout autre ensigement, et surtout de l'enseignement no gieux : Fides ex auditu, dit saint Paul. Le x, 17.) Est-ce qu'il y a plus d'indécence su côté que de l'autre?

Ce sont là, ce me semble, des idées na claires que le jour, aussi simples que kur sens, et que pourtant il faut rejeler, que on nie, comme vous faites, toute epec.

révélation.

Mais on entend plus particulièrement processes de mot de révélation les deux grade à nifestations de la vérité faites par Dieu. i: aux Juifs, l'autre aux Chrétiens, lesque no résument dans la connaissance du Neupromis dès le commencement au gent main, pour le réconcilier avec le ciel.
Voilà surtout ce qu'on a intention & ...

jeter, quand on dit qu'il n'y a james es

révélation.

Vous dites donc que Dieu ne s'est per manifesté aux Juifs par Moïse d'abord, 🖂 par tous ces hommes inspirés dont le per et les écrits forment ce que nous sperl'Ancien Testament?

Mais, sans entrer à ce sojet dans sv. détail, ce qui n'appartient point au plus : nous nous sommes propose, dites-not de. je vous prie, pourquoi ce peuple tout i 'i exceptionnel? Pourquoi, malgré les trais profondes qui l'environnent de toute malgré celles non moins grandes qui ve tent de son sein, a-t-il seul conserve at se naissance du vrai Dieu et du culte qui est dû? Pourquoi ces grands prodiges inous rapporte comme liés à l'existence de genre humain, à la sienne en particuler. à la confirmation desquels tout semi« plus en plus concourir? Pourquoi toute ? prophéties dont il garde depuis si longte. le dépôt, et dont nous voyons, de no T' pres youx, l'accomplissement? Pour. depuis qu'il a rejeté et fait mourir le les sie, crime annoncé longtemps à l'arce dans ses Ecritures, est-il dispersé pr la terre? Pourquoi, dans l'état où il et l' gré toutes les causes de destruction don. seule suffirait pour faire périr loul :peuple bien plus fortement constine. mainement parlant, subsiste-t-il bejen même, depuis dix-huit siècles...? Co le doigt de Dieu est ici : Digitus ba st be (Exod. vm., 19); et, si vous ne l'apare. pas, c'est que vous fermez volonnes les your.

Cela tient à Moise, répondrez-vous, et à quelques autres hommes également remar-

quables sortis de son sein.

Et quel peuple n'a eu ses grands hommes, et même des hommes beaucoup plus distingués encore aux yeux de leurs semblables? On ne voit cependant, chez aucun d'eux. rien de semblable à ce que nous voyons chez

le peuple juif.

Vous parlez de Moïse; mais n'est-il pas, lui seul, une preuve incontestable de la révélation judaïque? Sa figure couserve encore, sprès tant de siècles, aux yeux de tous, quelque chose de cette divine lumière dont elle était environnée, aux yeux des Juiss, après son entretien evec Dieu, sur le mont Sinaï. Quel historien que ce Moïse I quel sarant l quel législateur l quel moraliste l quel haumaturge! Et quand on pense que c'est en sortant de l'esclavage, avec un troupeau l'esclaves échappés au joug de leurs matres, n'ayant rien de ce qui peut séduire la nultitude, dans un désert où il manquait de out, environné de toutes sortes d'ennemis, u'il a fait les grandes choses que chacun ait, qu'il a posé, pour son peuple, les bases e l'existence la plus durable et la plus inompréhensible qui fut jamais, et, pour luinême, de la réputation la plus haute et la lus populaire de toutes, à l'exception de elle de Jésus-Christ, avec laquelle nulle réulation humaine ne saurait jamais entrer n comparaison, il faut bien répéter encore es paroles des magiciens de Pharaon en face e ses inimitables prodiges: Le doigt de Dieu it ici! « Digitus Dei est hic!»

Non contents de nier la révélation jusique, vous allez jusqu'à nier la révélation

retienne.

Mais, je vous le demande, quelle preuve ous manque donc de toutes celles que vous ouvez désirer pour allester cette révélation? oulez-vous des prophéties, des prodiges de ut genre? Vous en avez en quantité. Aiez-vous mieux avoir les yeux frappés de vérité, de la beauté, de la pureté, de la inteté de la doctrine chrétienne? Tout cela t ici encore. Préférez-vous la juger par ses lets? Ouvrez les yeux et voyez: Quel langement elle a opéré dans le monde, dès commencement! Quel changement elle re encore, chaque jour, en quelque pere de la terre qu'elle soit annoncée! Et ce est pas seulement en quelques hommes le s'opère un tel changement, mais en tous, iels que soient leur âge, leur caractère, ur condition, leur sexe; et ce changement est pas superficiel et passager, mais prond et durable, mais indestructible même, moins que ceux en qui il a été opéré ne se ient rendus indignes des graces qui leur it été données. D'où il suit que nous devons us écrier encore ici, avec autant et plus de ison que pour la révélation judaïque: Le igs de Dieu est ici : « Digitus Dei est hic!» Cela vient de Jésus-Christ et de ses apô-35, allez-vous dire.

Soit ; mais ce Jésus-Christlui-même, d'où en'-il, si ce n'est de Dieu ? quel est-il, si

ce n'est Dieu, comme il l'a dit et prouvé au monde? Sans cela, où ce fils de charpentier, disaient ses ennemis, aurait-il pris la doctrine qu'il est venu annoncer à la terre, la puis-sance dont il a paru environné? Mais ces apôtres, d'où viennent-ils, si ce n'est de Jésus-Christ? que peuvent-ils être que ses envoyés célestes? Sans cels, où ces pêcheurs, ignorants et grossiers, auraient-ils pris la doctrine qu'ils ont prêchée par toute la terre, la puissance dont ils sesont montrés partout environnés? Quoil les plus savants des hommes, tant parmi les anciens que parmi les modernes, n'auraient eu aucune influence sur le monde, leur nom serait à peine connu des peuples, et quelques Juiss, appartenant aux plus basses conditions, auraient d'euxmêmes renouvelé la face de la terre, et leur propre parole servirait encore aujourd'hui, après tant de siècles écoulés, à régler les croyances et les mœurs? C'est impossible. I! faut donc admettre une révélation véritable.

Ce sont des imposteurs, objectez-vous, qui, pour mieux se faire écouter, ont donné comme venant de Dieu leurs propres pen-

sées.

Qui appelez-vous des imposteurs? Moïse, les apôtres, Jésus-Christ surtout? Si tous les caractères de la sincérité ne sont pas dans de tels hommes, ils ne sont nulle

part.

Mais ce n'est pas tout que de vouloir tromper le monde, il faut encore réussir. En supposant donc que Moïse, Jésus-Christ et les apôtres se fussent donné faussement pour des envoyés célestes, comment auraient-ils pu le faire croire? Comment cette persuasion aurait-elle gagné de proche en proche de manière a tromper le monde entier? Comment cette persuasion, fondée sur l'imposture, seserait-elle toujours maintenue? Comment aurait-elle produit partout les plus heureux fruits de vérité et de vertu? Tout cela est inadmissible assurément. Ceux dont nous parlons ne sont donc point des imposteurs.

Il y a eu certainement des imposteurs qui ont, en effet, donné leurs pensées comme venant de Dieu, mais ils ont été démissqués immédiatementou à peu près, pour la plupart; quant à ceux qui ont trompé le monde plus longtemps, il n'est pas difficile, si on y regarde de près, de reconnaître leur imposture. Voyez Mahomet, par exemple. Qu'a-t-il fait par sa religion? Il a fletté la plus violente de toutes les passions. Comment a-t-il établi cette religion? Par la plus irrésistible des puissances humaines, la puissance militaire. En vain donc, il se donne pour un envoyé céleste : je ne vois en lui qu'unimposteur. Je le reconnais bien mieux encore aux résultats déplorables qu'a partout sa religion. Sortie de la barbarie et de la corruption, elle engendre également en tous lieux la harbarie et la corruption. Qui ne le sait par l'histoire? qui ne le voit aux faits qui s'accomplissent encore de nos jours? Considérez ces révoltés de l'Inde. Lour barbarie est arrivée à de telles énormités qu'il semble

qu'on ne puisse l'attribuer à des êtres humains. « Ce sont de véritables démons! » dit-on d'eux d'une voix unanime. Or, où ont-ils pris de telles mœurs, une telle exaltation de cruauté? Dans la religion mahométane. Donc le mahométisme ne vient point de Dieu, et Mahomet ne fut qu'un imposteur. Pouvez-vous en dire autant de Moïse, de Jésus-Christ et de ses apôtres? N'est-ce pas précisément le contraire qui apparaît aux yeux de tous?

Si Dieu eût voulu donner aux hommes un corps de doctrine, ajoutez-vous, il l'eût fait connaître à tous les hommes également.

Vous qui parlez de la sorte, vous avez une religion quelconque, ne fût-ce que celle qui nous défend de faire à autrui ce que nous ne voudrions pas qu'on nous fità nousmêmes. Cette religion, quelle qu'elle soit, vient de Dieu, n'est-il pas vrai? Autrement ce ne serait point une religion, c'est-à-dire un lien moral rattachant notre âme à celui qui l'a créée. Eh bien! je vous le demande, cette religion est-elle connue de tous les hommes également?

Que si vous rejetez toute espèce de religion, ce que je ne puis guère supposer, tant la supposition me paraît honteuse, vous ne pouvez nier, du moins, que nous n'ayous reçu de l'auteur de notre être une lumière propre à nous diriger, et que nous appelons la raison. En bien lje vous le demande encore, cette lumière divine est-elle la même pour

toutes les intelligences?

Donc, de ce que la doctrine chrétienne n'est pas connue de tous les hommes également, il ne faut pas en conclure qu'elle ne vient point de Dieu. Dans l'ordre de la grâce, comme dans l'ordre de la nature, Dieu est parfaitement maître de ses dons, et il peut les distribuer à chacun comme bon lui semble. Le peu qu'il nous donne est encore un acte de bonté et de générosité dont nous avons à le remercier, bien loin de pouvoir nous plaindre et l'accuser. Et que serait-ce donc si nous étions de ceux envers qui il a montré le plus de bienveillance?

Remarquons, du reste, que, si la lumière évangélique ne frappe pas également les regards des hommes, elle n'en a pas moins pour but de les éclairer tous, mais ceux principalement qui en ont le plus besoin, et de faire disparattre ainsi, autant que possible, cette înégalité de connaissances et de vertus qui afflige les cœurs généreux. A qui Jesus-Christest-il venu annoncer l'Evangile? A tous, mais principalement aux pauvres et aux affligés: Evangelizare pauperibus misit me, sanare contritos corde: prædicure captivis remissionem, et cæcis visum. (Luc. IV, 18, 19.) A qui sont envoyés les apôtres? A toutes les nations, mais principalement à ceux qui ont le plus besoin de leur ministère; car ils sont les représentants du bon Pasteur qui laisse un instant tout le troupeau pour courir après la brebis égarée. Et c'est aussi et toujours. Done, quand vous reprochez à la révélation de ne pas éclairer également

tous les hommes, vons rappelez tout suplement ce qui est l'un de ses priscient titres à notre reconnaissance, et ce qui es en même temps l'un des côtés les prédéfectueux de la religion naturelle, le quelle devient la vôtre nécessairenes, quand vous avez rejeté toute religion revélée.

Malgré le zèle de tous vos prédicateurs se direz-vous, un grand nombre n'aurons : connu la révélation. Or, que devieux ces hommes au tribunal de Dieu?

C'est bien simple: ils ne seront jugisses d'après les lumières qui leur auron ca données; car, si Dieu est un maltre richreux qui vent que chacun fasse valor e talent qui lui aura été confié, c'est aus su père juste et bon, qui ne peut redenance à ses enfants qu'à proportion de ce qu'il au

aura donné.

Ecoutons à ce sujet Bourdaloue dans de ses sermons sur le jugement dernier if le 1" dimanche de l'Avent, 1" point): • l'is . Chrétiens, et cette pensée n'est pas de s' mais de saint Jérôme, il faut bien établi 200 nos esprits une vérité, à quoi peut-êtres. n'avons jamais fait loute la réflexion ne saire, que, dans le jugement de Dieu. : ' aura une différence infinie entre un pe qui n'aura pas connu la loi chrétienne. e : Chrétien qui, l'ayant connue, y auta itrieurement renoncé, et que Dieu, sant les ordres mêmes de sa justice, fra:7 l'un bien autrement que l'autre. Or u assez qu'un païen, à qui la loi de lo-Christ n'aura point été annoncée, ne s' point jugé par cette loi, et que Dien, se absolu qu'il est, gardera avec lui cette c naturelle, de ne pas le conda uner pour loi qu'il ne lui aura pas fait connaître. ce que saint Paul enseigne en terme ; mels: Quicunque sine lege peccaverus, u

lege peribunt. » (Rom. 11, 12.)
« Voilà donc Bourdaloue s'appuyan: " saint Jérôme, et même sur saint Paul. nous avertir que celui à qui Dieu na fait annoncer son Evangile ne sera pas . 2paril'Evangile, » remarque ici l'abbé de Friisinous. Pourquoi Jean-Jacques, el 1'1.déclamateurs après lui, semblent-iis supposer que, suivant la doctrine cathe :.. il y aura des hommes condamnés à des . nes éternelles, précisément pour n'aver connu une loi qu'il n'a pas été en leur ; voir de connaître? Cette supposition 🚭 mérique. D'un côté, nul homme me sauvé, parce qu'il est né à Rome, qu'il naît et professe la foi véritable. La missa: peut être un avantage, elle n'est pas uz rite : si la foi est un don précieus. sans les œuvres serait un don siérie Dieu de vérité est aussi le Dieu de sunt et ne demande pas moins l'observance loi que la soumission à sa parole. D':21 tre côté, nul ne sera condamné au tr: de Dieu précisément pour être né de forêts du Nouveau-Monde, ni pratez pour avoir ignoré les vertus chrétients naissance peut être un malheur, elk :

pas un crime, et l'ignorance involontaire de la révélation n'est pas une faute punissable. Si le Ciel fait briller la lumière aux yeux de l'infidèle, celui-ci ne peut la rejeter sans être conpable; mais, s'il n'a pas eu, s'il n'a pas nu avoir le moyen de s'éclairer, alors son gnorance est invincible, il est excusable de ie pas connaître. La révélation chrétienne est une loi positive, et il est de la nature l'une loi de n'être obligatoire que lorsqu'elle st publiée et connue. Donc, si l'infidèle se rouve condamné su tribunal du souverain uge, ce ne sera que pour avoir violé ce qu'il ouvait et devait connaître de cette loi intéieure qui se manifeste par la conscience. lue si Dieu ne juge pas cet infidèle d'après a loi chrétienne; s'il ne le punit pas de ce u'il n'a pas eu la foi, s'il ne le punit que our des fautes qu'il pouvait éviter, s'il meure la peine sur le degré de connaissance et e malice, où est l'injustice? » (Maximes de Eglise sur le salut des hommes.)

Je me résume en quelques mots : La réélation est une manifestation extérieure de

la vérité faite à l'homme par Dieu lui-même, avons-nous dit. Donc, toute révélation est une lumière qui se projette du ciel sur la terre. Mais la révélation chrétienne est véritablement cet astre qui, parti d'une extré-mité du ciel, est arrivé à l'autre extrémité, ne laissant aucune partie de la terre dépourvue de sa divine influence : A summo cœlo egressio ejus: et occursus ejus usque ad summum ejus: nec est qui se abscondat a calore ejus. (Psal. xviii, 7 seq.) Ainsi, la révélation a été faite précisément pour éclairer toutes les intelligences, comme le soleil tous les yeux. — Il y en a qui ne l'ont point connue, dites-vous. — Oui, comme il y a des yeux qui n'ont jamais vu la lumière du soleil. Mais cela par accident, et indépendamment de l'ordre établi par Dieu. Quoi qu'il en soit, avons-nous ajouté, quiconque aura été privé, saus qu'il y ait de sa faute, des lumières de la révélation chrétienne que Dieu a faite pour tous, celui-là n'aura point à en rendre compte, évidemment, au tribunal du souverain Juge.

# RÉVOCATION DE L'ÉDIT DE NANTES.

Objections. — Une preuve bien frappante ne les Catholiques sont plus intolérants ne les protestants, c'est la révocation de édit de Nantes par Louis XIV.—Ce prince, u reste, a été puni par où il a péché; car il porté, par sa révocation, un coup dont le ommerce ne s'est jamais bien relevé, et ont l'agriculture a soufiert également.

Réponse. - La mesure sévère que Louis IV crut devoir prendre à l'égard des prostants fut, pendant longtemps, un sujet déclamations générales, non-seulement entre ce prince, mais encore contre la reli-on catholique. Ces déclamations sont auurd'hui bien apaisées, et pourtant il en ste toujours quelque chose.

Une preuve bien trappante que les Catho-jues sont plus intolerants que les protesnts, nous dit-on, c'est la révocation de dit de Nantes par Louis XIV. En supposant que cette mesure soit aussi

imable que vous le dites, pourquoi donc mputer à la religion catholique, puis-elle vient de Louis XIV, comme vous en nvenez vous-même, et que vous ne pouz d'ailleurs vous empêcher d'en convenir Vous me direz pent-être que Louis XIV issait sous l'influence du clergé catho-

Penser ainsi, ce serait très-mal connaître caractère du grand roi, qui disait si bien, tat, c'est moi, et qui eut volontiers dit ssi jusqu'à un certain point, et en certai-s circonstances, l'Eglise gallicane, c'est i. Si le clergé catholique avait eu sur lui ite l'influence que vous supposez, il l'eut intré à l'occasion de ses guerres contielles qui ont fait tant de mal à la France, de ses égarements, qui étaient un scandale blic. Je ne veux pas dire que Louis XIV it point eu la pensée de servir par là la

religion catholique, à laquelle il était personnellement attaché, qui était celle de l'Etat et de la presque unanimité de ses sujets; mais ce qui est incontestable, pour qui connaît son caractère, c'est que cela a dû venir, en tout ou en grande partie, de lui-même, c'est qu'en s'y déterminant il a eu aussi en vue la conservation de l'unité et de la paix que les Huguenots, comme on les appelait alors, ne cessaient de troubler par toute la France, l'affermissement de son autorité, qu'ils bravaient, et dont ce prince élait en-core plus jaloux que de toute autre chose.

Pourquoi d'ailleurs, d'un fait particulier, tirer une conclusion générale? Ne voyez-vous pas qu'il nous est bien facile de rétorquer contre vous l'argument? Ne pouvonsnous pas dire par exemple : La preuve que les prote tants sont beaucoup plus intolérants que les Catholiques, c'est qu'en Angleterre ils ont perséculé de toute manière, et qu'ils persécutent encore, autent que possible, les Irlandais cathoriques, leurs compatriotes dissidents; c'est qu'en Suède et ailleurs ils ont forgé contre eux mille lois de persécution, dont on ne peut obtenir aujourd'hui la révocation.

Et encore devons-nous reconnaître une extrême différence entre cette manière d'agir des protestants en Angleterre, en Suède et autres lieux, et la révocation de l'édit de Nantes, que vous nous reprochez. Car cette dernière mesure, comme nous venons de le faire voir, n'est imputable qu'à Louis XIV, tandis que l'intolérance des protestants à l'égard de leurs compatrioles catholiques vient surtout du clergé protestant. Qui no le sait aujourd'hui? qui n'en est indigné parmi toutes les personnes raisonnables? Qui ne le lui reproche, non-seulement comme une chose injuste en soi, mais coume une énorme incouséquence?

Car, après tout, Louis XIV, fervent catholique, comme vous le supposez, était conséquent avec lui-même, dans l'acte de révocation de l'édit de Nantes. Il s'était dit peutêtre : « On ne peut se sauver que dans la religion catholique; donc je puis et je dois fermer les autres temples. » Mais vous, protestants, vous dont le premier principe, en fait de religion, est de déclarer qu'on peut se sauver dans toute espèce de religion, et peut-être même sans aucune religion, vous qui ne pouvez du moins vous empêcher de reconnaître la légitimité de la religion catholique, d'où vous êtes sortis, votre mère, par conséquent, eh! de quel droit vous avisez-vous de forger des chaînes pour ceux qui sont sortis du même sein que vous, comme vous le voyez vous-mêmes, et qui ne peuvent avoir d'autre tort à vos yeux que d'être restés toujours fidèlement attachés à celle dont, enfants dénaturés, vous vous êtes pris à déchirer les entrailles?

REV

En agissant ainsi, du reste, Louis XIV était de son siècle, il se montrait roi absolu qu'il était et qu'il tenait beaucoup à être; et vous, en plein dix-neuvième siècle, quand tout le monde prêche la tolérance, que vous la prêchez encore plus haut que les autres, vous simples particuliers, dépositaires tout au plus d'un pouvoir contesté, vous osez refuser ou demander qu'on refuse à vos concitoyens la jouissance de droits dont vous êtes si jaloux pour vous-mêmes? et vous viendrez après cela nous reprocher la révocation de l'édit de Nantes? C'est à n'y pas croire assu-

Ce prince, du reste, a été puni par où il a péché, avez-vous ajouté; car il a porté, par sa révocation, un coup dont le commerce ne s'est jamais bien relevé, et dont l'agriculture a souffert également.

Comme mon but n'est ici que de défendre la religion, je pourrais me dispenser de répondre à cette partie de l'objection. Qu'il me soit permis cependant de faire remarquer qu'on a considérablement exagéré les torts de la révocation de l'édit de Nantes, même au point de vue du commerce et de l'agriculture.

Louis XIV a détruit le commerce français! dites-vous. Mais c'est lui qui l'a créé, au contraire.

Il l'a abattu par la révocation de l'édit de Nantes! Mais comment cela aurait-il pu arriver, puisque le commerce ne faisait, à ce moment que de nattre?

ment, que de naître?

Il lui a porté par là, affirmez-vous, ainsi qu'à l'agriculture, un coup dont ils ne se sont jamais bien relevés! Parler ainsi, c'est méconnaître ce qu'il y a de ressources chez une nation dans toute sa force; c'est méconnaître ce qu'il y a particulièrement d'intelligence et d'activité dans la nation française. Quand elle est au dernier degré d'épuisement, comme après 93, par exemple, ou bien encore, après 48, combien lui faut-il, pensez-vous, pour se relever au plus haut degré de prospérité, sous tous les rapports, et, par conséquent aussi, sous le rapport du

commerce et de l'agriculture? maisquelques années seulement. Nous en avons et la preuve plusieurs fois, et nous l'avons encore aujourd'hui sous les yeux.

Pour donner plus de valeur ici à ess différentes assertions, appuyons-les du témoignage d'hommes qui ont été à même d'approfon ir la question et de la bien apprécier. Je le trouve, ce témoignage, dans une des conférences de l'abbé de Frayssinous. Ecoutons-le d'abord lui-même. Il vient de répondre à d'autres reproches du même genre adressés à la religion catholique:

« Il me reste, » dit-il, « à vous entretenir de la révocation de l'édit de Nantes, et déjà vous êtes impatients de savoir commentj'envisagerai un événement plus rapproché de nous, dont le souvenir a souvent répandu tant d'aigreur dans nos discussions politiques. Impartial, comme je l'ai été jusqu'ici, je dirai les choses comme je les vois, et j'en parlen sans détour comme sans passion. Fallût-il condamner cette mesure comme le fruit d'une fausse politique ou d'un faux zèle, je no verrais pas en quoi ce serait un grand sujet de triomphe pour les ennemis du trône et de l'autel. Louis XIV est assez grand pour se faire pardonner une faute, et la religion est trop sainte dans les préceptes qu'elle donne, trop pure dans les sentiments qu'elle inspire, pour être souillée par les exces personnels de quelques-uns de ses sectatours. Essayons de saisir le vrai à travers les exagérations et les sophismes.

« Et d'abord prenons garde d'accuser trop légèrement le grand roi d'un farouche despotisme, et n'allons pas lui faire un crime d'avoir régné dans des circonstances et sous l'influence d'opinions alors dominantes qui étaient bien loin d'être les nôtres.

« Les longues et sanglantes guerres de religion étaient encore vivement présentes à tous les esprits, et le souvenir des maux passés invitait à prendre des mesures pour en prévenir le retour. Je ne m'attacherai pes, dit à ce sujet l'auguste élève de Fénelon, le duc de Bourgogne (Mémoire sur la révocation de l'édit de Nantes, par M. le duc de Bourgogne, voyez la Vie du duc de Bourgogne, 1782, tome II, p. 98 et suiv.), je ne m'allacherai pas à considérer les maux que l'hérésit a faits en Allemagne, dans les royaumes d'Angleterre, d'Ecosse et d'Irlande, dans les Provinces-Unies et ailleurs; c'est du royaume seul qu'il est question. Je ne rappellerai pas méme dans le détail cette chaine de désordres consignés dans tant de monuments authentiques, ces assemblées secrètes, ces serments d'associa tion, ces liques avec l'étranger, ces resus de payer les tailles, ces pillages des deniers publics, ces menaces séditieuses, ces conjurations ouvertes, ces guerres opiniatres, ces sacs de villes, ces incendies, ces massacres réfléchis. ces attentats contre les rois, ces sacrileges multipliés et jusqu'alors inouis; il me suffit di dire que depuis François I' jusqu'à nos jours. c'est-à-dire sous sept règnes différents, lout ces maux et d'autres encore ont désolt le royaume avec plus ou moins de fureur. Voilà,

U/S

is-je, le fait historique que l'on peut charger e divers incidents, mais que l'on ne peut conuter substantiellement, ni révoquer en doute; c'est le point capital qu'il faut toujours enviiger dans l'examen politique de cette affaire. r Plein de ces pensées, le gouvernement occupait depuis longtemps à miner insenblement un parti redoutable, qui avait rié l'audace jusqu'à vouloir former un Etat publicain au milieu même de la France. oy. le Mercure de France, t. IX, année 1621, 311.) Les arrêts et les édits se succédaient pidement, dit l'illustre historien de Boset : on pensait alors que les édits précéints de tolérance et de pacification n'étaient s des traités d'alliance, mais des ordonnces faites par les rois pour l'utilité puique, et sujettes à révocation lorsque le en de l'Etat le demande. Tel était le sennent du docteur Arnauld, et, ce qui est us remarquable, de Grotius lui-même : Le uvernement français paraissait suivre le me système politique que les gouvernements otestants avaient mis depuis longtemps à écution contre leurs sujets catholiques; et me en comparant leur code pénal avec celui la France, il serait facile de prouver qu'il montra plus indulgent et plus tolérant. ist de Bossuet. t. IV, liv. x1, n. 15.)

Il était tidèle depuis quinze ans à cette trene progressive, et rien n'annonçait l'a-lition entière de l'édit de Nantes, lorsque s complots alarmants, qui éclatèrent en 33, la firent mettre en délibération. Les stestants du Poitou, de la Saintonge, de la ienne, du Languedoc, des Cévennes, du rarais et du Dauphiné (Hist. de Louis XIV, RESOULET, année 1685, t. V), formèrent projet général d'union pour relever les aples qui avaient été démolis, et reconérir les priviléges dont ils avaient été dévillés. L'étendard de la révolte fut arboré is quelques-unes de ces provinces, et des upes furent mises surpied pour les conte-Cette affaire devint l'objet plus habituel pensées du roi et de ses conseils. Enfin lit fut révo qué (22 octobre 1685).

L'opinion générale paraissait alors telleni consacrer la sagesse de cette mesure, que nis XIV reçut les félicitations de tous les lres de son royaume. Tous les parlements npressèrent d'enregistrer un édit qu'ils tient prévenu eux-mêmes par une multitude rrêts particuliers, dont l'édit de révocation semblait être que la sanction générale. Les criptions qu'on lisail encore, il y a vingtq ans, au pied de la statue de Louis XIV, à lace Vendôme, et à l'hôtel de ville de Paris, aissaient n'avoir été, par leur conformité c ce qui nous reste des mémoires contempons, que l'expression sincère de l'opinion ilique. (Hist. de Bossuet, ubi supra.) t'est avec raison qu'un auteur, qui n'est suspect, disait en 1789, que Louis XIV rait fait que céder au vou général de la ton. (Saint-Lambert, Voux adressés aux is généroux.)

On avait cru trop aisément que les uns aient contenus par la crainte, et que les

aut es seraient gagnés par la persuasion; la résistance armée des protestants fit voir qu'on s'était trompé; elle amena des mesures de rigueur qui n'entraient que trop dans le caractère violent de Louvois, et l'on ne peut que gémir sur les excès déplorables commis des deux côtés.

« Enfin la paix de Riswick vint rendre le calme à la France, et permit au gouvernement de s'occuper du sort des protestants. Le marquis de Louvois, le plus ardent promoteur des mesures de rigueur, n'existait plus, et Louis XIV était toujours disposé à accueillir tous les moyens de douceur et de raison qui étaient conformes à sa modération et à son équité naturelles. Les cris de tant de victimes innocentes ou coupables avaient retenti jusqu'à son ame sensible et généreuse. Sa religion même s'était indignée de l'abus criminel qu'on avait osé faire de son nom et de son autorité, contre ses intentions bien connues et souvent exprimées. Le cardinal de Noailles, qui était également opposé par caractère et par principes à tout ce qui pouvait ressembler à la con-trainte et à la violence; Bossuet, qui n'avait jamais voulu employer que les armes de la science et les moyens d'instruction, firent prévaloir peu à peu les conseils de la douceur et de la modération. Ils furent heureusement socondés par les insinuations encore plus persuasives de Mme de Maintenon, que la pitié naturelle à son sexe, et une raison douce et calme rendaient toujours accessible à des maximes avouées par la religion comme par l'humanité. (Histoire de Bossuet, ubi supra.)

« En exilant les ministres, Louis XIV avait défendu aux sectateurs de leur communion de quitter la France, mais l'émigration des pasteurs entraîna celle d'une partie de leur troupeau. Basnage, écrivain protestant, porte à trois ou quatre cent mille le nombre des protestants résugiés. Cette seule énumérution de trois ou quatre cent mille, dans une pareille matière, est faite pour inspirer de la

méfiance à un critique judicieux.

« La Martinière, également protestant, ré-duit ce nombre à trois cent mille.

« Larrey, aussi protestant, le réduit à deux

cent mille.

« Et l'historien protestant de la révocation de l'édit de Nantes, Benolt, s'arrête aussi à deux cent mille.

« On sent qu'il est permis de conserver au moins des doutes sur des calculs aussi vagues, lorsqu'on voit des écrivains de la même communion, placés à l'époque même des événe-ments, différer de quatre cent mille à deux cent mille, sans donner à leur écaluation des bases qui puissent en garantir l'exactitude. (Hist. de Bossuet.)

« Ecoutons le duc de Bourgogne, qui avait fait d'exactes recherches sur cette matière : On a exagéré infiniment le nombre des Huguenots qui sortirent du royaume à cette occasion, et cela devait être ainsi. Comme les intéressés sant les seuls qui parlent et qui crient, ils affirment tout ce qui leur plait. Un mi-nistre qui voyait son troupeau dispersé pu-bliait qu'il était passé à l'étranger. Un chef de manufacture, qui avait perdu deux ou-vriers, faisait son calcul comme si tous les fabricants du royaume avaient fait la même perte que lui. Dix ouvriers sortis d'une ville où ils avaient leurs connaissances et leurs amis, faisaient croire, par le bruit de leur fuite, que la ville allait manquer de bras pour tous les ateliers. Ce qu'il y a de surprenant, c'est que plusieurs mattres des requêtes, dans les instructions qu'ils m'adressèrent sur leurs généralités, adoptèrent ces bruits populaires, et annoncérent par là combien ils étaient peu instruits de ce qui devait les occuper: aussi leur rapport se trouva-t-il contredit par d'autres, et démontré faux par la vérification faite en plusieurs endroits. Quand le nombre des Huguenots qui sortirent de France à cette époque monterait, suivant le calcul le plus exa-géré, à soixante-sept mille sept cent trentedeux personnes, il ne devait pas se trouver parmi ce nombre, qui comprenait tous les dyes et tous les sexes, assez d'hommes utiles pour laisser un grand vide dans les campa-gnes et les ateliers, et influer sur le royaume entier. Il est certain d'ailleurs que ce vide ne dut jamais être plus sensible qu'au moment où il se fit. On ne s'en aperçut pas alors, et l'on s'en plaint aujourd'hui! Il saut donc en chercher une autre cause: elle existe en effet, et, si on veut la savoir, c'est la guerre. Quant à la retraite des Huguenots, elle coûta moins d'hommes utiles à l'Etat, que ne lui en enlevait une seule année de guerre civile. (Vie du duc de Bourgogne.)

RIC

« S'il fallait écouter certains déclamateurs, on croirait que les richesses et la prospérité avaient fui la France avec les protestants réfugiés; et cependant, je le demande, le commerce et l'industrie ont-ils cessé de prendre des accroissements? Dans le cours du dixhuitième siècle, n'a-t-on pas vu se multiplier de toutes parts les étoffes précieuses, les

meubles superbes, les tableaux des grands maîtres, les maisons richement décorées?

« A l'époque de la révocation, notre commerce, à peine sorti des mains de Colhert, son créateur, était encore dans l'enfance. Que pouvions-nous apprendre à nos rivaux, de qui nous avions tout appris? L'Angleterre, la Hollande, l'Italie, nous avaient devancés dans la carrière, les manufactures de Louviers et de Sédan ont eu leurs modèles chez nos voisins. Le nom seul d'un très-grand nombre de nos fabrications rappelle Londres, Florence, Naples, Turin, et décèle ainsi une origine étrangère.

« La Prusse est presque le seu! Etat où les réfugiés aient fait des établissements considérables; Brême, Hambourg, Lubeck et plusieurs autres villes, n'étaient-elles pas riches et puissantes avant toutes les émigrations? On voit ici avec quelle légèreté Valtaire et ses copistes ont avancé que jusque la nord de l'Allemagne n'était qu'un pass

agreste.

a Sans doute le clergé put bien, avec le reste de la France, applaudir à une mesure qu'us regardait comme dictée par une sage politique; mais on peut dire que, s'il est entré pour quelque chose dans les sanglants et réciproques excès qui en ont souillé l'exécution, ce ne fut que pour en être la victime

ou pour les adoucir. »

Je me résume en peu de mots: la révocation de l'édit de Nantes n'a point eu tous les déplorables effets qu'on a dit d'abord et que quelques - uns soutiennent encore aujourd'hui qu'elle a eus. En tout cas, ces effets n'auraient été ni voulus ni même prévus; is ne seraient le fait surtout ni de la religien catholique, ni seulement de ses ministres. C'est donc bien à tort qu'on s'en est fait et qu'on voudrait s'en faire encore une arme pour attaquer cette religion.

## RICHESSES DU CLERGÉ.

Objections. — Vous ne nierez pas que les richesses ne fussent autrefois excessives dans le clerzé. — Il n'en est plus de même aujour-d'hui sans doute; mais, si on le laissait faire, on reverrait bientôt la même chose. — Que de donations plus ou moins directement en sa faveur, à l'article de la mort principalement! — D'où cela provient-il?

Réponse. — Les richesses, mais surtout les richesses du clergé, ont toujours excité les convoitises de l'homme, alors même qu'il possède, et quelquefois beaucoup. De là toutes sortes de déclamations et souvent aussi des spoffations.

Vous ne nierez pas, nous dit-on, que les richesses ne fussent autrefois excessives

dans le clergé.

C'est possible; mais d'où venaient ces richesses? De la piété et plus souvent encore de la reconnaissance des rois et autres chefs de la nation. Tels princes, tels grands, avaient reçu de Dieu certaines faveurs ou les sollicitaient; ils avaient reçu, en différentes

circonstances, l'assistance de certains membres du clergé non moins renommés par leurs lumières que par leurs vertus, ou ils désiraient l'obtenir. A cette occasion, ils fondaient une abbaye, établissaient un hôpital, bâtissaient une église, faisaient des dons à celles qui existaient déjà. De là des richesses et quelquefois de grandes richesses dans le clergé. Ce que faisaient les grands, les petits le faisaient également, toute proportion gardée; ou plutôt, car la générosité, comme on dit, ne se mesure pas toujours à la fortune, c'était d'eux quelquesois que renaient les dons les plus excellents. Ainsi les richesses du clergé venaient de la nation tout entière, de son cœur pieux et reconnaissant, agissant bien volontiers, motu proprio... Pouvaient-elles avoir une source plus lé itime? Ces donations n'étaient pas toujours des œuvres pies seulement, c'était aussi bien souvent des actes expiatoires. Il s'agissait, par exemple, d'effacer un grand crime, de réparer une grande injustice; et on ne trouvait pas, je suppose, de moyens pius

opres à cela que de fonder, en tel lieu, un pital ou un monastère. Vous qui blamez i actes de la conscience, connaissez-vous en les motifs qui la font agir? et savezus si ce que vous regardez comme inique même absurde n'est pas souverainement ste et louable aux yeux de Dieu? D'où veient-elles encore, ces grandes richesses du rgé? Mais du clergé lui-même, par hérite, par travail, par économie et honne adnistration. En connaissez-vous qui aient des sources plus pures et plus saintes? Vous me direz peut-être qu'il a dû se glis-·là dedans bien des indélicatesses et même

s injustices.

Jui vous dit le contraire? Est-il possible me qu'il en fût autrement? Prenez une mile fortune quelconque, prenez même la is modeste, et je vous ferai sur elle la me objection. Est-ce à dire pour cela il faille l'attaquer, la signaler à l'indignan publique, la détruire? Ce serait une conmince extrême qui nous menerait loin. eluu'un adit avec raison que, si Dieu, par acte de sa volonté toute-puissante, faisait : chaque chose retournat immédiatement on légitime possesseur, il y aurait un nd bouleversement dans le monde. Aussi -ce avec une sagesse profonde, ou pluiôt une inspiration divine, que toutes les ont reconnu la légitimité de la prescrip-1; c'est-à-dire que, au bout d'un certain ios, et moyennant certaines conditions, lossession vaut titre.

ous dites qu'il y avait autrefois des ri-sses excessives dans le clergé.

lais pour qui étaient donc ces richesses? r leclergé, me répondez-vous. Soit; mais entre dans ce clergé? Des membres de les les familles, depuis les plus élevées ju'aux plus humbles. D'où il suit que ues à peu près de tout le monde, ces esses retournaient aussi à peu près à tout sonde. C'était comme un fonds sacré, mis s la garde de l'Eglise, ayant son utilité pre sans doute, comme nous allons le tout à l'heure, mais pouvant servir i aux besoins de chacun.

était pour la noblesse principalement, ojecterez-vous, et, ce qu'il y a de plus orable, c'était pour ceux de ses membres

le monde ne voulait peint.

n pas toujours; car il est de notoriélé ique que, en tout temps et en tout lieu, la appelé au service de ses autels ceux sussent été, si même ils ne l'étaient déjà, loire et les délices du monde. Ce que rappelez était un abus, abus condamné Eglise, et qu'elle corrigeait, autant que ible, en rendant digues du sacerdoce qui n'y étaient point primitivement lés. Quoi qu'il en soit, à considérer la e au point de vue temporel principa nt, comme nous le faisons ici, il me ale que votre objection n'est pas très-Venues des grands surtout, c'est à eux que ces richesses retournaient en mapartie: quoi de plus simple? Les audu reste, en profitaient plus ou moins directement; ce qui n'eût point en Heu du tout, si ces richesses n'étaient entrées dans le clergé.

Vous dites que ces richesses étaient ex-

cessives.

C'est possible, je vous le répète encore; car en défendant la religion, je ne prétends pas défendre tous les excès que vous me signaler, z à son occasion, excès qui du reste viennent de l'avenglement et des passions des hommes, et que la religion est la première à condamner, et, autant que possible. à réprimer; mais savez-vous à quoi servaient ces richesses excessives, généralement par-lant? Elles servaient à la construction des églises et autres édifices nécessaires au culte, à leur appropriation, et à leur décoration; elles servaient également à la construction des hôpitaux et à leur entretien sons tous les rapports; elle servaient à élever de tous côtés des abbayes, des colléges, des maisons pour tous les besoins, pour tout ce que deinanda ent la gloire de Dieu et le bien de l'humanité. Et. comme ces richesses étaient excessives, pour parler votre langage, on y allait, en toute occasion, avec une magnificence vraiment royale. De là ces monuments sans nombre, mais tous marqués au cachet de la religion, qui couvraient la France autrefois, monuments ébranlés, renversés même par l'impiété, et dont nous nous efforçons aujourd'hui de conserver précieusement les restes, comme, après la tempête, on va recueillir sur le rivage tous les débris des vaisseaux naufragés.

Je vous entends me dire que ces richesses ont également servi à nourrir la paresse, la débauche...

Je vous arrête; car ici j'en sais autant que vous. Mais, encore une fois, c'est là l'abus de la chose, abus qui se trouve toujours dans l'humanité, surtout à l'occasion des richesses, et non la chose elle-même. Laissons donc ce'a, et écoutons l'abbé de Frayssinous répondant aussi aux reproches adressés au clergé à propos de ses grandes richesses. (Du sacerdoce chrétien.)

«On attaque, »dit-il, « leur répartition, leur origine, leur usage. Je fais observer d'abord que ces richesses étaient comme le patri-moine commun de toutes les familles, qui toutes sans exception pouvaient y prétendre, et y participaient en effet, en donnant des enfants au sacerdoce; que, si des dignités plus éminentes et plus richement dotées étaient plus ordinairement, et souvent pour de sages raisons, le partage de la naissance, nul n'en était exclu, témoin les Massillon, les Fléchier, les d'Ossat, les Amyot et tant d'autres; que, dans les divers rangs de la hiérarchie, il existait une foule de places honorables occupées par des hommes sortis des classes moyennes, et même des plus obscures. C'est une des maximes fondanientales du gouvernement ecclésiastique, que les emplois doivent se donner au mérite, et je ne ne vois pas ce qu'il y avait de légitime dans l'envie qu'excitaient des biens que

pouvaient posséder des Français de toutes les conditions.

« Mais que faut-il penser de leur origine et de leur usage? Je veux que, dans l'espace de dix-huit siècles, des fraudes criminelles aient extorqué quelquefois des donations et des héritages: il y aurait autant d'ignorance que de mauvaise foi à ne pas convenir que ces exemples ont été extrêmement rares. L'histoire atteste que les concessions de territoires furent en général très-libres; que, même dans l'origine, elles consistaient en forêts désertes, en pays incultes et marécageux que surent féconder des mains laborieuses. Dans les Mœurs et coutumes des Français, Legendre observe que les grandes abbayes ne leur coûtèrent pas beaucoup à fonder; ou cédait des terrains ingrats à des cénobites qui s'employaient de toutes leurs forces à dessécher, défricher, bâtir, planter, bien moins pour goûter les douceurs de la vie, car ils vivaient dans la frugalité, que pour soulager les pau-vres. Si un travail conduit avec intelligence, si une persévérante industrie ont su convertir ce qui était stérile en champs, en prairies, en coteaux fertiles; si ces heureuses améliorations ont contribué au progrès du premier des arts, de l'agriculture, il semble que ces belles possessions auraient dù plutôt éveiller la reconnaissance que la jalousie.

« Je veux encore que plusieurs des possesseurs n'en aient pas toujours fait un usage très-légitime; on est du moins forcé de convenir que le très-grand nombre les faisait servir au soulagement des malheureux, à la création et au maintien d'utiles établissements. Quel pasteur, au milieu de son troupeau, eût pu se dispenser de secourir l'iudigence et l'infortune? La bienséance seule lui eût arraché des largesses, si elles ne lui eussent pas été commandées par le devoir et la charité. On sait que, dans des temps de disette et de calamité, nos prélats faisaient des dons immenses. Mais voici une réflexion générale sur l'emploi des richesses ecclésiastiques, et qui est bien faite pour réconcilier avec elles les esprits les plus difficiles. Ces basiliques qui, dans la France entière, font l'ornement de nos cités; cette multitude d'asiles publics préparés pour tous les genres de besoins et d'infortunes, ces établissements d'éducation publique pour l'enseignement des lettres et des sciences humaines, ces écoles et ces maisons destinées aux élèves du sanctuaire, ces fondations pieuses pour des sujets dont l'indigence oût pu rendre les talents inutiles, ces riches dépôts des connaissances humaines, ces encouragements dispendieux donnés aux sciences et aux arts; toutes ces choses qui sont si précieuses pour le honheur de la société et pour la gloire nationale, à qui les doit-on? C'est en grande partie au clergé. Mais si ce clergé avait été pauvre et dénué de tout, aurait-il pu rendre tant de services? Toutes les déclamations contre les richesses de l'Eglise sont donc bien irréfléchies. »

Ajoutons à cela que ces grandes richesses possédées par le clergé donnaient ou contribusient à donner du moins à la société ; trefois une stabilité que ne peut trocre; société présente, avec son morcelleux indéfini de la fortune; morcelleux pourtant a bien aussi son avantage, ; qu'il appelle chacun de nous au prades choses qui ont été faites pour les donne le plus grand essor à l'activa maine.

D'où nous pouvons conclure avec arance qu'à ne les considérer qu'au paz avec serial seulement, ces richesses et peut-être plus d'avantage que d'in mients, et que leur plus grand tort est crop attaché à la terre des âmes paur rement faites pour le ciel et charges conduire les autres âmes : attachemet a du reste, ne me semble avoir guère qu'à la surface; car, à peine Dieue commandé à la tempête de souffer smonde pour le purifier, qu'on vit est sacerdotales, que quelques-uns cranengourdies dans l'opulence, passer me courage héroïque et presque divin, à fine ple de Notre-Seigneur Jésus-Christ e aucune transition, du ciel, en quelque dans une étable et sur le Calvaire, c'estable l'opulence et du bonheur à la pazze.

Il n'en est plus de même au : sans doute, nous dit-on encore, et : des richesses du clergé, mais si on k : faire, on reverrait bientôt la même :-

Elle est grande la concession que nous faites là. Quoi t le clergé estapauvre aujourd'hui qu'il était riche .fois, et vous nous dites en paris position : Il n'en est plus de me jourd'hui. » Mais dites donc que co le contraire. Et qui le sait mieux qu' Vous l'avez dépouillé de ses richese n'est vous précisément, ce sont au .: . pensaient comme vous, parlaient vous, et dont vous vous déclarez le s mes descendants; vous avez conser. donner comme par commisération 1gnifiante indemnité qui suffit à perplus pressants besoins; pour son 4est obligé de quâter ; pour ses parme. gé de quêter; pour les bonnes œure l' nombre que lui commandent les in-le la religion et le besoin de l'human: gé de quêter. Afin que la quête sa fructueuse, il est dans la nécessié se de s'adresser aux étrangers com siens, à ses ennemis comme à ses s. gouvernement comme aux simples,4" liers... vous le savez, vous le voyôtes témoin quelquesois des risé éprouve, vous les occasionnez pesié moins vous y applaudissez... et 🕫 ి « Il n'en est plus de même assers doute. » And ce que vous (1-1) pas inexact seulement, c'est deserte cruel.

Si on le laissait faire, on revers-

Qu'entendez-vous par là? Quein ses est-on obligé de mettre :

la fortune du clergé? Le is nulle part chercher à s'enrichir? En le-t-il? y songe-t-il même? Les temps nnent d'être malheureux. On a été obligé méliorer la position de ceux qui n'avaient peu de ressources. Les siennes sont lées constamment les mêmes, si toutesois s n'ont pas diminué. A-t-il fait des lamations? S'est-il servi de toutes les s de la renommée qui sont partout à sa position pour faire entendre ses plaintes?

lais. S'il s'est plaint quelquefois, c'est

s le secret; s'il a gémi devant Dieu et

face des autels à l'occasion des malheurs lemps, c'était pour ses pauvres, pour son se, pour tout et pour tous, excepté pour même. S'il a eu recours aux moyens ellement en usage pour avoir des riises extraordinaires, comme les souscrips et les loteries, c'était pour ses bonnes res. Lui n'en profitait point; au contraire, it pour lui une nouvelle charge. Il donautant que les autres, et plus encore-être : c'était bien alors, il faut en conr, la générosité de la pauvreté.

on le laissait faire, ce serait bientôt la le chose. — Il y a donc selon vous comcement de richesses. Où voyez-vous ? N'est-ce pas tout le contraire, je vous pète? Depuis cinquante ans, la richesse ique a doublé; celle des particuliers s'est le aussi, géméralement parlant, dans la e proportion. Quant à lui, il est à peu dans la même position qu'au sortir de resécution, et je ne sais même si par du refroidissement de la foi et à cause enchérissement de toutes les denrées, il trouve pas presque partout dans une on moins avantageuse encore. Ne rédonc plus que, si on le laissait faire, ait bientôt la même chose; car je vous rai, moi aussi, que non-seulement assertion est inexacte, mais qu'elle ne

tre qu'une amère dérision.

de donations plus ou moins direcit en sa faveur, avez-vous ajouté, à le de la mort principalement !

trouvez-vous donc cela? Quant à moi, seu regarder, non-seulement je ne vois que vous dites, mais je n'aperçois rien qui y ressemble. Il y a bien mps déjà que je suis parfaitement au ce qui concerne le clergé, et je n'ai acore vu faire autour de moi une seule

donations dont yous parlez.

liquons-nous: je ne veux pas dire n'y en ait point. Je sais positivement straire par les journaux ef autrement, assirme que je n'en ai pas vu faire une quelque minime qu'elle fût: ce qui qu'elles ne sont pas aussi communes sus paraissez le dire.

uis, d'ailleurs, que sont-elles la pluu temps? Des bagatelles : ici une e 25 fr., là de 50 ; ailleurs de 100 fr., ,et alors c'est énorme. Quand il s'agit ionation beaucoup plus considérable, e légale qu'elle ait été, presque toue prêtre refuse nettement; la délicatesse sacerdotale ne lui permet pas d'accepter. Plusieurs faits devenus publics en ces derniers temps attestent cela, et combien sont ignorés ou du moins peu connus !

RIC

Ces donations, d'ailleurs, sont-elles tou-jours en faveur du clergé, même indirecte-ment? Mais non. C'est quelquesois pour le presbytère, et, par conséquent, à la décharge de la commune; d'autres fois c'est pour l'église, à la décharge de la fabrique, par conséquent, et indirectement de la commune. puisque celle-ci est obligée de subvenir aux besoins de l'église quand la fabrique ne peut suffire; ce sera aussi pour les pauvres, je suppose, mais alors ce sera plutôt à la charge qu'à la décharge du prêtre, puisqu'il est reconnu que celui-ci ne peut donner aux pauvres l'argent des autres sans être dans la nécessité de donner souvent le sien. Quand la donation est directement en faveur du prêtre, est-ce à titre purement gratuit? Jamais ou presque jamais. C'est à charge de services, de Messes et autres bonnes œu-vres, d'où il suit qu'il n'y a ordinairement pour le prêtre qu'une part, laquelle est sou-vent petite et ne constitue, en tout cas, que ce casuel qui fait partie de ses ressources ordinaires et sans lequel il ne pourrait vivre en bien des endroits.

Ainsi, ces donations dont vous nous parlez comme pouvant reconstituer la fortune du clergé sont rares, de peu d'importance, et ne laissent souvent rien ou presque rien

entre les mains des prêtres.

J'en ai connu un qui fut nommé le légataire universel d'un pauvre qui lui laissait par testament 70 fr. avec charge d'acquitter les frais de sa sépulture et les honoraires du notaire. Tout compte fait, il ne lui resta rien pour lui-même. Il y fut pour sa peine, quelques voyages qu'il avait été obligé de faire, et de plus, je crois, le prix du modeste luminaire que le mourant avait demandé. Par de telles donations on ne peut s'enrichir, si ce n'est pour le ciel.

Mais, me direz-vous, il y a eu d'autres donations hien autrement importantes qui ont eu un grand retentissement jusque de-

vant les tribunaux.

A cela je réponds que je ne parle ici que de ce qui arrive ordinairement, et non de choses exceptionnelles. Je réponds, en second lieu, qu'il s'agissait alors, je crois, non de quelques membres du clergé, mais d'une vaste communauté pour qui, vu le grand nombre de ses membres, une fortune en soi assez considérable devieut peu de chose. Je réponds, en troisième lieu, qu'il ne s'agissait, ce me semble, ni d'injustice, ni même d'indélicatesse, mais seulement de formalités légales sur l'appréciation desquelles les juges, quels qu'ils fussent, paraissaient fort incertains. Quoi qu'il en soit, je ne m'occupe et ne puis m'occuper ici que de ce qui a lieu commu-nément; aussi je m'en tiens exactement à ce que j'ai dit à propos de ces donations faites plus ou moins directement en faveur du clergé et qui, prétendez-vous, pourraient l'enrichir de nouveau, si on le laissait faire.

D'où cela provient-il? avez-vous demandé. Je vais vous le dire : cela vient de la foi, qui ne s'éteint jamais complétement dans l'âme, et qui se réveille quelquesois d'autant plus vivement à l'article de la mort, comme vous l'éprouverez peut-être vous-même, qu'elle a été plus affaiblie pendant la vie. Cela vient de la piété, qui comprend que nous ne pouvons nous présenter avec confiance devant le souverain Juge sans bonnes œuvres. D'où il suit que, n'en ayant guère fait peut-être pendant la vie, il importe d'en faire à la mort et même après. De là les aumônes et les prières demandées, soit de vive voix, soit par testament. C'est souvent aussi un remords. On aura fait une injustice, je suppose. Tout nous dit, tout nous presse do la réparer. Il n'est pas toujours possible de la faire dans la personne même de ceux qui ont été lésés. On le fait donc avec raison dans la personne de ceux qui les représentent le plus naturellement. C'est, en que!que sorte, exécuter leur volonté. De là le bien fait à l'Eglise et aux pauvres. De là les donations en faveur, nominativement du moins, de ceux qui se trouvent les légitimes tuteurs de l'Eglise et des pauvres.

ROM

Mais, remarquez-vous, pourquoi cela se

passe-t-il à la mort principalement?

Je viens de vous le dire, parce que c'est à ce moment surtout que les sentiments de foi, de piété et de repentir se réveillent le plus vivement. Et puis, nous ne pouvons remettre, comme pendant la vie. La mort est là tout à côté de nous qui lève le bras et nous dit : « Dépêche-toil » Et, à moins d'avoir perdu la tête, nous ne pouvons lui répondre : « Attends un instant. »

A-t-il bien alors la plénitude de sa raison,

demandez-vous?

Pourquoi non? L'approche de la mort met quelquefois une lucidité plus grande dans nos idées. En tout cas, le notaire et les témoins sont la pour en répondre.

Cela, pensez-vous, ne pourrait-il pas venir de ses parents, et de ses amis, ou bien du

prêtre, plutôt que de lui-même?

De ses parents et de ses amis? Je ne vous dit pas le contraire, surtout si l'honneur du mourant et des siens y était intéressé. Et, en cela, que peut avoir de blâmable leur conduite? N'est-elle pas louable au contraire? Quant au prêtre, il s'y prêtera volontiers, il commandera même, au nom de la religion dont il est le ministre, si la justice le veut ainsi; mais s'il s'agit d'un acte de piété ou de générosité seulement, s'il voit que cet acte peut être interprété de manière à porter la moindre atteinte à la réputation d'intégrité qu'il doit conserver soigneusement pour lui comme pour le bien public,

ne craignez pas qu'il s'en mêle en men manière. Il donnerait plutôt dans l'eve . posé. A l'appui de ce que j'avance, y m vous citer un fait qui est à ma commune particulière :

C'était dans une campagne. Le cart 2 . paroisse avait été appelé auprès d'une kant très-avancée en âge, qui étaitsurlesc: mourir. — « Monsieur le curé. » lui x. malade, « je suis bien ågée, et même a Lque je ne sais plus de quelle époque y à Le grand age ne me permet plus » quelque temps déjà, d'assisteraux Ofica; : je veux mourir chrétiennement, et im: pour moi d'autant plus que je n'ai perpas suffisamment prié moi-même. Je a re de douze grand'Messes. »- Il s'agissut. : soixantaine de francs. Ce n'était pasés c. mais c'était quelque chose déjà pour 153 ritiers. Après y avoir réfléchi, le pretelut éluder la question. — « C'est bes : pondit-il, « que de penser à Dien, « 2 faire prier pour soi; mais il y a 72 chose de plus pressé encure, c'est & -voir les derniers sacrements. - Ce \* rempli, la malade revint à son idée demande douze grand'Messes, » répéara. « voulez-vous, M. le curé, que je 122: donne la rétribution? » — « Ce n'es je peine, » dit le prêtre qui crut, spris : » velles réflexions, avoir trouvé le more satisfaire les légitimes désirs de la mai en éloignant de lui tout soupçon d'avi tesse, « co n'est pas la peine; mais œ me regarde pas pour l'heure. Adresse à vos enfants. »— Ceux-ci, s'étant apr écoutèrent respectueusement l'expredes dernières volontés de leur mère, e mirent de les mettre à exécution. Per la femme mourut. Le prêtre n'estes mais parler de rien; et, de peur ci soupçonnât de ne point oublier ses " intérêts, il aima mieux prier, dans at ticulier, pour cette pauvre femme. avoient faite solennellement au 'E mortet qu'ils pouvaient tous prinzremplir

Combien de faits semblables et pis rables encore nous pourrions citer! (-- ne sont connus que de Dieu! Or, pre demande, est-ce là le moyen d'aque grandes richesses? Non, vons dis-je, i qu'on n'entende ces richesses du ce d'ésus - Christ recommande instance siens de s'assurer la possession, (-- personne ne peut nous les enlever. : les détériorer : Thesaurizate auten mus sauros in cale : ubi neque aruse auten demolitur; et ubi sures non effects.

ROME.

Objections. — Rome est une ville comme une autre. — Quel rapport peut-elle avoir avec Jésus-Christ? — On ne doit pas confondre son Eglise avec l'Eglise catholique. —

Ses habitants ne se distinguent pas us aujourd'hui principalement.

furantur. (Matth. vi, 20.)

Réponse. — Vous vous tromper or

ant, Rome n'est point une ville comme e autre. Elle ne l'a même jamais été; car. ant l'établissement du christianisme, la ovidence la préparait, d'une manière visiaux grandes destinées qui lui étaient jervées. De là ces vers si remarquables de rgile:

Crisem quam dicunt Romam, Melibore, putavi, Stulius ego, buic nostræ similem, quo sæpe solemus, Pastores, ovium teneros depellere fetus. Sie cambus catulos similes, sie matribus hædos Noram; sie parvis componere magna solebam. Ferum haw tantum alias inter caput extulit urbes, Quantum lenta solent inter viburna cupressi.

(Bucolic., eclog. 1, vers. 20-26.)

due si telle sut la Rome des Césars, la ne de la force et de la violence, qui avait ndu ses chaines jusqu'aux ex rémités de erre, et fait de tous les peuples ses trisires et ses esclaves, que dirons-nous e de la Rome des pontifes, de cette Rome 'Evangile, qui n'a jamais cessé, et ne cesse ore à l'heure qu'il est, de faire entendre tout le monde la bonne nouvelle du salut, l'appeler tous les hommes, quels qu'ils nt, à la pratique des vertus chrétiennes, ar cela même, à la liberté des enfants de 1? (Rom. viii, 21.) Autant l'âme est auous du corps, la doctrine au-dessus de la e, la persuasion au-dessus de la violence, ini la Rome nouvelle est au-dessus de la re antique, laquelle pourtant s'était éle-ou plui ôt avait été élevée providentielleit an-dessus de toutes les autres villes :

#### Alias inter caput extulit urbes.

donc eu raison de dire que Rome n'est it une ville comme une autre.

uel rapport peut-elle avoir avec Jésusst? demandez-vous.

ir elle-même, elle n'en a point sans doute, elle en a, parce qu'elle est devenue le e de celui à qui Jesus-Christ a dit : Pous Pierre, et sur cette pierreje batirai mon se, et les puissances de l'enfer ne prévaut point contre elle : Tu es Petrus, et r hanc petram ædificabo Ecclesiam meam, rto inferi non prævalebunt adversus eam.»

th. xvi, 18.) s protestants soutiennent le contraire. Papes, disent-ils, n'ont pas plus de à cette succession que les évêques d'Ane, dont saint Pierre avait fondé et oule siège avant de venir à Rome. lependant, » répond ici Bergier (Dicaire de théologie), « au 11° siècle, nous

ns saint Irénée citer aux hérétiques la lion de l'Eglise de Rome, la succession s évêques qui remonte à saint Pierre et nt Paul: la prééminence de cette Eglise, celle, dit-il, toute autre église doit déférer. hæres., lib. III, c. 3.) Il sui aurait été aisé de citer l'Eglise d'Antioche ou de Jérusalem, que saint Pierre avait fondées, si elles avaient joui du même légo. Dans un temps si voisin des apôon devoit mieux savoirqu'au xvi siècle e avait été leur intention, et, par cousé-

rotestants disent encore que l'Eglise

t, celle de Jésus-Christ. »

de Rome est devenue la plus considérable do toutes, parce que cette ville était la capitate de l'empire.

« Mais, » reprend Bergier, « les Pèren'ont point allegué cette raison pour lui at tribuer la prééminence; ils l'ont regardé-comme le centre de l'Eglise catholique, parce qu'elle était la chaire ou le siège de saint Pierre, à qui Jésus-Christ avait promis la supériorité sur ses collègues, et qu'il avait établi pasteur de tout son troupeau. »

Cette croyance unanime des Pères se trouverait confirmée, s'il en était besoin, par la tradition la plus universelle et la plus constante. Est-ce que le temps, qui détruit tout, n'a pas toujours respecté et même affer ni l'Eglise de Rome? est-ce qu'elle n'a pas été continuellement regardée, en tout tem; s et en tout lieu, comme l'Eglise mère et maîtresse de toutes les autres, suivant l'expression en usage dès les premiers temps? Pouvez-vous rien dire de semblable d'aucone autre Eglise? Voyez-vous ailleurs rien qui en approche? Qu'est-ce aujourd'hui que l'Eglise de Jérusalem, la ville sainte, sur laquelle coula, pour ainsi dire, le sang du Sanveur, où les apôtres recurent le Saint-Esprit, et du sein de laquelle ils sortirent renouvelés, pour aller par toute la terre annoncer l'Evangile? Qu'est-ce que l'Eglise d'Antioche, fondée aussi par saint Pierre, et que quelques-uns voudraient opposer, pour cela mêine, à l'Eglise de Rome? Qu'est-ce que l'Eglise d'Alexandrie, qui brilla d'un si vif éclat dans l'antiquité, que quelques-uns ont pensé que la s'élaborèrent par la puissance du génie humain ces dogmes qui, apportés du ciel par Jésus-Christ, ont renouvelé la face de la terre? Qu'est-ce que l'Eglise de Constantinople, de cette ville où le grand Constantin, le premier empereur chrétien, transféra, pour ainsi dire, tout l'éclat et toute la force du l'empire romain? Cette ville aurait remplacé la première, si le germe d'une vie nouvelle et impérissable n'avait été déposé en elle par la parole et le sang du premier des apò-tres. Que sont aujourd hui ces Eglises d'Afrique qui ont eu tant de splendeur autrefois? Où est cette Eglise d'Hippone qu'éclaira et édifia le grand Augustin, qui fut et estendore, après les écrivains inspirés, la plus belle lumière de l'Eglise universelle? Et puis, d'ailleurs, au milieu de leur plus grande splendeur, qui avait recours à elles, qui se soumettait à elles, comme on le faisait de toutes parts à l'égard de l'Eglise de Rome? Il en a toujours été ainsi dans la suite, et il en est encore ainsi aujourd'hui. C'est d'elle et d'elle seulement que toutes les autres ont reçu et recoivent encore la viede la foi; c'est vers elle et vers elle seulement que toutes les autres se sont toujours tournées et se tournent encore avec respect et soumission. Elle est au sein de l'Eglise universelle comme le cœur impérissable d'où part tout le sang qui l'anime, et où revient continuelle-ment ce sang épuisé, pour reprendre la pureté et la force qu'il a perdues. Que d'Eglises remarquables il y a eu, en effet, et il y a encore

aujourd'hui, en Espagne, dans les Gaules, en Angleterre, dans toutes les parties du monde! En trouverez-vous une seule qui ressemble à l'Eglise de Rome? Voyez, par exemple, l'Eglise de Tours, illustrée par saint Martin, le thaumaturge des Gaules; celle de Lyon, fondée par les premiers disciples des apôtres; celle de Paris, capitale de la France, 'ai presque dit du monde entier.... et combien d'autres qui ont été et sont encore aujourd'hui non moins remarquables! Or, quelle est celle que vous voyez ou que vous avez jamais vu consulter comme l'Eglise de Rome? Quelque distingué que soit un évêque par sa piété et par sa science, s'aviset-on de s'adresser à lui, de se soumettre à ses décisions, comme on fait pour l'évêque de Rome? Celui-ci n'aura rien, je suppose, qui le distingue personnellement : peut-être aurat-il été chassé momentanément de sa ville épiscopale; peut-être même se trouve-t-il dépouillé de tout, chargé de chaînes... il n'en ressemble que mieux à son prédécesseur Pierre, il n'en paraît que mieux le vicaire de Jésus-Chrisi sur la terre. Aussi toutes les âmes continuent-elles, par tout le monde, à se tourner vers ce Père spirituel, et à lui demander, comme au représentant de Dieu, le pain de la foi dont nous avons tous besoin chaque jour. Pater noster... panem nostrum quotidianum da nobis hodie. (Matth. vi, 9

ROM

Il y a dix-huit siècles que cela dure. Et, en ce moment encore, quand toute puis-sance s'affaiblit, quand toute autorité s'affaisse, d'une manière désespérante, les sentiments de soumission, de respect et d'amour sont toujours les mêmes, s'ils ne grandissent de plus en plus, dans tout cœur chrétien, pour le Père commun des fidèles. Chose bien extraordinaire! mystère tout à fait incompréhensible pour quiconque n'en veut pas chercher l'explication dans l'Evangile! il suffirait, peut-être, comme on l'a dit, de quatre soldats et un caporal de l'armée française pour révolutionner l'Italie, et cependant devant ce faible évêque que nos armes renverseraient, pour un temps du moins, encore plus facilement qu'elles ne le soutiennent, nos consciences plus fortes que les armes se prosternent avec amour! L'orgueilleuse Albion crie hautement, de son côté: No Popery! No Popery! et pourtant du cœur de ses enfants les plus généreux peut-être et les plus éclairés ne cesse de sortir ce cri de retour: Italiam! Italiam!

Ne demandez donc point quel rapport Rome peut avoir avec Jésus-Christ, pulsqu'il est évident que c'est la parole de cedivin fondateur du christianisme qui la soutient au milieu des ruines de toutes choses, et l'empêche d'être emportée avec tout le reste.

On ne duit pas confondre son Eglise avec l'Eglise catholique, avez-vous dit.

Le tout est de s'entendre ici. Sans doute l'Eglise de Rome n'est pas toute l'Eglise catholique. Elle en est, ou pour parler plus correctement encore, son évêque en est le sondement nécessaire, la base indestructible, le cœur qui lui conserve la vie, comme nou le disions tout à l'heure. N'est-ce pas clair, incontestable? N'est-ce pas démontré de la manière la plus évidente, par l'Ecriture, le témoignage des Pères, la tradition la plus universelle et la plus constante, par les événements les plus frappants de chaque jour? Si vous admettez cela, et il est bien difficile à tout esprit raisonnable de ne pas le faire, nous sommes tout à fait d'accord, car nul de nous ne dit ni ne veut dire autre chose. Nous nous servous quelquefois, il est vrai, de cette expression, l'Eglise romaine, pour signifier l'Eglise catholique; mais, par là, nous désignons précisément, d'une manière abrégée et pourtant suffisamment explicite, l'Eglise de Jésus-Christ, répandue par toute la terre, dont le chef visible est l'évêque de Rome, successeur de saint Pierre. C'est une manière de parler reçue de tous les Chrétiens et qui a partout des analogies; c'esla partie essentielle pour le tout, le trait carattéristique pour le tableau tout entier.

Ses habitants, avez-vous ajouté, ne se distinguent pas taut déjà, aujourd'hui principa-

lement.

Qui vous parle de ses habitants? Il ne s'agit ici que de son siége, on plutôt de celui qui occupe ce siège, l'évêque de Rome, successeur de saint Pierre. Plus vous le supposerez faible personnellement, plus vous le supposerez mai gardé, repoussé, perséculé même par ceux qui devraient être pour lui tout amour et toute soumission, et plus vous ferez ressortir l'assistance surnaturelle qui l'élève toujours au-dessus de l'orage, et lui donne la force non-seulementde se maintenir lui-même, mais encore de conserver et d'accroître même, de plus en plus, l'Eglisede Jésus-Christ. C'est toujours le développement et la réalisation des promesses de ce divin fondateur du christianisme: Tu a Petrus, et super hanc petram ædificabo Ecclesiam meam; et porta inferi non pravalebunt adversus eam. (Matth. xvi, 18.) Approfondis-sez un peu ces paroles! Jésus-Christ ne dit point au chef de ses apôtres : Tu es un homme supérieur, et sur l'inébranlable fondement de ton génie et de tes vertus, je bitirai mon Eglise contre laquelle les puissances de l'eufer ne pourront prévaloir. Il dit, au contraire : Tu es Pierre, et sur cette faible pierre que renversera le premier souffe de la tempête, la voix d'une simple servante, je bâtirai l'édifice de mon Eglise que rien ne pourra renverser.

Cette pierre, dites-vous, se trouve, en ce moment, sur un terrain mine per le temps soulevé par des volcans, qui menacent à

chaque instant de faire explosion. Je n'ai point à examiner ici ce qu'il peul y avoir de faux et de vrai dans ce que vous dites. Je le regarde donc comme compléte. ment vrai, je le regarderai même, si vous le désirez, comme au-dessous de la vérité. Mais, au lieu d'en tirer la conclusion que vous paraissez vouloir m'en faire tirer, j'en tirerai une tout opposée, le miracle de la censerte tion du Saint-Siège ne m'en paraissant aicri que plus frappant. Ce sont là, en effet, de nouvelles forces de l'enfer qui ne peuvent prévaloir contre la solidité indestructible de l'Eglise, suivant la prédiction de NotreSeigneur Jésus-Christ, qui s'accomplit tous les jours de plus en plus : Et portæ inferi non prævalebunt adversus eam.

ROS

### ROSAIRE. - ROSAIRE VIVANT.

Objections.—Que signifie le rosaire?— C'est minue le chapelet : trois fois plus long seu-ement, et, par conséquent, trois fois plus innuyeux. — Tout cela va aux bonnes femnes. — N'est-ce pas encore quelque chose de petit que le Rosaire vivant?

Réponse. — Que signifie le rosaire, avezous demandé?

Son nom seul vous le dit suffisamment, our peu que vous réfléchissiez. C'est un ouquet des plus belles fleurs spirituelles appelées ici par la rose, offert à la reine des ieux par ses enfants les plus dévoués de la erre. Vous n'entendez pas cela peut-être, ou ous feignez de ne pas l'entendre. Vous rouvez ce procédé mesquin, ridicule même, uriout à l'égard de la Mère de Dieu. Mais, ites-moi, ne voyez-vous pas quelque chose e semblable dans les saintes Ecritures, dans langage et la manière d'agir de tous les ommes? Et vous-même, qui parlez ainsi, e vous est-il jamais arrivé d'offrir un bouuet à votre mière? Vous étiez déjà avancé n âge, je sup pose, et votre mère était à la n de sa carrière. Et cependant, vous étiez aussi, au milieu de toute la famille, à côté le tout petits enfants, agissant comme eux, arlant à pou près comme eux. Si quelqu'un tait venu alors vous arrêter, en vous disant: Cela est mesquin, ridicule même, puisque ous êtes un homme, n'agissez donc point omme les enfants. — Non, » eussiez-vous spondu aussitot, « non, cela n'estni mesquin i ridicule, car c'est la manifestation la plus suchante de la reconnaissance et de l'amour. on, cela n'est pas indigne d'un homme, car affection pure et sainte, l'union en famille et de tous les âges. » Et voilà précisément rosaire. C'est, avons-nous dit, un bouquet pirituel offert à notre Mère céleste par sa mille innombrable, dispersée sur toute la rre, non pas un jour seulement, mais tous s jours, puisque, depuis qu'elle est au ciel, i fête est de tous les jours. Si on vient nous ire que cela est mesquin, ridicule même, idigne d'un homme au moins, nous pou-ns répondre aussitôt: « Non, cela n'est ni esquin ni ridicule, car c'est la manifesta-on la plus touchante de la reconnaissance de l'amour; non, cela n'est point indigne un homme, car l'affection pure et sainte, mion en famille est de tous les âges.» C'est comme le chapelet, avez-vous dit en-

C'est comme le chapelet, avez-vous dit enre: trois fois plus long seulement, et, par inséquent, trois fois plus ennuyeux.

Oni, c'est comme le chapelet; d'où il suit se tout ce que nous avons dit à cet article sit également s'appliquer ici. Oui, c'est ellement trois fois plus long, et, par conquent, trois fois plus ennuyeux, quand on dit mal, mais c'est trois fois plus méri-

toire et trois fois plus utile, quand on le dit avec piété et avec les intentions que l'Eglise désire que nous ayons en le disant. Comme le chapelet a cinq dizaines, le rosaire en a quinze. Il a pour objet surtout d'honorer les quinze principaux mystères de la vie de Notre-Seigneur et de sa sainte Mère. Il est aisé de voir par là que c'est un abrégé de l'Evangile, une espèce d'histoire de la vie, des souffrances, des triomphes de Jésus-Christ, mise à la portée de tous, et propre à graver, de plus en plus, dans notre mémoire les vérités du christianisme. Oui, c'est réellement trois fois plus long, et, par conséquent, trois fois plus ennuyeux, quand ou le dit avec dégoût; mais c'est aussi trois fois plus consolant, quand on le dit avec amour, quand le cœur, suivant la main, en quelque sorte, semble compter sur les grains toutes les peines qu'il ne cesse d'éprouver, et dont il demande, dès aujourd'hui, la délivrance, ou, plus tard, la récompense

Tout cela va aux bonnes femmes, avez-

vous ajouté.

Oui, tout cela va aux bonnes femmes, et même admirablement; car elles sont si seules et souvent si délaissées sur la terre, qu'elles n'ont rien de mieux à faire que de se jeter, avec Marie, au pied de la croix de son divin Fils, pour lui demander la grâce de passer moins péniblement les derniers jours de leur triste exil.

Oui, tout cela va aux bonnes femmes, et même admirablement; car elles ont tant souffert sur la terre, et elles souffrent tant, en ce moment surtout, qu'elles doivent aller naturellement à celle dont le cœur fut percé d'un glaive de douleur, afin de pouvoir, à son exemple et parson assistance, supporter aussi leurs souffrances avec une patience inaltérable.

Oui, encore une fois, tout cela va aux bonnes femmes, et même admirablement; car elles ont tant de choses à dire à Dieu, par l'entremise de la consolatrice des affligées, elles ont tant de choses à lui demander pour elles-mêmes comme pour les autres, qu'elles ne peuvent trouver aucune prière trop longue. Ce rosaire interminable, c'est leur vie qui ne finit point, c'est leur famille, qui va toujours s'étendant. Elles consacrent chacune de ces dizaines à chacun de leurs besoins ou des besoins des leurs, et il n'y en a jamais assez. Vous avez donc raison, cette prière va parfaitement aux bonnes femmes. Est-ce à dire, pour cela, que le rosaire ne convienne point à ceux qui sont dans toute la force de l'intelligence ou de l'âge? Nous établissons le contraire à l'article Chapelet. Ajoutons ici quelques mots seulement.

Quì a institué le rosaire, avec la forme, du moins, que nous lui connaissons aujourd'hui? Saint Dominique, croit-on communément, c'est-à-dire l'une des plus remarquables intelligences qui aient paru sur la terre. Et, depuis ce grand homme, combien d'autres également remarquables par leur intelligence l'ont dit et le disent encore, chaque jour, avec autant de consolation que de fruit! Le nom-bre en est si grand qu'il est impossible de le compter. Sans parler des laïques, tous ceux qui sont en religion sont dans l'usage de le dire. C'est pour eux comme un second Bréviaire. Ce sont comme des armes qu'ils ont toujours à leur côté: armes offensives et défensives, avec lesquelles ils combattent les ennemis du salut; armes d'honneur aussi, véritables titres de noblesse avec quoi ils montrent aux yeux de tous qu'ils font véritablement partie de cette grande famille engendrée, sur le Calvaire, par la douleur, et qui se glorifie d'avoir Marie pour mère. « Que d'autres se glorisient dans les honneurs et les plaisirs de ce monde; pour moi, semble dire par là chacun d'eux, à l'exemple du grand Apôtre, agenouillé avec Marie sur le Calvaire : A Dieu ne plaise que je me glorifie en autre chose qu'en la croix de Notre-Seigneur Jésus-Christ, par qui le monde est mort et crucifié pour moi, comme je suis mort et crucifié pour lemonde: « Mihi autem absit gloriari, nisi in cruce Do-« mini nostri Jesu Christi, perquem mihi mun-« dus crucifixus est, et ego mundo. » (Galat. vi,

Ecoutons, à ce sujet, les remarquables paroles du révérend Père Lacordaire, l'un des enfants les plus illustres de l'illustre Dominique, l'orateur le plus distingué, croyonsnous, des temps modernes. Nous y trouverons une éloquente confirmation de ce que nous venons de dire ici, comme aussi de ce que nous avons dit en parlant du chapelet, qui n'est que le résumé du rosaire, ou, si vous l'aimez mieux, dont le rosaire n'est que l'extension. Le passage est court, mais de main de maître.

« La guerre (127) par sa durée et ses chan-ces diverses semblait mettre un obstacle presque invincible au dessein constant de Dominique, qui était de fonder un ordre religieux consacré au ministère de la prédication. Aussi ne cessait-il de demander à Dieu l'établissement de la paix, et ce fut dans le but de l'obtenir et de hâter le triomphe de la foi, qu'il institua, non sans une secrète inspiration, cette manière de prier qui s'est depuis répandue dans l'Eglise universelle sous le nom de Rosaire. Lorsque l'archange Gabriel fut envoyé de Dieu à la bienheureuse Vierge Marie pour lui annoncer le mystère de l'Incarnation du Fils de Dieu dans son chaste sein, il la salua en ces termes: Je vous salue, Marie, pleine de grace, le Seigneur est avec vous, vous êtes bénie entre les femmes. (Luc. 1. 28.) Ces paroles, les plus heureuses qu'aucune créature ait entendues, se sont répé-

(127) Il s'agit ici de cette malheureuse guerre des Albigeois à laquelle saint Dominique se trouvait mèlé, beaucoup plus comme modérateur que comme insligateur, ainsi qu'on doit le remarquer.

tées d'âge en âge sur les lèvres des Chrétiens, et du fond de cette vallée de larmes, ils ne cessent de redire à la Mère du Sauveur : Je vous salue, Marie. Les hiérarchies du ciel avaient député un de leurs chefs à l'humble fille de David, pour lui adresser cette glorieuse salutation; et maintenant qu'elle est assise au-dessus des anges et de tous les chœurs célestes, le genre humain, qui l'eut pour fille et pour sœur, lui renvoie d'ici-bas la salutation angélique : Je vous salue, Marie. Quand elle l'entendit pour la première fois de la bouche de Gabriel, elle conçut aussitôt dans ses flancs très-purs le Verbe de Dieu; et maintenant, chaque fois qu'une bouche humaine lui répète ces mots, qui furent le signal de sa maternité, ses entrailles s'émeuvent au souvenir d'un moment qui n'eut point de semblable au ciel et sur la terre, et toute l'éternité se remplit du bonheur qu'elle en ressent.

« Or, quoique les Chrétiens eussent coutume de tourner ainsi leurs cœurs vers Marie, cependant l'usage immémorial de cette salutation n'avait rien de réglé et de solennel. Les fidèles ne se réunissaient point pour l'adresser à leur hienfaitrice; chacun suivait pour elle l'élan privé de son amour. Domnique, qui n'ignorait pas la puissance de l'association dans la prière, crut qu'il serait utile de l'appliquer à la salutation angélique (128), et que cette clameur commune de tout un peuple assemblé monterait jusqu'au ciel avec un grand empire. La brièveté même des paroles de l'ange exigeait qu'elles fussent repétées un certain nombre de sois, comme ces acclamations uniformes que la reconnaissance des nations jette sur le passage des souverains. Mais la répétition pouvait engendrer la distraction de l'esprit. Dominique y pourvut en distribuant les salutations orales en plusieurs séries, à chacune desquelles il attache la pensée d'un des mystères de notre Rédemption, qui furent tour à tour pour la bienheureuse Vierge un sujet de joie, de douleur et de triomphe. De celle manière, la méditation intime s'unissait à la prière publique, et le peuple, en saluant sa mère et sa reine, la suivait au fond duccer en chacun des événements principaux de sa vie. Dominique forma une confrérie pour mieux assurer la durée et la solennité de ce mode de supplication.

«Sa pieuse pensée fut bénie par le plus grand de tous les succès, par un succès populaire. Le peuple chrétien s'y est attaché de siècle en siècle avec une incroyable fidélité. Les confréries du rosaire se sont multipliées à l'infini; il n'est presque pas de Chrétien au monde qui ne possède, sous le nom de chapelet, une fraction du rosaire. Qui n'a entendu, le soir, dans les églises de campagne, la voix grave des paysans réctant à deux chœurs la salutation angélique?

(128) Cette association aurait existé déjà. solon nous, puisque l'origine du chapelet doit être reporteu plus haut. Il s'agirait alors ici seulement d'une ave sociation plus étendue et mieux réglée.

Qui n'a rencontré des processions de pèlerins roulant dans leurs doigts les grains du rosaire, et charmant la longueur de la route par la répétition alternative du nom de Marie? Toutes les fois qu'une chose arrive à la nerpétuité et à l'universalité, elle renferme récessairement une mystérieuse harmonie tvec les besoins et les destinées de l'homme. Le rationaliste sourit en voyant passer des iles de gens qui redisent une même parole : elui qui est éclairé d'une meilleure lumière comprend que l'amour n'a qu'un mot et qu'en le disant toujours il ne le répète janais.

ROS

« La dévotion du rosaire, interrompue au avers siècle par la peste terrible qui ravagea Europe, fut renouvelée au siècle suivant ar Alain de la Roche, Dominicain breton. In 1573, le Souverain Pontife Grégoire XIII, n mémoire de la fameuse bataille de Léante, gagnée contre les Turcs sous un Pape ominicain, le jour même où les confréries u Rosaire faisaient à Rome et dans le mone chrétien des processions publiques, instua la fête que toute l'Eglise célèbre chaue année le premier dimanche d'octobre, ous le nom de fête du Rosaire. \* (Vie de saint lominique.)

N'est-ce pas encore quelque chose de petit, ites-vous, que le rosaire vivant?

C'est quelque chosede grand, au contraire, uisque c'est un moyen très-efficace, pour sus, de prières et de bonnes œuvres.

Et d'abord de prières: La récitation du saire entier est, en effet, un peu longue pour otre siècle si préoccupé des choses de la rre, et si souvent troublé par les révoluons. Il était donc à craindre que cette pieuse ratique ne se conservat plus que dans les oftres. Restait, il est vrai, le chapelet, action du rosaire, avons-nous dit. Mais n'est plus le rosaire, avec ses quinze ystères, représentant la double vie de Noe-Seigneur Jésus-Christ et de sa divine ère. Frappée de ces considérations, une euse femme s'est dit, non sans une secrète spiration aussi, car Dieu aime souvent à servir de faibles instruments pour arriver ile grands résultats: « Associons-nous par rie de quinze personnes. Chacune repréntera un mystère du rosaire, et récitera dizaine, et ce sera le rosaire vivant. » Le uverain Pontife a béni cette pensée, la upart des évêques se sont empressés de la opager, et aujourd'hui il n'y a presque s de paroisse, en France principalement, i n'ait son association composée de pernnes de tout âge, de tout sexe, de toute ndition, poussant ainsi, en commun, vers Mère de Dieu, ce cri de la supplication: inte Marie, priez pour nous, qui sommes heurs. J'ai donc eu raison de dire que c'ét pour tous un moyen très-efficace de ières. J'ai ajoulé que c'était un moyen ilement efficace de bonnes œuvres.

Chaque membre de l'association, repréitant tour à tour un mystère, doit le méer profondément et en tirer la conséence pratique, c'est-à-dire des actes de vertu. Vous avez à dire en ce moment, je suppose, la première dizaine à laquelle est attaché le mystère de l'Incarnation. C'est l'humilité que vous avez à méditer et à pratiquer d'une manière particulière. Dans un mois, peut-être, vous aurez la seconde, à laquelle est attaché le mystère de la Visitation. Ce sera alors la vertu de charité que vous aurez spécialement à méditer et à pratiquer. Et ainsi de suite. Donc, vous aurez à méditer et à pratiquer d'une manière particulière, toutes les vertus, pour ainsi dire, l'une après l'autre. Donc l'association du rosaire vivant est réellement un moyen trèsefficace de bonnes œuvres.

Qui ne voit encore que les membres de l'association se réunissant ainsi sous l'œil du Seigneur et sous le patronage de sa divine Mère ne peuvent manquer de s'occuper réciproquement de tous leurs besoins spirituels, des besoins de ceux qui leur sont spécialement attachés, et même des étrangers?

Puis, la charité chrétienne s'étendant à tout, qui ne voit que c'est une occasion de s'occuper de toutes sortes de bonnes œuvres sans exception, pour le corps comme pour l'âme, pour la vie présente comme pour la vie înture, pour le temps comme pour l'éternité? Donc, encore une fois, le rosaire vivant est, comme nous l'avons dit, un moyen très-essicace de bonnes œuvres. Aussi ne devons-nous point nous étonner de la rapidité avec laquelle il s'est répandu par tout le monde catholique, mais principalement en France, ce'sol si fécond en vertu et en toutes sortes de bonnes œuvres, alors même qu'on y répand avec profusion la semence des mauvaises doctrines et des mauvaises actions.

Ecoutons Mgr l'évêque de Luçon ouvrant, à cette occasion, son cœur paternel à ses prêtres:

- « Votre heureux concours dans la grando œuvre que le Ciel nous a confiée, leur dit-il, fut souvent pour nous la source de pures jouissances et de douces consolations. Nous venons donc avec une entière confiance faire un nouvel appel à votre piété, à votre zèle. Vous y répondrez avec cet ensemble et cet empressement qui adoucissent chaque jour les amertumes de notre pénible ministère.
- « Sentinelle avancée d'Israël, une douloureuse inquiétude s'empare de notre âme
  à la vue des progrès toujours croissants de
  l'impiété, du débordement des mauvais livres, de l'effrayante propagation des doctrinesde mort qui pénètrent, de mille manières,
  jusque dans les hameaux les plus retirés.
  Nous le disons avec larmes: des associations
  irréligieuses surgissent de toutes parts. Leurs
  membres, liés par d'affreux serments, font
  tous leurs efforts pour conduire par le mensonge les peuples à l'apostasie; et tous les
  jours nous avons à gémir sur la perte de
  quelques nouvelles victimes de la séduction
  propagée à grands frais par ces milliers de
  volumes impieset immoraux, colportés avc

tant d'audace dans nos villes et nos campa-

SAC

« Au milieu de ce déluge d'immoralité. qui menace de tout engloutir, resteronsnous impassibles? Nous contenterons-nous de répandre quelques larmes stériles sur la perte des âmes? Les jours sont mauvais et les secours ordinaires de notre saint ministère deviennent insuffisants, dans des temps de crise et de corruption. Recourons donc avec une foivive aux armes spirituelles que Jésus-Christ/notre divin Maître, tient en réserve, et met à notre disposition pour les jours de tentations et d'épreuves : et, C'est moi qui vous l'assure, disait-il àses disciples, si deux d'entre vous s'unissent sur la terre pour demander quelque chose, elle leur sera accordée parmon Père qui est dans les cieux; car, en quelque lieu que se trouvent deux ou trois personnes assemblées en mon nom, je me trouve au milieu d'elles. (Matth. xvIII, 19, 20.) L'union des cœurs et la prière en commun, voilà donc les armes puissantes que le ciel lègue à la terre pour combattre ses ennemis et triompher. C'est par cette union indissoluble, et cette prière fervente, que nos pères dans la foi ont vaincu toutes les oppositions et la fureur de l'enfer. C'est dans les souterrains et les catacombes que, réunis et persévérants dans la prière, ils puisaient cette force divine qui épouvantait leurs propres persécuteurs. Jamais l'Eglise n'a employé d'autres armes, jamais elles ne l'ont été sans succès

 Fidèles à notre haute mission et aux nobles traditions de l'Eglise notre mère, nous venons vous exhorter, par les entrailles de Jésus-Christ et par sa miséricorde, à préserver de la contagion et des périls qui la menacent, la portion du troupeau confiée à vos soins; faisons tous ensemble de généreux efforts pour ranimer dans nos églises l'esprit d'union, de charité et de prière, qui ne faisait, de tous les Chrétiens de l'Eglise naissante, qu'un cour et qu'une âme. (Act. 1v, 32.) Le Père commun des pasteurs et des fidèles nous fournit en ce moment un moyen facile, et que nous croyons propre à produire au milieu de nous cette sainte union qui rend invincible, selon l'oracle sacré: Un triple cordon se rompt difficilement: «Funiculus triplex difficile rumpitur. » (Eccle. 1V,

« Une pieuse association qui a pris naissance en France, et qui déjà produit des fruits abondants de grâce et de bénédiction, vient d'être sanctionnée et consacrée par l'autorité du Saint-Siége apostolique. Cette nouvelle association se désigne sous le nom de

Rosaire vivant, parce que ceux qui le ne. tent forment comme une courons vine qui rappelle continuellement à Marie e 21 précieux qu'elle nous fit elle-même du un rosaire, dans la personne de saint Doezque. Vous connaissez tous les protes qu'opéra la charité de ce grand serviter . Dieu. Qui sait si, malgré notre indicas nous ne déterminerous pas la très na Vierge à s'armer encore en faveur de preinfortunée patrie? Fléchir la colère de ha par l'entremise de Notre-Dame du Sin-Lsaire, obtenir la conversion des pécheur. conserver la foi dans le royaume de frætelles sout les nobles fins que se proxe l'association du Rosaire vivant. Pour telefet, on répand avec profusion des objes dévotion, tels que crucifix, médailles, cepelets, et surtout livres de piété props. instruire.

a Il nous serait difficile de vous espir ici avec quelle ardeur nous désirons keveloppement et le progrès de cette ser association pour l'établissement de laça nous nous flattons de votre pieux cocar. Vous comprendrez aisément pourquoi à ... mettons tant d'intérêt à l'érection et se veloppement de cette nouvelle associat. spirituelle, si vous considérez un usc. avec nous la véritable cause qui affige I glise. L'isolement et l'indifférence d'un gra nombre de Chrétiens, d'une part; l'on les sacrifices, l'action continuelle desente. de la religion, d'autre part: voilà la véria cause de nos malheurs et de ceux plus ann encore qui nous menacent. Faisons doc. généreux efforts pour réveiller nos fres nos enfants en Jésus-Christ de la fan-itthargie dans laquelle plusieurs sont cost lis. Faisons-leur entendre les once : de l'Esprit-Saint: Il vaut mieux être s ciété que d'être seul; malheur à l'housem parce que, lorsqu'il sera tombé, il n'eur pr sonne pour le relever. (Eccle. 12, 18.) 1 :pect des loups ravissants, les brebis ... nissent, se pressent autour du passer. cherchent leur salut sous la protection & a houlette. »

Touchante sollicitude l'et ce n'est per évêque seulement qui parle ainsi, ce se presque tous nos évêques; en sorte qui recommandation qu'on vient de lire dire regardée, non pas comme celle évêque, mais bien de l'épiscopat, et se de l'épiscopat français, c'est-à-dire du l'episcopat français, c'est-

# S

## SACREMENTS.

Objections.—Ce que l'Eglise nous enseigne des sacrements est bien étrange. — Pourquoi Dieu se sert-il de ces canaux, comme vous les appelez, pour faire arriver jusqu'à nous

la grâce qu'il peut si bien nous constituer immédiatement? — Si nous epresse de la répugnance à admettre les sacres en général, nous n'en éprouvous per 3.5

1329

) admettre chacun d'eux en particulier. Que signifie tout cela?

Réponse. — « Sans doute, au premier tord, ce que l'Eglise nous enseigne des acrements paraît étrange. » répond ici l'aueur des Etudes philosophiques sur le chrisianisme; «mais qu'est-ce qui n'est pas étrange lans ce qui touche aux fins de l'homme, si e n'est pour ceux qui ne réfléchissent pas? lésiter à reconnaître la divinité de l'Eglise, ar la raison qu'elle renferme des choses tranges, est une vraie contradiction; car le ropre de la religion étant de nous arraher à notre état naturel d'ignorance, elle vit nécessairement comporter des choses ue naturellement nous ignorons; des choes nouvelles, surnaturelles, étranges : d'où suit qu'à moins d'ignorer que nous ignoons tout de l'autre vie, ce qui serait la ire des ignorances, à moins d'être insenbles à cet état, ce qui serait la pire des sensibilités, il faut admettre l'étrangeté en atière de religion, si je puis m'exprimer la sorte, comme une condition nécesire de la vérité. Cette pensée, bien qu'éléentaire, échappe toujours; et nous ne urions trop la rappeler à notre esprit, et tenir présente, comme un correctif de tre incrédulité. Elle trouve particulièreent son emploi dans le sujet qui nous zupe, parce que c'est l'un des plus inties et des plus mystérieux de tout le chrisanisme.

Il est une autre réflexion également dide et exacte, qui doit nous frapper en inéral, et surtout ici. C'est que les points s plus mystérieux de la doctrine chrétienne pondent à des points plus mystérieux enre de notre nature, et ont pour objet de s'expliquer et de les faire disparaître, avec tle immense différence que les mystères notre nature, par eux-mêmes, sont absositions de la religion présentent un enairement lumineux qui les explique les par les autres, et surtout une vertu viante qui en démontre les principes par résultats.

Par exemple, à côté du mystère reliux de la grâce, se trouve le mystère narel de la concupiscence; mystère bien
is absolu, bien plus inconciliable par luilme avec l'idée d'ordre à laquelle toutes
s'autres idées doivent venir se rapporter.
intenant, si nous passons du fait de la
reupiscence au phénomène de sa transssion, nous trouverons la même étrangeté
is grande que dans la transmission de la
lce. Qu'est-ce qui nous paraît si étrange
is la transmission de la grâce? C'est que
venchant au bien soit en nous le fruit du
rite d'autrui, de Jésus-Christ. Mais le
ichant au mai, ou la concupiscence que
is apportons en naissant, est-elle le fruit
notre démérite? N'est-on pas forcé d'adttre qu'elle précède en nous l'action de
re liberté, et non-seulement qu'elle la
cède, mais qu'elle la paralyse? Trouvera-

t-on étrange qu'un phénomène tout spirituel. comme la grâce, soit communiqué par des voies matérielles et sensibles comme les sacrements? Mais la concupiscence, comment nous est-elle communiquée, si ce n'est par la voie matérielle de la génération ? Expliquez-moi comment l'acte aveugle de la génération, la voie de la chair et du sang, fait couler en moi avec les maladies du corps les maladies de l'âme; et je vous expliquerai comment la participation sensible aux sa-crements en opère la guérison l'Expliquezmoi ma solidarité charnelle en Adam, et je vous expliquerai ma solidarité sacramentelle en Jésus-Christ! Expliquez-moi, en un mot, la concupiscence par la génération, et je vous expliquerai la régénération par la grace! Et maintenant, si nous pressons davantage les choses, nous verrons que la grace et sa transmission sont bien moins inconcevables que la concupiscence. Si la grace nous vient de Jésus-Christ, si elle nous arrive par des voies matérielles, il faut autre chose pour gu'elle nous soit acquise : c'est notre volonté, notre mérite propre, tandis que notre volonté et notre démérite sont étrangers à la transmission de la concupiscence. Le mystère du mystère, si je puis ainsi dire, c'est que la dépravation de la volonté dans la race humaine setransmette sans le concours de la volonté, ce qui n'a pas lieu dans le mystère de la grace, où la transmission du bien ne s'opère que par l'adhésion de la volonté humaine à la divinité de Jésus-Christ.

« Chassons donc ces terreurs puériles que soulèvent en nous les mystères de la religion, bien moins accablants que ceux de la nature. C'est avoir peur de son ombre; car le mystère nous suit, et s'attache partout à nos pas comme une ombre. Il n'y a que les esprits faibles qui ne crojent rien, ou qui croient tout. La force et la justesse de l'esprit, la vraie philosophie, consistent, en évitant la superstition, à acquiescer à une foi raisonnable. Et quoi de plus raisonnable que la foi chrétienne? Quoi de plus décisif, outre la sagesse que nous révèle l'étude de ses mystères, que l'épreuve de l'expérience, à laquelle elle en appelle elle-même par cette belle parole de son Auteur: L'homme qui voudra faire la volonté de mon Père connattra si ma doctrine vient de lui, ou si je parle de mon chef? »

Cette réflexion, toujours vraie, l'est particulièrement ici. Nul de ceux qui reçoivent les sacrements en de saintes dispositions ne trouve étrange ce que l'Eglise nous en dit. Il n'y a que ceux qui ne les reçoivent pas ou qui les reçoivent mal; il n'y a que ceux qui ne les connaissent pas, et qui n'en ont point surtout la connaissance pratique.

Pourquoi, nous disent-ils, Dieu se sert-il de ces canaux, comme vous les appelex, pour faire arriver jusqu'à nous la grâce qu'il peut si bien nous communiquer immédiatement?

Sans doute, Dieu peut facilement nous accor-

der sa grace immédiatement et sans l'entremise des sacrements, et il le fait à chaque instant, puisque cette grâce est accordée à nos prières particulières, puisqu'elle nous est donnée sans que nous la demandions, à l'heure de notre insouciance, de nos plaisirs, et peutêtre même de nos crimes, témoin l'ardent persécuteur terrassé par elle sur le chemin de Dama, et changé miraculeusement en propagateur zélé de la religion chrétienne. Mais, s'il veut se servir ordinairement, pour cela, de moyens établis par lui, que nous appelons sacrements, et que nous regardons, en effet, comme les célestes canaux de la grâce, qui sommes-nous pour blâmer sa conduite? Que dis-je? n'est-ce pas une raison de plus de le remercier et de le bénir? Soulevons le voile du mystère, et, au flambeau de la raison, comme à celui de la foi, nous découvrirons des raisons aussi solides que nombreuses de leur institution.

SAC

« La première et la plus frappante,» ajoute le même auteur, « est celle-ci : Si l'homme n'avait point eu de corps, les vrais biens lui enssent été donnés dépouillés de toute enveloppe étrangère; mais puisque l'âme est unie au corps, il fallait que les choses sensibles fussent pour elle un moyen de connattre les choses invisibles. C'est l'ordre de la nature elle-même. Les choses les plus spiri-tuelles n'arrivent ordinairement à l'âme que par l'entremise des sens. D'où il suit que la transmission de la grâce par la voie sensible des sacrements est moins étrange, quand on y résiéchit, que si elle avait toujours lieu d'une manière immédiale.

« Cette première raison se fortifie de celle-ci: que la grâce ne nous étant pas acquise involontairement, ainsi que nous l'avons observé, il faut que nous y correspondions. Or cette correspondance demande, de la part de Dieu, un avertissement de nous y disposer, et, de notre part, la manifestation de nous y soumettre; ce qui a lieu par l'entremise des sacrements, qui sont comme les rendez-vous de la grâce de Dieu et de la

fidélité de l'homme.

« Notre esprit, d'ailleurs, a de la peine à croire les choses qui ne lui sont que promises; aussi voyons-nous que toute l'histoire de la religion, depuis son commencement, présente une suite de signes et de figures par lesquels Dieu confirmait la certitude de ses promesses. Il était donc conforme à cette exigence de notre esprit, et à cette conduite de Dieu, que Jésus-Christ, en nous promettant le pardon de nos fautes, la grâce céleste, et la communication du Saint-Esprit, établit des signes sensibles qui fussent comme des gages par lesquels il se liait envers nous, et des garants infaillibles de sa fidélité à exé-

cuter ses promesses.

N'oublions pas, ensuite, que l'homme est appelé par la nature à vivre en société et de resserrer et de consacrer les liens de cette société. Or, aucune société d'hommes, à quelque religion vraie ou fausse qu'ils

appartiennent, ne saurait exister, s'ils ne sont liés par quelque signe ou marque sensible qui les unisse entre eux, et qui les distingue de ceux qui sont en dehors de cette société. Les sacrements produisent ce double effet : ils distinguent les Chrétiens des infidèles, et ils sont comme un lien sacré qui les relie entre eux. Par les sacrements, nous professons extérieurement notre foi, et nous la faisons connaître devant les hommes. Par leur commune participation, nous sommes d'autant plus enflammés de cette charité qui doit nous animer les uns pour les autres, qu'ils nous unissent des liens les plus étroits et les plus sacrés, et qu'ils nous font membres d'un seul et même corps, non-seulement pour le temps, mais pour l'éternité.

« Il est encore une autre raison de l'institution des sacrements, bien importante aux yeux de la piété chrétienne : c'est qu'ils domptent et répriment l'orgueil de l'esprit humain, et qu'ils nous forcent à la pratique de l'humilité. Nous avions abandonné Dieu d'une manière outrageante, pour nous livrer aux créatures; et, par les sacrements, nous sommes forcés de dépendre des choses sensibles pour obéir aux volontés de Dieu.

« Enfin, il est une raison plus profonde et plus immédiate, c'est celle qui explique le dogme même de l'Incarnation. L'homme était devenu charnel et grossier. Son âme s'était épaissie jusqu'à s'identifier avec la chair, où, selon l'expression d'un ancieu. citée par Cicéron, elle était ensevelie comme dans un tombeau. De plus en plus passée dans les sens et tout au dehors, elle ne voyait plus rien, elle n'entendait plus rien des choses de l'esprit, et les portes du monde invisible s'étaient, pour ainsi dire, refermées sur elle. Pour se redonner à l'homme, il fallait que la raison divine adaptat ses communications à notre infirmité. Il fallaitqu'elle sortit elle-même des profondeurs de l'invisible, et qu'elle se signalat à nos yeux sous une forme et par des attributs extérieurs el sensibles, afin de rentrer ensuite par les portes des sens au dedans de nous, et d'y réédifier l'homme spirituel. Il fallait qu'elle suivil l'homme dans la voie où il s'était égaré, el que, le prenant à cette extrémité, elle le sil remonter par le même chemin, de la chair à l'esprit, du visible à l'invisible, de la foi à l'intelligence, des ténèbres à la lumière. A cet effet, il fallait qu'elle-mêrae se proportionnat à la faiblesse de notre vue en se voilant, se fit charnelle et visible, et que toutes les vertus qu'elle voulait nous faire pratiquer, elle les fit entendre aux oreilles, elle les représentat aux yeux, elle les fit toucher aux mains, elle les inoculat enfin à travers cette même chair spiritualisée par la grace. comme dans l'état naturel l'esprit avait été charnalisé par le péché. De là l'Incarnation et les sacrements qui en sont comme l'extension.

« Il y aurait de l'inconséquence à prenire isolément le dogme de l'Incarnation, pour admettre ensuite des communications immédiates et purement spirituelles entre Dieu et

l'homme; car pourquoi Dieu se serait-il ncarné, si ce n'est parce que l'homme avait besoin d'un médiateur, et d'un médiateur pisible? Le Verhe éternel ne serait donc venu un moment sur cette terre que pour revêtir 10tre chair comme un manteau de théâtre, st, son rôle historique fini, nous laisser, comme devant, sans communication avec le nonde invisible, et obligés en quelque sorte, ielon la belle expression de saint Paul, de hercher Dieu avec les mains et comme à dions? Non! il est venu fonder un ordre nouveau, fondé lui-même sur l'Incarnation, ur la médiation visible de la Vérité, qui, elon l'expression de Bossuet, est devenue personnellement résidente parmi les homnes; et c'est à cette fin qu'il a établi une Iglise dans la parole de laquelle sa doctrine st incarnée, comme sa grâce l'est dans les acrements. C'est ce qui fait qu'il n'y a de rai christianisme que dans le catholicisme, arce que le catholicisme porte tout entier, ans l'enseignement de sa doctrine, dans 'administration des sacrements, et jusque ans son culte et ses cérémonies, sur des elations du même genre, et qu'il est dans on ensemble comme un magnifique rayonment de l'Incarnation; tandis que le pro-estantisme, en abstrayant le christianisme, n lui retranchant toutes ses relations sensiles, lui a ôté son motif en lui enlevant son ut, et par ce défaut de conséquence a vu 'infirmer en lui jusqu'au principe, jusqu'au logme de l'Incarnation, lequel a expiré dans lisolement et s'est évanoui dans le vide, ne sissant après lui que le socinianisme, que le éisme, où on devait aboutir par la nécesairement. Les sacrements sont donc comme es organes divins de l'Incarnation; c'est par ux que l'Incarnation divine se particularise n chacun de nous, et que tous les fidèles eviennent, avec leur divin Médiateur, omme un seul corps mystique, où il vit en uz et eux en lui.»

Si nous éprouvons de la répugnance à imettre les sacrements en général, nous it-on encore, nous n'eu éprouvons pas noins à admettre chacun d'eux en particu-

er. Que signifie tout cela?

Et nous, nous n'hésitons point à répondre : i la sagesse de la divine Providence éclate nos yeux dans le principe même de l'instution des sacrements, cette même sagesse éclate pas moins dans l'établissement de sacun d'eux en particulier. Mais, avant entrer dans aucun détail à ce sujet, apporinsici une preuve de fait, qui est en même mps la plus simple et la plus solide, la plus cessible à toutes les intelligences et la plus lattaquable.

Il y a dix-huit cents ans que ces sacreients ont été établis sur la terre, avec la sligion, dont ils sont une partie essentielle. epuis ce temps-là, attaqués par les uns, rolanés par les autres, ils n'ont pas cessé de oduire en tout temps et en tout lieu les uits les plus abondants de sanctification et bonheur. Que signifie cela? vous deman-erai-je à mon tour. Comment ces pratiques

étranges, comme vous avez dit vous-même, sorties d'un pays précédemment inconnu au monde, ont-elles été rapidement propagées par toute la terre par quelques hommes sans naissance, sons argent, sans science, sons puissance, dépourvus, en un mot, de tous les moyens propres à se faire écouter de leurs semblables? Comment se sont-elles toujours maintenues, landis que les institutions les plus sages en apparence et le plus solidement établies ont de la peine à durer quel-ques siècles seulement? C'est qu'il y a en elles, il faut le reconnaître, une sagesse tout à la fois naturelle et divine ; de sorte que celui qui en rejetterait la sagesse divine ne serait que plus obligé à en reconnaître la sagesse naturelle.

SAC

Cela dit, entrons dans quelques explications sur chacun des sacrements en particulier. Les explications que pous allons donner se trouvent partout. Nous les empruntons. en grande partie, à l'apologiste que nous ci-tions tout à l'heure, lequel les a lui-même empruntées aux apologistes qui l'ont pré-

cédé.

Les sacrements sont au nombre de sept; ils ont été disposés le long de la route de la vie, de manière à s'emparer de toutes ses périodes, à présider à toutes ses évolu-

L'homme naît à la vie de la chair en entrant dans le monde, à la vie de l'intelligence et de la volonté en entrant dans l'adolescence, à la vie sociale en entrant dans l'âge mûr, et enfin à la vie éternelle en mou-

Indépendamment de ces quatre périodes de vie, on peut dire qu'à partir de la seconde il renaît ou peut renaître chaque jour par l'action répétée de sa liberté sur son perfectionnement moral.

Les sept sacrements correspondent de la manière la plus admirable à ces divers états de notre existence.

Le baptême est le sacrement par lequel nous entrons dans la société chrétienne : il nous lave devant Dieu du péché originel, nous revêt d'innocence comme d'une robe blanche, et nous fait passer de la famille d'Adam à celle de Jésus-Christ. Il dépose dans notre âme un levain de grâce qui fermente en secret, se développe avec notre raison et notre volonté, et tend à neutraliser le vieux levain de la concupiscence qui est dans notre chair, et qui doit soulever plus tard tant de désordres.

Le second âge, celui de l'adolescence, amène avec lui la fougue des passions et l'exercice de notre volonté. C'est l'âge critique et ordinairement décisif dans la vie de l'homme. Jusque-là il n'a fait que préluder à ses destinées : elles ont été dans les mains d'autrui, et vont passer dans ses propres mains. Epoque terrible et fatale à la vertu, où la barrière s'ouvre, où le combat commence, où la vie et la mort entrent dans un affreux duel l A ce moment, la religion chré-tienne intervient une seconde fois pour confirmer la grace du baptême, pour oindre

1336

le jeune athlète, pour le marquer au front du signe du salut qui doit le distinguer dans la mélée, et pour lui infliger sur la joue, avec le signe de l'affront, le courage de le supporter jusqu'à la mort pour la sainte cause du

devoir où it est enrôlé.

Mais ce n'est pas assez : si la confirmation donne des armes et prépare à la lutte, elle ne rend pas invulnérable. Elle nous laisse courir des chances mortelles, où plus d'une fois nous pourrons faillir et recevoir des blessures qui nous mettront hors de combat. Dans cette prévision, la religion chrétienne nous fait accompagner, à partir de ce moment, par deux sacrements qui, à la différence de tous les autres, peuvent se recevoir souvent, et dont l'un est comme le vulnéraire et l'autre le cordial de l'âme. Je veux parler des sacrements de pénitence et d'Eucharistie.

Si je voulais rappeler les idées les plus saillantes qui se trouvent, au sujet du sacrement de pénitence, dans tous les maîtres de la vie spirituelle, je dirais des choses admirables : c'est le second baptême des Chrétiens qu'ils peuvent recevoir à toute heure de la vie; c'est la piscine de la loi nouvelle où la miséricorde infinie plonge elle-même toutes les âmes mortes ou infirmes pour les rappe-ler à leur état primitif; c'est la planche salutaire que la main du Seigneur présente à ses enfants, après le naufrage, pour les faire sortir de l'abime et les conduire au port de l'éternité... Mais ne nous arrêtons point, en ce moment, à ce qui peut intéresser notre esprit ou frapper notre imagination. Ouvrons seulement notre cœur à la vue d'un si grand bienfait, et disons que, si le baptême doit exciter notre reconnaissance et notre amour envers Dieu, à plus forte raison la pénitence. Car, pardonner une fois, c'est un grand acte de bonté de la part de notre Père céleste; mais pardonner aujourd'hui, demain, aprèsdemain, tous les jours de la vie, pardonner les fautes les plus graves et les plus nombreuses... oh! pour cela, le cœur d'un père ne sussit plus, il faut le cœur d'un Dieu.

Quelque chose de plus merveilleux encore s'est opéré en nous à la réception du sacrement de l'Eucharistie, dans ce jour si mé-morable communément appelé le jour de la première communion. Ce ne sont pas seulement des grâces, c'est Jésus-Christ lui-même, l'auteur de toute grâce, que nous recevons dans le plus saint des sacrements, qui tous sont saints, dans le sacrement de son amour. Ecoutez ses propres paroles : Celui qui mange ma chair et boit mon sang demeure en moi et moi en lui. (Joan. VI, 17.) — Venez donc à moi, vous tous qui travaillez et qui êtes chargés, et je vous donne-rai une nouvelle vie. (Matth. x1, 28.) Et co n'est pas seulement une invitation pressante qui nous est adressée, c'est un précepte formel qui nous est imposé: Si vous ne mangez la chair du Fils de l'homme, et si vous ne buvez son sang, vous n'aurez point la vie en vous. (Joan. vi, 54.) Et ce n'est pas seulement une fois que le prodige s'opère, comme à la confirmation; ce n'est pas seulement quel-

quefois, aux époques les plus importantes de notre existence; c'est souvent, tous les jours de notre vie, si nous savons nous en rendre dignes. Voilà pourquoi c'est sous le voile du pain, qui est la nourriture habituelle du corps, que Jésus a voulu se cacherpour devenir la nourriture habituelle de notre ame. Afin que nous nous rendions avec plus de facilité et d'empressement aux invitations si bienveillantes de notre Dieu, la table du céleste banquet est dressée en tout temps et en tout lieu: grands ou petits. riches ou pauvres, savants ou ignorants, libres ou es-claves, Juifs ou gentils, tous sont admis; et, pourvu que nous nous y présentions avec la robe nuptiale, je veux dire l'âme exempte de péché mortel, et ornée des vertus indispensables au véritable disciple de Jésus - Christ, nous y trouvons un bonheur qui ne peut être surpassé que par la félicité céleste. O mystère d'amour! ou plutôt, ô assemblage des mystères tout à la fois les plus élevés et les plus touchants l pour t'expliquer ou seulement te comprendre, l'intelligence humaine ne suffit plus, il faudrait l'intelligence divine.

Arrive l'âge mûr, l'âge social, où la vie, jusque-là agitée et hésitante, s'assied, se fixe, et peut racheter encore bien des années de dissipation et de scandale par des années de repentir et d'édification. L'homme était conduit dans le premier âge, il a dû se conduire dans le second, dans ce troisième il va conduire. Deux états sont offerts à son choix, tous deux grands, tous deux saints, tous deux dignes d'intéresser la religion aux nouvesux besoins qu'ils vont faire naître; tous deux enfin, quoique opposés en apparence, unis

par de profondes analogies.

Entrer, par le mariage, dans la chaine des générations, et transmettre le flambeau de la vie; former de deux existences une seule, et de cette seule existence en tirer plusieurs; accomplir les augustes fins de la nature, et s'associer en quelque sorte à la grande œuvre de la création, et non-seulement de la création physique, mais de la création morale, dont l'action autour de soi est si féconde pour le bien ou pour le mal, et dont les fins, dans tous les cas, sont élernelles; être époux, être auteur de l'existence l'voilà le premier état, dans l'ordre de la nature, pour lequel la religion devait réserver un secours particulier. L'union des sexes, cette force aveugle qui, dans les règnes inférieurs, sème les générations et se dissout avec l'impulsion physique qui la détermine, est élevée dans l'homme à la dignité de contrat social, et devient l'œuvre de la liberié. de la réflexion, du sentiment éclairé par la pensée. La religion l'élève encore et le fail monter à la sublimité de sacrement. Dien même y intervient avec ses grâces, et en fail un acte non-seulement licite, non-seulement noble, mais saint, où lui-même vient prendre part, apporter la dot invisible des verlus, et stipuler pour nos intérêts éternels et pour sa gloire. Le sacrement de mariage répond ainsi admirablement aux instincts de la nare, on leur imprimant un cachet de dignité de sanctification qui en purge tous les sordres, et fait tourner au plus grand bien l'homme l'agent le plus terrible et le 18 immédiat, ce semble, de la concupis-

L'autre état de vie pour lequel la religion nstitué un sacrement est celui du sacerce: état si élevé, si saint, si pur, qu'on ut dire qu'il tient plus de l'ange que de omme, puisqu'il ne laisse un corps à celuique pour le consacrer au service de Dieu des hommes, et en faire un médiateur des lees célestes, et en quelque sorte un sament parmi ses frères. Les raisons de admirable état touchent à plusieurs ortes d'idées qu'il serait trop long de déveper ici. Nous dirons seulement qu'il a

but social et facile à saisir.

Le mariage concentre les ressources de la llicitude de l'homme dans la famille dont levient le chef, et à laquelle il se doit d'ard tout entier. Sous ce rapport, cet état parfait pour la famille qu'il crée et qu'il mente, tant que la fortune sourit. Mais ur les autres familles en débris, comme il n a tant sur la terre, pour tous ces en-its sans père, ces vieillards sans enfants, i veuves sans appui, ces familles entières me qui, bien que pourvues de tous leurs imbres, sont comme orphelines de la Prolence, et enfin, jusqu'au sein de l'opulence, ur toutes ces angoisses d'autant plus poiantes qu'elles sont plus secrètes, et ces sux d'autant plus affreux qu'ils sont reuverts de l'apparence de tous les biens; ar lous les déshérités de la fortune et du nheur, quels qu'ils soient enfin, le mage a quelque chose d'exclusif, de person-l, d'avengle et de sourd, qui ne trouve event, dans toutes ces misères gémissantes tour de son foyer, qu'un sujet de crainte d'anxiété pour lui-même, et qui lui fait serrer d'autant plus ses ressources, qu'il voit les autres dépourvus. Le sacerdoce rétien vient précisément faire équilibre et état par le célibat religieux. Il balance force absorbante du mariage par la force pansive de l'abnégation et de la charité. Il retire du mariage certaines existences et laines fortunes que pour les réserver à ix qui sont privés des ressources et des uceurs du mariage et de la famille; et, ndant que le mariage fonde et propage, il ent après lui réparer et soutenir. Interseur des pauvres auprès des riches, aunier des riches envers les pauvres, conateur et confident de tous, et en quelque te messager de la Providence, n'élant enqu'à tous pour être tout à tous, il jette tre les divers membres de la famille huline, isolés par leurs intérêts respectifs, doux liens de la fraternité, de la charité, les resserre en les rattachant au centre de ite charité, au cœur même de Jésusrist. Tel est le but éminemment social du lihat religioux dans le christianisme, et riculièrement dans le sacerdoce.

On peut ajouter, en passant à un autre

ordred'idées, que le prêtre chrétien, pour être le digne organe de l'autorité et de la sainteté divine, pour être au-dessus des hommes, doit se montrer en lui-même au-dessus de l'homme. Et c'est ce sentiment qui, chez presque tous les peuples de l'univers, a fait considérer la chastelé comme la première condition du sacerdoce. Dans le christianisme, cette condition devenait d'autant plus indispensable, que cette religion est le spiritualisme par excellence, et qu'elle tend, par toutes ses pratiques, à former en nous l'homme spirituel, c'est-à-dire à assurer la prééminence de l'esprit sur la matière, de l'âme sur les sens.

Ces considérations, tout incomplètes qu'elles sont, suffisent en ce moment pour faire sentir l'éminence du sacerdoce chrétien et la nécessité d'un sacrement spécial destiné à l'investir de toutes les grâces qui doivent le sanctifier. Tel est l'objet du sacrement de l'ordre. Il perpétue, au sein de l'Eglise, la mission apostolique qu'elle reçut de Jésus-Christ; il transmet et communique à travers les âges le feu sacré dont il l'anima, et, sous ce rapport, remplit dans la société reli-gieuse les mêmes fins que le mariage dans la société civile. En marquant le prêtre d'un sceau indélébile, il l'investit de secours qui, joints à ceux qui rejaillissent sur lui de l'administration des autres sacrements, et surtout à ceux qu'il puise lui-même directe-ment tous les jours dans celui de nos autels, l'élèvent ordinairement à un degré de sainteté qui commande nos respects, et, alors même qu'il se montrerait infidèle à son caractère, le constituent, malgré son indignité, le dispensateur des grâces les plus abon-dantes et les plus pures, parce que les grâces ne sont pas attachées aux ministres, mais aux sacrements.

Enfin la vie de l'homme, quel que soit l'état qu'il ait embrassé, quel que soit le chemin dans lequel il ait marché, du crime ou de la vertu, de la prospérité ou de l'infortune, aboutit à la mort, qui est comme un étroit et sombre défilé par lequel tous les enfants d'Adam sont condamnés à passer pour se rendre au tribunal de Dieu, et commencer leurs destinées éternelles. A ce moment suprême où l'homme va cesser d'agir, où tout ce qu'il a fait dans la vie va lui être imputé, sans qu'il puisse revenir sur ses pas pour rien racheter; où le compte de ses actions, quelles qu'elles soient, va être arrêté pour toujours, la religion chrétienne intervient par un dernier sacrement, et, de mê ne que, par le baptême, elle nous avait introduits une première fois dans la vis de la grâce, par l'extrême-onction elle nout y rappelle et nous y fait rentrer une dernière fois aux approches de la mort.

L'extrême onetion est comme le baptême de l'autre vie; seulement, il est placé en deçà, parce qu'au delà, c'est la justice qui occupe l'entrée. Elle nous fait mourir au

occupe l'entrec. Ette nous tait mourir au péché avant que nous mourions à la nature; elle ferme successivement les portes de la roncupiscence, et fait rent: er la grâce du pardon par où s'était perdue celle de l'iunocence: Par cette sainte onction, dit le prêtre, que le Seigneur vous pardonnetout ce que vous avez fait de mal par la vue, par l'ouie, par le goût, par l'odorat ou par le toucher; et avec ces paroles, avec l'onction qui les accompagne et les prières sublimes qui les suivent, la vie de la grâce se ranime dans l'âme fidèle, et elle y opère souvent une joie et une paix si sensibles que le corps lui-même y trouve un principe de guérison, et que, dans tous les cas, l'âme en bénit et en aime les souffrances, plus quelquesois que les criminels plaisirs dont elles sont l'expiation.

Les sept sacrements sont ainsi distribués de manière à saisir toutes les parties nobles de la vie, et à introduire dans notre âme des grâces spéciales en rapport avec ses divers états. Sans doute, la grâce, dans son principe, est la même, c'est tonjours la vertuge Passion de Jésus-Christ: mais elle mes a communiquée par les sacrements dans ma direction conforme à nos besoins; e.e. spécialise dans ses effets, et se mozes quelque sorte sur nos faiblesses, per niettre à la portée de notre volonté, et. dans nos dispositions les plus direren nous ramener à Dieu. Qui réfléchire v. faiblesse humaine, sur sa misère prota comprendra aussi combien est profee. sagesse, combien est divine la bont f. religion qui sait si bien arriver à con faire nous, en quelque sorte. sans :=d'être la persection même de Dieu; e. .nageant à la fois son secours et notre :!-. son action divine et notre foi, sa sul! et notre hassesse, atteindre à ses finune force invincible, par des moyen rien n'égale la condescendance et la do :-

# SAINTE-ENFANCE.

Objections. — Encore de l'argent, et tonjours de l'argent! — Qu'en voulez-vous donc faire aujourdhui? — Vous parlez de racheter des enfants en Chine; mais n'avons-nous pas nos pauvres petits enfants de France pour qui tous les sacrifices de notre charité sont à peine suffisants?

Réponse. — Quoique l'Œuvre de la Sainte-Enfance soit entièrement liée à celle de la Propagation de la Foi, puisqu'elle a aussi pour but de propager l'Evangile parmi les infidèles, elle en diffère cependant en ce sens qu'elle s'adresse plus particulièrement aux enfants abandonnés ou sur le point de l'être, les recueillant précieusement, les baptisant et les élevant dans la croyance et la pratique de notre sainte religion. Comme elle a plus particulièrement l'enfance pour objet, c'est aussi sous le patronage de l'enfance qu'elle a été mise d'une manière particulière. Ce sont les enfants qui forment l'association. Ce sont eux qui payent ou sont censés payer. Voilà pourquoi sans doute la cotisation est de cinq centimes par mois seulement, et non par semaine, comme pour la Propagation de la Foi. Sage et touchante disposition qui n'a point empêché pourtant les attaques de l'impiété, des passions et de l'ignorance. En voici la preuve :

Encore de l'argent, dites-vous, et toujours

de l'argent l

Mais oui, encore de l'argent! parce que nous avons encore des bonnes œuvres à faire, et que nous ne pouvons les faire sans argent. Mais oui, toujours de l'argent! parce que nous aurons toujours des bonnes œuvres à faire, et que nous ne pourrons les fa re sans argent. Ce qu'on a dit par rapport à la guerre, on peut le dire aussi, en un sens, par rapport à la charité. Le nerf de la charité, pouvons-nous dire également, avec raison, c'est l'argent. Remarquez bien nos paroles, et gardez-vous de les exagérer ou de les changer. Nous en-

tendons que l'argent est le moyen for.
gique, efficace, de la charité, et non ::: charité elle-même, comme on ente! a
l'argent est le moyen fort, énergique. à
cace, de la guerre, et non pas la guerre
même. L'argent seul n'engendre nencorruption. Ce qui fait la charité, c'es: a
embrasée d'un rayon divin: de même
ce qui fait la guerre. c'est l'àme ille du génie militaire. Mais, dans l'un et l'
cas, il faut de l'argent, et encore a gent, et toujours de l'argent.

Et oui, encore de l'argent, parce que l'avez encore à vous en détacher, si vou voulez vous perdre par l'avarice ou l'argent. que vous aurez toujours à vous en ce le pour combattre et vaincre les séis sensuelles qui vous environneront m.

Oui, encore de l'argent, perce que avez encore des péchés à racheter. 🚧 : rites à acquérir pour le ciel. Ou, in de l'argent, parce que vous aurez l' de nouvelles fautes à expier, de nouvelles fautes à la contract de nouvelles fautes à la contract de nouvelles de nouvelles fautes à la contract de nouvelles de no mérites à acquérir pour l'éternité. Buvous la peinture du jugement derar: Jésus-Christ nous fait lui-même une Evangile. A qui promet-il de donner - compenses? À ceux qui auront délaccœur des choses de la terre pour es toutes les œuvres de la charité. Con--vous un autre moyen de les ménter ' '-Eh bien! ne trouvez donc po nt man = la religion, cette divine messagère. du Seigneur, vienne frapper encore, 17. même toujours à la porte de vou pour en faire sortir les biens périsse 😷 la terre et y établir les biens incorre-4 de l'autre vie, dont le plus précieu . charité.

Qu'en voulez-vous donc faire augo----

Je viens de vous le dire, des braces vres; et quelles bonnes œuvres! Le - de pauvres créatures, formées œus.

l'image de Dieu, rachetées par le sang de sus-Christ, au moment où elles vont périr ns l'eau ou dans quelque égoût, au moent où elles vont être dévorées par un anial immonde : sort affreux, présage d'un et plus affreux encore l Les régénérer par baptême, pourvoir à tous leurs besoins rporels et spirituels, en faire des Chrétiens jutant plus solides que la religion aura été ut pour eux dès le premier âge, les disporadevenir peut-être eux-mêmes des mismnaires, des propagateurs zélés, parmi irs concitoyens, de l'amour de Dieu et de is les hommes, mais principalement de irs bienfaiteurs.... Est-ce assez? le bient est-il assez important à vos yeux pour sacrifice qu'on vous demande? Quel sacrie, grand Dieu! un sou par mois! et vous silez? Mais quelle mère, fût-elle pauvre, userait de donner cela à son enfant, ou ur son enfant, en considération du moin-: avantage temporel?

le que nous voulons en faire? — Je vous dit encore, en détacher votre cœur, de inte qu'il ne se corrompe à ce contact daneux; vous en faire des amis qui vous reront dans les tabernacles éternels, quand terre viendra à vous manquer. Trouvez-18 perdre à cet échange? N'est-ce pas un n pour vous, le plus grand que vous puisz faire, un gain qui ne peut s'expliquer par l'infinie miséricorde du Seigneur? illeurs, qu'en feriez-vous vous-même, de argent? Vous l'enfouiriez, peut-être, is la terre, avec votre cœur, ou vous vous serviriez pour satisfaire vos passions.

18 l'un et l'autre cas, jouissances passaes et trompeuses en cette vie, peine éterle et infinie en l'autre vie. Servez-vousdonc plutôt, je vous le répète, pour goûdès ici-bas, les délicienses jouissances a vertu, et vous assurer, dans le ciel, ses narrables récompenses.

'e que nous voulons en faire? — En tez-vous,par hasard? Concevez-vous quelsoupçon sur notre probité? Ce serait bien grande injustice. Voyez plutôt. is donnons comme vous, et souvent infient plus que vous. Nous donnons notre os, tout ce que nous avons de plus cher nonde, notre santé, et, s'il le faut, notre Car ce que l'Apôtre disait aux fidèles de temps a ici son application rigoureuse : t cous que nous cherchons, et non vos 4: puisque ce n'est pas aux enfants à amasdes trésors pour leurs pères, mais aux es pour leurs enfants. Aussi, pour ce qui de nous, nous donnerons tout volontiers, ous nous donnerons encore nous-mêmes r vos dmes - « Non enim quæro quæ vestra , sed vos. Nec enim debent filii parentibus aurizare, sed parentes filiis. Ego autem liissime impendamet superimpendar ipse pro rabus vestris.» (II Cor. xiii, 14, 15.) Que je, pour vos âmes? pour l'âme du petit, du plus inconnu, du plus éloigné ios frères. Que le cri de ces pauvres ens pour lesquels nous sollicitons votre ité vienne à frapper le cœur de l'un de

nous, et lui faire connaître, à je ne sais quof signe mystérieux, que la volonté de Dieu l'appelle en ces lieux éloignés, pour y an-noncer et y faire pratiquer son Evangile, il n'hésite pas un seul instant. Biens, famille, patrie, jouissances même de la vertu, il a tout quitté immédiatement. Il traverse les mers, brave les tempêtes, aborde sur une terre inhospitalière, met tout en œuvre : prières, exhortations, instructions, pour faire lever la lumière de l'Evangile sur ces malheureux plongés dans les ténèbres de l'idolatrie et assis à l'ombre de la mort. Quand, après des travaux, des peines et des souffrances incroyables, il se voit à la veille d'arriver à quelque résultat, l'intempérie du climat. l'excès des fatigues ou la cruauté des hommes, et peu!-être même toutes'ces causes à la fois le font mourir au sein de son triomphe. Mais non, il ne meurt pas, il ne peut même mourir; car il est impérissable. Il ne fait que passer de cette vie à une vie meilleure, où il va recevoir la récompense promise à ses travaux, et demander celle qui a été également promise à votre charité. Comprenez-vous actuellement pourquoi nous vous pressons avec tant d'instances de joindre vos sacrifices aux nôtres pour l'accom-plissement de toutes les bonnes œuvres et spécialement de celle dont il est question

Vous parlez de racheter des enfants en Chine, avez-vous ajouté; mais n'avons-nous pas nos pauvres petits enfants de France pour qui tous les sacrifices de notre charité

sont à peine suffisants?

C'est bien le cas d'appliquer ici la belle parole de Notre-Seigneur Jésus-Christ : 11 faut faire ceci, et ne pas omettre cela : « Hæc oportuit facere, et illa non omittere. » (Matth. xxIII, 23.) Vous allez me dire peut-être que vous ne pouvez faire l'un et l'autre à la fois. Vous ne pouvez l.. Ce mot n'est pas français, a dit un homme d'esprit, et plus encore de cœur. Et moi je dis que, s'il n'est pas français, il est encore moins chrétien, surtout quand il s'agit de charité. La charité chrétienne, voyez-vous, c'est ce soleil des ânies dont les divins rayons, atteignant jusqu'aux extrémités de la terre, et au delà, ne doivent laisser aucun être en souffrance. Vous allez me dire encore peut-être qu'il est pourtant bien de commencer par les siens, et que Notre-Seigneur, qui était la charité même, a dit en propres termes, dans une occasion semblable, qu'il n'est pas bon de prendre le pain des enfants et de le jeter aux chiens: Non est bonum sumers panem filiorum, et mittere canibus. » (Matth. xv. 26.) Oui, puis-je vous répondre avec la Chananéenne, dont il ne voulait qu'éprouver la foi; mais, du moins, les petits chiens mangent les miettes qui tombent de la table de leurs maltres : « Etiam, Domine, nam et catelli edunt de micis qua cadunt de mensa dominorum suorum. » (Ibid., 27.) Ce que nous vous demandons, chaque mois, pour nos pauvres petits abandonnés, ne représente pas certainement la valeur des micties de pain qui tombent de votre

table, pendant le même espace de temps, et que mangent les chiens ou autres animaux semblables. Le refuserez-vous à ces êtres qui, bien loin d'être des chiens, ontété créés comme vous à l'image de Dieu, rachetés par le sang de Jésus-Christ, ainsi que je vous le rappelais tout à l'heure? Le refuserez-vois, quand yous savez qu'ils sont dans un besoin si pressant, entourés de deux sortes de bêtes, dont les unes vont dévorer leurs corps, pour le temps, et les autres leur âme, pour l'éternité?... — Mais enfin, ajoutez-vous, cette œuvre n'est point rigoureusement obligatoire, pour moi surtout qui ai les miennes auxquelles je tiens avant tout.—Sans doute; mais ce qui est rigoureusement obligatoire, c'est de ne point la mépriser, c'est de ne point l'attaquer, c'est de ne point refroidir le zèle de ceux qui l'accomplissent. L'esprit de Dieu souffle où il veut : « Spiritus ubi vult spirat (Joan. III, 8); et malheur à vous, trois fois malheur, si vous l'empêchez d'aller où Dieu l'envoie. Qu'arriverait-il, si l'idée que vous mettez en avant venait à prévaloir? Gardons-nous bien d'aller exercer la charité en Chine, avez-vous dit. - Gardons-nous de sortir de l'Europe, dira un autre. - Ne sortons point de la France, dira un troisième; - Ni de notre département, ajoutera quelau'un: - Ni de notre canton, ni de notre ville, ni même du quartier, diront d'autres encore. — Si bien qu'à la fiu il en viendra un qui ne craindra pas de dire : Chacun chez soi ! chacun pour soi! Or, qu'est-co que cela, si ce n'est ce glacial égoïsme qui, se renfer-mant en lui-même, laisse tout périr autour de lui. Ali l plutôt, que la charité chrétienne se dilate de plus en plus, et que, sans cesser de répandre parmi nous ses bienfaits, elle les porte cependant jusqu'aux parties les plus reculées de la terre! Où en serions-nous nous-mêmes actuellement, si, au momentoù les Denis, les Gatien et les autres envoyés du Saint-Siège quittaient la capitale du monde chrétien pour venir évangéliser notre pays, une voix les eût arrêtés, en leur disant aussi : « Pourquoi aller évangéliser des peuples inconnus, tandis que ceux qui sont à vos côtés réclament tous vos soins? » Nous serions peut-être encore sous la domination d'une idolâtrie sanguinaire qui sacrifiait à de fausses divinités des victimes humaines; en sorte que vous-même, qui attaquez si im-prudemment la charité chrétienne, ne devez peut-être qu'à sa divine influence de ne pas périr, en ce moment, sous le couteau ou dans les flammes, comme tant d'autres sont morts si malheureusement.

SAL

Ecoutez ce que nous disions de cette œuvre, au moment de son établissement, en rappelant les bienfaits de notre religion.

« A ce que nous avons dit sur la Propagation de la foi se lie naturellement ce que nous avons à dire sur le rachat des enfants en Chine. Cette œuvre n'est encore qu'à son berceau; mais telle est, à nos yeux, la puissance du catholicisme, que nous parlerons de ses bienfaits à venir avec la même assurance que de ses bienfaits accomplis.

« Nous ne cesserons de le dire, c'est le catholicisme qui, par ses doctrines saintes et ses pratiques salutaires, a toujours protégé la faiblesse humaine. Voilà pourquoi, avant la naissance de Jésus-Christ, l'enfant était presque partout négligé, abandonné, mis à mort. Voilà pourquoi cette épouvantablebarbarie subsiste encore dans les contrées que l'Evangile n'a point encore régénérées, et particulièrement en Chine. Ecoutons à ce sujet un écrivain anglais : Ou bien les sagu-femmes étouffent les enfants dans un bassin d'eau chaude et se font payer pour cette exicution, ou bien on les jette dans la rivière, après leur avoir lié au dos une courge vide, de sorte qu'ils flottent encore longtemps avent d'expirer. Les cris qu'ils poussent seraient frémir partout ailleurs la nature humaine; mais là, on est accoutumé à les entendre, et on n'en frémit pas. La troisième manière de s'en défaire est de les exposer dans les rues, où il passe tous les matins, surtout à Pékin, des tombereaux sur lesquels on charge ces enfants pour les jeter dans une fosse On ne les recouvre point de terre, dans l'espérance que les Mahométans en viendront tirer quelques-uns. Mais, avant que les tombereaux qui doivent les transporter à la voirie soient arrivés, très-souvent les chiens, et surfout les cochons, qui remplissent les rues dans les villes de la Chine, mangent ces enfants tout vicants. Pour la seule ville de Pékin, on assure qu'en trois ans on a complé 9,702 enfants destinés à la voirie, et cela, sans parler de ceux qui avaient été écrasés sous les pieds des chevrus ou des mulets, ni de ceux que les chiens et les cochons avaient dévorés, ni de ceux qu'on avait étouffés au sortir du sein de leur mère. ni de ceux dont les Mahométans s'étaient emparés, ni de ceux qu'on avait détruits dans les endroits où personne ne pouvait les com-

« Je sens ma main se glacer d'effroi en transcrivant ces mols, et je m'arrêterais épouvanté, si je n'avais à parler des grandes miséricordes mises en opposition avec cette

grande calamité.

A Avant de continuer, qu'on me permette une réflexion: L'homme jouit, sans y penser, des bienfaits de la religion, à pen près comme son œil de la lumière du jour. Il lui arrivera même de la mépriser, de l'attaquer avec acharnement. Nous le voyons cependant, celui-là même qui l'insulte n'est redevable peut-être qu'au changement qu'elle a opéré dans les croyances et dans les mœurs de n'avoir point été jeté au milieu des rues, à sa naissance, pour devenir la proie de la dans une fosse publique avec les immondices.

« Après avoir raconté aussi les scènes d'horreur dont nous avons parlé plus haul, et que nous avons mieux aimé emprunter à une plume anglaise, pour que personne ne soit tenté de les révoquer en doute, le R. P. Mouly laisse échapper de sou cœurattendrices paroles déjà consolantes, quand on per-

à l'écho que trouve toujours en Europe, principalement en France, le cri de nos ssionnaires: Oh! j'espère qu'un jour la Proence aura pitié de ces pauvres petits enfants, 'elle leur procurera un cœur tendre et panel dans un autre Vincent de Paul. Elle a prendre soin des enfants trouvés de l'Euie; elle exercera bien un jour la même mi-icorde envers ceux de la Chine: c'est un de raux les plus ardents. Ce noble vœu s'acnplit in ce moment. Monseigneur l'évê-e de Nancy s'est mis à la tête d'une œuvre ir le rachat des enfants abandonnés dans pays infidèles, et particulièrement en ine: Ces enfants, dit-il, seront baptisés et rés arec soin dans la religion catholique. plus capables pourront devenir catéchis-, missionnaires; et sauvés eux mêmes au ment où ils allaient périr, ces nouveaux ises deviendront les sauveurs de leurs frères. i ne voit su premier coup d'œil les imnses résultats que cette œuvre doit avoir ! nseigneur de Nancy avait d'abord pensé il scrait facile de la rattacher à l'œuvre ir la propagation de la foi, mais, cette asintion a des charges assez pesantes pour forces, et n'a pas cru pouvoir s'en impo-de nouvelles. Il a donc été nécessaire n former une seconde, qui, quoique née la première, en serait cependant tout à i distincte, et la corroborerait, au lieu de laiblir. Les enfants seuls, dans cette œu-, sont associés proprement dits. Ce sont t qui donneront la modique cotisation, it simple, soit élevée à la proportion de irs facultés et de leur générosité, et. s'ils at trop jeunes pour le faire eux-mâmes, utres, je suppose, le feront à leur place. us ceux qui viendront à leur aide, par des ères et des aumônes, n'auront que le tid'agrégés.

Or, comprenez-vous combien sera puisil, pour fléchir le ciel, ce concert de priè-sorties de tant de cœurs innocents? Comenez-vous combien sera agréable à Dieu te oloie donnée par un enfant en faveur in autre enfant? Et puis, voyez-vous con-ces enfants seront de boune heure prérés aux œuvres de charité, et particuliènent à l'œuvre pour la propagation de la . Ces pauvres petits protégés dont ils auit été occupés dès l'âge le plus tendre, ils aimeront comme des frères, comme des fants; et, dans un âge plus avancé, ils urront se dévouer à leur bonheur. Deves plus tard missionnaires, savants, mais, soldats, exilés même, (car qui peut préir l'avenir?) ils verront peut-être, de leurs opres yeux, ceux que leur imagination ive leur aura si souvent représentés; et en entendant prononcer ces mêmes noms ils auront entendu prononcer si souvent Europe, ils se croiront encore au sein de patrie. Charité chrétienne l combien tes ivres sont admirables! tu nous fais aimer ume nos frères tous ceux qui nous enviment; et tu nous unis par des liens invisibles à coux mêmes dont nous avaient séparés d'immenses régions, étendant sans fin, pendant l'exil, le cercle des jouissances de notre cœur, jusqu'à ce que tu nous aies tous recueillis dans le sein de Dieu, où les âmes se pénètrent mutuellement et se confondent comme la goutte d'eau dans l'immensité des

« Nous en avons encore la ferme persuasion, l'œuvre pour le rachat des enfants infidèles tirera de notre patrie ses principales ressources. Au lieu de nous en plaindre, nous ne pouvons que nous en féliciter. Nous semblions jaloux de voir les Anglais pénétrer en Chine. Ils ont obligé, les armes à la main, ce malheureux pays à recevoir un poison qui tue l'homme le plus robuste. Eh bien! ne sera-t-il pas plus glorieux pour nous de lui porter, avec des paroles de paix, le don précieux de la foi qui rappellera à la vie tant d'êtres débiles, déjà près du tombeau? Le sang de nos soldats a coulé dans un assez grand nombre de contrées, sans qu'il rougisse encore une terre si souvent arrosée du sang de nos martyrs. Enfants de la France, c'est là votre œuvre. Crosez-vous spirituellement, et élevés, jeunes encore, sur les deux ailes de la foi et de la charité, allez à la conquête du tombeau de l'humanité, comme d'autres enfants de France s'étaient croisés aussi pour aller conquérir le tombeau de leur Dieu. Plus heureux que vos prédécesseurs, vous réussirez. Et vous, mères chrétiennes, encouragez, aidez vous-mêmes vos faibles enfants à cette noble conquête. Vous les autorisez souvent à de grandes dépenses pour orner ces tigures inanimées, sorties de la main des hommes, et qui sont brisées dans un instant. Ne pourriez-vous pas les élever quelquefois à de plus hautes pensées? Dites-leur donc que, dans des pays idolatres, la créature de Dieu même, celle qu'il a formée à son image, est abandonnée, foulée aux pieds, dévorée par les bêtes; et pour recueillir ces pauvres petites créatu-res, pour les nourrir, les vêtir, les élever au ciel, on ne leur demande qu'une faible par-tie de ce qui est destiné à satisfaire leurs caprices. C'est aussi sur la coopération des mères chrétiennes que semble le plus compter le fondateur de cette œuvre. Appliquant ici la pensée de ce Vincent de Paul sur les traces duquel il se propose de marcher : « Les voici, leur dit-il, oui, les voici, ces pauvres petits enfants dont nous vous demandone de devenir les mères! Voyez-les malgré la distance, voyex-les élevant, étendant vers vous leurs petites mains suppliantes... Ils mour-ront, privés à jamais de voir Dieu, si vous les abandonnez... Ils mourront par centaines de milliers, étoussés, noyés, écrasés, dévorés par les chiens et les pourceaux!... Ils vivront, au contraire, si vous les adoptez, si, par une légère aumone soigneusement recueillie, vous leur créez un trésor de rachat et d'éternel bonheur ... » (Bienfaits du catholicisme.)

#### SAINTS.

Objections. — Le proverbe le dit positivement: Il vaut mieux s'adresser à Dieu qu'à ses saints. — Pourquoi leur rendre tant d'honneurs? Ils sont des hommes comme nous, ils ont été aussi pécheurs et peut-être encore plus pécheurs que nous.

SAI

Réponse. — Nous répondons, à notre article sur la sainte Vierge, aux principales difficultés qu'on peut élever relativement au culte des saints : ce n'est pas la même chose, mais c'est le même principe. Dès lors, en effet, que le Seigneur permet et veut que nous rendions à sa divine Mère un culte proportionné à son mérite et à sa dignité, il doit permettre et vouloir également que nous rendions aux saints, qui ont été ses amis sur la terre, et qu'il a associés à sa gloire et à son bonheur dans l'autre vie, un culte proportionné également à leur mérite et à leur dignité. Nous nous contenterons donc de donner ici quelques explications qui les concernent plus particulièrement.

Le proverbe le dit positivement, objectezvous : Il vaut mieux s'adresser à Dieu qu'à

ses saints.

Aussi est-ce ce que nous faisons. Voyez toutes les prières que l'Eglise nous recommande d'adresser au Ciel. Ne s'adressent-elles pas à Dieu avant tout? Je suis bien convaincu qu'il n'y en a pas un parmi nous qui, avant de tourner sa pensée vers les saints, n'ait commencé par la tourner vers Dieu luimême. Que dis-je? Mais, quand nous nous adressons aux saints, à la sainte Vierge ellemême, n'est-ce pas encore à Dieu que nous nous adressons? Rappelez-vous bien ce que nous leur disons : Sainte Marie, Mère de Dieu, priez pour nous!... Saint Jean-Baptiste, priez pour nous... Saint Pierre; Saint Paul, priez pour nous!... Tous les saints et toutes les sainles, intercédez pour nous!... Priez pour nous, qui donc ? Dieu. Intercédez pour nous, auprès de qui? Auprès de Dieu. Donc, au moment même où nous nous adressons aux saints, c'est à Dieu lui-même que nous nous adressons. Donc, bien loin de rien retran-cher à l'honneur qui est dû à Dieu, comme au Créateur et au souverain Maître de toutes choses, le culte que nous rendons aux saints refait qu'y ajouter au contraire, puisque par la nous associons toute la cour céleste à l'acte de respect, de soumission et d'amour que nous accomplissons à l'égard de celui qui est le Roi du ciel et de la terre.

Il faut que ceux qui attaquent le culte des saints comme contraire au culte qui est dû à Dieu soient aveugles ou de mauvaise foi. Pourquoi, en effet, ai-je fléchi le genou devant un saint quelconque, si ce n'est pour l'inviter à le fléchir avec moi devant celui à qui appartient tout honneur, et qui est l'unique source de tous les biens. D'où il suit évidemment que la gloire de Dieu, au lieu d'être affaiblie par là, n'en est que rehaus-

Mais, me direz-vous, pourquoi ne lest dresser à Dieu directement?

Nous le faisons, je vous l'ai dit, etce ce que nous faisons le plus ordinares.: Pourquoi ne pas le faire toujours?

Je viens de vous en donner la raissa ;r. cipale, c'est afin de rehausser par là ler, que nous rendons à Dieu, en y assour; cour céleste.

Il y en a d'autres qui concernent es une et qui nous concernent nous-mêmes.

Nous le faisons pour les saints, sin leur rendre l'honneur qui leur est du calent les amis de Dieu. Ils ont combat. Ils terre; ils ont été méconnus, hun calomniés : il importe donc que cette le terre reconnaisse leur gloire et y suddisse.

Nous le faisons encore pour nous-nét-Nous n'osons nous adresser à Dieu; : . craignons de ne point être exaucés, i ra de nos mauvaises dispositions. Tou a: rellement alors nous nous tournous resaints, et nous leur disons : Priez are a et pour nous, vous qui êtes les amis de la afin que notre prière soit mieux acconfi-

N'est-ce pes ce qui s'est toujours h: qui se fait encore chaque jour sur h ron-seulement dans l'ordre de la grace encore dans l'ordre de la nature?

Si les saints qui triomphent dans e étaient encore sur la terre, manifest des miracles, et mieux encore par la succe de leur vie, le crédit que Dieu dous !siens auprès de sa souveraine majes. quel empressement nous nous portra vers eux! Nous traverserions les men; == irions au bout du monde, si cela étal masaire; nous nous prosternerious i pieds; nous haiserions leurs hailles, 1 > vers lesquels il nous semblerait voi: tout l'éclat de leurs vertus, et me dirions : Saint Pierre, saint Paul, sm. 1 tin, priez pour nous, qui sommes peter-Quoi l après que leur épreuve est sur la terre, que leur triomphe es dans le ciel, vous voulez qu'ils ne pas du même crédit auprès de Dei ne nous tournerions pas vers eus meme empressement? Nous n'aurecs même facilité d'en être écoutés! C≈ " surde. Vous nous accusez de rabes: gloire de Dieu : c'est vous, plutoc di seuls, qui la rabaissez! Il y a toujou terre des hommes d'une vertu ez : que nous supposons encore avoir bue de crédit auprès de Dieu, quoiquis soient pas élevés au même degré ce s que ceux dont nous venons de parie " ployons-nous pas aussi quelques intercession? Ne leur disons-nous p confiance : Priez pour nous, per pecheurs! Et nous ne pourrions : de la sorte à l'égard de ceux que > rendus participants de son bonbeu ? gloire?

SAV

Cet appui d'une puissance inférieure iprès d'une puissance supérieure, nous le yons implorer, nous l'implorons nousêmes à chaque instant, non-seulement ins l'ordre de la grâce, mais encore, comme us l'avons dit, dans l'ordre de la nature. ous avez une faveur à demander au chef in Elat, vous vous faites appuyer par l'un ses ministres; c'est au préfet, vous vous tes appuyer par l'un de ses conseillers; st à un père de famille, vous vous faites puyer par un enfant bien-aimé... La diité du père, du préset, du ches suprême, est-elle rabaissée pour cela? Au contraire. n est de même de l'intercession des saints rès de Dien.

Pourquoi leur rendre tant d'honneurs? z vous dit encore. Ils sont des hommes ume nous; ils ont été aussi pécheurs, et it-être encore plus pécheurs que nous.

'ourquoi leur rendre tant d'honneurs? Je ns de vous le dire : parce qu'ils sont les is de Dieu, et que tout l'honneur que is leur rendons platt à Dieu, et tourne de

te manière à sa gloire.

s sont des hommes comme nous!... Par ire, oui; sous les autres rapports, non. 1, ils ne sont plus des hommes comme s, car ils sont au ciel et nous sur la e. Il est donc tout naturel que nous éleis la voix vers eux, afin qu'ils nous ten-t la main et qu'ils nous aident, avec la e de Dieu, à arriver comme eux au port

s ont été aussi pécheurs, et peut-être re plus pécheurs que nous.

est possible; mais ils ont cessé de l'être. dis-je? leur élévation a été d'autant plus de ensuite que leur shaissement s été profond. La conviction de leurs fautes comme un aiguillon qui les animait à ninteté. Voilà pourquoi tout leur a été onné; voilà pourquoi ils sont rentrés râce auprès de Dieu, et en ont même nu des faveurs dont ils ne jouissaient 1 auparavant.

la est juste en soi, et se retrouve leurs partout.

ist juste en soi, puisque l'homme n'est lable que par ses dispositions présen-lue son passé, bien différent quelquefois, ne fait que mieux ressortir par le contraste.

Cela se retrouve partout, avons-nous dit encore, non-seulement dans la religion, mais encore dans l'Etat, dans la famille, dans les rapports les plus ordinaires de la vie.

Dans la religion, je vois un David, un Pierre, un Paul, un Augustin, comblés de tontes les faveurs célestes, malgré leurs infidélités passées.

Dans l'Etat, je vois un Condé et un Turenne effacer par d'éclatants services l'oubli de leurs devoirs dans un jour d'en-

trainement.

Dans la famille, je vois l'enfant prodigue recouvrer toute l'affection de son père, malgré ses longs et profonds égarements.

Dans les rapports les plus ordinaires de la vie, c'est à vous-même que j'en appelle. Si vous avez un ami qui vous donne des marques du plus sincère attachement, ne le préférerez vous pas mille fois, quoiqu'il vous ait un instant oublié, je suppose, à d'autres qui ne vous auraient point oublié de même, mais qui n'ont point non plus pour vous le même attachement? Sous ce rapport, l'amour des créatures est comme celui du Créateur. C'est un feu qui purifie les âmes des taches qu'elles ont contractées, et les reud encore plus belles quelquefois qu'elles n'étaient au-

Ils sont aussi pécheurs, et peut-être encore plus pécheurs que nous, «vez-vous dil.

Mais ne voyez-vous pas qu'il y a là un nouvel effet de la miséricorde de Dieu à notre égard? Si, en portant les yeux au ciel, nous n'y voyions que la perfection, nous les en détournerions effrayés, et nous ne pourrions guère concevoir l'espérance d'y être un jour reçus nous-mêmes; mais quand, après avoir contemplé la divine Majesté, nous apercevons à ses côtés des hommes qui ont été faibles comme nous, malheureux comme nous, pécheurs comme nous, et peut-être encore plus que nous, et qui, par cela même, semblent nous dire à tous : Nous avons été ce que vous êtes, tâchez de devenir ce que nous sommes, » nous nous sentons immédiatement consolés, ranimés, capables de faire ce que nous n'aurions jamais fait, si ce touchant spectacle n'eût frappé nos regards.

# SAVANTS ET GENS D'ESPRIT INCRÉDULES.

jections. - Et Voltaire, et Rousseau, et d'autres savants et gens d'esprit qui ne point pour la religion! - Je remarque se montrent particulièrement hostiles eligion catholique. — Qu'avez-vous à opposer?

vonse. - L'autorité est ce qui fait ordiment le plus d'impression sur les homquels qu'ils soient, grands ou petits, its ou ignorants. Voilà pourquoi Notre-eur Jésus-Christ a donné à sa religion is grande autorité qui fut jamais. Malusement l'homme ne le voit pas toujours; et il se sert même quelquesois de cette autorité mal appliquée, ou plutôt d'une ombre trompeuse de catte autorité pour combattre la religion.

Et Voltaire, et Rousseau, nous dit-on quelquesois, et tant d'autres savants et gens

d'esprit qui ne sont point pour le religion! Vous ne dites pas tout. Ce que vous devriez ajouter pour être complet, c'est que ceux dont vous parlez ont combattu et com-batteut encore la religion de toutes leurs forces. Voltaire, que vous citez le premier et avec raison, car il fut le plus grand ennemi de la religion, Voltaire l'a combattue avec

### SAINTS.

Objections. — Le proverbe le dit positivement : Il vaut mieux s'adresser à Dieu qu'à ses saints. — Pourquoi leur rendre tant d'honneurs? Ils sont des hommes comme nous, ils ont été aussi pécheurs et peut-être encore plus pécheurs que nous.

SAI

Réponse. — Nous répondons, à notre article sur la sainte Vierge, aux principales difficultés qu'on peut élever relativement au culte des saints: ce n'est pas la même chose, mais c'est le même principe. Dès lors, en effet, que le Seigneur permet et veut que nous rendions à sa divine Mère un culte proportionné à son mérite et à sa dignité, il doit permettre et vouloir également que nous rendions aux saints, qui ont été ses amis sur la terre, et qu'il a associés à sa gloire et à son bonheur dans l'autre vie, un culte proportionné également à leur mérite et à leur dignité. Nous nous contenterons donc de donner ici quelques explications qui les concernent plus particulièrement.

Le proverbe le dit positivement, objectezvous : Il vaut mieux s'adresser à Dieu qu'à ses saints.

Aussi est-ce ce que nous faisons. Voyez toutes les prières que l'Eglise nous recommande d'adresser au Ciel. Ne s'adressent-elles pas à Dieu avant tout? Je suis bien convaincu qu'il n'y en a pas un parmi nous qui, avant detourner sa pensée vers les saints, n'ait commencé par la tourner vers Dieu lui-même. Que dis-je? Mais, quand nous nous adressons aux saints, à la sainte Vierge ellemême, n'est-ce pas encore à Dieu que nous nous adressons? Rappelez-vous bien ce que nous leur disons : Sainte Marie, Mère de Dieu, priez pour nous!... Saint Jean-Baptiste, priez pour nous ... Saint Pierre; Saint Paul, priez pour nous!... Tous les saints et toutes les saintes, intercédez pour nous!... Priez pour nous, qui donc ? Dieu. Intercedez pour nous, auprès de qui? Auprès de Dieu. Donc, au moment même où nous nous adressons aux saints, c'est à Dieu lui-même que nous nous adressons. Donc, bien loin de rien retrancher à l'honneur qui est dû à Dieu, comme au Créateur et au souverain Maître de toutes choses, le culte que nous rendons aux saints refait qu'y ajouter au contraire, puisque par la nous associons toute la cour céleste à l'acte de respect, de soumission et d'amour que nous accomplissons à l'égard de celui qui est le Roi du ciel et de la terre.

Il faut que ceux qui attaquent le culte des saints comme contraire au culte qui est dû à Dieu soient aveugles ou de mauvaise foi. Pourquoi, en effet, ai-je fléchi le genou devant un saint quelconque, si ce n'est pour l'inviter à le fléchir avec moi devant celui à qui appartient tout honneur, et qui est l'unique source de tous les biens. D'où il suit évidemment que la gloire de Dieu, au lieu d'être affaiblie par là, n'en est que rehaus-

**56**€.

Mais, me direz-vous, pourquoi ne pass'adresser à Dieu directement?

Nous le faisons, je vous l'ai dit, et c'est ce que nous faisons le plus ordinairement. Pourquoi ne pas le faire toujours?

Je viens de vous en donner la raison principale, c'est afin de rehausser par là le culte que nous rendons à Dieu, en y associant la cour céleste.

Il y en a d'autres qui concernent les saints et qui nous concernent nous-mêmes.

Nous le faisons pour les saints, afin de leur rendre l'honneur qui leur est dû comme étant les amis de Dieu. Ils ont combattu sur la terre; ils ont été méconnus, humiliés, catomniés : il importe donc que cette même terre reconnaisse leur gloire et y applaudisse.

Nous le faisons encore pour nous-mêmes. Nous n'osons nous adresser à Dieu; nous craignons de ne point être exaucés, à cause de nos mauvaises dispositions. Tout naturellement alors nous nous tournons vers ses saints, et nous leur disons: Priex avec nous et pour nous, vous qui êtes les amis de Dieu, afin que notre prière soit mieux accueillie!

N'est-ce pas ce qui s'est toujours fait et ce qui se fait encore chaque jour sur la lerre, non-seulement dans l'ordre de la grâce, mais encore dans l'ordre de la nature?

encore dans l'ordre de la nature?
Si les saints qui triomphent dans le ciel étaient encore sur la terre, manifestant par des miracles, et mieux encore par la saintelé de leur vie, le crédit que Dieu donne aux siens auprès de sa souveraine majesté, arec quel empressement nous nous porterions vers eux! Nous traverserions les mers; nous irions au bout du monde, si cela était nécessaire; nous nous prosternerions à leurs pieds; nous haiserions leurs haillons, à travers lesquels il nous semblerait voir percer tout l'éclat de leurs vertus, et nous leur dirions : Saint Pierre, saint Paul, saint Martin, priez pour nous, qui sommes pécheurs!... Quoi l'après que leur épreuve est terminée sur la terre, que leur triomphe est assuré dans le ciel, vous voulez qu'ils ne jouissent pas du même crédit auprès de Dieu? Nous ne nous tournerions pas vers eux avec le même empressement? Nous n'aurions pas la même facilité d'en être écoutés? C'est ab surde. Vous nous accusez de rabaisser la gloire de Dieu : c'est vous, plutôt, et vous seuls, qui la rabaissez! Il y a toujours sur la terre des hommes d'une vertu éminente, que nous supposons encore avoir beaucoup de crédit auprès de Dieu, quoiqu'ils ne se soient pas élevés au même degré de sainleit que ceux dont nous venons de parler. N'employons-nous pas aussi quelquesois leur intercession? Ne leur disons-nous pas arcs confiance : Priez pour nous, qui somme pécheurs! Et nous ne pourrions pas en soit de la sorte à l'égard de ceux que Dieu rendus participants de son bonheur et de s gloire?

Cet appui d'une puissance inférieure auprès d'une puissance supérieure, nous le voyons implorer, nous l'implorons nousmêmes à chaque instant, non-seulemen dans l'ordre de la grâce, mais encore, comme nous l'avons dit, dans l'ordre de la nature. Vous avez une faveur à demander au chei d'un Etat, vous vous faites appuyer par l'un de ses ministres; c'est au préfet, vous vous faites appuyer par l'un de ses conseillers; c'est à un père de famille, vous vous faites appuyer par un enfant bien-aimé... La dignité du père, du préfet, du chef suprême, en est-elle rabaissée pour cela? Au contraire. Il en est de même de l'intercession des saints auprès de Dien.

Pourquoi leur rendre tant d'honneurs? avez vous dit encore. Ils sont des hommes comme nous; ils ont été aussi pécheurs, et peut-être encore plus pécheurs que nous.

Pourquoi leur rendre tant d'honneurs? Je viens de vous le dire : parce qu'ils sont les amis de Dieu, et que tout l'honneur que nous leur rendons platt à Dieu, et tourne de

toute manière à sa gloire.

Ils sont des hommes comme nous!... Par nature, oui; sous les autres rapports, non. Non, ils ne sont plus des hommes comme nous, car ils sont au ciel et nous sur la terre. Il est donc tout naturel que nous élevions la voix vers eux, afin qu'ils nous tendent la main et qu'ils nous aident, avec la grâce de Dieu, à arriver comme eux au port du salut.

Ils ont été aussi pécheurs, et peut-être encore plus pécheurs que nous.

C'est possible; mais ils ont cessé de l'être. Que dis-je? leur élévation a été d'autant plus grande ensuite que leur ahaissement a été plus profond. La conviction de leurs fautes était comme un aiguillon qui les animait à la sainteté. Voilà pourquoi tout leur a été pardonné; voilà pourquoi ils sont rentrés en grâce auprès de Dieu, et en ont même obtenu des faveurs dont ils ne jouissaient point auparavant.

Cela est juste en soi, et se retrouve d'ailleurs partout.

C'est juste en soi, puisque l'homme n'est estimable que par ses dispositions présentes, que son passé, bien différent quelque-

# SAVANTS ET GENS D'E

Objections. — Et Voltaire, et Rousseau, et tant d'autres savants et gens d'esprit qui ne sont point pour la religion! — Je remarque qu'ils se montrent particulièrement hostiles à la religion catholique. — Qu'avez-vous à leur opposer?

Réponse. — L'autorité est ce qui fait ordinairement le plus d'impression sur les hommes, quels qu'ils soient, grands ou petits, savants ou ignorants. Voilà pourquoi Notre-Seigneur Jésus-Christ a donné à sa religion le plus grande autorité qui fut jamais. Malhe-reusement l'homme ne le voit pas touç

1 c k f

1351

un acharnement incroyable pendant presque toute la durée de sa longue carrière; il a suscité contre elle tout ce qu'il a pu lui trouver d'ennemis dans son entourage et ailleurs; poésie, prose, histoire, érudition, philosophie, sciences, mensonge, immoralité, tout a été mis en usage, par lui et par ses associés pour la ruiner dans l'esprit des peuples. Ou'est-il résulté de tout cela cependant? Voltaire estmort, Rousseau est mort, comme sont morts tous les ennemis que la religion avait eus avant eux, et comme mourront tous les ennemis qu'elle aura encore dans la suite. Mais la religion, elle, subsiste toujours, elle est tonjours la même, depuis plus de dixhuit siècles, et le passé nous répond qu'il en sera ainsi dans l'avenir. Que dis-je? elle subsiste toujours, elle est toujours la même l Mais elle s'affermit encore par les coups qu'on lui porte. En vain donc ses ennemis batteut des mains, quand ils sont parvenus à faire tomber quelque pan inutile de l'indestructible édifice, eux seuls sont atteints et dispersés, la plupart du temps; quant à l'édifice lui-même, il n'en paratt que plus dé-gagé et plus solidement établi, une fois dissipée la poussière qui le déroba peut-être un

SAV

vous ne voyez pas cela? vous ne comprenez pas que plus les ennemis de la religion sont nombreux et puissants, et plus ils prou-vent la divinité de cette religion qu'ils ne peuvent détruire ni même ébranler? C'est

pourtant bien simple.

Prenons Voltaire, par exemple. Jamais personne n'eut autant d'esprit que lui, disent, d'un commun accord, ses amis et les ennemis de la religion, qui sont, en géné-ral, les mêmes. Je ferai la-dessus les concessions qu'on me demandera, et même plus encore, s'il est possible. Je conviendrai, si on veut, non-seulement que personne n'a eu autant d'esprit que lui, mais que personne n'en aura jamais autant. Comment se fait-il que cet incomparable Voltaire, aidé d'auxiliaires innombrables, digues de lui en général, n'ait rien pu contre une religion fondée par un charpentier qui semble n'avoir rien appris, et qui ne choisit pour aides que douze ignorants? Ce que j'ai dit de Voltaire, je le dirai, toute proportion gardée, de Rous-seau, qui n'eut pas autant d'esprit que lui, mais qui eut certainement une éloquence plus chaleureuse et plus entrainante. Ce que 'ai dit de Voltaire et de Rousseau, je le dirai également, toute proportion gardée encore, de tous ces incrédules éminents qui apparaissent de temps en temps, comme pour empêcher les fidèles de s'endormir dans la paix et préparer de nouveaux triomphes à la religion. Comment donc aucun d'eux, comment donc tous, par leurs efforts incessants, n'ont-ils pu renverser ni même affaib'ir ce qui a été établi et consolidé par ce qu'il y a de plus infirme selon le monde? Ahl cela est évident, si les plus grandes forces humaines ne peuvent rien, ni n'ont jamais rien pu, contre la religion, c'est que cette religion n'est point l'ouvrage de l'hom-

me. Divinement établie, elle est divinement conservée, et sa divinité n'en ressort que mieux par la multitude et la valeur de ses ennemis qui, venant tous expirer à ses pieds, rendent hommage ainsi involontairement à son incomparable supériorité.

Je remarque, dites-vous encore, qu'ils se montrent particulièrement hostiles à la reli-

gion catholique.

C'est bien simple. La religion catholique, c'est la seule véritable Eglise de Jésus-Christ, celle qu'il a établie il y a plus de dix-huit siècles, celle qu'ent prêchée ses apotres, celle qui a résisté à tous les efforts combinés de l'erreur et du vice : c'est donc elle aussi que les ennemis de Jésus-Christ et de a doctrine doivent naturellement atlaquer. Et quoi donc voulez-vous qu'ils attaquent, si ce n'est elle? le schisme, l'hérésie? Ce sont des auxiliaires souvent; quand ce sont des ennemis, ce ne sont du moins que des ennemis faibles, qui se dissiperont d'eux-mêmes tôt ou tard. Il est donc tout naturel dediriger ses efforts contre la religion catholique qui seule oppose une continuelle résistance.

Ils attaquent plus particulièrement, ditesvous, la religion catholique. — Mais vous ne pouvez ignorer pourquoi. C'est elle qui les condamne, non-seulement dans leurs erreurs, mais encore dans leurs passions. C'est donc elle aussi qu'ils doivent combaltre. Pourquoi des luttes ailleurs? Pourquoi du moins ne feraient-ils pas de grandes concessions là où on leur en fait de semblables!

Voulez-vous savoir pourquoi encore ils combattent plus particulièrement la religion catholique? Parce que c'est elle qui possède le monde, qui est la reine des intelligences. Voulant régner, à leur tour, et régner sur les intelligences, ils doivent chercher à détruire celle dont ils désirent prendre la place. Quand on veut conquent un royaume, c'est le roi qu'on attaque, et non ses ennemis.

Ils attaquent plus particulièrement la re-

ligion catholique, avez-vous dit.
Vous avez raison; et c'est elle aussi qui leur résiste; et c'est elle qui triomphe; el c'est elle qui atteste encore par là sa divine institution. Qui, rien n'est plus vrai; en vain Voltaire et Rousseau, en vain les savants etles gens d'esprit incrédules, de tous le temps et de tous les lieux, se sont ligués et se liguent encore contre le pêcheur que Jésus-Christ a établi pour toujours directeur de toutes les intelligences, quand il lui a commandé de pattre ses agneaux et se brehis: Pasce agnos meos... pasce oth meas. (Joan. xxi, 16, 17.) O miracle le per cheur leur a toujours résisté, il leur résiste toujours, et les lumières du passé et du pre sent éclairant l'avenir, nous pouvons affimer avec la même certitude qu'il leur résis. tera toujours, prouvant ainsi aux yeux de tous que c'est bien à lui que Jésus-Chris. Dieu comme son Père, adressa ces remarquables paroles: Tu es Pierre, et sur cell pierre je batiraimon Eglise, et toutes les puis sances de l'enfer ne prévaudront jamais coniti

le: . Tu es Petrus, et super hanc petram ædiabo Ecclesiam meam, et portæ inferi non evalebunt adversus eam. » (Matth. xvi,

DES OBJECTIONS POPULAIRES.

Ou'avez-vous à leur opposer? demandez-

IIIS. Nous voilà réellement bien embarrassés! ous nous demandez re que nous avons à poser à Voltaire, et à Rousseau, et à tant nutres savants ou gens d'esprit, qui ne sont int pour la religion, et qui se montrent rticulièrement hostiles au Catholicisme. iis cette religion elle-même avec toutes les euves qui établissent sa divinité, à savoir : acomparable purelé de sa doctrine, les aphéties qui l'ont annoncée, les prodiges is nombre qui l'ont accompagnée, son étassement si extraordinaire et sa conservan plus extraordinaire encore, son fondair, ses apôtres, ses martyrs, ses docteurs, anachorètes, ses vierges, la sainteté de plus modestes fidèles, etc., etc. Nous n'aas pas besoin, d'ailleurs, de la leur opser, cette religion, si incontestablement ine; elle résiste ssez d'elle-même à ites leurs attaques, ainsi que nous venons le montrer. Depuis plus de dix-huit cents, ils n'ont cessé de l'attaquer de toute nière, et toujours elle est sortie victouse des luttes qu'elle a eu à soutenir. Elle urait donc pas besoin d'autre chose, à la ueur, avons-nous dit avec raison, pour uver sa divinité aux yeux mêmes les plus venus.

Dites-moi, ceux dont vous parlez n'ont s attaqué la religion seulement, ils ont slement attaqué la morale, si ce n'est me davantage. Ils l'ont attaquée cette di-e morale par leurs actions comme par rs écrits. Or, de bonne foi, la morale ale souffert le moins du monde de ces atues? Parce que Voltaire a distillé, en se et en vers, dans presque tous ses its, la corruption qui était dans son cœur; te que Rousseau, parce que tous les ints et gens d'espritincrédules ont agi à près de même, la pudeur est-elle une moins e vertu aux yeux de tous les hommes, à vos prosyeux, comme à ceux des autres? Non rément. Donc, aussi, la religion, cetteinuptible et sévère gardienne de la morale, vos savants et gens d'esprit incrédules taquent la plupart du temps qu'à cause cela ne saurait souffrir, non plus, de s attaques, ni en paraître moins belle et as respectable aux yeux des homnies. : que nous pouvons leur opposer! de-

dez-vous. ais d'autres savants et d'autres gens d'esen bien plus grand nombre, et dont le lignage en faveur de la religion a autant aleur que celui des incrédules contre

en a peu. Voilà ce qui manque aux savants irré-ux, » dit ici l'abbé de Ségur:

Du bien ils sont indifférents et ignorants latière de religion; absorbés dans leurs es mathématiques, astronomiques, phyes, ils ne pensent ni à Dieu ni à leur

DICTIONN. DES OBJECT. POPUL.

âme; et alors il n'est pas étonnant qu'ils n'entendent rien aux choses de la religion. Par rapport à la religion, ils sont ignorants, et leur jugement sur elle n'a pas plus de valeur que celui d'un mathématicien sur la musique ou la peinture. Il y a tel savant qui est plus ignorant en religion qu'un enfant de dix ans assidu au catéchisme.

« Ou bien, ce qui arrive plus souvent, ces hommes sont des orgueilleux qui veulent juger Dieu, traiter avec lui d'égal à égal et mesurer sa parole aux dimensions de leur faible raison. L'orgueil est le plus profond des vices. Aussi sont-ils justement repoussés comme des téméraires, et privés des lumières qui ne sont données qu'aux cœurs simples et humbles. Le bon Dieu n'aime pas les insurrections.

« Ou, ce qui arrive plus souvent encore, et ce qui, habituellement, est joint aux deux autres vices, ces savants ont des passions mauvaises qu'ils ne veulent pas abandonner, et qu'ils savent incompatibles avec la religion chrétienne.

« Si l'on veut, en outre, peser le nombre et la valeur des témoignages, la difficulté disparaît entièrement.

« On peut assirmer que depuis dix-huit cents ans, parmi les hommes éminents de chaque siècle, il n'y a pas eu un incrédule sur vingt.

« Et, parmi ce faible nombre d'incrédules, on peut assirmer encore que la plupart ne furent point stables dans leur incrédulité et se réfugièrent, avant de mourir, dans les bras de cette religion qu'ils avaient blasphémée. — Tels furent, entre autres, plusieurs des chess de l'école voltairienne du dernier siècle, Montesquieu, Buffon, Laharpe, etc.

« Voltaire lui-même, malade à Paris, fit appeler le curé de Saint-Sulpice un mois environ avant sa mort. — Le danger passa, et, avec le danger, la crainte de Dieu. Mais une seconde crise survint; les amis de l'impie accoururent... Son médecin. témoin oculaire, nous atteste que Voltaire réclama de nouveau les secours de la religion... Mais cette fois ce fut en vain; on ne laissa point le prêtre pénétrer jusqu'au moribond, lequel expira dans un hideux désespoir.

« D'Alembert voulut également se confesser; et il en fut empêché, comme l'avait été son maître, par les philosophes qui entoursient son lit. - « Si nous n'eussions «été là,» dissit l'un d'eux,» il eût fait le plon-« geon comme les autres! »

Quelle valeur morale ont ces hommes? Et que prouve leur irréligion, surtout si vous leur opposez la foi éclairée des plus grands savants, des plus profonds génies. des hommes les plus vénérables qui aient paru sur la terre?

« La foi, notez-le hien, leur imposait, comme à tous les hommes, des contraintes désagréables, des devoirs assujettissants. L'évidence seule de la vérité du christianisme a pu forcer leur adhésion.

« Sans parler de ces admirables docteurs

5

que l'Eglise appelle les Pères, et qui furent presque les seuls philosophes, les seuls savants des quinze premiers siècles, tels que saint Athanase, saint Ambroise, saint Grégoire le Grand, saint Jérôme, saint Augustin, saint Bernard, saint Thomas d'Aquin (l'homme le plus prodigieux peut-être qui ait jamais existé), combien de noms magnifiques la religion ne compte-t-elle pas sur la liste de ses enfants?

Roger-Bacon, Copernic, Descartes, Pascal, Malebranche, d'Aguesseau, Mathieu Molé, Cujas, Domat, De Maistre, de Bonald, etc., parmi les grands philosophes, les juriconsultes et les savants du monde;

« Bossuet, Fénelon, Bourdaloue, Massillon, parmi les grands orateurs;

« Corneille, Racine, Le Dante, Le Tasse, Boileau, Châteaubriand, etc., parmi les littérateurs et les poëtes.

a Et nos gloires militaires, ne sont-elles pas pour la plupart des gloires religieuses? Charlemagne n'était-il pas Chrétien? Godefroi de Bouillon, Tancrède, Bayard, Du Guesclin, Jeanne d'Arc, Crillon, Vauban, Villars, Catinat, etc., n'abaissaient-ils pas devant la religion leurs fronts glorieux ceints des lauriers de mille victoires? Henri IV, Louis XIV, étaient Chrétiens. Turenne était Chrétien; il avait communié le jour même de sa mort. — Le grand Condé était Chrétien. — Et au-dessus de tous, saint Louis, ce héros véritable, cet homme si aimable et si parfait, la gloire de la France en même temps que de l'Eglise.

- A Chacun sait les sentiments du grand Napoléon touchant le christianisme. Dans l'enivrement de sa puissance et de son ambition, il s'écarta gravement, je le sais, et des règles et des devoirs pratiques de la religion, mais il en conservait toujours la croyance et le respect : Je suis Chrétien, catholique romain, disait-il; mon fils l'est comme moi : j'aurais un grand chagrin, si mon petit-fils ne pouvait l'être. Le plus grand service que j'aie rendu à la France, ajou ait-il encore, c'est d'y avoir rétabli la religion catholique. Sans la religion, où en seraient les hommes? Ils s'égorgeraient pour la plus belle femme ou pour la plus grosse poire!
- « Lorsqu'il se trouva seul avec lui-même, à Sainte-Hélène, il se prit à réfléchir à la foi de son enfance, et, dans son profond génie, Napoléon jugea la foi catholique véritable et sainte.

« Il demanda à la religion ses consolations suprêmes...

a 11 fit venir à Sainte-Hélène un prêtre catholique, et il assistait à la Messe célébrée dans ses appartements. Il recommandait à son cuisinier de ne pas servir gras les jours maigres. Il étonnait les compagnons de son exil par la force avec laquelle il exposait les doctrines fondamentales du catholicisme.

« Etant près de mourir, il congédia ses médecins, sit venir l'abbé Vign-li, son aumônier, et lui dit : Je crois à Dieu; je suis né dans la religion catholique : je veux remplir les devoirs qu'elle impose et rume a secours qu'elle administre...

« Et l'empereur se confessa, reçut le vistique et l'extrême-onction. — Je ron reux d'avoir rempli mes decoirs, digénéral Montholon. Je vous souhait, al, d'avoir à votre mort le même bour. Je n'ai point pratiqué sur le trône, pe la puissance étourdit les hommes. Un toujours eu la foi; le son des cloches et plaisir, et la vue d'un prêtre mêmes plaisir, et la vue d'un prêtre mêmes voulais faire un mystère de tout cer ve c'est de la faiblesse... Je veux rendre, nu Dieul...

« Puis il ordonna lui-même que l'e a sât un autel dans la chambre voisie; l'exposition du Saint-Sacrement et it redes quarante heures.

« Ét ainsi mourut Napoléon, en de 🗷

(Réponses.)

Et aujourd'hui encore, malgré l'assement de la foi dans une générations des horreurs de la révolution, la plant nos savants sont Chrétiens, et Catholismains, comme disait Napoléon. Quel: apratiquent, et même de la manière édifiante, les autres gardent la foi au a cœur et ne manquent pas de la manière l'occasion.

Tout le monde sait dans quels set de soumission à l'Eglise catholique e': le célèbre historien Thierry.

« Où trouver, » disait récemment : Siècle, journal peu sympathique à la reil M. Ch. Blanchard, « où trouver le sur de notre grand mathématicien Carche étoile, si subitement éteinte, de le transcendante, auteur de près de cia Mémoires, où sa plume se faisait un reil solution des problèmes les plus un de la calcul différentiel et intégral, des que de haute physique, de mécanique de nomie? »

Eh bien I en même temps que en était si profondément occupé de a son cœur ne l'était pas moins de tarde de bonnes œuvres. Il n'est point d'us catholiques et charitables, — ce que mairement tout un, — qu'il n'aités fait établir dans la paroisse à laque partenait. Il faisait, pour cela, des a incroyables, dont une partie vient un vélée à sa mort.

Quel savant encore que cet illusione nard à qui le ministre de l'instruction que, en plein conseil de l'instructione à-dire devant les sommités intere de France, a rendu, immédiatement sa mort, l'hommage que nous traisione.

des projets de la session, » leur civeux répondre à l'impression de rendant le plus sincère et le pluhommage à la mémoire du vénéral gue que la mort vient d'enlever à cotions. M. le baron Thénard a fources laborieuses et nobles carrières quelles on ne sait ce qu'il faut le pie le

des effets et des succès de l'intelligence e la pratique de toutes les vertus que a mises au cœur de l'honnête homme. L'Université, la France, l'Europe, ont amé depuis longtemps le nom du savant ustre défunt, et je ne saurais rien dire puisse ajonter à la gloire de celui qui a tonné à son pays. Bientôt et de tous . 0i des regrets universels on mêlera l'édes travaux qui ont enrichi la science ndustrie, et la reconnaissance publique dans ce devoir pieux, les organes les accrédités et les plus éminents. Permet-oi, Messieurs, de rappeler surtout au il impérial l'homme si dévoué à l'insion de la jeunesse, si heureux de ses rès, si ferme et si bienveillant pour tous uni se dévouaient au labeur ingrat mais rable du professorat. Dans sa vieillesse reuse et respectée. M. Thénard était ne la chaîne des traditions universitaires, nous dominait tous, autant parsa bonté lueuse que par son expérience profonde. it vaste et sûr, cœur excellent, il a parsa vie entre l'étude et les bienfaits. Aussi sais pas de plus haute, de plus pure, nus impérissable renommée. Nous lui ns notre tribut, Messieurs, et j'ai l'honde proposer au conseil impérial d'exer ses plus vifs regrets de la perte du n Thénard. »

ndis que la science témoignait ainsi ses ets de la perte du savant Thénard, la rein ne le regrettait pas moins, tant à cause on inépuisable charité qu'à cause du bon pple qu'il donnait aux fidèles. Ecoutez It la touchante allocution prononcée par e curé de Saint-Sulpice, aux obsèques illustre défunt, immédiatement après le sacrifice, offert par lui à son intention: 'ermettez-moi, Messieurs, d'interrompre istant cette lugubre solennité par quelparoles que mon cœur ne peut retenir ves. D'autres diront la belle intelligence s nobles travaux de l'illustre défunt: moi, la religion et ma reconnaissance sligent à dire qu'il y avait dans le baron pard quelque chose de meilleur encore le grand esprit et les vastes connaissances honorent une académie savante : il y un cœur profondément chrétien, dans el ne pouvaient trouver entrée ni cette acience de Dieu et de l'éternité, une des grandes plaies de notre époque, ni cette iosité vague, qui est une chimère, ni séduction de la gloire qui avait pu l'a-r autrefois, disait-il, mais dont il était is plusieurs années pleinement dé-pé, parce qu'il en sentait tout le vide. e baron Thénard avait une foi intellie qui lui montrait au ciel un Dieu à hor. en lui-même une âme immortelle à er; il avait une foi éclairée qui lui faisait dans la divine autorité de l'Eglise la sure et toute faite de ses croyances et is mours; mais, par-dessus tout, il avait foi pratique, qui ne lui permettait pas e inconséquent avec lui-même, de croire e manière et de vivre d'une autre.

« Comprenant que jamais l'homme n'est plus raisonnable que quand il laisse diriger a faible raison par la raison divine, dont l'enseignement de l'Eglise est l'expression authentique, que jamais il n'est plus grand que quand il s'abaisse devant Dieu, il soumettait son esprit à tous les dogmes comme sa volonté à tous les préceptes; chaque dimanche il venait, confondu avec le simple peuple, assister à nos saints Offices, les yeux et le cœur fixés sur le livre de la prière, et. à nos grandes sètes, il communiait. Il n'était pas de ceux qui disent : Je me confesserai à la mort. Il avait trop d'esprit pour livrer ainsi à l'aventure ses destinées éternelles; il avait trop de cœur pour se faire de la santé et de la vie, ces deux grands bienfaits du ciel, une raison de fouler provisoirement sous les pieds les commandements de Dieu et de l'Eglise; et certes, bien lui a pris : s'il eût raisonné comme le monde, combien grande eût été sa déception! Car la mort est venue le frapper tout à coup, sans qu'il ait pu articuler une seule parole au prêtre accouru près de sa couche. Mais, grâce à sa prudence chrétienne, il était prêt : quelques jours seulement avant le coup fatal, il avait de nouveau, en pleine santé, purifié sa conscience au tribunal sacré, avec la simplicité du plus hum-

ble pénitent.

« Voilà, Messieurs, des faits que j'aime à dire bien haut, parce qu'ils sont à la fois une gloire pour celui qui n'est plus, une leçon pour ceux qui lui survivent, et une garantie de son bonheur éternel pour ceux qui l'aiment.

« A ces paroles que la religion m'inspire, la reconnaissance m'oblige à ajouter une autre louange: c'est que jamais je n'ai fait appel à sa belle ame en faveur du malheureux qu'il ne se soit empressé d'y répondre; c'est que, le plus souvent même, il n'a pas attendu mon appel, il a été délicat jusqu'à le prévenir : c'est que jamais la sœur de Saint-Vincent de Paul, la dame de Charité n'a frappé à la porte de son cœur sans en rapporter une généreuse aumône, c'est que bien souvent j'ai découvert des pauvres obscurs qu'il secourait dans le secret, content que Dieu seul connût le bienfait, parce que de Dieu seul il en attendait la récompense. J'aime donc à le proclamer bien haut : en perdant le baron Thénard, je perds un des meilleurs soutiens de nos pauvres; et dans la douleur que cette perte me cause, ce m'est une consolation de dire ma reconnaissance aussi bien que la louange de ce vrai Chrétien, de cet homme éminemment bon que j'ai toujours trouvé secourable au malheur. J'avais besoin, Messieurs, d'épancher mon cœur devant vous, après l'avoir épanché devant Dieu dans ce saint sacrifice; et vos cœurs, j'en suis sûr, me pardonneront cet épanchement. »

Il n'en est point ainsi de tous, je dois en convenir. J'entends quelques-uns m'objecter ici celui qui fut longtemps le plus intrépide défenseur de notre religion, et qui, après avoir fait concevoir l'espérance qu'il serait mis un jour au rang des Pères de l'Eglise, n'est même pas mort en bon sidèle. Mais c'est là une bien rare exception; et puis d'ailleurs est-il bien sûr qu'il eût perdu la foi? Je ne saurais le croire. Un nuage, le plus épais de tous, le nuage de l'orgueil, dérobait à ses yeux ce divin slambeau qui l'enveloppa si longtemps de ses plus éclatantes lumières; mais, au fond, il croyait; et j'en ai peur garant ces paroles qu'il adressait à ses nombreux lecteurs à une époque où il

s'était déjà séparé de l'Eglise :

« Vous êtes nés Chrétiens, » disait-il, « bénissez-en Dieu. Ou il n'est point de vraie religion, de lien qui unisse les hommes entre eux et avec l'auteur éternel des choses, ou le Christianisme, religion de l'amour, de la fraternité, de l'égalité, d'où dérive le devoir comme le droit, est la vraie religion. Comparez aux autres nations les nations chrétiennes, et voyez ce que lui doit l'humanité: la progressive abolition de l'esclavage et du servage, le développement du sens moral et l'influence de ce développement sur les mœurs et les lois, de plus en plus empreintes d'un esprit de douceur et d'équité inconnu auparavant; les merveilleuses conquêtes de l'homme sur la nature, fruit de la science et des applications de la science; l'accroissement du bien-être public et individuel; en un mot, l'ensemble des biens qui élèvent notre civilisation si fort au-dessus de la civilisation antique et de celle des peuples que l'Evangile n'a point éclairés. » (Le Livre du peuple.

Je sais bien qu'il parle, après cela, de ce rajeunissement du christianisme, mis en avant par je ne sais quels rêveurs dont il sembla partager les espérances; mais il connaissait trop bien la religion, qu'il défendit si longtemps et avec tant de succès, pour ne pas comprendre qu'il n'y avait là réellement

qu'un rève.

Ne nous demandez donc point ce que nous avons à opposer aux savants et aux gens d'esprit incrédules; car il est évident, aux yeux de tous, que nous en avons beaucoup plus qu'il n'en faut pour contre-balancer leur autorité.

Ce que nous pouvons leur opposer? demandez-vous. Mais eux-mêmes; oui! euxmêmes; et j'ajouterai, de plus, que leur témoignage en faveur de la religion a beaucoup plus de valeur que quand il est contre.

Tout'le monde connaît la belle et victorieuse réponse de cette femme injustement
condamnée par Philippe, roi de Macédoine,
après son repas: — J'en appelle ! s'écria-t-elle.
— Et devant qui? reprit Philippe. — Devant

Philippe à jeun.

La religion est cette femme injustement condamnée, dans l'enivrement des passions, par Voltaire, par Rousseau, par la plupart des savants et gens d'esprit incrédules. Ce n'est point à elle à se défendre; car, comme Dieu, dont elle est l'ouvrage, elle est audessus de toutes les attaques des créatures; mais nous, chargés de sa défense, sinon pour

elle-même, du moins pour nous et pour nos frères, nous élevons la voix, en disant:

— J'en appelle! — Devant qui donc? demandez-vous. — Devant qui? Nous voilà bien embarrassés. N'eussions-nous pas d'autres tribunaux d'appel (ce qui n'est pas assurément), celui qui nous a condamnés nous suffit: de Voltaire, de Roussean, de tous ces savants et gens d'esprit incrédules, enivrés par la passion; j'en appelle à ces mêmes incrédules, dans leur bon sens.

Tout le monde sait, en effet, que les plus célèbres incrédules ont rendu, en certaine circonstances, le plus éclatant hommageà la religion. Tantôt, comme chez celui dont nous venons de parler, c'est la première partie de leur carrière qui réfute la seconde; tantôt, au contraire, comme chez Laharpe, c'est la seconde qui réfute éloquemment la première. La plupart du temps, c'est un mélange d'affirmations et de négations qui se combattent réciproquement. C'est ce qui se voit chez le poëte Lamartine, qu'un homme d'esprit définissait, il y a quelque temps, une girouette harmonieuse. C'est bien cela: une girouette, car il tourne à tout vent; mais une girouette harmonieuse, car de quelque côté que le vent le porte, il mil des sons enchanteurs, et comme on en a rarement entendu. C'est ce qui se voit encore dans Rousseau, qui, après nous avoir représenté l'Evangile comme un livre divis ajoute qu'il renferme cependant des obset rités et des contradictions, ou qui, spe avoir assuré que le Catholicisme est une religion fanatique et sanguinaire, affirme néanmoins qu'elle est pure et sainte. C'es ce qui se voit également dans Voltaire. C'est un incrédule essurément, il est même généralement regardé comme le patriarche de l'incrédulité; et pourtant on trouve aussi chez lui le chrétien, le croisé même, et quel croisé l Ecoutons-le lui-même. Nous saves cela peut-être par cœur; mais il n'en faul pas moins remettre le morceau sous les yeux, pour en tirer nos conséquences. C'est le touchant et éloquent plaidoyer de Lusignan à sa fille, pour la rappeler à la soi de ses pères :

Mon Dieu, j'ai combattu soixante ans pour la gloire, j'ai vu tomber ton temple, et périr la mémoire; Dans un cachot affreux "bandonné vingt ans, Mes larmes t'imploraient pour mes tristes enfants; Et iorsque ma famille est par toi réunie, Quand je trouve ma fille, elle est ton ennemie! Je suis bien malheureux.... C'est ton père, c'est moi, C'est ma seule prison qui l'a ravi ta foi. Ma fille, tendre objet de mes dernières peines, Songe, au moins, songe au sang qui coule dans les répresents le sang des héros, défenseurs de ma loi, C'est le sang des héros, défenseurs de ma loi, C'est le sang des martyrs... O fille encor trop chère Connais-tu ton destin? sais-tu que le est ta mère? Sais-tu bien qu'à l'instant que son flanc mit au jour Ce triste et dernier fruit d'un malheureux amour, Je la vis massacrer par la main forcenée, Par la main des brigands à qui tu t'es donnée! Tes frères, ces martyrs égorgés à mes yeux. T'ouyrent leurs bras sangiants tendus du haut des d'est. Ton Dieu que tu trahis, ton Dieu que tu blasphèmes. Pour toi, pour l'univers, est mort en ces lieux mèmes, En ces lieux où son sang te parle par ma vois. Vois ces murs, vois ce temple envahi par tes malores.

ionce le Dieu qu'ont vengé tes ancêtres.
les yeux, sa tombe est près de ce palais;
la montagne où, lavant nos forfaits,
expirer sous les coups de l'impie;
que de sa tombe il rappela sa vie.
urais matcher dans cet auguste lieu,
eux faire un pas sans y trouver ton Dieu;
peux rester sans y renier ton père,
senr qui te parle et ton Dieu qui t'éclaire.
Is dans mes bras et pleurer et frémir,
ront pàlissant Dieu met le repentir.
I vérité dans ton cœur descendue,
we ma fille après l'avoir perdue,
rends ma gloire et ma félicité
ant mon sang à l'infidélité.

(VOLTAIRE, Zaire.)

les pensées l'quels sentiments l'Quand ichit que cela est sorti du cœur de s, il est impossible de ne pas conclure que l'incrédulité ne l'avait point envalu entièrement.

C'est de la poésie! me direz-vous, c'est un peu de comédie, par conséquent!

C'est de la poésie et de la comédie l'ditesvous. Alors, pourquoi nous opposez-vous cet homme, si vous le trouvez sans valeur?

C'est de la poésiel oui, mais il a écrit souvent en prose, dans le même sens et de la même manière.

C'est un peu de comédiel c'est possible; mais il a pensé de même dans d'autres circonstances où il devait se montrer tel qu'il était, notamment à la mort, où toute comédie doit cesser, ou jamais, pour l'homme, qui entrevoit déjà les réalités de l'autre vie.

#### SCAPULAIRE.

tions. — Pourquoi ces deux morceaux que portent certains fidèles? — C'est etitesse. — Il y en a qui disent que i les portent seront préservés de la on éternelle; d'antres, de toute mort . N'est-ce pas de la superstition?

use.—Le scapulaire laïque, le seul dont ulions parler ici, consiste en effet dans tits morceaux d'étoffe sur lesquels ntes ou brodées certaines lettres ou destinées à nons rappeler la pensée inte Vierge et tout ce qui se rattache, sus, à cette grande pensée. Il suffit je ne dis pas porté, mais vu un scapour comprendre cela. Malheureuil y en a quai ont des yeux avec lesne voient pas, ou font semblant de oir.

uoi ces deux morceaux d'étoffe que certains fidèles, nous disent-ils? uoi? mais je viens de vous le dire. ur nous rappeler la peusée de la ierge, et tout ce qui se rattache, pour cette grando pensée; à savoir qu'elle ère de Dieu, et qu'en cette qualité plus grand crédit auprès de son di-qu'elle est, en même temps, la Mère mes, et qu'en cette seconde qualité e à tous les hommes, sans aucune n, le plus touchant intérêt; qu'elle lonné l'exemple de toutes les vertus nes, pendant qu'elle était sur la terre; st notre modèle à tous, mais qu'elle particulièrement le modèle des femjeunes personnes, des enfants, des de tout ce qui est faible ou souffrant onde, que, pour mieux l'imiter, ces faibles naturellement, exposés d'ailme infinité de dangers, ont besoin lement de la prière, mais de réunir, ossible, leurs prières et leurs bonnes afin que ce pieux concert fasse plus sion sur son cœur maternel...

allez m'interrompre ici sans doute, dire que nous savons tous cela parit.

ous savons tous cela parfaitement, s aussi nous l'oublions; nous l'oublions;

blions même chaque jour, et voità pourquoi il importe de ne négliger aucun des moyens qui semblent propres à nous le rappeler. Or, le scapulaire étant un de ces moyens, commo il est impossible d'en douter, en voyan: l'approbation qui lui a été donnée dans l'Eglise, et les heureux fruits qu'en retirent ceux qui en font usage, il n'est pas permis de n'en faire aucun cas, et surtout de le mépriser, comme vous venez de faire.

C'est de la petitesse, avez-vous dit.

Quoi l'a prière, la vertu, de la petitesse l mais c'est tout ce qu'il y a de plus grand, de plus saint, au contraire, dans les actions des hommes.

Vous me répondrez peut-être que ce n'est point ce résultat que vous traitez de petitesse, mais le moyen employé ici pour l'ohtenir, à savoir ces deux petits morceaux de drap, moyen dont la petitesse ressort d'autant plus à vos yeux que le résultat obtenu est lui-même plus élevé.

Et qu'importe la petitesse de l'instrument, si, conme vons ne pouvez vous empêcher d'en convenir, le produitest lui-même excellent? Ne savez-vous pas que Dieu choisit précisément les moyens les plus faibles selon le monde, pour obtenir les plus grands résultats: Infirma mundi elegit Deus. (I Cor. 1, 27.)

Si on jugeait de tout comme vous voulez faire du scapulaire, en prenant la chose en soi, indépendamment de l'idée qui s'y rattache, et qui en fait souvent la valeur, où ne trouverait-on pas de la petitesse?

En religion, par exemple, que signifient ces ornements de toute forme et de toute couleur dont se sert le prêtre? En soi, cu n'est rien, ou c'est du moins peu de chose; mais, si on considère les idées qu'ils suggèrent, les sentiments qu'ils inspirent au prêtre qui s'en sert, à l'assemblée des fidèles, dont ils frappent les regards, c'est quelque chose de réellement estimable.

Voulez-vous que nous sortions actuellement du cercle des idées religieuses? Voyez, dans l'armée, ces mille petits riens qui font partie de l'uniforme du soldat : les cheis y tiennent avec une rigidité extraordinaire. C'est de la petitesse, diront aussi, à cette occasion, les esprits superficiels. En soi, oui; mais, par l'effet, non; car c'est l'uniforme, avons-nous dit; c'est-à-dire que tout cela sert à donner à l'armée cette unité qui en fait toute la force.

RCA

Quel objet plus retit, en soi, qu'une épingle; et cependant, si elle a son utilité, il ne faut pas dire à ceux qui s'en servent, C'est de la petitesse. Citons, à ce propos, un exemple qui me paraît avoir beaucoup de ressemblance avec le sujet qui nous occupe. - Vous ne m'oublierez point, direz-vous, je suppose, à quelqu'un que vous avez chargé d'une commission pour vous. - Restez tranquille, répond-il, je ne vous oublierai point. J'ai trop de raisons de penser à vous. - Votre intention est bien de penser à moi sans doute. ajoutez-vous, et cependant je crains toujours que vous ne m'oubliiez. L'homme est naturellement si distrait, vous avez tant de sollicitudes, tant d'occupations de toute sorte! .. Eh hien! faites ce que je vais vous dire, ce sera un moyen bien simple mais presque infaillible de penser à moi. Attachez une épingle à la manche de votre habit. En voyant cette épingle, vous penserez à moi; et, si vous m'oubliez pendant le jour, vous ne le pourrez guère le soir, en vous déshabillant. -- Soit, répond-il encore; et chacun de vous se retire, plein de consiance pour la réussite du moyen que vous avez vous-même proposé, moyen que, du reste, nous voyons employer tous les jours. Si quelqu'un venait vous dire que c'est là de la petitesse. « Et qu'importe, lui répondriez-vous, pourvu que nous obtenions ce que nous avons envie et besoin d'obtenir!» Or, c'est là précisément ce qui a lieu pour le scapulaire. - N'oubliez point la sainte Vierge, votre Mère, dit l'Eglise aux sidèles. — Nous ne l'oublierons point, répondent, en général, les Chrétiens; car nous avons trop de raisons de penser à elle. Votre intention n'est point sans doute de l'oublier, ajoute l'Eglise; et cependant cela pourra Lieu arriver. L'homme est naturellement si distrait; il a taut de sollicitudes et d'occupations sur la terre!... Croyez-moi, mettez sous vos vêtements cet objet bénit, où se trouve son image. Cette image sera là tout auprès de votre cœur, pour le conserver toujours pur. Vous ne pourrez du moins oublier cette bonne Mère; car, si vous le faisiez le jour, vous ne manqueriez pas de vous la rappeler le matin, en vous levant, et, lesoir, en vous couchant, c'est-à-dire à ces deux instants de notre vie où nous avons le plus besoin de retremper notre ame dans les pensées de la foil. x

Ne dites donc plus que c'est de la petitesse. Non, ce n'est point de la petitesse; car c'est de la piété, puisque c'est un moyen trèspropre à nous rappeler la sainte Vierge, à nous la faire aimer, à nous porter à la pratique de ses vertus. Non, ce n'est point de la petitesse; car c'est la nature elle-même, puisque nous ne faisons là que ce qui se fait partout, que ce que vous faites vousmeme en d'autres circonstances.

On nous fait une objection plus sérieuse relativement au scapulaire.

Il y en a qui disent que ceux qui le portent seront préservés de la damnation élernelle; d'autres, de toute mort violente, N'est-ce pas là de la superstition?

Croire cela serait en effet de la superstition. puisque ce serait attribuer à un objet bénit des effets prodigieux qu'il ne produit ni ne saurait produire ordinairement. Pour ce qui est de la damnation éternelle, il n'y a qu'un moyen de s'en préserver, c'est de mourir en état de grâce. Le scapulaire peut nous aider à cela, en nous portant à l'accomplissement de nos devoirs; quant à produire cet effet merveilleux, de lui-même, etinfailliblement, cela n'est ni ne saurait être: la foi, la raison, l'expérience, tout s'accorde à prouver le contraire. Pour ce qui est de la mort violente, il est certain que Dieu pest en préserver et en préserve réellement quel quefois certaines personnes revêtues du xapulaire, à cause de leur dévotion personnelle à la sainte Vierge, ou même de leur consécration à cette divine mère. Quant à produire ce merveilleux effet, de soi et nécessairement, c'est une faveur que Dieu n'a accordée ni au scapulaire, ni à aucun autre objet, que qu'il soit. La foi, la raison, l'expérience, tout s'accorde encore pour prouver le contraire. Qui donc a émis les idées que vous venez de rapporter, et que vous avez trailés avec raison de superstition! L'Eslise? - le mais. — Quelques personnes, faisant autorité dans l'Eglise? — Non, encore. — Qui donc, je le répète? Quelque bonne semme, peut-être, qui aura rêvé cela, et aura voulu donner ses reves pour une révélation à ses enfants et à ses petits-enfants; quelque religieux, peut-être encore, qui ayant plus de dévotion envers la sainte Vierge que de solidité dans la doctrine, aura voulu élendre cette dévotion salutaire per sas et nesus, comme on dit communément. Aveugles, en effet, qui ne comprenaient pas que rien ne saurait être plus funeste à la vérité que l'erreur. Mais depuis quand l'Eglise doil-elle être responsable des erreurs de quelques. uns de ses enfants, qu'elle est elle-même la première à réprouver, et à arrêter? Il ne manque donc qu'une chose à votre objection, pour avoir ici quelque valeur, cest d'avoir un objet, une base, c'est d'atteindre quelqu'un ou quelque chose. Dès kor qu'elle frappe l'air, elle ne fait de mai i rien, et il n'y a point à s'en préoccuper.

Je le répète ici, ce que l'Exlise enseite par rapport au scapulaire, c'est que possavons là un moyen très-propre à nous impenser à la sainte Vierge, à nous la faire prier, à nous porter à l'imitation de toutes les vertus, et à attirer sur nous, précisément à cause de cela, toutes les faveurs célestes, en cette vie et en l'autre. Qu'y a-t-il là qui ne soit conforme à la foi, à la raison, à l'expérience de chaque jour? Contentons nous de citer, à ce sujet, un fait bien extraordinaire rapporté par l'un des hommes les plus savants et les plus saints des temps

'ernes, qui eut aussi une dévotion toute iculière pour la sainte Vierge sa pa-

1 prêtre, mon compagnon, dit saint Al-1se-Marie de Liguori, était dans une église endre les confessions. Il voit entrer un e homme. Quoique celui-ci n'eût donné mantaucun signe de piété, son air annonju'il se livrait en son ame un combat dont issionnaire crut avoir deviné le principe. ii, quittant le saint tribunal et s'approt de lui : « Mon ami, » lui dit-il, « vouous vous confesser?» Celui-ci répondit oui, mais que, sa confession devant être ue, il le priait de l'entendre en un lieu art. Lorsqu'ils furent seuls, le jeune ne lui parla en ces termes : « Mon père, iis étranger et gentilhomme; mais je us me persuader que je devienne jamais it des miséricordes d'un Dieu que j'ai offensé par une vie aussi criminelle que mienne. Sans vous parler des meurtres es infamies de tout genre dont je suis able, je vous dirai que, désespérant a fait de mon salut, je me livrais au , moins pour contenter mes passions pour outrager Dieu et assouvir la haine e lui portais. J'avais sur moi un cruet je l'ai rejeté par mépris. Ce matin e, j'ai horreur de le dire, je suis allé à nte table pour commettre un sacrilége. intention était de souler aux pieds la hostle, et j'allais en effet exécuter orrible dessein. La présence seule des nnes qui m'environnaient m'a retenu.» ns le moment même il remit à son conir la sainte hostie qu'il avait conservée un papier. « En passant devant cette , » ajouta-t-il, « je me suis senti pressé er, au point que je n'ai pu résister à co ement intérieur; et aussitôt de violents ds de conscience se sont élevés dans âme, avec la pensée, quoique bien encore, de me confesser. J'approcependant du confessionnal, mais la ion que j'éprouvais, et ma défiance de éricorde de Dieu étaient si grandes que sur le point de sortir; et je l'aurais je ne m'étais senti retenu par je ne uelle main invisible. Là-dessus, mon vous vous étes avancé vers moi. Je

suis à vos genoux; je me confesse; je ne reviens pas vraiment de tout ceci. » Son confesseur se mit alors à lui demander s'il avait fait quelque bonne œuvre depuis peu, ou recouru à quelque pratique de piété qui lui eût obtenu tant de grâces.— «Peut-être,» lui dit-il, «que vous avez fait quelque sacrifice à la sainte Vierge, ou imploré son assis-tance; car de telles conversions ne sont pour l'ordinaire que les essets de la puissance de cette bonne mère. -- Moi, des sacrifices et des pratiques de piété la lui répliqua vivement le jeune homme; «O mon père, combien vous vous trompez, je me croyais dejà dans l'enfer. — Réfléchissez un peu, » lui repartit le confesseur. - « Hélas 1 mon père. » Puis, portant sa main sur sa poitrine qu'il découvre : «Tenez, voilà tout ce que j'ai conservé;» et il lui montra son scapulaire. - « Ah l mon fils,» s'écria le prêtre attendri, «mou cher fils, ne le voyez-vous pas? C'est la très-sainte Vierge qui vous a obtenu cette grâce. Sachez, de plus, que cette église, dans laquelle vous n'êtes entré que par un mouvement intérieur, est consacrée à cette bonne mère. » A ces mats, le jeune homme fond en larmes, il pousse de longs soupirs. Ce fut le coup de la grace. Il entre dans le détail de sa vie criminelle, et sa douleur allant toujours croissant, il tombe évanoui aux pieds du con-fesseur. Mais ensin revenu à lui-même, il achève son accusation, et reçoit l'absolution de ses crimes, grâce à Marie, le refuge des pêcheurs. Avant de retourner dans son pays, il pria le missionnaire de publier partout la grande miséricorde dont Marie avait usé. à son égard.

Nous aurions pu citer encore beaucoup. d'autres traits à peu près semblables. Tous n'ont pas la même valeur, il est vrai; mais il y en a tant qui nous sont donnés comme certains par des personnes graves que, bien loin de les révoquer tous en doute, nous devons reconnaître hautement qu'il y a en réalité de grandes grâces attachées aux pratiques de dévotion envers Marie, et particulièrement au scapulaire, appelé encore assez communément le petit habit de la Vierge, parce que ceux qui le portent font profession d'appartenir, d'une manière spéciale, à la sainte famille de cette divine mère.

:

# SÉMINAIRE.

ections. — A quoi servent ces écoles laires ecolésiastiques, vulgairement es petits séminaires? — Beaucoup y t qui ne sont point prêtres, et qui nt ainsi d'aumônes et de sacrifices qui ent point pour eux.

vose. — C'est très-vrai, ce que vous Vous pourriez même ajouter que culement ils ne se font point prêtres, u'ils se tournent encore quelquefois l'Eglise qui les a nourris, contre le auquel ils ont apparlenu, contre ceux qui les ont élevés; qu'ils en deviens plus implacables, les plus dange-

reux ennemis, comme on l'a vu principalement à toutes nos époques de trouble. Qu'est-ce que cela prouve? l'ingratitude des hommes, la vôtre peut-être. Car je ne voudrais pas assurer que vous n'êtes pas un élève de nos séminaires, vous qui déclamez si fort contre la religion en général, contre les séminaires en particulier. Que si vous avez moins reçu de l'Eglise, vous lui êtes cependant bien redevable encore. N'êtes-vous pas né, n'avez-vous pas été élevé dans son sein? N'est-ce pas par elle qu'ont été formés vos parents et vos maîtres? N'avez-vous pas reçu d'elle, directement, sinon en totalité du moins en grande partie, les lumières que

vous possédez? Vous voyez donc bien que ce sont les hommes, vous aussi, que vous condamnez, quand vous nous rappelez que plusieurs de ceux qui sont élevés par le clergé le quittent et se tournent quelquesois contre lui. Dire que pour cela, il faudrait fermer les séminaires, c'est dire qu'il faudrait fermer l'Eglise, parce que beaucoup de ceux qui sont élevés par elle ne répondent point à leur vocation, que le monde devrait être détruit parce que la plupart des créatures ne vont point au but que bieu s'est proposé en les établissant...

Mais enfin, me direz-vous, à quoi servent

ces séminaires?

4367

A l'article CLERGÉ, je réponds à cette question, ainsi qu'à la plupart des objections qui viennent naturellement se grouper autour d'elle. Qu'il me soit permis d'ajouter ici seulement les sages réflexions de Mgr Daniel, évêque de Coutances. Ayant appartenu longtemps à l'Université, dont il fut l'un des membres les plus éminents, l'illustre prélat doit avoir approfondi d'une manière particulière le sujet qui nous oc-

cupe:

« Ce n'est,» dit-il, « qu'avec et par des maisons d'éducation, immédiatement soumises à l'Eglise et dirigées par elle, que se conservent et grandissent les vocations sacerdotales. Le bien se fait dans les établissements de l'Etat et des villes. Nous aimons à dire que, dans notre diocèse, ce bien est grand et consolant. Toutefois, si recommandables que soient les colléges et les lycées, l'expérience l'atteste, ce n'est point par eux que peut se recruter le sacerdoce, ce n'est pas dans leur enceinte que fleurissent les vocations ecclésiastiques, elles n'y sont plus que

de rares exceptions. Si d'autres resurs ne leur étaient ouvertes, il faudrait leur, rer de l'avenir; on pourrait prédire : terminer l'époque où, dépourve de zitres, la religion cesserait de répardre : monde les inépuisables trésors de le mières et de ses consolations. Point de sacerdor le établissements que l'Eglise façonne de : de ses propres mains, qu'elle anime > souffle divin, et qui relèvent directes.

« Ce n'est pas seulement à canse de « mission principale, le recrutement dieque nos écoles secondaires sont u.a. bienfait pour le pays; c'est encores :contingent nombreux et distingué :fournissent aux professions libere le hautes écoles de l'Etat, les services; e toutes les carrières auxquelles peutre une jeunesse studieuse, recueillen. année, dans leur sein, des candidats 26 sèdent, avec une instruction séries. principes chrétiens qui seuls offrent :-ciété des garanties solides et dumbe • écoles ont d'autres titres encore i in naissance publique; l'influence or exercent sur les établissements : pour être indirecte, n'en est ps. ! efficace. Excitées par la loyale ma de nos colléges diocésains et par 1.3 reuse émulation qu'ils font naitre, sons laïques donnent aujourd'hu : truction religiouse et à l'éducation :-plus assidus et plus heureux. N'eùiz ? ce mérite, la liberté d'enseignemer! = être chère à tous. Nos écoles sect sont donc aussi utiles à la société: sont indispensables à la religion :

## SERPENT.

Objections. — L'histoire de la tentation d'Eve par le serpent, prise à la lettre, est une fable pleine d'inexactitudes et d'invraisemblances. — Est-ce que le serpent est le plus rusé de tous les animaux? — Comment pouvait-il parler? — Est-il croyable qu'au lieu de s'enfuir effrayée, Eve soit entrée en conversation avec lui? — Comment s'est-elle laissée prendre à un piége aussi grossier? — Si le serpent ne fut que l'instrument du démon, pourquoi sa punition? — Est-ce que le serpent n'a pas toujours rampé sur la terre?

Réponse. — Au lieu d'entendre l'histoire de la tentation d'Eve par le serpent dans le sens littéral, comme font la plupart des commentateurs, aimez-vous mieux l'entendre dans un sens figuré? Vous le pouvez, à la rigueur, sans perdre la foi. Mais, comme cette interprétation n'est point ordinaire, et qu'elle n'est pas sans danger, nous allons répondre aux difficultés que vous élevez contre le sens littéral. Vous comprendrez bientôt qu'entendue en ce sens, l'histoire de la tentation d'Eve par le serpent n'a pas les inexactitudes et les invraisemblances que vous prétendez y voir.

Est-ce que le serpent est le plus les tous les animaux? avez-vous demet

En soi, non peut-être; mais, or senemi et tel qu'il nous est ici présent de bien le plus rusé de tous les x : Comme il se cache habilement! C : s'insinue sans bruit! Nous somme ce qui frappe délicieusement nos ret c'est alors qu'une blessure, peute mais bientôt mortelle, nous est in se que nous ayons eu le temps de la pre et même d'y penser seulement.

Comment pouvait-il parler? de:

vous encore.

C'est le démon qui remuait sa manière à former des sons qui fast tendus d'Eve. Cela se retrouve dant tations dont il est parlé au livre des irres et ailleurs, soit que le démos ressession d'un corps aérien seulemes difficulté, du reste, ne peut guère prattre sérieuse. L'homme, l'enfant n'apprend-il pas à un oiseau à direct des phrases entières? A plus fore rele démon a-t-il pu faire prononce pent les phrases dont il s'agit in

Est-il croyable, avez-vons dit, qu'an lieu s'enfuir effrayée, Eve soit entrée en con-

sation avec le serpent?

Remarquez d'abord que, par la volonté du lateur, les animaux étaient alors soumis à omme; d'où il suit qu'Eve savait parfaitent qu'elle n'avait rien à craindre du ser-1t. Elle a dû sans doute être étonnée, ue, effrayée même, en un sens, en l'endant parler. L'Ecriture ne le dit pas; is elle ne dit pas non plus le contraire. us pouvez donc croire ce que vous vouz de ces particularités peu importantes tquelles l'histoire ne s'est point arrêtée. oi qu'il en ait été, Eve est entrée en consation avec le serpent; et c'était bien urel de sa part, pour savoir où cela allait moduire. J'ajouterai même que, plus la se était surprenante, et plus sa curiosité ait être vivement excitée.

lomment, avez-vous dit encore, s'est-elle sée prendre à un piège aussi grossier? Ecriture le dit elle-même, par le sen-lisme, qui a perdu, et perd encore chajour, tant de créatures douées cepent de la raison la plus haute: La femme it donc vu que le fruit était bon à manqu'il était beau aux yeux et d'un aspect ctable, elle en cueillit et en mangea, et en donna à son mari, qui en mangea égant: « Vidit igitur mulier quod bonum ! lignum ad vescendum, et pulchrum is, aspectuque delectabile, et tulit de tu illius, et comedit, deditque viro suo, comedit. » (Gen. III, 6.) Ce n'est pas là nen grand mystère, pour nous surtout. it vrai que le sensualisme n'avait pas 3 autant d'empire sur l'homme qu'il t anjourd'hui; mais aussi, moins la ten-n est grande, et plus la transgression nexcusable : et c'est ce qui explique les s funestes qu'elle a eues. D'où nous ns conclure ici que ce qui nous paraît mpréhensible dans nos croyances sert requelquefois à nous les rendre plus ssibles. Saint Augustin repond aussi sans la concupiscence, la femme put étonnée de voir que Dieu permettait à nimal de l'outrager. La complaisance laquelle elle écouta'le discours qu'il lui lui fit commettre un péché véniel qui raina à la terrible chute que nous dé-

le serpent ne fut que l'instrument du m, remarquez-vous, pourquoi sa puni!— Saint Jean Chrysostome s'est propotte difficulté et il y a répondu en peu
nots, mais d'une manière saisissante :
même, dit ce saint docteur, «qu'un père
re punit celui qui a frappé son fils et
, en même temps, l'épée qui a fait la

blessure, ainsi le Seizneur en faisant tomber une nouvelle malédiction sur le démon, l'étendit au serpent lui-même. » Quoi de plus naturel! — C'est injuste, direz-vous. — Mais il ne faut point oublier que l'animal, incapable de mérite et de démérite à proprement parler, ne reçoit non plus, rigoureusement parlant, ni récompense, ni châtiment. C'est un instrument, et voilà pourquoi il est traité comme tel. Ajoutons que formé pour l'homme, il a dû participer à sa condition. N'en a-t-il pas été ainsi de toutes les créatures terrestres?

SER

Est ce que le serpent n'a pas toujours rampé sur la terre, remarquez-vous encore? — Quelques auteurs ont pensé qu'avant la chute d'Adam le serpent marchait droit, et que depuis il fut condamné à ramper, et en rampant, à manger la terre. La plupart des commentateurs pensent, au contraire, qu'il n'y a rien de changé dans la nature du scrpent qui rampait sur la terre et devait s'en nourrir; mais que ce qui était naturel d'abord est devenu ensuite signe d'opprobre, et que Dieu s'est servi de cette particularité dans la nature du serpent pour nous rappeler la part qu'il a eue à notre malbeur. C'est ainsi qu'il désigna l'arc-en-ciel comme signe de confiance.

Vous voyez donc qu'il n'est pas bien difficile de répondre aux objections que vous avez présentées contre le récit de la tentation de nos premiers parents, entendu dans le sens littéral. Il en est de même à peu près de toutes les autres. C'est de la poussière tombée sur un vieux monument et qu'emporte le soufile du vent.

Futiles en soi, ces difficultés le paraissent bien davantage encore quand on considère les bases sur lesquelles repose cet important récit. Placé en tête de nos Livres sacrés, rappelé sans cesse à notre souvenir par la religion, il se retrouve plus ou moins explicitement, plus ou moins clairement dans

les traditions de tous les peuples.

Du reste, tout en prenant ce récit à la lettre, rien ne nous empêche de voir en lui l'enseignement moral le plus salutaire, enseignement qui se retrouve également dans toutes les traditions. Qui ne comprend par là, en effet, que nous ne saurions veiller trop attentivement sur nos sens, que toute tentation, de quelque part qu'elle vienne, ne doit pas être traitée trop légèrement, que quelque faible qu'elle soit, elle prend souvent dans la femme et par la femme des proportions colossales, et que notre chute est ordinairement la chute de tout ce qui nous environne, de même que notre triomphe en est également le triomphe?

### SERVICES FUNÈBRES.

ection. — Service du jour, service de iue, service anniversaire etc., etc., d'Offices dont le prêtre sait toujours tirer parti!

Réponse. — Il y aurait à développer ici deux idées principales auxquelles nous nous arrêtons suffisamment ailleurs, à savoir l'utilité de la prière pour ceux qui souffrent dans le purgatoire, et le désintéressement

du prêtre auquel ne saurait porter atteinte co qu'il reçoit à l'occasion de son ministère, pour lui-même, pour son église et pour les pauvres. Nous renvoyons donc le lecteur aux articles où sont développées ces deux idées, ne voulant parler en ce moment que de ce qui regarde tout particulièrement les services funèbres.

La mort est une grande peine sans doute, mais c'est aussi un salutaire enseignement. De là deux dangers à éviter à l'occasion de la mort : une douleur trop profonde, un oubli trop rapide. Or, ce sont précisément ces deux dangers que l'Eglise se propose de faire éviter à ses enfants par ses Offices funèbres, tels qu'ils sont aujourd'hui établis. Les premiers tempèrent la douleur dans les âmes où elle est trop vive, tout en la faisant nattre dans celles où elle n'est pas telle qu'elle doit être ; les derniers la réveillent dans les âmes où elle a disparu, tout en y apportant de célestes consolations. Qui ne comprend cela ? qui ne l'a éprouvé quelquefois en soi-

même ou dans les siens?

Un père vient de mourir. C'était l'honneur, la consolation et l'appui d'une nombreuse famille. Aussi quelle désolation dans la maison! La femme voudrait l'accompagner au tombeau; les enfants sont tous frappés comme d'un coup de foudre. Mais suivez le convoi, assistez an service célébré sur le corps même du défunt, comme on dit communément, c'est-à-dire en sa présence ; accompagnez le cortége funèbre jusqu'au lieu où reposent nos dépouilles mortelles: ne remarquez-vous pas comme la religion, tout en éveillant dans les étrangers les sentiments d'une sympathique douleur, amortit cette même douleur dans les cœurs les plus affectés? Ce double effet, elle le produit tout naturellement par ses cérémonies, ses signes, ses emblèmes et surtout par ses paroles dites ou chantées d'un ton touchant et lamentable: Ayez pilié de moi, Seigneur, selon l'étendus de vos miséricordes ! s'écrie ia religion au nom de celui qui n'est plus : Miserere mei, Deus, secundum magnam misericordiam tuam. (Psal. L, 1.) Du plus profond de l'ablme j'ai crié vers vous, Seigneur; Seigneur, exauces ma voix, dit-elle encore : De profundis clamavi ad te, Domine; Domine, exaudi vocem meam. (Psal. CXXIX, 1.) Et à la fin de l'Office : Délivrez-moi, Seigneur, des ennemis qui me poursuivent, ne cesse-t-elle de répéter; que le gouffre ne m'engloutisse pas et ne sereferme pas sur moi : Libera me, Domine, ab ils qui oderunt me : non absorbeat me profundum, neque urgeat super me puteus os suum. (Psal. Lxviii, 15, 16.) Tout est terminé à l'église; le cortége est en marche pour se rendre au lieu où dorment les morts dans la poussière de la terre : Ceux qui dorment ici s'éveilleront tous, chante alors la reli-gion, les uns pour la vie éternelle, et les autres pour l'opprobre : Qui dormiunt in terræ pulvere, evigilabunt, alii in vitam æternam, et alii in opprobrium. (Dan. xu, 2.) Je défie l'homme le plus insensible, le plus dur même, d'assister de sang-froid, mais aussi

sans une douce consolation, à une tre rémonie. Il descend alors dans toute a âmes, les unes anéanties par la douler, autres indifférentes peut-être, je me quelle rosée qui les pénètre, les émeut, e fait sortir la consolation, l'espérance, saintes pensées, et enfin toutes sorte à bonnes œuvres.

Il y a un an, je suppose, que s'est acce: le triste événement dont je viens de pr La grande et commune douleur qui es a été la suite a complétement disiara : avons unt de causes de distractions. terre, et notre cœur d'ailleurs est : rellement si oublieux qu'il ne faut on; s'en étonner l C'est le jour du service versaire, de ce service dont vous ne cennez pas l'utilité, et que vous avez peste tourné en ridicule dans d'autres cirons ces. Tout ce qui a eu lieu le jour de . terrement est à peu près renouvelé : le même cortége funèbre, la même conie à l'église, le même catafalque, m. cadavre, - et le vide peint encore ma.: mort,—ce sont les mêmes chants, le 1-2 prières, et peut-être aussi la même ncimetière : Ceux qui dorment ici s'éralle les uns pour la vie éternelle et les autros. l'opprobre, ont entendu et se répète. rieurement les assistants : Qui dorain t terræ pulvere evigilabunt, alii in rum en nam, et alii in opprobrium. (Dan. u : Cette idée est revenue fort à propol'homme de bien était oublié, et, av. 4 souvenir, disparaissait, de plus en chaque jour, le souvenir de son easment et de sa vertu.

Le même Office se répétera peut-ètre : tres fois encore, et produira toujours. : le même effet, du moins un effet appres.

S'il n'est plus renouvelé désorma-particulier, il l'est du moins, chaque? d'une manière générale, à la comme tion de tous les fidèles trépassés. Co la fin de l'année, à cette époque consemble mourir dans la nature, et a les Ames aux pensées graves et relic-Voyez-vous chaque paroisse s'avan-cimetière, ayant en tête la croix, sigsouffrance en cette vie et d'espérant la vie future : Qui, nous ressusciterens chante le prêtre, et répètent après fidèles, mais nous ne serons pos tous che Les uns s'éveilleront pour la rie ela les autres pour l'opprobre : « Omnes ?» resurgenus, sed non omnes immulahra (1 Cor. xv, 51.) — Evigilabunt alii 10 æternam, et alii in opprobrium. — 📭 donc I c'est le mot; quel service re-non-seulement pour les morts, mais pour les vivants! Il est impossible deter avec un peu d'attention, sans en m sinon complétement changé, du meilleur.

Bt les pauvrest me direz-vous.

Mais ce sont eux que je vois arri
premiers à cet Office célébré, chaque:
pour tous les morts. Je les vois cens
sister au service particulier où ils me

ient guère de recevoir l'aumône : heureux avec le pain qui nourrit le corps, ils cueillent, en même temps, le pain de l'âme! nant aux cérémonies funèbres qui les con-rnent eux-mêmes, elles sont, il est vrai, une grande simplicité, mais elles ne sont our cela ni moins touchantes, ni moins effices. Un prêtre précédé d'un enfant por-n: l'image du Dieu de la crèche et du alvaire : voilà souvent tout le cortége Mais il a moins d'intercesseurs, il en a moins soin aussi généralement, il faut en con-

venir. Ses privations et ses souffrances, endurées avec résignation, se joignent, en ce moment, aux prières du prêtre et leur donnent plus d'efficacité. Le Dieu pauvre est tout disposé à écouter le simple cri de miséricorde qui s'élève vers lui en faveur de l'homme pauvre qui a marché sur ses traces, et c'est à lui plutôt qu'aux autres qu'il adressera ces consolantes paroles : Aujourd'hui même, vous serez avec moi dans mon paradis: « Hodie mecum eris in paradiso." > (Luc. xxIII, 43.)

## SIGNE DE CROIX.

Objection. — Quelle petitesse! parlez de la aux enfants, mais, de grâce, n'en parlez aint aux grandes personnes, et surtout aux ersonnes instruites.

Réponse. - De la petitesse! Quoi! Le signe : la croix ! Dites plutôt que c'est un de ces aits sublimes qui abondent dans notre region, et que le regard superficiel ou inatntif ne sait pas toujours apercevoir. Le signe de la croix est cependant bien re-

arquable.

liest de tous les pays, de toutes les contions, de tous les âges, sans aucune excepm. L'enfant qui commence sa carrière le rme sur lui avec amour, pour demander s bénédictions du Seigneur, à son entrée us la vie, et le vieillard qui la termine le rme avec le même amour, pour demander sore les bénédictions célestes, au seuil si

doutable de l'éternité.

Le signe de la croix! mais c'est plus qu'un me, c'est une doctrine, et quelle doctrine! doctrine chrétienne, en abrégé du moins. reffet, où est contenue la doctrine chrénue? Dans le Symbole des apôtres. Or, le ne de la croix est le diminutif du Symbole sapôtres. Voilà pourquoi ils ont l'un et utre le même nom; car symbole est un st gree qui veut dire marque ou signe. iantaux mots qui viennent après, à savoir sapôtres et du Chrétien, c'est encore tout ., comme chacun doit le comprendre. Si smots nous passons aux idées, nous arous à la même conclusion. Voyez plutôt: and je forme le signe de la croix, je pronce ou je suis censé prononcer ces mots: 1 nom du Père et du File et du Saint-Esit. Or, qu'est-ce que cela, si ce n'est faire ofession du mystère de la sainte Trinité, fondement de tous les autres. En formant croix sur moi, je reconnais que Jésus-rist a souffert et est mort sur cette croix la mort la plus ignominieuse et la plus uelle, de la mort des esclaves, pour nous theler tous de l'esclavage du péché. D'où suit que je proclame encore par là, en acin du moins, le mystère de la Rédemption. sis le mystère de la Rédemption suppose cessairement celui de l'Incarnation; puisle Jésus-Christ ne pouvait souffrir et Ourir que comme homme, c'est-à-dire, rès s'être incarné. Donc le signe de la vix est encore la proclamation du mystère

de l'Incarnation, et par conséquent des trois principaux mystères que nous devons tous reconnaître pour être sauvés, de ces mystères qui sont l'essence même du Symbole des apôtres. J'ai donc eu raison de dire que le signe de la croix est un diminutif du Symbole des apôtres, et, en abrégé, toute la doctrine chrétienne.

Le signe de la croix, c'est plus qu'un signe et une doctrine, c'est un acte, et quel actet C'est la pratique, en abrégé aussi et par le désir, de cette même doctrine chrétienne qu'il nous enseigne d'une manière si mer-

veilleuse.

Quand je forme sur moi le signe de la croix, je fais un acte de foi, comme je viens de le montrer tout à l'heure; puisque je déclare par là que je crois en ce Dieu qui a tant fait pour nous, et que je crois égale-ment aux autres vérités qu'il est venu lui-même nous enseigner sur la terre.

Quand je forme le signe de la croix, je fais aussi un acte d'amour; je montre, en effet, que je suis attaché, dans tout mon être, à ce Dieu qui a bien voulu me racheter

par ses souffrances.

Quand je forme le signe de la croix, je fais encore un acte d'espérance; puisque, comme le chante l'Eglise, c'est dans la croix qu'est toute notre espérance:

### O cruz, ave, spes unical

Que vous dirai-je enfin? Quand je fais le signe de la croix, je reconnais que je dois unir mes souffrances à celles de Jésus-Christ, que j'ai aussi ma croix à porter, que cette croix doit être avec celle de Jésus sur mon cœur, que je dois l'aimer, l'embrasser, vivre et mourir dans ses bras... Or, qu'est-ce que cela, si ce n'est le christianisme, par le désir du moins?

Mais, me direz-vous, tout le monde ne voit pas dans le signe de la croix ce que vous

Sans doute, je l'ai déjà dit, le regard inattentif ou superficiel. J'ajouterai ici: le regard aveuglé par les préjugés ou les passions, comme est le vôtre peut-être.

Et le regard de l'enfant? objectez-vous.

Oui, encore de l'enfant, quoique pourtant

le signe de la croix ne soit point pour lui un acte sans valeur. N'est-ce pas par là surtout qu'il doit se faire une idée de ce bon Dieu qui l'e créé, de ce bon Jésus qui l'a racheté, de cet Esprit d'amour qui doit le sanctifier?... Mais ce ne sont là encore que les germes de foi qui se développeront peu

à peu avec son intelligence.

Ne dites donc point que le signe de la croix est un acte petit, bon tout au plus pour les enfauts et les ignorants. Il est de tous les âges et de toutes les conditions, vous ai-ju déjà dit, il est à la hauteur des intelligences les plus élevées, ou plutôt il n'est point d'intelligence créée, quelque élevée qu'elle soit, qui puisse se trouver à sa hauteur; car c'est le signe de la croix même de Notre-Seigneur Jésus-Christ, c'est-à-dire de la croix d'un Dieu.

Un acte petit! Mais avez-vous oublié que c'est après l'avoir formé sur eux-mêmes, après en avoir marqué leurs fronts élevés, qui semblent encore aujourd'hui dominer le monde, quoique depuis longtemps réduits en poussière, que les Chrysostome, les Ambroise, les Augustin, prononçaient ces discours qui faisaient alors tant d'impression sur les fidèles, et qui sont encore pour toute l'Eglise une source inépuisable de consolations et de lumières? Avez-vous oublié que c'est après l'avoir également formé sur lui, après en avoir marqué aussi son front de génie, que Bossuet prononçait ces discours qui sont le chef-d'œuvre de notre langue, je pourrais dire peut-être de la langue des hommes.

Et ce n'est pas dans l'Eglise seulement que le signe de la croix a une telle valeur. J'en citerai un exemple entre mille que je pourrais également apporter.

Bien peu ignorent les détails de la mort si chrétienne du ministre de la justice, Abatucci. Il fut saisi tout à coup, au milieu des occupations de sa laborieuse carrière, par une maladie cruelle qui le conduisit rapidement au tombeau. Il avait reçu à plusienrs reprises déjà les consolations de la religion. Comme il était à ses derniers moments, le ministre de la religion appelait sur lui, au nom de Jésus-Christ, les miséricordes de celui qui juge les justices mêmes. Un tel spectacle est toujours saisissant, mais les circonstances dans lesquelles on se trouvait ajoutaient encore à l'émotion ordinaire. Chacun fondait en larmes et priait avec ferveur. Lui cependant était déjà sans parole, et peutêtre un peu sans connaissance; mais quand il vit le ministre de la religion élever la main sur lui pour le bénir, il fit très distinctement le signe de la croix. Il y eut alors comme un éclair de joie céleste qui passa sur tous les visages, et éclaircit un instant les fronts assombris par la plus profonde douleur.

Puisse cet acte, en tout temps si expressif mais plus encore à cette heure, avoir été véritablement le signe des grandes espé-

rances qu'il fit concevoir!

## SOCIÉTÉS, SECRÈTES.

Objection.— Nos sociétés secrètes sur lesquelles vous jetez l'anathème ont cependant bien des traits de ressemblance avec vos sociétés religieuses. Dans les unes comme dans les autres, les associés se soutiennent réciproquement et jurent une obéissance aveugle à leurs chefs.

Réponse. — Il est possible que vos sociétés secrètes aient avec nos sociétés religieuses quelques traits de ressemblance; mais qu'est-ce que cela prouve? Le plus grand scélérat n'en a-t-il pas quelquefois avec le plus honnête homme du monde? Ce qui est incontestable toutefois, c'est qu'elles s'en éloignent encore plus qu'elles ne s'en rapprochent. Vous ne l'ignorez pas plus que moi. Voulez-vous que je vous le rappelle ici en peu de mots? La chose est facile.

Les fondateurs de nos sociétés religieuses ont tous été des hommes d'une doctrine éminente, d'une vertu plus éminente encore, qui se sont montrés disposés à tout sacrifier, à se sacrifier eux-mêmes, pour mieux accomplir le grand précepte de la charité envers Dieu et envers le prochain, précepte qui contient toute la loi et les prophètes, comme dit Jésus-Christ. Les fondateurs de vos sociétés secrètes, au contraire, sont, pour la plupart, des gens perdus de dettes et de déhauches, qui ne courent, ici-bas, qu'après la satisfaction de leurs passions, et qui, se trouvant un jour à bout de ressources, se disent en eux-mêmes:

Agitons la société, et peut-être qu'à la suite des bouleversements que nous allens produire, nons nous trouverons dans une situation meilleure l'Les fondateurs de nos sociétés religieuses ont tous cherché leurs inspirations devant les autels du Seigneur, au pied du crucifix, dans le recueillement, la méditation et la prière. Leurs règles établies, ils les ont soumises à l'approbation de l'autorité, corrigeant, ajoutant, supprimant, selon les conseils qui leur étaient donnés, disposés même à tout rejeter, si rien n'était approuvé. Les fondateurs de vos sociélés secrètes n'ont guère cherché d'inspiration qu'au fond d'une houteille ou dans l'orgie. Lours règles établies, ils les ont dérobées à la connaissance de tous, mais de ceux principalement qui ont en main l'autorité, et je ne sais même s'ils ne s'efforcent pas encore de les déguiser aux yeux de leur propre conscience, ce juge secret que Dieu ne refuse pas toujours à ceux qui se sont le plus éloignés de lui. Les chefs de nos sociétés religieuses n'appellent et ne retiennent auprès d'eux que des hommes qui leur ressemblent, je veux dire qui sont aussi embrasés du plus grand zèle pour la gloire de Dieu et le bonheur du prochain. Les chefs de vos sociétés secrètes n'appellent et n'admettent auprès d'eux que des hommes qui leur ressemblent, je veux dire qui se faisant le centre de tout, sont prêts à sacrifier à leurs propres jouissances les intérêts les plus sacrés de la société religieuse et de la suiété civile. Les sociétés religieuses ne perentjamais de vue l'exact accomplissement de a loi chrétienne; elles vont même au delà t s'efforcent toutes d'accomplir les conseils vangéliques. Les sociétés secrètes marchent leur but per fas et nesus, comme on dit ommunément, en soulant aux pieds toute ji et toute morale. Aussi les unes formentlles de bons Chrétiens et même des saints uelquelois; tandis que les autres ne forient guère que des perturbateurs et, à

SOC

occasion, des assassins. Tont ce que je viens de dire est à peu près e notoriété publique; et je pense que vous ne passerez tout vous-même, si ce n'est eut-être l'expression. Demandez au plus etit enfant que vous rencontrerez au mieu des places publiques ce que c'est qu'un eligieux: il vous répondra, sinon quant aux 101s, du moins quant à l'idée, que c'est un arfait Chrétien, un homme d'ordre et de aix, tout disposé à se dévouer au bonheur e ses semblables. Demandez-lui ensuite co ne c'est qu'un membre d'une de ces sociéis secrètes sur lesquelles nous jetons l'ana-nème, de la Marianne, par exemple, et il ous répondra également que c'est un homne de sac et de corde, commo on dit vulgaiement, qui ne rêve que meurtre et pillage, on pas dans quelques maisons seulement, nais dans la France entière, dans toute l'Eu-ope. Cela reconnu, je vous le demanderai ctuellement, est-il possible de trouver nulle art plus de différence qu'il n'y en a entre no sociétés religieuses et vos sociétés serèles? Y en a-t-il davantage entre le jour Hla nuit? La comparaison me paraît venir ci fort à propos; car dans les unes est le rand jour à la lumière duquel se fait parout le bien, dans les autres sont les ténèires au milleu desquelles se fait plus facileement le mal. Qui male agit odit lucem. Joan. 111, 20.) Les unes sont comme des rmées de l'ordre toujours disposées à mouir pour Dieu et l'humanité, pour la religion t la patrie, les autres sont des armées du lésordre qui minent secrètement la société il la feraient sauter un jour, si rien ne s'op-

msait à l'exécution de feur dessein. Après cela, que me parlez-vous de quelques traits de ressemblance qui se trouvent, lites-vous, entre vos sociétés secrètes et nos ociétés religieuses? C'est, tout au plus, un peu de lumière qui se perd dans l'obscurité lu tableau, ou n'en fait que mieux ressortir a laideur. - Les associés se soutiennent réciproquement, affirmez-vous.—Les bandes de roleurs, qui sont également des sociétés serèles, non approuvées aussi, et même fort lésapprouvées (pardon de ce rapprochement), n'en font-elles pas autant? Ne voitin pas là s'accomplir quelquefois des actes l'impartialité, de justice et même de générosilé qui n'étonnent que ceux qui ne veulent pas comprendre que l'homme retrouve encore son penchant au bien jusque dans ses plus grands désordres.

Vous nous parlez d'obéissance aveugle.

Mais elle est contre vous. Est-il bon, est-il permis de se remettre aveuglément entre les mains de ceux sur les lumières et la moralité desquels rien ne nous rassure, et de leur dire: « Je jure par tout ce qu'il y a de plus sacré de faire ce que vous me commanderez, fût-ce de plonger le fer dans le sein de mes semblables? » Voyez-vous rien qui approche de cela dans nos sociétés religieuses? On y parle aussi d'obéissance aveugle; mais quelle différence ! Le supérieur entre les mains duquel on se remet est un homme aussi pieux qu'éclairé. C'est comme une nouvelle conscience qui vient corroborer la nôtre, au lieu de la détruire. Il y a de plus au-dessus de son autorité une autorité supérieure qui la contrôle, ne fût-ce que celle du Souverain Pontife. Malgré tout cela, la conscience du religieux ne s'est point annihilée ni endormie. Elle n'a pas perdu de vue, un seul instant, Dieu et sa loi. Ainsi, supposez le chef d'ordre le mieux obéi; le général des Jésuites, par exemple, venant dire à l'un de ceux qui lui auront promis d'être entre ses mains comme un cadavre : perinde ac cadaver, tant doit être aveugle leur obéissance: « Vous allez m'assassiner tel roi, tel mendiant même ou tel esclave ! » vous verrez le cadavre se ranimer, et s'écrier avec toute l'énergie de l'indignation: Non1 je ne vous obéirai pas, car Dieu désend ce que vous commandez, et il vaut mieux obéir à Dieu qu'aux hommes : « Obedire oportet Dea magis quam hominibus. » (Act. v., 29.) Vous me direz peut-être que les sociétés

SOC

secrètes ne sont pas toutes comme je viens

de les peindre.

Sans doute; mais il est bien difficile qu'elles n'aient pas quelque chose de mauvais dans le but qu'elles se proposent d'atteindre; autrement, pourquoi ce secret impénétrable? Qui male agit odit lucem, avons-nous dit dejà. Etes-vous sur du contraire, cependant? Avez-vous tout vu, tout compris? Ne vous faites-vous point illusion à vous-même? En ce cas, je ne condamnerai point la société dont vous parlez, à moins qu'elle ne l'ait été par l'autorité légitime, à laquelle nous devons tous obéissance.

Vous parlez de nos sociétés religieuses. de celle de Jésus peut-être en particulier. Rappelez - vous ce qui s'est passé : après plus de deux siècles d'une sainte et glorieuse existence, la société fut supprimée par celui à qui Jésus-Christ a dit : Paissez mes brebis, aussi bien que mes agneaux. (Joan. xxi, 15, 17.) Elle obéit aussitôt avec la plus parfaite soumission, comme un simple individu, comme un Jésuite, c'est le cas de le dire: Perinde ac cadaver. Et nous ne l'avons vue se ranimer, pour continuer, sous nos yeux, sa sainte et glorieuse existence, que quand elle fut rétablie par la même autorité qui 'avait établie d'abord, puis supprimée.

Que vos sociétés secrètes en fassent partont autant, et elles auront un peu plus de droits de se comparer à nos sociétés reli-

gieuses.

## SOEUR DE CHARITÉ.

Objections. - La sœur de Charité, que vous représentez comme le chef-d'œuvre du catholicisme, mérite-t-elle tous les éloges qu'on lui donne? - Dédommage-t-elle bien la société, par les services qu'elle lui rend, dans cette position exceptionnelle, du tort qu'elle lui fait, d'un autre côté, en la privant d'une bonne mère de famille? — Est-ce d'ailleurs à la reli-gion catholique qu'on la doit? et ne trouvet-on pas son équivalent dans les autres religions, notamment dans le protestantisme?

Réponse. — Il n'a jamais été dit par personne, faisant autorité dans la religion, que la sœur de Charité fût le chef-d'œuvre du catholicisme, à moins que ce ne soit dans un de ces moments d'enthousiasme où l'admiration se sert d'expressions figurées dont chacun connaît au juste la valeur. N'est-ce pas au catholicisme que nous devons le prêtre, ministre de Dieu, l'évêque, successeur des apôtres, le Souverain Pontife, représentant de Jésus-Christsur la terre? On ne pourrait donc pas dire que la sœur de Charité est le chef-d'œuvre du catholicisme. Ce qui a été dit et répété mille fois, ce que nous affirmons tous avec contiance, c'est qu'elle est réellement un des bienfaits les plus grands, les plus rares que nous ayons reçus de notre religion, qui pourtant n'est que bienfaisance, et que nous ne saurions trop lui en témoigner notre reconnaissance. En doutez-vous! Refusez-vous de vous en rapporter à l'opinion publique, au témoignage de ceux que rien n'eût engagés à parler en leur faveur s'ils n'y eussent été déterminés par la force de la vérité! Suivez-moi, et venez la contempler dans les lieux où sa charité s'exerce le plus ordinairement. Les différents tableaux que nous allons mettre sous les yeux out été tracés par nous dans un autre ouvrage. (Bienfaits du catholicisme.)

« Considérons-la d'abord entourée de nombreux enfants, et surtout d'enfants pauvres, qu'elle instruit, ou dont elle prend soin dès l'âge le plus tendre. Comme elle les accueille avec bonté! Comme elle sourit à leurs jeux! Comme elle les accoutume à la propreté, au bon ordre, à l'amour du travail, à l'exercice de toutes les vertus chrétiennes ! Il y a bien des défauts dans le caractère et dans le cœur de ces enfants : elle les étudie, elle les corrige peu à peu, et elle parvient à les remplacer par autant de qualités opposées. Connaître ses devoirs et les remplir avec exactitude, n'est-ce pas pour tout enfant, mais principalement pour celui du peuple, le résultat de la meilleure éducation. Or, voilà précisément ce que se propose la sœur

de Charité.

« Nous entendons dire quelquefois: Quelle perte pour la société que ces excellentes filles se soient retirées du monde l elles seraient de bonnes mères de famille; elles feraient le bonheur de leurs maris, de leurs enfants, elles servient le modèle des autres femmes.

« Quoi donc! ne rendent-elles pas, dans la position où elles se trouvent, les mêmes services, de plus grands peut-être encoreà la société? D'autres peuvent les remplacer facilement dans le monde; mais personne ne les eut remplacées, si clles cussent refusé de suivre l'attrait divin de leur sublime vocation. Rien, dites-vous, n'est aussi précieux pour la société qu'une excellente mère de famille. Je le crois comme vous; mais celles dont nous parlons, ne sont-elles pas des mères véritables, et les plus excellentes de toutes, pnisqu'elles le sont par l'esprit et le cœur. Ces petites filles qui les entourent, ce sont leurs enfants: elles ne leur doivent pas la vie du corps, mais elles leur doivent la vie plus noble de l'intelligence; elles n'en recoivent point peut-être le pain matériel qui nous retient sur la terre, mais elles en recoivent le pain de la parole qui nous élève vers Dieu. La sœur de Charité, à la crèche, à la salle d'asile, dans son école, résout donc le difficile problème d'une mère qui, chargée d'une nombreuse famille, fait l'éducation de ses enfants. - Que manque-t-il à l'éducation des filles? demandait Napoléon à madame Campan. — Sire, il manque des mères, répondit celle-ci. — Non, elles ne manquent pas; ou si elles manquent, c'est qu'on ne sait pas les trouver.

« Combien de filles n'ont plus la mère que leur avait donnée la nature? Combien, surtout parmi les filles du peuple, ont des mères telles qu'il serait plus avantageux pour elles de n'en point avoir du tout ! Qui donc se chargera d'initier à la vie ces pauvres petites filles? Qui éclairera leur intelligence? Qui ouvrira décemment leur cœur aux douces joies de ce monde? Qui leur enseignera la voie qu'elles doivent suivre, qui les sou-tiendra, qui dirigera leurs premiers pas! C'est la mère de l'orphelin, des pauvres, c'est la sœur de Charité. Sa maison est ouverte à toutes; les petites filles les plus indigentes, les plus abandonnées, voilà celles qu'elle accueille avec le plus de bonté, et sur qui elle veille avec le plus de soin.

« Voyez surtout ce qui se passe dans nos campagnes. Dès le matin, la femme s'éloigne aussi de la maison, afin de participer, en raison de ses forces, aux rudes travaux des champs. Elle a cependant plusieurs peliles filles : qui en prendra soin pendant son absence? Qui leur parlera de Dieu? Qui éveillera en elles, si je puis m'exprimer de la sorte, l'âme qui sommeille engourdie dans les sens?... Placez dans ces campagnes une sœur de charité et elle sera la mère de 10utes ces petites filles. Aussi s'explique-t-on difficilement comment il n'y en a pas jusque dans les plus petites communes, aujourd'hui surtout que la loi les oblige toutes à avoir une école. Est-ce qu'il n'y a pas partout quelques bonnes maisons capables d'entretenir, au moins, une sœur de Charité? Est-ce que la commune, quelque petite

On. - Oui, coming on hour, a la ligueur, se passer des choses les plus excellentes. Toujours est-il que la sœur ne peut être remplacée pour le soin qu'elle prend des enfants, et surtout des enfants des pauvres; que son école sera toujours la plus morale, la mieux tenue sous tous les rapports, et en même temps la plus économique. — C'est une quêteuse perpétuelle, nous dit-on en-- Ce n'est pas pour elle, du moins. Quoi donc! cœurs de rocher, si quelquefois elle vient vous toucher, avec cette douce verge de la charité que la religion lui a donnée, en signe de son autorité, ne voyez-vous pas que c'est pour en tirer, comme fit Moïse dans le désert, les eaux vives nécessaires pour désaltérer les enfants d'Israël. Quant à elle, ah ! quelques gouttes, et encore pendant son travail seulement; voilà tout ce qu'elle vous demande. Car, vous ne l'ignorez pas, si la maladie la surprend, ou si elle tombe épuisée de fatigues, elle est recueillie par la communauté, utilisée peut-être encore par quelque emploi facile, et une autre elle-même vient la remplacer, pleine de vigueur et de zèle. Pouvez-vous désirer une directrice, ou plutôt une mère des pauvres enfants, à des conditions plus avantageuses?

« A quelques lieues de la ville de Tours, il y avait, dans un village, une de ces pieuses sœurs qui s'établissent partout où elles trouvent un peu de bien à faire. On ne saurait dire de quelle ressource elle était pour cette campagne. Dans un âge où les autres ne sont encore occupées que de leurs plaisirs, celle-ci était déjà tout occupée du bonheur de ses semblables. J'ai eu, un jour, avec elle, un entretien que je n'oublierai jamais. C'était à la première communion des enfants. Dirigées par celle dont nous parlons, les filles surtout avaient été préparées avec un soin tout particulier. Ces pauvres petites, ordinairement si peu éclairées dans les campagnes, montraient une intelligence et une piélé qui se rencontrent pen à cet âge et dans cette condition. - Ma sœur, lui disje, vous rendez à ces enfants un grand service. Ce qui m'afflige, c'est que vous vous sacrifiez vous-même pour leur honheur. — Il est toujours si doux de se sacrifier pour le bonheur de ses semblables! - Si encore, pour élever ces enfants, vous ne sacrifilez que votre jenuesse et vos plaisirs; mais votre santé s'use rapidement à ce pénible étal. -- Est-ce que la vie ne s'use pas à tout? Il est beaucoup mieux de l'employer au bien qu'au mal. Du reste, nous avons toujours une retraite assurée. Nous commençons par l'éducation. Quand notre poitrine commence à souffrir, quand notre voix s'éteint, si nous ne pouvons plus parler, nous pouvons agir encore. Alors on nous relègue dans quelque hôpi al, non pour nous y reposer, car nous ne désirons que le repos de l'autre vie, mais pour user ce qui nous reste encore de forces consoler et soigner les malades.

« Cette sainte tille est morte, il y a quel-

Ce n'était point assez pour elle de travailler, dans la mesure de ses forces, à la gloire de Dieu et au bonheur du prochain, elle aspirait à sacrifier tout son être. Holocauste de charité, elle s'est placée en face de l'autel, et le feu sacré qui du ciel était descendu dans son âme l'a consumée entièrement.

α Il ne se passe pas un seul jour qui ne soit témoin de semblables dévouements. Oh! si cela avait eu lieu dans la Grèce antique ou dans la république romaine, que d'applaudissements! que d'honneurs! Que personne ne se décourage cependant; car Dieu voit tout, et il récompensera un jour le bien que l'homme ignore ou feint d'igno-rer. »

Vous semble-t-il actuellement qu'on puisse dire trop de bien de la sœur de Charité, consacrant sa jeunesse, sa vie entière quelquesois au service des ensants? Mais, si nous la considérons prenant soin, un peu partout, et principalement dans un hôpital. des malheureux qui s'y trouvent en si grand nombre, elle nous parattra plus admirable encore peut-être. Toute maison où il y a des personnes qui souffrent, l'hôpital surtout, c'est la demeure de prédilection de la sœur de Charité. Elle est là dans son élément Vous diriez qu'elle a été faite pour vivi au milieu des souffrances, comme le poiss au milieu des eaux, ou l'oiseau dans l' Son cœur s'y dilate, son âme s'y é! grandit, grandit toujours, jusqu'à ce laissant sur la terre sa dépouille péri elle aille au ciel se réunir aux ang Dieu lui a permis de remplir le fonctions.

« A l'hôpital, comme à l'école, Charité a plusieurs dénomination pelle encore: Religieuse hospita la Charité, fille de Saint-Vince Vincent est aujourd'hui syntrité), sœur de la Croix, etc. quer qu'il y a dans tous ce de piété et de dévouement ces dénominations différences toujours le même be la lieu en conscident.

à Dieu en se sacrifiant r « Voltaire, qui a ess religion, a cependant tres de la sœur de Ch hôpitaux, tous les Peut-être n'y a-t-il terre, dit-il, que le délicat, de la bec de la haute nai: soulager, dans ! tes les misères humiliante pe pour notre c la commun faitement l'Histoire qu'ils ! donner lager



1383

C.

ils enx-mêmes, se donneront-ils volontiers et avec amour, comme le demande si souvent la charité, et comme la religieuse hosnitalière le fait tous les jours parmi nous? Hélas! non. Quelques individus le feront peut-être, mais ce sera une exception. Un membre de l'Académie des Sciences, envoyé par le gouvernement pour examiner les hôpitaux d'Angleterre, a dit à son retour: Il règne une police très-exacte dans ces établissements; mais il y manque deux choses: nos curés et nos sœurs hospitalières. Il aurait pu ajouter : Et ces deux choses manquant,

cout y manque, ou, du moins, l'essentiel.

En effet, pour ne parler que du svjet qui nous occupe en ce moment, je veux dire de la sœur de Charité, qui peut la remplacer dans un hôpital? Elle entretient, dans la maison, l'ordre, l'économie, la propreté. Elle écoute attentivement les rapports du médecin, et prépare avec intelligence les traitements qu'il a prescrits. La voyez-vous accourir partout où l'appelle le besoin le plus pressant? Ici, elle soigne une maladie honteuse; là, elle panse une plaie dégoû-tante: plus loin, elle va recueillir le dernier soupir d'un mourant; à côté, est un cadavre sur le point d'entrer en dissolution, elle s'empresse de l'ensevelir. Mais le corps n'est pas toujours ce qu'il y a de plus à plaindre dans un malade. Son ame, ensevelie dans un corps qui n'est que souffrance, à combien de dangers n'est-elle pas exposée? L'Hospitalière répond à ses emportements par des paroles de douceur; elle lui donne l'exemple de toutes les vertus chrétiennes; elle l'environne des secours de la religion, et quand les liens qui la retenaient sur la terre avec d'autres êtres également infortunés sont brisés par la mort, elle facilite, par de ferventes prières, son élévation au ciel et sa réunion avec Dieu.

« Il est reconnu que pour soigner les malades il faut avoir renoncé à ses goûts, à ses affections. La sœur de Charité n'y a-t-elle pas renoncé? Elle s'est retirée des sens, si je puis m'exprimer ainsi, pour ne plus vivre désormais que de la vie spirituelle. Pour elle, le monde avec ses plaisirs n'est plus rien; elle n'a d'amour que pour Jésus, et surtout pour Jesus souffrant; elle l'aime encore jusque dans ces pauvres infirmes avec lesquels elle vit tous les jours, et qu'elle s'est fait un devoir de soigner.

« Il est encore reconnu généralement que pour soigner les malades, dans un hôpital principalement, il faut un courage à toute épreuve; qu'il faut être dans la disposition de faire à chaque instant le sacrifice de sa vie. La sœur de Charité n'a-t-elle pas ce courage héroïque? Jamais vous ne la verrez manquer à son devoir, et elle ne reculera, pour l'accomplir, devant aucun danger. Plus elle est faible extérieurement, et plus elle a de force intérieure. Son corps s'affaisse et semble l'abandonner; mais toute sa force s'est réfugiée dans son âme. Et qu'est-ce donc que le courage, si ce n'est la force de l'âme? Quant au sacrifice de la vie, pourquoi

ne le ferait-elle pas volontiers? A que 🛫 elle en ce monde? Plaisirs, honneur, :: ses, elle a tout foulé aux pieds; les les plus légitimes, les liens de l'amilie, ; famille, elle les a brisés pour ne plante tenir qu'à Dieu : la mort ne fera que sommer le sacrifice qu'elle a si géren. ment commencé.

« Il est reconnu enfin que le soia do: lades exige, pour avoir de plus beure: de plus prompts résultats, beaucoup « cour et d'affection, qu'il demande per toujours cette tendre sollicitude qui rencontre ordinairement que dans la la N'est-ce pas encore chez la sœur de coque vous trouverez cette douceur in ble, cette affection à toute épreuv. tendre sollicitude que vous demandez'. air, son regard, le son de sa voix, les symboles dont elle est environnée, la elle est pour le malade l'expression a douceur et du dévouement. Dans reixgieuse, assise jour et nuit auprès c malade, ce n'est point une étrangevous voyez : c'est tout à la fois une se une mère. Ces doux noms lui ont été! par la religion quand elle a pris l'h: son ordre; et par sa conduite de tojours, elle se rend de plus en plus de. les porter.

« Un jeune homme a été appelé : par ses affaires, et il tombe sans comce dans une ville où il est inconnu. il a peu de ressources, on le transpor une de ces maisons où la religion offareusement l'hospitalité aux étranges indigents, à tous ceux que son divit teur a le plus recommandés à sa ? Plusieurs fois déjà, ce jeune homme vé la même attaque qui le fait horrite souffrir en ce moment; mais, dans 2= son paternelle, il recevait toujours d'ur : dre mère et d'une sœur attentive le : les plus empressés. Cette mère et cett 🗠 sont actuellement bien loin de lui. De le premier accès du mal est passé et 🖘 connaissance commence à lui revenir. un peu la tête, il tourne ses regards at côtés, et les reportant sur lui-men. mère! ma sœur! où étes-vous? s'estile Des larmes coulent aussitôt de ses jeut. il retombe épuisé. En ce moment . \* vent, dans la même salle, à peu de dis de son lit. deux religieuses, dont l'one,= toute la force de la jeunesse, viente le une plaie incurable; l'autre, deil un en âge, vient de réciter les dernières res au lit d'un agonisant. Elles se mi avec empressement au lit d'où est perpel que nous venons de rapporter, " présentant presque au même moment 14 voici, disent-elles avec émotion m? malade, nous voici, car vous nous are pelées! Le jeune homme élève de noune tête ; il regarde attentivement. Hélas!a: ni la figure de sa mère, ni celle de a » Il cherche dans ses souvenirs. Apris " résiéchi un instant, il comprend le mar

;5

ux.

de douces larmes coulent aussitôt de ses

sainte religion, que tu es pour nous a-ndante en consolations! Ce n'est pas sans son que nous t'appelons la consolatrice, mère des affligés. Quand l'homme est abattu le relèves, tu le presses contre ton n, et, appuvant ta divine main sur son ur tu fais goûter encore à ce cœur affaissous le poids des souffrances quelqueses de ces vives et douces jouissances qui nt tout le bonheur de la vie.

SŒU

r Sous une administration où tout se fait rchiffres, il ne faut point trouver étonnant e quelques hommes aient eu la tête et le ur assez froids pour calculer que peute des infirmières laïques ne leur coûteent pas aussi cher que des sœurs hospitares. Mais, je l'ai déjà dit, ce ne sont point ilement des soins physiques qu'il faut is un hôpital. Il faut la bienfaisance dans qu'elle à de plus élevé, de plus divin; il it la charité chrétienne. Cette vertu ne s'ate pour aucun prix; Dieu seul la donne, ll'a mise surtout au cœurde l'hospitalière. Oue s'il faut absolument employer le sonnement des chiffres, je dirai : Est-ce e les soins de la religieuse hospitalière vous itent quelque chose? Ils sont d'un prix pélevé pour qu'elle songe à vous les ven-. Tout l'or de la terre ne les acquitterait , parce que l'or ne peut récompenser vertu. — Nous les payons cependant. l'ous payez la nourriture de l'Hospitalière, en cela, vous écoutez la voix de vos inêts les plus chers, puisque c'est une chose essaire pour la conserver dans votre hoal, où sa présence est si utile. — Nous lui mons la nourriture, et quelque chose de sencore. — Mais, évidemment, cet excén'est pas pour elle. N'a-t-clie pas re-ncé à tout ici-ba-? Elle n'a rien, ni ne nande rien. Le ciel, pour elle et pour les res, voilà ce qu'elle cherche à gagner. Si ic il lui reste quelque chose après la priture et le vôtement, cet excédant rent à la maison-mère pour la soigner dans dernières années, quand elle ne peut s soigner les autres, ou bien pour élever itres religieuses qui viennent après elle irer et soigner cette pauvre humanité, n'est qu'ignorance et douleur. Heureuse ociété, si elle pouvait toujours placer ses ds aussi avantageusement!

Nous avons considéré la sœur de Charité s un hôpital: mais elle n'y est pas tou-rs, car il lui faut nécessairement un peu lélassement dans un exercice si laborieux. bien I savez-vous où elle trouve le délasent dont elle a si grand besoin? Encore s l'exercice de la charité. Elle vient de tir: suivons-la d'un œil attentif et reslueux. Vons la voyez traverser nos rues 10s places publiques au milieu des bénétions du peuple; elle est à la recherche quelques malheureux. Il y a, dans les es surtout, bien des misères secrètes et souffrances inconnues. Il faut donc les hercher avec soin, soulever le voile sous

lequel elles se cachent, et les soulager. S'il n'en était pas ainsi, je ne sais combien de personnes succomberaient chaque jour, combien de crimes affreux épouvanteraient la société! Cette recherche de la misère et de la souffrance, voilà ce qui occupe actuellement notre Hospitalière. Sous son extérieur calme et recueilli, il y a plus d'une pensée d'amour et de dévouement. Elle vient d'entendre dire: Dans tel quarfier de la ville, dans telle rue, il y a plusieurs familles qui se trouvent dans l'état le plus déplorable. Ces paroles ont suffi pour ensammer son zèle. Ange de charité, elle vole où la charité la conduit. A l'indigent assamé elle a porté un peu de pain; aux vieillards, à l'enfant nu et glacé, des vêtements et du bois; au malade alité, les secours dont il a besoin et quelques paroles de consolation. - Dieu vous le rende. ina sœur, lui dit chacun de ceux envers qui elle exerce sa charité. - Mais ces dons no sont pas de moi, répond-elle avec modestie. Priez pour ceux qui vous les envoient, et, avant tout, remerciez le bon Dieu qui leur inspira la volonté de venir à votre secours. - Après avoir dit ces mots, elle se dérobe avec empressement aux nouvelles bénédictions qui accueillent sa modestie, et elle continue ses visites.

SŒŪ

« Ce n'est pas seulement dans le réduit du pauvre que je la vois pénétrer. Elle entre aussi dans les maisons opulentes, mais c'est toujours la charité qui la conduit. Elle vient verser les larmes et les gémissements du malheureux dans le cœur de l'homme riche. Celui-ci, profondément ému, lui donne avec joie ce qu'il eût donné pour aller au spectacle verser des larmes stériles. La religiouse triomphante s'empresse de porter ces nouveaux secours à ses pauvres souffrants, et elle revient déposer aux pieds du riche leur reconnaissance et leurs bénédictions. Oht que de cette manière les rangs les plus opposés de la société se trouvent utilement et saintement rapprochés!

« Ce fut sans doute afin qu'elles pussent aller en pleine liberté partout où les appellent les besoins des malades et des pauvres que l'immortel saint Vincent de Paul donne à ses filles cette belle règle qui est aussi, en général, celle de toutes les religieuses dévouées aux œuvres de charité : Vous n'aurezpoint d'autres monastères que les maisons des pauvres, point d'autres clottres que les rues des villes et les salles des hôpitaux,

point d'autres clôtures que l'obéissance, point d'autre voile qu'une sainte modestie.

Je vous le demande une seconde fois, yous semble-t-il qu'on ait dit trop de bien de la sœur de Charité soignant, comme nous venons de le montrer tout à l'heuro, les malheureux, partout où elle les découvre, mais surtout dans les lieux où ils se trouvent reunis en grand nombre, dans les hôpitaux par exemple? Non assurément. Et cependant il est un lieu où son zèle et son dévouement se déploient, je ne dirai pas avec plus de mérite, cela ne serait guère possible, mais avec plus d'éclat encore que dans

un hôpital, c'est le champ de bataille, ce théâtre où la souffrance et la mort règnent plus souverainement que partout ailleurs. On n'aurait pas cru cet ange de charité propre aussi à la guerre. Le cliquetis des armes, le bruit du canon, la licence des camps doivent tout naturellement l'effaroucher. Oui, mais, d'un autre côté, nous ne pouvons mé-connaître l'aptitude universelle de la cha-rité: Elle supporte tout, a dit saint Paul: Omnia sustinct. (1 Cor. xIII, 7.) Ah! vons n'en douteriez pas plus que moi, si vous aviez vu nos sœurs de Charité en Crimée, où rien ne les empêcha de donner un libre cours à leur dévouement. Voulez-vous vous faire une idée de leurs exploits charitables, si je puis m'exprimer de la sorte, sans en avoir été vous-même témoin, lisez le fait suivant qu'un voyageur, qui a passé à Baden-Baden la dernière saison des eaux, a recueilli dans ses notes, et communiqué au Messager de la charité :

SOEU

« Je rencontrai un soldat français venu en traitement à Bade, dont les eaux minérales. comme on sait, sont très-efficaces, surtout pour les blessures faites par les armes à feu. Il marchait péniblement; et, chemin faisant, il me racontait ses dernières campagnes, entre autres l'attaque du Mamelon-Vert et de la tour Malakoff, qu'il s'efforçait de me peindre, en me montrant des hauteurs et des positions environnantes. Par moment, il se faisait illusion au point de se croire soudain transporté dans les lieux où il avait été témoin et acteur des scènes les plus terribles et les plus émouvantes. Tout à coup, apercevant près de nous un ravin assez profond et étendu, il eut comme une halluci-

nation.

· C'est ici, s'écria-t-il d'un ton très-ému. avec un geste plein d'expression et un regard exallé, c'est ici que je fus blessé griènement avec trois de mes cumarades et qu'on nous laissa pour morts dans une des tranchées... Déjà, nous tenant tous quatre par la main, nous comptions « passer ensemble l'arme à gauche, » quand l'un de nous, se soulevant à grand peine, aperçut deux sœurs de Charité qui, malgré un feu d'enfer, à tra-vers les cadavres et les cris des mourants, parcouraient le champ de bataille, cherchant des blessés à secourir. Aussitôt l'espérance nous revint; car, avec ces sœurs-là du moins, si nous n'étions pas sûrs de vivre, nous étions surs de bien mourir... En effet, ces femmes du bon Dieu ne tardèrent pas à accourir de notre côté... A leur aspect, nous respirames plus librement; et, lorsque, en un clin d'æil, elles se furent empressées de nous relever, de nous soutenir, d'étancher notre sang, puis de nous encourager avec leurs voix si douces, de nous panser avec leurs mains si habiles et si bienfaisantes, nous ne songions déjà plus à nos souffrances. Cependant, un de nous, Georyes, hélas! était si cruellement mutilé que, mulgré tous les efforts possibles, nous vimes qu'il allait partir... Alors notre sœur dit des choses si bien trouvées dans son ame pour celle de notre camarade, que Georges, plaçant

la tête sur son genou, embrassant le ment qu'elle lui présentait, et lui serrathe. pour la remercier, rendit tout tranquiles: son dernier soupir... Ce brave Genga . suis bien certain que la bonne seur le ». droit au ciel! Quant à nous, Monsies, ta-t-il, elle nous combla de soins a mui porter à l'ambulance, où nous fina : traités. Mais sans les sœurs, voyez-sou, e trois quarts des soldats blessés aureien m. combe... Il n'y a que ces cœurs-là per s voir ce qu'il faut faire et dire pour seus-tres... Aussi nous les aimons et repen tellement qu'il n'est pas un de nonsqu'il fit un devoir de donner pour elles la sie a d'ailleurs, il leur a due plus d'une sou, co: vous voyez...

« A ce moment, le soldat regardant su: de lui semblait continuer de se crose Crimée. Il restait sous le coup d'une de s. bites illusions que produisent certaine semblances sur des imaginations ariset des cours souffrants, et ce ne susquier un assez long repos, et de bonnes prede ma part, qu'il reconnut son erreur.

Après avoir entendu le récit de « > qu'il est impossible de ne pas croire, un porte tous les caractères de la véracité, et: serait inutile d'ailleurs de rejeter, pas défaut de celui-ci, je pourrais en citer : autres semblables, qui nous sont aller par des milliers de témoins, je vous le manderai pour la troisième fois, tour vous qu'on puisse dire trop de bien !: sœur de Charité?

Mais, direz-vous, ce n'est point parr ment à la religion catholique qu'on u. Il y a son équivalent dans les autres ne gions, notamment dans le protestantisme

Vous vous trompez, c'est un fruit div 2. ne saurait bien murir qu'au soleil ariet. catholicisme. Il y a partout, cela est enze des jeunes personnes nées avec des discetions aussi heureuses, plus heu euses, être encore que la sœur de Charité qui s' aura le plus édifiés par ses œuvres. La cela ne suffit pas; il faut que ces d'istions arrivent à un complet déveloplesse. pour obtenir le résultat voulu per la du Providence. Or, il n'y a que dans la n gion catholique que cela puisse se fare / n'entreprendrai point d'expliquer longment comment une jeune fille faible ! mide devient une sœur de Charité forte intrépide. Il y a là un mystère de la site que l'œil de l'homme ne saurait pénétre. qui d'ailleurs ne suit pas toujours la mi? marche. Tantôt c'est un éclair qui vi !: pôle à l'autre avec une rapidité incross. répandant aussitôt sa lumière; tantot in une semence imperceptible qui pase? longues années avant de derenir un r. sur les branches duquel les petits ou les puissent se reposer. Quoi qu'il en soi, dirai ici, en général, que, comme : a point d'esset asns cause, il ne sur avoir de sœurs de Charité sans rause ? les produisent. Or voici celles qui, st. moi, doivent le plus y contribuer. Cat de

339

ation toute de piété, la sainte communion, e culte de la sainte Vierge.

Cette sour de Charité que vous voyez emplir avec tant d'aisance les difficites demirs de sa charge, il y a longtemps qu'elle n a pris le goût, assistant souvent au saint acrifice de la Messe, peut-être même tous es jours; elle voyait la sœur de sa paroisse, hargée du soin des pauvres et de l'éducation les enfants, de la sienne, par conséquent, evenir de la table sainte dans une attitude ni dénotait plutôt l'ange que la femme : Voilà ce que tu seras un jour! » lui disait lors je ne sais quelle voix secrète, celle de a conscience, celle de son bon ange, et peuttre encore un écho de celle de sa mère. C'est insi ou à peu près que lui est venue la prenière idée de devenir sœur de Charité. Et omment l'aurait-elle eue, si elle ne lui vait été donnée? Vous me demanderez eut-être comment se fit la première. La remière! mais c'est une création. Elle ient de Dieu, par conséquent c'est une ause qui renferme toutes les autres. Nous 'avons point à nous en occuper ici, attendu ue nous voulons expliquer comment les hoses se passent ordinairement.

L'idée qu'a conçue notre pieuse petite lle de se faire un jour sœur de Charité ne i quitte ni jour ni nuit. Grâce aux nomreux exercices de piété auxquels elle se vre, cette idée s'est développée rapidement et est devenue même une détermina-on arrêtée. Mais comment la mettre à exéution? Elle si attachée à sa famille pourra-elle s'en séparer? Elle, si faible, sous tous es rapports, pourra-t-elle accomplir les randes choses qui vont lui être commanées? Seule, non, mais avec Jésus-Christ, vec ce Dieu infiniment puissant et bon u'elle a reçu déjà bien des fois dans la sinte communion, et qu'elle pourra receoir, dans la suite, toutes les fois que le esoin s'en fera sentir, il n'est rien qu'elle

Elle s'est donc dévouée. O Jésus l que le irdeau est lourd pour ses faibles épaules, lors même que vous voulez bien le porter vec elie! Et puis, quel vide s'est sait tout coup autour d'elle! Plus de mère surtout! ourra-t-elle vivre dans un tel isolement? 'andis qu'elle porte les yeux sur votre croix, our apprendre à supporter les plus cuisanes douleurs, elle a entonné ces paroles que ous adressates autrefois au disciple bienimé en lui montrant la sainte Vierge : Voii votre mère. ( Joan. xix, 27. ) C'est sa mère, n effet; elle la prend pour sa consolatrice, on modèle et son guide, et il n'y a plus rien u'elle ne fasse désormais, avec joie, sous sa rection.

Voilà, en quelques mots, comment naît et s' forme la sœur de Charité. Tels sont les léments principaux qui la constituent. Or, omme ces éléments se trouvent dans la region catholique, et ne se trouvent même ue là, je suis en droit de conclure que c'est cette religion sainte que nous la devons. Vous allez peut-être me répéter qu'il y a

son équivalent dans les autres communions, notamment dans le protestantisme, comme on a pu le voir encore dans la guerre de Crimée.

Non, l'équivalent n'y est pas. Demandezle à Voltaire, qui n'hésite point à dire, malgré son peu de sympathie pour le catholicisme, que le dévouement généreux de la sœur de Charité n'a jamais été imité qu'imparfaitement chez les peuples séparés de la communion romaine. Demandez-le à cet académicien, déclarant hautement, à son retour de Londres, qu'il n'a pu trouver là nos sœurs de Charité. Demandez-le, enfin, à ce soldat de Crimée avouant qu'il n'y a que ces cœurs-là pour savoir dire et faire ce qu'il faut pour eux.

Non, l'équivalent n'y est pas, ni ne saurait y être, parce qu'il n'y a point ailleurs une pareille école d'amour et de sacrifice! Vous y trouverez peut-être la contrefaçon de la sœur de Charité, si je puis m'exprimer de la sorte, ou bien encore une imitation, une copie plus ou moins imparfaite de co beau tablean; mais le tableau lui-même, ce pur, ce divin tableau fait de main de maître, ce tableau signé: Jésus-Christ, ce tableau animé, parlant et agissant, jusqu'à un certain point, comme Jésus-Christ lui-même, vous ne pouvez le trouver que dans la religion catholique, parce qu'il n'y a que là que la plus faible créature, ayant reçu son Dieu dans la sainte communion, puisse répéter, avec vérité, après le grand Apôtre: Je vis, mais ce n'est plus moi qui vis désormais, c'est le Christ qui vit en moi:« Vivo autem. jam non ego; vivit vero in me Christus. » (Galat. 11, 20.)

Pendant la guerre de Crimée, Miss Nightingale entreprit de faire, pour nos alliés protestants, ce que faisaient, pour nos soldats, les sœurs de Charité. Une de ses compagnes a publié, à ce sujet, un ouvrage dont vient de rendre compte une lettre adressée au Précis historique de Bruxelles. Voici quelques extraits de cette lettre:

«Le livre est écrit avec une admirable simplicité, et, à ce titre, il fait grande sensation parmi les hommes sincères de la communion anglicane. C'est un hommage rendu par une personne naïve, dans l'exercice des fonctions de la charité, à l'influence des idées catholiques.

« Je n'insisterai pas trop sur certains détails pénibles pour l'Eglise anglicane. Il a fallu, pour compléter le nombre nécessaire, recourir au personnel des hôpitaux de l'Eglise établie. On a donc, comme de juste, choisi celles qui paraissaient convenir aux hôpitaux militaires de l'Orient; on leur a assuré un salaire proportionné aux difficultés de la situation. En bien l'épreuve faite, il a fallu renvoyer en Angleterre la moitié de ces gardes salariées..., pour cause d'inconduite et d'ivrognerie. C'est l'auteur, témoin oculaire, qui constate ce fait et qui se lamente sur le sort des hôpitaux anglais, en Angleterre même, confiés à de pareilles gardes-malades. En Orient, on ne pouvait jamais compter sur elles; il est arrivé à l'au-

teur même de ce récit de trouver la gardemalade ivre-morte à côté du chevet du mo-

ribond qu'elle aurait dû soigner!

« Ou'était-ce donc en Angleterre, où ces personnes sont libres de toute surveillance? Nous avons passé par là, » dit l'auteur, « pour prendre connaissance de nos fonctions, et ce que nous y avons vu, en fait de désobéissance aux ordres des médecins et de cruauté envers les malades, remplirait des pages et ferait frissonner le lecteur. — Oui, frissonner, comme nous avons frissonné nousmême en voyant tel pauvre innocent introduit dans cette atmosphère empestée d'un hôpital de Londres, où l'on entendait plus d'horreurs en un jour qu'on en aurait en-tendu pendant un an dans un hôpital militaire. - Pourquoi cela? l'auteur n'ose trop le dire; mais il le donne à entendre : c'est que la charité catholique n'a pas passé par

« Entourée de ces difficultés, ayant à lutter d'ailleurs contre les exigences administratives des hôpitaux, notre Anglaise arrive dans un hôpital organisé, d'après les idées catholiques, par les sœurs de Charité. Alors, son admiration se traduit naturellement en éloquence: c'est à ses yeux la perfection du genre. Là-dessus, elle nous redit, comme témoin irrécusable, ce que tout Catholique

sait depuis longtemps : le dévouement de mirable des sœurs de saint Vincent de la leurs soins intelligents, le respet quiinspirent à tous ceux qui ont en le bour de les connaître de près. L'auteur de mi les a vues, en outre dans leur établissers d'enfants trouvés à Galata. Economistate même :

« Depuis deux cents ans, partout ei m trouvez une armée française, vous recendes sœurs de Charité; et, au milieu da son d'horreur et malgré la licence des erne, n sœurs sont partout respectées et rism Elles ont un bouclier que personne von l'audace de toucher. Sur le champ de busi comme dans les hopitaux, elles present croire dans leurs couvents. La première his tion venue leur sert de retraite, la creinte Dieu fait leur sûreté, et une sainte motaest un voile universellement respecté. No visitames la maison-mère de Galata, cat = merveille.

« Nous y vimes, dit-elle, une sœur qu's nait dans ses bras une petite Italieme w yeux noirs; un petit Allemand aux yeus lies était sur ses genoux, tandis qu'un n'a russe s'accrochait à sa robe. Toutes cauns étaient à l'œuvre pour le soulagement te enfants les plus malheureux et les plus s

luissés du monde. »

#### SOLEIL.

Objections. - Mon Dieu à moi, c'est le soleil. - Sans lui, nous ne verrions rien; sans lui, rien ne subsisterait, nous n'existerions pas nous-mêmes. — Aussi est-ce lui seul que je prie et à qui je rends mes adorations. - Les premiers Chrétiens ne voyaient pas autre chose, dans le Christ, que le soleil.

Réponse. - Vous voulez dire sans doute que, pour vous, la plus éclatante image de la Divinité, c'est le soleil, en qui se réflé-chissent, en effet, comme dans un miroir, la grandeur, la puissance, les plus frappants attributs de la Divinité? Vous voulez dire que c'est vers cet astre que vous tournez les yeux pour mieux vous rappeler celui qui donne à tout l'existence, et à qui vous devez vos adorations, en votre qualité de créature raisonnable?...

Mais non, répondez-vous. Mon Dieu, c'est véritablement le soleil; c'est à lui seul que je crois tout devoir; c'est lui seul aussi que

je prie et que j'adore.

C'est un peu fort! Alors, tous les astres qui brillent au firmament étant de la même nature que le soleil seront des dieux pour vous. One de divinités vous aurez dans votre olympe ! Ce sera le paganisme renouvelé, et quelque chose de pire encore : car les dieux des païens avaient une bouche, du moins, comme disent les Ecritures (Psal. cxm, 5), s'ils ne savaient point parler, des yeur, s'ils ne voyaient point, des oreilles, s'ils n'entendaient point, des narines, s'ils né sentaient point, des mains, s'ils ne palpaient point, des pieds, s'ils ne marche point, un gosier, s'ils ne pouvaient ce mais votre Dieu à vous, il n'a rien de 15 cela, pas même l'apparence.

Les païens l'ont reconnu aussi pour De...

me direz-vous.

Belle recommandation, il faut en marnir! Remarquez d'ailleurs qu'ils en re :naissaient beaucoup d'autres, et su des de ces divinités subalternes, un Dies + périeur, gouvernant tout, et donnant an jusqu'à un certain point, satisfaction i 4 raison, qui veut la toute-puissance dats Divinité. Remarquez encore que ce ner point le soleil lui-même, ce globe de le sans intelligence, qu'ils ont, généraleus parlant, regardé comme Dieu, mais : " celui qui le dirigeait ou qui était cess : diriger, d'après leurs fables, où nous trouvons encore une ombre de la vir.? D'où vous conclurez que j'ai eu parte? ment raison de dire que voire adoration :soleil est quelque chose de pire que le per nisme.

J'aurais pu ajouter que c'est quelque 🗪 de pire que l'absurdité même : cer pre comme vous dites, adorer, l'enfent de ca ans en sait là-dessus autant que le ples > bile philosophe, tout cela suppose nécesar rement un Etre qui nous voit, sous cesse... et peut nous exaucer. Or le soleil ne perien de tout cela, rien absolument. vous le dira l'homme même le plus al estre. D'où je conclus qu'il y a plus que de l' surdité à agir comme vous failes à l'eget du solei).

Sans lui, dites-vous, nous ne verriens

Vous vous trompez, en parlant d'une manière aussi absolue. Il peut être suppléé,
et il l'est souvent, en effet, dans les attribuions qu'il a de manifester à nos yeux les
bjets matériels. Mais, quand bien même
e que vous affirmez serait aussi vrai que
ous le dites, et plus vrai encore, s'il est
cossible, la belle preuve de divinité, lorsqu'il ne voit rien lui-même de ce qu'il fait
oir aux autres ! Le soir, au lieu d'adresser
otre prière au soleil, qui est couché,
omme on dit vulgairement, et qui ne vous
ait plus rien voir, vous devriez, pour être
onséquent, l'adresser au flamheau plus ou
nois modeste qui le remplace alors pour
ous, fût-il de suif, d'huile ou de résine;
uisque c'est par lui seulement que vous
oyez les objets qui frappent encore vos reards.

Sans lui, avez-vous ajouté, rien ne subisterait; nous n'existerions pas nousnêmes.

Vous parlez là encore d'une manière beauoup trop absolue, puisque tout peut exiser, rigoureusement parlant, sans le soleil, nême la lumière. La Bible nous dit, en ffet, que la lumière existait avant que le oleil, créé plus tard, eût brillé dans les ieux; et l'expérience de chaque jour nous ait reconnattre à tous cette lumière primiive, indépendante du soleil. « Elle est parout. encore qu'elle ne brille pas toujours, » 'écrie l'abbé de Frayssinous, dans une de es conférences (Moise considéré comme hisorien des temps primitifs): « un légerchoc la ait jaillir des veines d'un caillou; les phéiomènes phosphoriques la montrent dans es minéraux ou dans des êtres vivants; e frottement la tire en gerbe des corps élec-riques; elle sort abondamment des végétaux t des animaux qui se décomposent ; quolpuesos de vastes mers se montrent toutes umineuses; si, dans la nuit, vous allumez in sambeau, à l'instant un grand espace est clairé. Or cette lumière dont nous venons le parler ne tire pas son origine du soleil : ile fait partie de cette lumière élémentaire jui sut créée le premier jour, et qu'on peut egarder comme un premier fonds dans lejuel le Créateur devait puiser celle qui tait nécessaire pour rendre lumineux le oleil et les astres. C'est là cette lumière qui e combine avec tous les corps de tant de nanières différentes, s'en dégage ou y deneure cachée suivant les circonstances, et que un si grand rôle dans les phénomènes bimiques. »

Ainsi, comme nous l'avons dit déjà, tout eut exister, rigoureusement parlant, sans e soleil; tout, même la lumière, dont il aratt cependant l'indispensable foyer. Mais, uand bien même cet astre serait une des onditions nécessaires de notre existence et e celle des autres, s'ensuit-il que nous derions ou que nous pourrions du moins le exarder comme notre Dieu, le prier et l'a-orer comme tel? Point du tout, Autrement,

il faudrait dire aussi que nous devons ou que nous pouvous regarder comme des divinités, les prier et les adorer comme telles, l'air, sans lequel nul de nous ne saurait exister un seul instant; l'eau, qui n'est pas moins nécessaire à notra existence; la terre, d'où notre corps fut tiré primitivement, d'où vient chaque jour tout ce qui sert à sa conservation, et sur laquelle il repose. Que dis-je? Mais il faudrait que, le soir, pendant la rigueur de l'hiver, la famille se tournât vers le foyer domestique, sans lequel elle périrait de froid, et qu'elle adressât sa prière et ses adorations à ce Dieu conservaleur, en l'absence du soleil.

SOL

Ce qui vous fait illusion par rapport au soleil, ce qui vous porte à le regarder comme un Dieu, plutôt que les autres objets dont je viens de parler, c'est son élévation sans doute, sa magnificence; c'est cette immense quantité de lumière dont il est l'inextinguible foyer, et qui, sortant de lui sans mesure et sans fin, se répand partout dans l'espace, enveloppe la terre, la pénètre, et semble tout animer de son feu vivifiant. Enfant! qui ne comprenez pas que le plus petit rayon de la pensée est infiniment plus que tout cela; en sorte que si la créature pouvait être mise à la place du Créateur, c'est l'homme, doué de raison, qui serait le Dieu de ce monde, bien loin de trouver son Dieu en lui ou dans quelqu'une des parties qui le composent.

Rappelons-nous à ce sujet la pensée bien remarquable, mais en même temps bien naturelle d'un grand philosophe.

« L'homme n'est qu'un roseau, le plus faible de la nature; mais c'est un roseau pensant. Il ne faut pas que l'univers entier s'arme pour l'écraser. Une vapeur, une goutte d'eau suffisent pour le tuer. Mais, quand l'univers l'écraserait, l'homme serait encore plus noble que ce qui le tue, parce qu'il sait qu'il meurt, et l'avantage que l'univers a sur lui, l'univers n'en sait rien. » (PASCAL, Pensées chrétiennes.)

Quelques personnes vont nous arrêter peut-être ici, en disant: « Qu'est-il besoin de s'étendre si longuement sur une objection qui n'est pas sérieuse, dont il n'était pas nécessaire de parler, et qu'il fallait tout au plus tourner en ridicule?

C'était bien notre avis, à considérer la chose en soi; et on a dû s'en apercevoir à certains passages de notre réfutation. Mais convaincu, d'un autre côté, que cette objection est beaucoup plus répandue qu'on ne pense, dans nos campagnes principalement; qu'elle y fait beaucoup de mai, qu'elle s'élève même quelquefois au - dessus des classes inférieures de la société, nous avons cru qu'il ne fallait ni la passer sous silence, ni même la traiter trop légèrement. Deux faits que nous allons citer confirmeront ce que nous avançons ici, et ajouteront encore, s'il en est besoin, à notre réfutation.

Un de mes amis se rendit, un jour, chez un cultivateur, alors dangereusement malade, pour lui offrir les consolations de la religion. Comme ce cultivateur passait pour un homme excessivement simple, le prêtre ne crut pas devoir employer beaucoup de préambules pour lui annoncer le but de sa visite.

SOL

« Eh bien! mon bon paroissien, » lui ditil, « vous voilà au lit, assez malade.

— Bien malade même, M. le curé; bien malade, je vous l'assure. Je crois que je ne m'en

relèverai pas.

- —Il faut espérer que vos craintes nese réaliseront pas; mais, en tout cas, vous ferez bien de prendre vos précautions: la prudence, comme on dit, est mère de la sûreté.
- C'est très-vrai. Aussi ai-je eu soin de mettre ordre à mes affaires.

- Oui; mais le plus important n'est pas fait encore.

- Ou'en savez-vous?

- Et vos affaires de conscience?

- Eh bien! précisément mes affaires de conscience sont parfaitement réglées.
  - Quoi I sans moi?

— Mais oui, sans vous : je ne suis pas des ▼ô!res.

— Comment, vous n'êtes pas des nôtres l » reprit vivement le pasteur, surpris au dernier point de ce qu'il venait d'entendre. « Vous n'êtes pas protes ant, cependant; il n'y en a point dans la paroisse.

- Je ne suis pas plus protestant que Ca-

tholique.

—Qu'êtes-vous donc? Car, aprèstout, vous devez avoir une religion, puisque vous parlez de conscience.

—Mon Dieu, à moi, » s'écria le malade d'une voix sèche, et avec cet air de satisfaction qu'ont les gens de cet e trempe lorsque, disant quelquefois les plus grosses sottises, ils croient s'être élevés au-dessus du vulgaire, « mon Dieu, c'est le soleil.

—Le soleill » dit le prêtre, en faisant quelques pas en arrière; « le soleil! Vous voulez

sans doute plaisanter, mon ami?

— Non, vraiment, je ne plaisante pas. Je parle, au contraire, avec tout le sérieux d'un homme qui est à l'article de la mort. Je vous le répéterai donc encore une fois: Oui, mon Dieu, à moi, c'est le soleil! A telles preuves que je ne manque pas de lui faire ma prière, le matin, quand il se lève, le soir, quand il se couche, et que je puis même répéter ici, devant vous, cette belle prière que j'ai, depuis longtemps déjà, gravée dans le cœur. »

En achevant ces mots, il avait ôté son bonnet, et, se redressant un peu pour prendre une posture plus respectueuse, il récita, avectout le sérieux d'un homme qui s'adresse réellement à la Divinité, une longue et emphatique prière au soleil, dont nous dirons

plus tard la source.

Le prêtre n'avait pu donner ni refuser son consentement à cet acte si bizarre de religion. Il était resté debout, les bras abaissés, tout le corps immobile de stupeur. Dès que le malade eut achevé son extravagante

prière: « Eh bien le dit-il d'un air de triomphe, « qu'en pensez-vous? » Il n'en put dire davantage, et, se laissant aller sur son lit, il retomba dans un abattement profond où le tenait habituellement sa maladie, et d'où l'avait un instant tiré la discussion religieuse, si intéressante pour lui, que nous rapportons ici jusque dans ses plus petits détails.

« Ce que j'en pense, » reprit le prêtre, « c'est que... » Et il n'en voulut pas dire davantage. Voici, du reste, ce qu'il pensait. Notre malade était atteint d'une fièvre typhoïde qui avait pris, depuis plusieurs jours, un caractère très-alarmant. Tout le monde sait que les symptômes cérébraux sont fréquents dans cette maladie. Il s'imagina done que tout ce qu'il venait d'entendre n'était pas autre chose que l'effet du délire. Cette pensée le soulagea; car il s'était senti pro-fondément affligé de trouver l'un de ses paroissiens dans de semblables dispositions, à l'heure de la mort principalement. Voulant donc s'assurer si ce qu'il venait de penser était vrai, il s'approcha du lit du malade. et, lui ayant pris le bras, il compta attentive-ment les pulsations. « Cent!... » dit-il d'une voix brusque et mécontente, et en repous-sant vivement le bras qu'il avait un peu attiré à lui. « C'est singulier ! » ajouta-t-il. « cet homme n'a point une grande fièvre; ce n'est donc point le délire? — Mais non, œ n'est point le délire, » reprit le malade, comme éveillé en sursaut. « Je vous l'ai déjà dit, c'est très-sérieux; mon Dieu, à moi, c'est le soleil. » Et comme pour se confirmer dans sa foi, et montrer au prêtre qu'elle n'était pas si absurde qu'il pouvait se l'iniaginer, il répéta, sinon quant aux mots, da moins quant au sens, les objections que nous avons mises en tête de cet article, et auxquelles nous avons déjà répondu. Le prêire y répondit aussi à peu près de la même manière que nous venons de le faire.

Ajoutons seulement qu'il y evt dans le courant de la discussion, mais surtout à la fin, quelques traits particuliers provenant de la profession qu'avait toujours exercée celai qu'il s'agissait de ramener à des idées plus saines, et de l'état dans lequel il se trouvait actuellement.

« Et comment n'aurais-je pas regardé le soleil comme mon Dieu, moi qui en recevais à chaque instant de si grands bienfaits? » s'écriait d'une voix de plus en plus croissante notre malade. « Lorsque j'étais au milieu de mes champs, n'est-ce pas lui qui me réchauffait? — Oui, » répondait le prêtre, « mais sans le savoir, comme aussi il vous brûlait quelquefois, et quelquefois vous laissait tout glacé. — N'est-ce pas lui qui réchauffait mes grains, les faisait monter et mûrir? — Oui, il faisait croître et mûrir vos moissons; mais regardez-vous aussi comme des divinités la terre, l'eau, l'air, aussi nécessaires, sinon plus, aux moissons, et à toute la création terrestre, que la chaleur du soleil? — C'est vrai, » disait le malade, qui paraissail réfléchir sérieusement à ce que lui repré-

entait le prêtre, et ne plus tenir aussi miniatrément à ses idées que dans le comnencement, « c'est vrai, mais il faut convenir ussi que c'est le soleil qui met l'air en nouvement, qui fait monter et descendre la duie, qui donne à la terre sa fécondité. e vent met aussi l'air en mouvement, il ait monter et descendre la pluie, il contribue la fécondation de la terre... Adorez-vous e vent? Pauvre aveugle, qui ne voyez pas ju'une force, quelque grande qu'elle soit, l'est rien sans celui qui la met en action, et que, quand cette force est sans intelligence, est souverainement absurde de s'adresser elle et surtout de la regarder comme une livinité. Vous voilà en ce moment bien nalade, renfermé entre quatre murs, étendu ur un lit de souffrances : appelez donc le oleil à votre aide, vous verrez ce qu'il ourra faire pour vous. Hélas l si je me mets ntre lui et vous, si j'y mets seulement un ideau de drap ou de mousseline, il n'est as capable d'écarter ce faible obstacle pour enir vous réjouir seulement par sa préence. Cette idée m'en suggère une autre ien plus effrayante encore pour vous. Vous enez de me le dire vous-même, bientôt la nort va vous frapper: que pourra faire alors our vous votre Dieu? Votre âme, toute pirituelle, sera inaccessible à ses atteintes, il votre corps, enseveli à six pieds sous erre, ne le sera guère moins. En vain vos oreligionnaires, si vous en avez... — Beauoup, » affirma le malade. — « C'est incroya-lel » continua le prêtre. « Quoi qu'il en soit, m vain vos coreligionnaires l'invoqueront ourvous; il serait plus expédient, peut-être, l'invoquer la terre qui vous couvrira, ou eau qui, en filtrant à travers la terre, arrirera du moins jusqu'à vous. »

Le prêtre venait de parler avec une chaeur d'âme qui n'était pas moins propre à aire partager sa conviction que la lucidité les idées qu'il avait émises. Aux dernières bervations que nous avons rapportées, le nalade ne répondit rien. « Eh bien! » dit le rêtre, « qu'en pensez-vous donc? — Pas rand'chose, » reprit le malade d'une voix aible; et, se tournant le long du mur, il arut manifester le désir de se livrer seul à

es réflexions.

Le prêtre dont nous parlons était doué l'un tact exquis. Il savait par expérience que vouloir aller trop vite en certaines cironstances, c'était s'exposer à rétrograder, omme on dit communément. Il savait surout que, quand il s'agit d'obtenir un changement d'idées, on ne saurait aller avec trop le circonspection, attendu que l'amour-ropre, qui ne nous quitte jamais, ne nous sermet guère de dire oui et non, presque en nême temps, sur le même objet. Il prit donc songé du malade et se retira, priant Dieu our lui et se promettant bien de revenir rudemment à la charge dès qu'il le pourait. Il y revint, en effet, plusieurs fois, et, i la fin, à force d'éclaircissements et d'exiortations, à force de prières et de larmes, et c'assistance de cette divine grâce que

Dieu ne refuse jamais à ceux qui la demandent dans de saintes dispositions, il eut la consolation d'ouvrir les yeux à ce pauvre aveugle et de le voir mourir avec tous les secours de cette divine religion dans le sein de laquelle il avait eu le bonheur de naître, et qu'il avait longtemps pratiquée fidèlement.

Cette absurde et coupable aherration, avons-nous dit déjà, n'est pas aussi rare en France qu'on pourrait se l'imaginer, mais elle est beaucoup plus commune que partout ailleurs dans la localité à laquelle appartenaient ceux dont nous venons de parler. Cela tient à une circonstance dont nous allons rendre compte actuellement.

Il y avait dans la localité, je dirais presque à la tête de la localité, un homme de beaucoup d'imagination, mais d'un esprit léger, et d'un cœur plus léger encore. Cet homme, que nous ne nommerons point d'ailleurs, est mort peu après celui dont nous venons de parler, avec des sentiments également chrétiens, que nous n'avions guère sujet d'attendre de lui, car il n'en manifesta guère pendant le cours de sa longue carrière. Comme la plupart de nos mauvais Chrétiens, qui ne veulent point encourir le reproche d'être sans religion, il s'en sit une à sa mode. A cet effet, il composa ou prit je ne sais où cette prière au soleil dont nous avons parlé plus haut, qu'il fit imprimer et à laquelle il donna la plus grande publicité possible. Nous avons eu occasion de la voir plusieurs fois. Si on nous l'eût présentée comme l'œuvre d'un idolâtre ou d'un rhétoricien, qui en eût fait un jeu de l'imagination, nous eussions dit : « Ce n'est pas mal! » Mais la prendre au sérieux, l'offrir surtout comme pouvant et devant même remplacer cette divine prière composée par Jésus-Christ lui-même, et qui nous montre la grande famille humaine prosternée aux pieds du Père céleste, dont la puissance et l'amour gouvernent les âmes aussi bien que les corps, c'était par trop d'impudence. Elle eut, dit-on, beaucoup de vogue chez les francs-maçons. Nous aimons à croire, pour l'honneur du corps, que ce ne fut que dens les loges inférieures. Quoi qu'il en soit, elle se répandit dans la campagne, où elle fit beaucoup de mai, comme nous venons de le reconnaître, et elle pénétra même dans quelques familles élevées au-dessus des derniers rangs de la société.

Nous neus rappelens surtout l'avoir trouvée chez un de ces médecins qui, tout occupés de soigner les corps, finissent par s'imaginer qu'il n'y a pas autre chose, et agissent

en conséquence.

Comme j'étais assez lié avec lui par la fréquence des rapports que nous avions naturellement ensemble, étant souvent appelés l'un et l'autre auprès des mêmes malades, je lui disais souvent : « Eh bien! quand donc reviendrez-vous à la religion? Vous ne sauriez croire combien voire exemple aurait d'influence sur les autres. » Il ne répondait pas grand'chose à toutes mes sollicitations,

qui, quelquefois, étaient un peu pressantes. Un jour, pourtant, il sut plus explicite: · Vous savez bien, » me dit-il, « que, pour faire acte de religion, je n'ai pas besoin d'aller me renfermer dans votre église. Notre temple, à nous, c'est la nature; notre Dieu, c'est le soleil. » Et là-dessus, il récita la prière dont je viens de parler et débita assez longuement les sottises qui ont cours à cette occasion. Je lui répondis sur le ton de la plaisanterie : « Je croyais, docteur, que nous avions pour mission l'un et l'autre de combattre la folie. Si nous aidons à la propager, nous allons précisément contre notre vocation. - La foliel la foliel c'est bientôt dit. Mais vous-mêmes, Chrétiens, n'êtesvous pas aussi des adorateurs du soleil? Nous, adorateurs du soleil! nous, dont la religion n'est qu'esprit et vérité! — Oui, sans doute, en un sens; mais il n'en est pas moins vrai que, pour les premiers Chrétiens, le Christ n'était que le soleil. Voilà pourquoi il est appelé soleil de justice; voilà pourquoi le jour où les Chrétiens s'assem-blaient pour prier était appelé le jour du soleil; voilà pourquoi ses apôtres sont au nombre de douze : ce sont les signes du zodiaque; voilà pourquoi il est censé naître à l'époque où le soleil commence à croître... –Et il est censé mourir, » lui dis-je, prenant aussitôt la parole, « à l'époque où... — C'est que, voyez-vous, » reprit-il d'un ton assez embarrassé, « les rapprochements ne sont pas toujours exacts sons tous les rapports. Eh bien! vous avez raison; la vérité est sortie de votre bouche indépendamment de votre volonté, peut-être. Ce n'est là qu'un rapprochement, et encore n'est-il pas exact. Il faut convenir que les hommes sont bien fous de se mettre l'esprit à la torture, pour s'aveugler relativement aux choses qu'il nous importe le plus de connaître. Quoi l voilà un fait le plus universellement attesté, le plus généralement cru, peut-être, de tous les faits de l'histoire, l'existence de Jésus-Christ, et il se rencontre des hommes qui s'efforcent de le faire passer pour une allé-gorie. Mais, avec une telle méthode, il n'y a pas de fait qu'on ne puisse ébranler et faire révoquer en doute. Vous croyez bien à l'existence de Napoléon, n'est-il pas vrai? - Autant et plus, s'il était possible, qu'à mon existence propre, et tout le monde en dira autant que moi. — Oui, sans doute, en re moment; mais plus tard, dans deux mille ans, je suppose, croyez-vous que des esprits bizarres ne pourront pas dire de lui quelque chose d'analogue à ce que vous venez de Plus folles imaginations! et Jésus-Christ ne dire de Jésus-Christ?

« Vous prétendez, diraient-ils, qu'il y eut, à la fin du xviii siècle et au commencement du xix, un guerrier célèbre, un héros, du nom de Napoléon. C'est une illusion. Ce héros n'est pus autre chose que le soleil. Voyez plutot: Sa vie est un grand jour, jour d'éclat d'abord, puis de tempête et d'orage. Tant qu'il monte, tout s'incline, brûlé par ses seux; quand il s'abaisse, tout se relève. Parmi ses lieutenants, n'en complex-vous pas

douze principaux? Ce sont les signes du 20diaque. Né dans une tle, au sein de l'obscurité, il va mourir dans une autre ile, également au sein de l'obscurité. N'est-ce pas là le soleil, qui se lève du sein des mers, environne de nuages, et va se coucher dans le sein des mers, également environné de nuages?

« — Des phrases, » me dit le docteur, « des phrases ! Naura-t-on pas alors, comme aujourd'hui, l'histoire, la tradition, les monuments, la terre entière où se trouve gravé son nom, pour allester son existence?

« — Sans doute, mais n'avons-nous pas autant de témoignages et plus encore peutêtre, pour attester l'existence de Jésus-Christ, que vous en aurez alors, que vous n'en avez même dès aujourd'hui, pour attester l'existence de Napoléon? Cela ne vous empêche pas de dire que Jésus-Christ n'est pas autre chose que le soleil.

« Vous me permettrez de vous lire, à ce sujet, un remarquable passage d'une conférence sur la religion que j'ai précisément à

la main :

« Je sais, dit l'abbé de Frayssinous, que, par des rapprochements bizarres et forcés, des passages tronqués, des suppositions arbitraires et des réticences affectées qui ressemblent à des mensonges, on peut tout obscurcir, et d'erreur en erreur, de chimère en chimère, en venir jusqu'à dire que les Chré-tiens n'ont pas connu jusqu'ici leur religion, et que les premiers sectateurs du christianisme ne prétendaient adorer dans Jésus-Christ que le soleil. Mais je sais aussi qu'avec de sembla-bles manières de procéder, il n'est pas de solie qu'on ne puisse répandre. Hé quoi! d'insames sectaires du 111° siècle, nommes Manichens, faisant un mélange monstrueux du christionisme et de l'idolatrie, auront confondu dans leur culte insensé le Christ et le soleil; des calomniateurs obscurs auront accusé les Chrétiens d'adorer le soleil, parce qu'ils se réunissaient pour les exercices de leur culte le jour même que les Latins appelaient le « jour du soleil, » comme on les accusait aussi de se nourrir dans leurs mystères secrets de la chair d'un enfant, parce qu'ils recevaient la divine Eucharistie; des esprits singuliers auront remarqué quelque froide analogie entre certains points des mystères du Christ el quelques constellations, et dès lors la croyance la plus antique, la plus invariable, la plus universelle du monde chrétien, sera complée pour rien! et nos monuments historiques qui remontent d'age en age au berceau même du christianisme, devront s'effacer devant les sera plus que le soleil, et les apôtres qui ont fondé sa religion ne seront plus que les signes du zodiaque! sut-il jamais plus pitoyable exces? Ainsi les premiers propagateurs du christianisme, qui proposalent à l'imitation des peuples la charité, la douceur, la patience, la sainteté de Jésus-Christ, ne prétendaient prêcher que les vertus du soleil! Ainsi ces martyrs généreux, qui donnaient leur sany pour la foi de Jésus-Christ, mouraient pour l'amour du soleil! Ainsi ces pasteurs, ca

teurs, ces apologistes, qui combattaient bildtrie, qui enseignaient l'unité d'un Dieu deur du soleil et des astres, qui rejetaient ame impie tout hommage qui ne s'adressait à ce seul Dieu véritable, travaillaient nmoins et s'exposnient à mourir pour blir le culte idoldtrique du soleil! Et vous si, ô grand Paul, lorsque, dans ces Epitres essées aux villes les plus florissantes de pire romain, vous préchiez hautement us-Christ mourant sur la croix pour le t du monde, vous n'entendiez précher que religion du soleil! ô honte! ô délire de la son humaine! Gémissons sur ces énormes rements, ou plutôt ne faut-il pas féliciter le istianisme de ce que ses ennemis ont été ré-ts, denos jours, à l'ottaquer par les plus nges puérilités? »

ous en restâmes là de notre entretien Jésus-Christ. Le docteur m'avous, du ns, ce qui n'était pas bien méritoire de art, qu'il n'avait jamais douté de son lence, les preuves qui l'attestent étant plus nombreuses et les plus fortes qu'on sse désirer. Il m'avoua également que se de ne voir dans Jésus-Christ que le il n'était point de lui, qu'il l'avait entenémettre à d'autres, et trouvée je ne sais s quels livres, mais qu'il ne fallait pas ir la tête bien saine pour l'admettre réelent. Quant au non de soleil donné à is-Christ, et au rapprochement qu'on sit entre l'astre du jour et notre Dieu, econnut avec moi que c'était la consé-nce nécessaire de l'immense éclat ivait jeté Jésus-Christ sur la terre, des ières qu'il y avait répandues, et que la ne application pouvait se faire, avec ou moins d'à-propos, à plusieurs pernages célèbres, comme je venais de le aver par l'exemple de Napoléon, sans iner en rien la certitude de leur existence. connut encore que le jour où les tidèles remblaient pour l'exercice de leur culte ivait précisément le contraire de ce n voulait lui faire prouver, puisqu'il t perdu le nom de jour du Soleil, que lonnaient les Latins pour prendre celui vur du Seianeur.

ela convenu, nous nous retirâmes chacun otre côté. Mais, en me retirant, je me is en moi-même: « Reste toujours son ation du soleil. Ce n'est pas qu'il y ne; je ne le crois pas du moins; mais il là en parler, quand l'occasion s'en prée, et cela peut faire quelquefois beaude mal. Tâchons donc de lui donner bonne leçon à ce sujet, et de la lui ren-profitable.

profitable.

samille de cet homme était toute relise. Il avait une femme surtout qui était ertu même, et une fille, encore jeune, parchait à grands pas sur les pieuses s de sa mère. Quoiqu'il ne fût pas relix lui-même, il n'était point précisément mi de la religion. Il l'approuvait et sait même beaucoup dans sa femme et sa fille, parce qu'il voyait en elle la la plus solide de toutes les honnes qualités. Ce qu'il y avait encore de bien en cet homme, c'est qu'il ne trouvait point de plus grandes jouissances que celles qu'il goûtait au sein de sa famille, mais principalement dans la société de son excellente femme, et de leur fille chérie. Aussi ne laissait-il passer aucune de leurs fêtes sans la célébrer, en présence de leurs parents les plus proches et de leurs plus intimes amis.

SOL

Nous étions au 15 août, fête de l'Assomption. Il y avait, ce jour-là, de grands prépatifs dans la maison du médecin dont nous venons de parler : c'était le seizième anniversaire de la naissance de sa fille, la bien-

aimée Marie, et sa sête patronale.

Il était convenu que cette double fête serait célébrée, le soir, avec tout l'éclat qu'on pourrait lui donner. Le salon était dans toute sa parure. Sur la table, autour de laquelle se tenaient les invités, étaient de superhes présents, destinés à celle qu'il s'agissait de fêter. Du milieu de cette table s'élevait une lampe enslammée, qui comme un globe de feu, jetait sa vive lumière dans toutes les parties du salon, et même au dehors. La fille n'était point là. Elle était retenue dans une maison voisine, comme pour lui ménager une surprise, quoiqu'elle n'ignorât rien de ce qui se passait. Quand tout fut prêt, sa mère elle-même l'alla chercher, parce qu'elles avaient encore à s'entendre sur la conduite que chacune allait tenir. Après quelques instants d'attente, la jeune fille entre au salon pleine d'émotion. Tous les regards se tournent en même temps de son côté. Le père surtout fixe sur elle des yeux qui semblent lui dire : « Ce n'est pes trop pour toi, ma fille! car je sais que tu me dédommageras amplement, par ton affection, de ces légers sacrifices. » Elle allait, en effet se jeter dans les bras de son père, qui déjà les ouvrait pour la recevoir. Ce fut le premier élan de son cœur; mais s'élant retenue, elle alla se prosterner devant la lampe, et, joignant les mains, inclinant la tête : « Je te remercie, » dit-elle, « lampe bienfaisante, de ce que tu me fais jouir de ces magnifiques présents, de ce que tu me fais voir ces parents, ces amis, qui, sans ta lumière, seraient ensevelis dans les ténèbres, et n'existeraient pas, en quelque sorte, pour moi. » Toute la société, excepté le père, avait été prévenue de ce qui allait se passer, aussi chacun avait beaucoup de peine à se contenir. Le père seul, prenant la chose au sérieux, s'écria tout interdit : « Quoi done, ma fille I la joie vous ferait-elle extravaguer? - Non, mon ami, » répondit la mère aussitôt, « elle ne fait que ce que vous faites vousmême, quand, au lieu de rendre grâces an Bienfaiteur universel, vous vous adressez au soleil, qui, l'un de ses bienfaits luiniême, n'a de mérite que celui de nous faire jouir de ses autres bienfaits. »

A cette leçon faite d'un ton moitié grave, moitié plaisant, la société partit d'un immense éclat de rire. Mais le père gardait toujours son sérieux. Il réfléchissait à la leçon, cherchait d'où elle pouvait veuir, et ne

savait trop s'il ne devait pas se fâcher. A la fin, cependant, la glace que les froides paroles de la fille et de la mère avaient fait refluer sur son cœur, se fondit sous les touchantes marques d'affection que celles-ci ne cessèrent de lui prodiguer le reste de la soirée, et la fête se termina dans la joie.

On dit que, depuis ce temps-là, notre

médecin ne parla jamais d'adorer le soleil. Puisse-t-il, en même temps, avoir tourné ses regards vers le Soleil éternel, que nous contemplons dans tout son éclat, si nous savons nous en rendre dignes, après que nos yeux se sont fermés à la lumière de ce soleil périssable !

SON

## SONGES.

Objection. — Vous nous dites qu'il ne faut pas s'en rapporter aux songes; mais est-ce qu'il n'y en a pas qui viennent de Dieu, comme le prouvent ceux dont nous parlent les saintes Ecritures, et d'autres que nous avons eus nous-mêmes quelquefois?

Réponse. -- Il est certain qu'il y a des songes qui viennent de Dieu. Les Ecritures nous le disent formellement, et lors même que nous n'aurions pas cette haute et divine autorité à l'appui d'une telle croyance, il ne nous serait guère possible encore d'en douter. Ne savons-nous pas que Dieu, comme un excellent père, comme une mère dévouée, a continuellement les yeux fixés sur nous, qu'il est à chaque instant attentif à tous nos besoins? Il ne nous abandonne donc pas plus perdant le sommeil que pendant nos veilles, et moins encore, dirionsnous, si cela était possible, à cause des dangers auxquels il nous sait alors exposés. Or cette vigilance divine ne peut s'exercer en ce moment sur nous sans nous suggéror à l'occasion de honnes inspirations, sans nous donner quelques avis salutaires. Il est donc des songes qui viennent de Dieu. Nous savons éga ement qu'il y a des anges préposés à notre garde, qui veillent sur nous jour et nuit. Or cette garde continuelle ne peut se faire comme elle le doit sans que ceux qui en sont chargés nous donnent aussi pendant la nuit quelques bons conseils. De là encore des songes qui viennent de Dieu, sinon directement, du moins par l'entremise de ses anges, qu'il a députés auprès de nous.

Bayle, que l'on ne saurait accuser de faiblesse d'esprit ni de trop de crédulité, a fait à ce sujet les réflexions suivantes, qui me

paraissent pleines de sens :

« Je crois que l'on peut dire des songes la même chose à peu près que des sortiléges : ils contiennent infiniment moins de mystères que le peuple ne le croit, et un peu plus que ne le croient les esprits forts. Les historiens de tous les temps et de tous les lieux rapportent, à l'égard des songes et à l'égard de la magie, tant de faits surprenants, que ceux qui s'obstinent à tout nier se rendent suspects ou de peu de sincérité, ou d'un défaut de lumières qui ne leur permet pas de bien discerner la force des preuves. Si vous reconnaissez une fois que Dieu a trouvé à propos d'établir certains esprits, cause occasionnelle de la conduité de l'homme à l'égard de quelques événements, toutes les difficultés que l'on fait contre les songes s'évanouissent.

Mais si quelques songes viennent de Dieu, directement ou indirectement, il en est d'autres qui ne viennent pas de lui.

Il en est qui viennent certainement du démon : il est aisé de le voir à leur laideur, à leur infernale perversité. Tout arbre se reconnaît à son fruit. Vous avez eu un songe véritablement diabolique, avez-vous dit rousmême. Il doit donc venir du démon. Qui ne sait d'ailleurs que, tandis que les bons anges veillent auprès de nous pour nous sauver, les mauvais anges, c'est-à-dire les démons, veillent également pour nous perdre? De même donc que les bons anges mettent en nos âmes, pendant le sommeil, de bonnes pensées, de bons sentiments, de saintes imges, qui sont pour nous des songes divins, de même les mauvais anges ou démons mettent aussi dans nos âmes de mauvaises pensées, de mauvais sentiments, d'infernales images, qui sont pour nous des songes diaboliques.

C'est ce que suppose cette helle prière que l'Eglise adresse au Ciel, vers le soir, au nom de tous ses enfants : « Effaçons par une amère douleur les fautes que nous avons commises pendant la longueur du jour; et tandis que nous allons être appesantis par le sommeil, que l'ennemi ne nous fasse pas de nouvelles blessures. Ce lion acharné tourne sans cesse autour de nous, cherchant quolqu'un qu'il puisse dévorer. O Pèrel défendez vos enfants à l'ombre de vos ailes. »

Quod longa peccavit dies, Amarus expiet dolor; Somno gravatis ne nova Infligat hostis vulnera. Infestus usque circuit Quærens leo quem devoret: Umbra sub alarum tuos Defende filios, Pater.

(Hymn. Dominic., ad Completorium.)

Hâtons-nous de le dire, cependant, la plupart des songes ont des causes toutes naturelles. Ce sont souvent les pensées du jour, celles principalement dont nous avons été vivement affectés, qui se reproduisent pendant le sommeil. Ce n'est point étonnant : l'âme veillant encore pendant que les sens sont engourdis, il faut bien qu'elle s'occupe aux pensées dont elle a le dépôt. Nous n'avons pas loujours la perception de cette occupation de notre âme pendant le sommeil: mais nous l'avons quelquefois, tantôt d'une manière confuse, tantôt avec une lucidité étonnante : de là les songes. Ils viennent aussi de nos sens, à cause de l'intime relation qui existe toujours, même pendant

ommeil, entre l'âme et le corps. Nos sens rieurs ne fonctionnent plus, il est vrai, s nos sens intérieurs fonctionnent en-.. Ils n'ont pas besoin alors de recevoir le ivement du dehors; ils le donnent même. lieu de le recevoir, et quelquesois avec telle netteté, que tout l'être agit beau-p mieux qu'il n'eût fait pendant la le. Comment cela arrive-t-il? Je n'en rien; mais enfin c'est une chose inconable.

insi, d'après ce que nous avons dit. les ges auraient une triple origine : Dieu, le ion, nous-mêmes. Ils viendraient de trois rces bien différentes, pour ne pas dire

osées : le ciel, l'enser, la terre.

ela admis, et il me paratt assez difficile ne pas l'admettre, on voit combien il est urde et même dangereux de reconnaître art pour interpréter les songes, quand ils besoin d'explication, ou d'y croire aveument quand ils n'en ont pas besoin.

l faut donc les rejeter tous aveuglément! direz-vous.

ion, puisque ce sont quelquefois de saints alutaires avertissements.

due faire donc en ce cas? me demanderez-

l'est bien simple. Les songes sont des isées qui nous viennent pendant le somii. Il faut donc nous conduire à leur de comme nous le faisons par rapport i pensées qui nous viennent pendant que is sommes éveillés. Ou ce sont de bonnes isées, ou des pensées mauvaises, ou bien ore des pensées d'une nature douteuse. ce sont des pensées d'une nature dou-se, il faut prier, méditer, consulter, afin e leur nature bonne ou mauvaise se maeste à nos youx. Tant que ce résultat ne

sera point obtenu, abstenons-nous par prudence. Si ce sont des pensées d'une nature mauvaise, il faut les repousser immédiatement. Dans le cas contraire, il faut les adopter, et même avec empressement. Ne vinssent-elles point du ciel, au reste, et n'eussent-elles qu'une cause toute naturelle, elles n'en seraient pas moins salutaires. avez perdu, je suppose, une mère qui vous avait formé avec le plus grand soin à la pratique de toutes les vertus chrétiennes. Son enseignement, ses exemples, ses recommandations dernières, tout est depuis longtemps oublié, et vous avez autant de défauts aujourd'hui que vous aviez précédemment de qualités. Votre mère, dont vous n'avez jamais perdu complétement le souvenir, vous apparaft pendant votre sommeil. Son air triste est déjà un indice de ce qu'elle va vous dire. Sa voix si connue ne tarde pas à se faire entendre, et vous recueillez de ses lèvres chéries ces simples mais touchantes paroles :
« Est-ce donc là, mon fils, ce que vous aviez promis à votre mère? Si vous ne revenez à de meilleurs sentiments, à ceux qu'elle vous inspira dans votre jeune age, vous pouvez lui dire un éternel adieu... » - « Chère mèrel » vous écriez-vous, en cherchant à la presser dans vos bras. Mais tout a disparu : c'était un songe.

D'où vient ce songe? cependant. Est-ce Dieu qui vous l'envoie? Sort-il de votre propre cœur? Je n'en sais rien; mais ce que je sais parfaitement, c'est que vous ne sauriez mieux faire que de suivre l'avis qu'il vous donne. Personne ne vous en blamera: tous vous en loueront, au contraire, et en le suivant ponctuellement vous assurerez votre bonheur pour le temps comme pour l'éter-

# STATUES, STATUETTES.

Objections. - Il n'y a guère moins de stas et de statuettes aujourd'hui qu'avant lablissement du christianisme. - Leur rire un culte quelconque, c'est ou de iolâtrie ou un acheminement à l'idolâe. - On peut fort bien s'en passer.

Réponse. — « Comme la peinture, la sculpma pour but de reproduire les objets créés. rticulièrement la forme humaine, la plus rsaite de toutes celles qui frappent ici-bas s regards. . avons-nous ditailleurs. (Génie catholicisme.) « La peinture reproduit son nièle sur une surface plane, au moyen dessin et de la couleur; la sculpture le produit en saillie, avec le bois, l'argile, marbre et autres matières solides, dont nature a sans doute de l'influence sur juvre de l'artiste, mais beaucoup moins on se l'imagine :-car, quand celui-ci est en pénétré de son modèle, il le reproduit failliblement. La peinture nous fait entreir des objets pour ainsi dire impercepties; elle donne aux autres une espèce de nuvement et de vie, elle les rapproche, splacedans un milieu convenable, et peut, de

cette manière, représenter les scènes les plus compliquées. Plus restreinte, il est vrai, dans son domaine, la sculpture donne aux objets qu'elle représente une forme plus palpable, plus rapprochée de la réalité. Quelquefois, cependant, elle a recours aux effets d'optique, elle tient compte du jeu de la lumière et de l'ombre, elle a ses parties suyantes, surtout dans le bas-relief. Elle peut donc donner lieu, aussi bien que la peinture, à la plus complète illusion. Ce bloc que le sculpteur a travaille, ce n'est plus un morceau de marbre; nous avons désormais sous les yeux la forme réelle de l'homme, ou plutôt cet immatériel exemplaire, ce beau idéal que l'art a pour but de représenter. Sous cette enveloppe immobile, l'œil devine toutes les parties si compliquées de l'orga-nisation : la poitrine respire, le cœur bat, le sang circule, les muscles palpitent, les ge-noux fléchissent, la main va frapper.... Quelque chose de plus intime encore se manifeste dans les parties supérieures. Il y a des pensées dans cette tête expressive; et vous diriez que de ces lèvres entr'ouvertes et sourianies, qui déjà commencent à les mani-

1108

fester, la parole va sortir pour les révéler complétement.

a Nous voyons dans la Fable que Prométhée, ayant formé l'homme avec un peu de terre, déroba le feu du ciel pour animer son œuvre. C'est ce que fait le sculpteur quand, formant l'homme aussi avec une matière insensible, il l'anime de ce feu sacré que lui a donné le ciel. Mais pourquoi aller chercher dans les ténèbres du paganisme la céleste origine de la sculpture, qu'il nous est si f'cile de reconnaître en tête des annales de notre religion? La première statue que porta la terre, c'est celle assurément qui sortit des mains du Créateur, quand il eut dit:

- Faisons l'homme à notre image (Gen. 1, 26). »
Voilà l'art admirable, divin, puisque Dieu lui-même l'a le premier pratiqué, en un sens, dont vous attaquez les œuvres, dans sa partie la plus importante, je veux dire

dans sa partie religieuse.

Il n'y à guère moins de statues et de statuettes sujourd'hui qu'avant l'établissement du christianisme, avez-vous dit.

Pourquoi n'en serait-il pas ainsi? Si quelque chose m'étonne, c'est qu'il n'y en ait pas un

plus grand nombre encore.

Les statues et statuettes des païens étaient condamnables pour deux causes : la première, parce que ces statues et statuettes représentaient des dieux abominables; la seconde, parce que les païens s'imaginaient que les dieux qu'elles représentaient y étaient renfermés, les animaient, y recevaient l'encens des adorateurs. Vraie et sainte, ayant pour but d'établir sur la terre la vérité et la sainteté qui en étaient exilées, la religion de Jésus dut proscrire, dès le commencement surtout, ce culte faux et impur, qui régnait alors par tout le monde; s'en séparer complétement, même en ce qu'il pouvaitavoir de légitime, dans la crainte de voir renattre ses pratiques superstitieuses et infâmes. Persécutée d'ailleurs, obligée de se cacher dans les catacombes, elle ne pouvait guère permettre au génie de la sculpture de se développer dans son sein; mais, dès que la paix lui fut accordée, que le culte idolâtrique eut été vaincu, et qu'elle-même se fut établie par toute la terre, elle dut se servir de cet art, comme de tout autre moyen légitime, pour l'extension de son propre culte, et elle le fit avec d'autant plus d'avantages qu'elle se montrait elle-même plus favorable à son développement.

« Vous devez remarquer que l'intérieur de nos églises, approprié aux cérémonies de la religion, est en même temps le moyen d'exposition le plus favorable pour les œuvres de la peinture; mais il ne l'est pas moins, cela est évident, pour les œuvres de la sculpture, » disions-nous encore dans l'ouvrage que nous venons de citer. « Dans l'espace laissé vide par les tableaux, au sommet des colonnes, dans toute la longueur des frises autour des vitraux, sur ces nombreux meneaux disposés de manière à les soutenir et à varier leurs formes, au plus haut de la voûte, que de sculptures de toute

espèce l'Ici, vous voyez des guirlandes de fleurs que tressa la foi, pour les offrir à l'Auteur de la nature. A côté sont des formes ravissantes, emblèmes de nos vertus, qui, comme détachées de la terre, où elles ont pris naissance, montent vers les cieux, soutenues par la main des anges. Il y a aussides formes hideuses: ce sont nos vices. Comme ils ont pour conséquence inévitable d'abaisser la créature intelligente au niveau des êtres inférieurs, l'art chrétien a eu l'heureuse idée de les représenter sous les figures d'animaux réels ou fantastiques. Ils sont là pour inspirer de l'horreur aux hommes qui seraient tentés de s'y abandonner. Ils y sont aussi comme trophées, suspendus au lemple de cette religion qui nous apprend à les dompter. En tête de ces êtres dégradés est Satan. type du mai et de la souffrance. Vous le voyez terrassé, foulé aux pieds comme un emmemi vaincu, et mille fois reproduit sous les formes les plus hideuses. Tous ces symboles de la laideur et de la dégradation sont exécutés néanmoins avec une rare perfection de travail. Ce contraste heurlé de la beauté physique et de la déchéance morale ajoute encore à la frayeur et inspire de profondes réflexions.

« L'œuvre de la sculpture se détache peu à peu du mur où elle a pris naissance, et, se développant de plus en plus, elle atteint bientôt les proportions admirables que Dieu a données au corps humain; sous cette forme, mais avec je ne sais quoi de céleste qui la rehausse, vous voyez les apôtres annoncent encore dans le temple l'Evangile de Jésus-Christ. Auprès des fonts baptismaux est l'ange de la miséricorde qui fait couler invisiblement le torrent de la grace sur les âmes souillées de la tache originelle. A côté du tabernacle se tient immobile l'ange du recueillement et de la prière. Derrière l'autel, dans l'endroit le plus ensoncé du temple, vous apercevez la Vierge Marie, qui semble s'effacer elle-même pour ne laisser voir que son fils. Mais, quand vous vous êtes approché, vous pouvez contempler cette divine Mère qui vous tend les bras, et qui vous invite, par son inessable sourire, à ve-

nir à elle avec confiance.

« La peinture, délicate et fragile, est obligée, la plupart du temps, de se renfermer dans l'intérieur du temple; mais il n'en est point ainsi de la sculpture, qui brave sans crainte l'intempérie des saisons. Sortez donc du temple, et vous la retrouverez encore occupée à dégrossir ce vaste corps, à le travailler, à l'animer, pour ainsi dire, à répandre, dans toutes les parties précédemment inertes de cette masse énorme, le mouvement, la vie, la pensée même. Ici, vous voyez la création; plus loin, les patriarches et les prophètes. Dans un autre endroit vous reconnaissez la naissance de Jésus, les principales circonstances de sa vie et de se passion. Le spectacle effrayant du jugement dernier s'offre aussi à vos regards, et vous presse d'avoir recours à la divine miséricorde dans ce lieu où elle a fixé sa demeure.

it est lié admirablement, tout est disé avec ordre et intelligence. Cachées sous ravail du sculpteur, les jointures sans abre des parties qui forment ce grand i, se dérobent souvent à l'œil le plus rcé. Vous diriez un vaste tapis de pierre, se trouvent représentées l'histoire de mme et celle de la religion, jeté par l'art le temple du Seigneur pour attirer les ards et inspirer plus de respect.

Il est un lieu également sacré, étroitement au temple, sinon par la proximité phy-1e, du moins par un lien moral; c'est la leure des trépassés. Partout et tonjours, mme a cru à la prolongation de son exise après la mort, sous une forme noue; partout et toujours, il a espéré une vie écompense après cette vie si misérable et rouvée; partout et toujours, mêmechez les ples sauvages, ses dépouilles périssables été recueillies et conservées avec soin. s c'est la religion catholique qui grave lus profondément dans les âmes la foi à mortalité; c'est elle qui, par ses croyanses cérémonies expiatrices, rappelle le souvent et le plus vivement le souvenir morts à la pensée des vivants. De là, mi nous surtout, le culte des tombeaux. cimetière de campagne est peut-être le s touchant de tous. Ici, nul bruit du des, nul travail de l'homme en présence de estruction de tous. La nature, toujours ne et toujours féconde, se hâte, comme mère attentive, de jeter son tapis de on et de fleurs sur les objets de notre deur. Vous remarquez seulement quels croix de bois, au milieu desquelles ève la croix plus lourde du pasteur du , qui semble veiller, comme pendant sa sur le troupeau consié à ses soins, en ndant la résucrection.

Il n'y a pas dans le cimetière des villes e simplicité de la nature, cette égalité de 10rt, qui commencent à délasser les cœurs fatigues et des injustices de la vie; mais, nautre côté, que d'œuvres y produit la lpture! Il y a la comme un essai de rérection. Les œuvres de la sculpture ont lque chose de mort et de vivant tout à la ; c'est le Chrétien au champ du repos. 15 voyez ces tombeaux, de toute forme et oule grandeur, pressés autour de la croix les abrite encore de son ombre : que de nes attendrissantes ils offrent à nos reis. Devant vous est une mère affligée qui ose des fleurs sur la dépouille d'une fille rie. Des larmes coulent de ses yeux; s entendez les gémissements de son cœur, nurmure de la prière qui vient expirer ses lèvres. Auprès d'elle est un fils, ignot encore les mystères de la mort comme I de la vie, qui joue avec les fleurs jesur le tombeau de sa sœur. Cet angede erre que Dieu lui a donné est déjà un ucissement à son immense douleur. Un e venu d'en baut achève de la consoler lui montrant les cieux. Un peu plus loin l deux sœurs profondément affligées de port d'un frère qui faisait leur bonheur.

Les yeux tournés vers Jésus élevé en croix. elles semblent lui dire, comme autrefois les sœurs de Lazare: « Seigneur, si vous nous · aviez exaucées, notre frère ne serait pas · mort! » Et le maître compatissant leur répond par ces paroles de la foi : « Votre frère n'est « pas mort, il n'est qu'endormi. » (Joan. x1, 32, 11.) Ce n'est pas la mort en effet; ce n'est point ce spectre décharné, hideux, qu'avait imaginé le paganisme; c'est un sommeil embelli par je ne sais quel rêve divin. Ces yeux fermés contemplent le ciel intérieurement. Le calme de la paix règne sur cette figure inimobile et transparente. Ce corps entier, prêt à se détacher, semble attendre avec impatience le son de la trompette pour quitter la terre et voler au tribunal du souverain Juge. »

STA

Comprenez-vous actuellement pourquoi et comment il n'y a guère moins de statues et de statuettes aujourd'hui qu'avant l'établis-

sement du christianisme?

Leur rendre un culte quelconque, avez-vous dit encore, c'est ou de l'idolâtrie ou un acheminement à l'idolâtrie.

Ce n'est point de l'idolâtrie, puisque le culte que nous leur rendons no se rapporte point à la représentation, mais à l'être représenté. Ainsi, quand je me prosterne devant Jésus élevé en croix, je suppose, ce n'est ni la matière ni la forme du crucifix que j'adore; mais Jésus lui-même, dont l'humanité est au ciel et au saint sacrement de l'autel, et dont la divinité est partout. Ainsi, quand je me prosterne devant une statue quelconque de la sainte Vierge, ce n'est pas cette statue elle-même, mais la sainte Vierge, représentée par cette statue que je veux, je ne dis pas adorer, car l'adoration n'est due qu'à Dieu seul, mais honorer d'une manière toute particulière, à cause de sa dignité de Mère de Dieu. Ainsi, encore, quandje me prosterne devant toute autre statue, ce n'est point la statue elle-même, mais le saint, représenté par cette statue, que je veux honorer, en raison même du crédit dont il jouit auprès de Dieu. Si j'ai recours à ces représentations diverses, c'est à cause de l'infirmité humaine, c'est pour me rappeler le souvenir de ceux à qui je suis obligé de rendre mes devoirs, et le graver plus profondément dans mon esprit et dans mon cœur. Tout le monde sait cela; et il n'y a pas d'ignorant, il n'y a pas de petit enfant, pour peu qu'il ait commencé à frequenter le catéchisme, qui ne soit en état de vous expliquer cela à peu près comme moi. D'ailleurs, pourquoi blamer, en religion, ce que vous voyez faire, chaque jour, dans la société civile? Vous remarquez des statues dans les jardins, sur les places publiques, presque partout. A certains jours, ces statues sont environnées d'une soule enthousiaste qui les couronne de lleurs, en jette à leurs pieds, et sait entendre, en même temps, des chants de triomphe et de gloire: « C'est de la sottisel... dira quelqu'un; de-vant des statues insensibles! — Non, » répondrez-vous, « c'est de la reconnaissance, c'est de l'amour l c'est un hommage rendu au mérite de ceux qui nous sont représentés par

ces statues! » Et voilà précisément ce que nous faisons dans notre société religieuse. Nous avons aussi des statues, de toute forme, presque partout. A certains jours, nous les couronnons de fleurs, nous en déposons à leurs pieds, nous faisons entendre devant elles nos chants, nos prières et nos vœux. — C'est de l'idolâtrie! avez-vous dit; devant des statues insensibles! — Non, c'est de la reconnaissance, c'est de l'amour! c'est un hommage religieux rendu aux vertus de ceux qui sont représentés par ces statues! Vous dites que l'objet matériel ne doit être compté pour rien; et c'est pour cela que vous devez voir ici l'idée dont ce qui frappe vos sens n'est que la représentation.

Vous allez me dire que tous ne sauront pas faire la distinction dont je viens de parler, en sorte que, si le culte rendu aux statues n'est point une idolâtrie en soi, c'est du moins un acheminement à l'idolâtrie.

Q'entendez-vous par là? Un acheminement en soi, par la force même des choses, sinon pour tous, du moins pour la grande majo-rité? ce que nous venons de dire prouve évidemment le contraire. Un acheminement par accident, pour un petit nombre de per-sonnes, à cause de leur ignorance ou de leurs mauvaises dispositions? cela peut être; mais à qui la faule? et que nous resterait-il, si nous devions rejeter tout ce qui peut devenir pour les hammes l'occasion d'une erreur ou d'une faute quelconque? Ce n'est pas seulement le culte rendu aux statues qui est, dans le sens que vous l'entendez, un acheminement à l'idolatrie, c'est le culte en général. Est-ce à dire pour cela que nous devions supprimer toute espèce de culte? Non, assurément. Nous ne devons donc point supprimer non plus le culte rendu aux statues, sous prétexte que c'est, dans un cas donné, un acheminement à l'idolâtrie.

On peut fort bien s'en passer, avez-vous ajouté.

Et quand cela serait, devrions-nous nous priver des avantages qu'il nous offre, nonseulement au point de vue de la religion,

mais encore des beaux-arts?

On peut fort bien s'en passer !... Pas aussi facilement que vous vous l'imaginez. Ne voyez-vous pas qu'il entre dans la nature de l'homme, cet être ignorant et faible, de s'appuyer sur des êtres plus intelligents et plus forts? que, quand il ne peut se mettre immédiatement et directement en rapports avec eux, il le fait d'une manière quelconque, comme au moyen de la représentation, par exemple? Propension générale, irrésistible, en quelque sorte, et qu'on trouve chez les peuples comme chez les individus! propension qui, pour se satisfaire, ne reculera souvent devant aucun crime, comme on le voit par tous les désordres du paganisme! Ce fut donc un grand bienfait, de la part de la religion catholique, bienfait dont on ne saurait trop la louer, au lieu de la blâmer, d'azoir tourné au bien cette propension naturelle qui avait si sonvent conduit les hommes au

On peut fort bien s'en passer!... Où irionsnous avec une pareille idée? A quoi done
serions-nous réduits, s'il ne fallait tenir qu'à
ce qui nous est absolument nécessaire?
Soyons plus raisonnables. Evitons avec soin
les inconvénients que peut avoir le culte
rendu aux statues; ayons soin, s'il est possible, de les faire éviter aux autres; mais gardons-nous bien de renoncer aux avantages
que ce culte a pour nous tous, à quelque age,
dans quelque position que nous nous trouvions, comme le prouve le fait qui suit appartenant à la vie aussi édifiante qu'honorable d'un des vétérans de notre armée:

« Enrôlé jeune encore sous les drapeaux, celui dont nous voulons parler avait guerroyé pendant longtemps, et s'était même distingué sur les champs de bataille. Blessé plusieurs fois, décoré de la Légion d'honneur, promu au grade d'officier, il demeura fidèle à l'empereur jusqu'à l'époque de la coalition des puissances européennes, et rentra alors dans ses foyers, où les soins de sa famille ont prolongéson existence jusqu'en 1852. Comme j'étais voisin de sa demoure, je le voyais sou-vent, et j'entretenais avec lui les plus aimables relations. J'aimais à l'entendre raconter, avec l'enthousiasme ordinaire aux vieux soldats, les combats auxquels il avait pris part, les dangers qu'il avait courus, les épreuves de toute nature qu'il avait subies. J'admiras surtout avec quelle charmante naïveté il ajoutait quelquefois qu'il n'avait pas toujours été aussi irréprochable envers Dieu qu'envers l'empereur, mais que jamais cependantil n'avait oublié la très-sainte Vierge, à laquelle il attribuait la conservation de sa vie dans les fatigues de la guerre et les combats les plus meurtriers.

« Un jour, intrigué par ces confidences, qu'il me réitérait de temps en temps, je lui demandai pourquoi il avait ainsi conserté dans le tumulte des camps le souvenir de la sainte Vierge, et ce qu'il faisait alors pour l'honorer, pour l'intéresser en sa faveur.

« Hélas! me répondit-il, je ne faisais pas grand chose; néanmoins je pensais sourent à elle, et je la priais courtement, il est trai, mais de bon cœur... Au reste, ajouta-t-il. je m'y étais engagé par une promesse que rien ne pouvait me faire perdre de vue. Quand le sort m'appela sous les drapeaux, ma pauvre mère répandit beaucoup de larmes; elle était si bonne! Inquiete sur mon avenir, elle me fil toutes sortes de recommandations, et enfin, m'embrassant pour la dernière fois, - Joseph me dit-elle, veux-tu me promettre une chose! Tout ce que vous voudrez, ma mère, isi répondis-je. — Me promets-tu de garder bien précieusement ce que je vais te donner? Oui, ma mère, je vous le promets. — De le porter constamment sur toi. — Oui, je lepor. terai toujours. Alors elle m'offrit une espèce de petit étui en ivoire, lequel en s'ourrant laissait apercevoir dans son intérieur une siatuette de la très sainte Vierge posée sur un petit piédestal. — Tu vois, mon enfant, me dit-elle, c'est la très-sainte Vierge; elle te protégera. Prie-la, invoque-la de temps en temps

: veillera sur tes jours, et te ramènera sain

sauf au milieu de nous.

Ces paroles me frappèrent; je reçus l'ige de Marie comme une relique, et depuis our elle ne m'a pas quitté un instant. Que sois j'ai ouvert ce bienheureux étui! Que fois je l'ai baisé avec amour, en pensant à bonne mère et en priant la sainte Vierge! En disent ces derniers mots, le vieux dat profondément ému, fouilla dans les

thes de sa redingote et ajouta :

Jai encore sur moi ce précieux souvenir : wild! Il y a cinquante ans que je le porte, espère bien qu'il m'accompagnera jusque is le tombeau. Puis, tirant une balle de sa che, il me dit: Cette balle, que vous voyez, urait frappé mortellement, si la sainte rge ne m'en avait préservé. Je la reçus en ine poitrine, dans une bataille sanglante; tombai sans connaissance... Mais, revenu à i, je trouvai la balle sous mes vétements 'elle avait traversés sans me faire de blessure, nme si une main invisible en eut amorti le coup. Depuis ce jour d'heureuse mémoire pour moi, je garde cette balle comme un monument de la protection de la très-sainte Vierge à mon égard, et je la porte constamment sur moi avec l'image de ma protectrice » (Ami des familles.)

SUI

Vous allez peut-être me demander ici si je suis bien sûr de la miraculeuse protection de

Marie en cette circonstance.

Le fait en lui-même est incontestable. Quent à l'explication qui lui est donnée, je ne sais jusqu'à quel point elle est fondée; mais ce qui me paraît incontestable, c'est que Marie veille continuellement, du haut des cieux, aux besoins de ses enfants, c'est que sa sollicitude maternelle est encore excitée par notre amour, c'est que cet amour s'enflamme de plus en plus au souvenir de ses mérites et de sa tendresse, c'est que ce souvenir est entretenu en nous par sa représentation, telle que nous l'avons dans ses images ou ses statues, c'est qu'il en est ainsi par rapport à tous les habitants du ciel. Or c'est là précisément toute notre thèse.

#### SUICIDE.

Objections. — La vie est à moi, je puis bien renoncer. — Vous dites que c'est un don Dieu. Je puis donc ne pas l'accepter. — suis un membre inutile à la société. — Je uffre trop. — Je n'ose plus paraître devant es semblables. — C'est l'action d'une âme rtement trempée, comme celle de Caton, mme celle de certains Juiss et certains Chréens proposés à notre admiration et à notre nitation. — Quoi qu'il en soit, il ne faut pas suser la sépulture à celui qui s'est suicidé, ril devait avoir perdu la tête; et puis ce rait refuser vos prières à celui qui en a le us besoin.

Réponse. — S'il est un crime qui jette la upeur dans la société, c'est bien le suicide. uelle déplorable, quelle épouvantable ca-strophe l Quand un homme meurt de sa onne mort : « Dieu l'a frappé l » se dit-on; tous les regards se portent avec confiance ers le ciel, pour appeler sur la malheureuse clime les hénédictions du Seigneur. Quand est un assassinat : « Quel malheur ! » s'éie-t-on de toutes parts. L'intérêt général se incentre sur la victime; et chacun attend ne expiation. Mais quand le mort est tout à fois l'assassin et la victime, il y a là un bleau affreux qui inspire à l'âme je ne sais nels sentiments indéfinissables qu'elle est pligée de renfermer en elle-même. Qui laudire? qui plaindre? Tous les regards onnêtes se détournent, et la religion profonément contristée se voit dans l'obligation de renfermer dans son temple.

La vie est à moi, avez-vous dit, je puis

ien y renoncer.

Non, elle n'est pas à vous, ou du moins le n'est pas à vous uniquement : car elle ppartient également à la famille à laquelle ons appartenez vous-même.

Non, elle n'est pas à vous, ou du moins lle n'est pus à vous uniquement : car elle appartient également à la société, ou, pour mieux dire encore, aux différentes sociétés dont vous faites partie, et dont vous ne pouvez vous séparer de vous-même.

Non, elle n'est point à vous, ou du moins elle n'est point à vous uniquement : car elle appartient avant tout au Dieu qui vous l'a donnée, et dont nous sommes tous, dans quelque position que nous nous trouvions, les sujets, les serviteurs, les enfants.

Vous dites que c'est un don de Dieu, ajoutez-vous : je puis donc ne pas l'accepter.

Oui, la vie est un don en ce sens que Dieu était libre de nous l'accorder ou de ne pas nous l'accorder, mais ce n'est pas à dire, pour cela, que nous fussions libres nous-mêmes de l'accepter ou de ne pas l'accepter. Il y a trente ans, soixante ans, je suppose, qu'elle vous a été donnée, avez-vous été consulté à ce moment? l'avez-vous été depuis? N'avez-vous pas toujours entendu, n'entendez-vous pas encore, en ce moment, une voix intérieure qui vous dit le contraire? Refuser Dieu, quand il ne vous demande pas votre adhésion, c'est l'insulter, et d'autant plus clairement ici qu'il ne nous laisse aucun doute sur sa volonté: Tu ne tueras pas! a-t-il dit à l'homme d'une manière générale : Non occides. (Exod. xx,13.) - C'est mon sang que je verse, dites-vous. — Sans doute : et vous êtes d'autant plus coupable que c'était précisément ce!ui que vous deviez conserver avec le plus de soin, suivant le principe qui nous dit : Charité bien ordonnée commence par soi-même.

Oui, la vie est un don de la part de Dieu; mais c'est aussi une mission. Comment donc alors se présenter à lui avant de l'avoir remplie, cette divine mission! Ne voyez-vous pas que c'est s'exposer à toutes les rigueurs

de sa justice?

Je suis un membre inutile à la société, représentez-vous.

Qui vous en assure? est-ce à nous-mêmes de nous juger? Vous ne pouvez plus rien physiquement, je suppose; mais inoralement, ne pouvez-vous pas toujours? Philosophe d'un jour I s'écrie à cette occasion Jean - Jacques Rousseau, ignores-tu que tu ne saurais faire un pas sur la terre sans trouver quelque devoir à remplir, et que tout homme est utile à l'humanité, par cela seul qu'il existe? Jeune insensé! s'il te reste au fond du cœur le moindre sentiment de vertu, viens que je t'apprenne à aimer la vie. Chaque fois que tu seras tenté d'en sor-tir, dis en toi-même : Que je fasse encore une bonne action avant de mourir; puis vas chercher quelque indigent à secourir, quelque infortuné à consoler, quelque opprimé à désendre. Si cette considération te retient aujourd'hui, elle te retiendra encore demain, après-demain, toute ta vie. »

SEL

Vous êtes un membre inutile à la société ! Et si pourtant cette même société veut vous conserver, si une voix plus élevée encore. celle de Dieu, vous crie du haut des cieux : « Reste à ton poste, » vous est-il permis de le quitter? Voyez le soldat mutilé sur le champ de bataille. Est-ce que l'armée le repousse? est-ce qu'elle n'en est pas sière au contraire? est-ce que l'Etat ne le soigne pas jusqu'à la fin, non-seulement par reconnaissance, mais encore par interêt, afin qu'il enseigne aux plus jeunes, par ses paroles comme par son exemple, comment il faut

servir la patrie?

Je souffre trop, représentez-vous encore. Est-ce que la vie est une partie de plaisir? Ne savez-vous pas, au contraire, que c'est un combat continuel, et par conséquent une souffrance continuelle?

Vous allez me dire peut-être que vos souffrances sont extraordinaires et tout à fait

insupportables.

Mais si c'est là votre partage actuellement, de quoi vous plaignez-vous? Le brave soldat a-t-il jamais dit à son chef qu'il ne pou-vait tenir au poste où il avait été placé?

Vos souffrances sont insupportables, assu-

La preuve du contraire, c'est que Dieu les envoie ou du moins les permet, c'est que d'autres hommes en endurent patiemment de semblables, si ce n'est même de plus grandes encore. Rappelez-vous la vie et la mort des plus grands saints, la vie et la mort de Jésus-Christ I Pensez à la crèche et au Calvaire, jetez les yeux sur la croix, et plaignez-

Insupportables!...Mais celles que vous aurez éternellement à subir pour un si grand crime, comment les supporterez-vous? Il n'y a là-dessus qu'une voix, que vous ne sauriez méconnaître. Oh! dit Virgile lui-même, en peignant, dans l'enfer, le sort de ceux qui se sont donné volontairement la mort, qu'ils désireraient bien maintenant souffrir sur la terre et la pauvreté et les travaux les plus pénibles:

... Quam vellent æthere in alto Nunc et pauperiem et duros perferre labores. (Virg. Æneid. lib. vi. 436, 437.)

Je n'ose plus paraître devant mes kin. bles, disent quelques-uns.

Et comment donc oserez-vous pentvant Dieu? Vous craignez donc plusle-, tures que le Créateur? Ny paraller, pas d'ailleurs, devant vos semblables, jugement redoutable que tout vous 2003 : Et alors ce ne sera pas seulement : r. quelques personnes, la plupart face. ment disposées à votre égard, mais -l'univers assemblé, qui vous verradars. votre honte, et, de plus, avec la tache pe cable du suicide. Si vous craignez à a; les regards d'autrui, cachez-vous ye voile éclatant des bonnes œuvres, - re avez toujours le temps quand vous Nola terre, -- et non sous le voile bideat.

Ou l'état fâcheux dans lequel rous trouvez vient de vous, ou non. Dans à mier cas, réparez vos torts. Dans les cas, vous n'avez rieu à craindre : cr. hommes sont injustes à votre égar! I un jour, réparera leur injustice.

C'est, disent d'autres personnes, la d'une âme fortement trempée, come: de Caton, comme celle de certains le certains Chrétiens proposés à noire s: : tion et à notre imitation.

Je ne nie pas qu'il y ait un certain 🖘 ge à se donner volontairement la mort : c'est un courage qu'on ne doit si auni imiter. L'assassin ne fait-il pas preuntsd'un certain courage? Vous parlez de : 1 ge; mais n'y en a-t-il pas infinimes: dans la patience que dans l'impator supporter bravement tous ses man. qu'ils soient, pendant des années en qu'à se brûler la cervelle, en ma 352 quelquesois après s'être enivré? Vos: mez Caton; mais ce n'est point us: pour le Chrétien, il ne le fut même, : cela, pour ses concitoyens. La car. avait, dit-on, succombé. Singulière :: de la faire triompher que de se metro s l'impossibilité absolue de combun : elle désormais.

Vous me parlez de Juis et Etc. Chrétiens qui sont proposés à noire

tion et à notre imitation. Mais ce ne sout peut-être pas de 1" bles suicides : car, sur ce point, i ele facile de se faire illusion. Jésus-lars. remet entre les mains de ses enneu : point un suicide, c'est une victime 1' qui meurt volontairement pour sus la justice divine et réconcilier la le le ciel. Le soldat qui se précipite de 1. lée, sûr d'y trouver la mort, n'es ?suicide, c'est un défenseur de la parz son est à peu près dans le même? n'est pas sa mort qu'il cherche direts c'est la ruine des ennemis d'Isme. L'? tyr qui court au supplice n'est point : cide, c'est un désenseur de la religie fait avec son sang une apologie qui pressionner vivement ses contement jusqu'à la postérité la plus recolec. Que s'ils ont été de vérilable == "

st-à-dire s'ils ont voulu leur mort uniement pour leur mort, on ne saurait, en a du moins, les proposer à notre admiran ni à notre imitation.

Quoi qu'il en soit, disent en général les avais Chrétiens, il ne faut pas refuser la sulture à celui qui s'est suicidé, car il det avoir perdu la tête, et puis ce serait reser vos prières à celui qui en a le plus ben.

On est bien obligé de le faire, puisque glise le commande, et avec beaucoup de son, ajouterons-nous ici, comme nous sablissons à notre article: Refus de Sépul-

Vous dites que celui qui s'est suicidé it avoir perdu la tête. On serait tenté de croire; malheureusement il n'en est pas jours ainsi, car il donne quelquefois, au ment même de la mort, les preuves les is incontestables de toute sa présence sprit. Qui ne comprend d'ailleurs que, si a était, le suicide ne serait jamais regardé nme un crime, mais comme un acte de 1e, ce qui n'est point pourtant, puisqu'il

est condamné par toutes les lois divines et humaines ?

Vous dites encore que c'est refuser nos prières à celui qui en a le plus besein. Puisqu'il s'en est rendu indigne, il faut bien les lui refuser. Ce n'est pas nous, du reste, qui les lui refusons, c'est lui qui les repousse en terminant de la sorté sa carrière. Il n'a, comme tout transgresseur de la loi, que ce qu'il s'est attiré par sa conduite. Le suicide est un crime, qui, comme tout autre, appelle son châtiment. De là le refus de sépulture. C'est un châtiment bien approprié à la faute, et il n'est même guère possible d'en infliger un autre.

Il n'y a plus à le corriger, pensez-vous. Sans doute; mais la peine de mort corrige-t-elle? Le châtiment n'est donc pas uniquement un moyen de correction; c'est aussi un frein salutaire propre à arrêter ceux qui sont tentés de transgresser la loi,

Du reste, en refusant les honneurs de la sépulture à ceux qui se sont suicidés, l'Eglise ne leur refuse point ses prières secrètes qui sont l'essentiel aux yeux de Dieu et pour le salut de l'âme.

#### SUPERSTITION.

Dijection. — Que de superstitions sur la re, au sein même du catholicisme! Le eux serait peut-être de ne rien croire.

Réponse. — En religion, comme en toute tre chose, l'homme se maintient difficileent dans la droite ligne du devoir. Tantôt 
est en deçà : c'est l'incrédulité ou l'impié; tantôt il est au delà : c'est la superstin — superstare.

Due de superstitions sur la terre, au sein me du catholicisme! vous écriez-vons. ians doute, et c'est un très-grand mal; is l'incrédulité! l'impiété! vous ne vous occupez donc point? Est-ce que vous penqu'il vaut mieux pécher par défaut que excès de religion? Les deux extrêmes valent guère, il faut en convenir; et ils ssent même par se rencontrer, comme on communément. Je vous avouerai franchent, pour ce qui me concerne, que la sustition, portée à son point extrême, est e à nos yeux que l'incrédulité; mais vous viendrez également, de votre côté, que crédulité, portée aussi à son point extrê-, est pire que la superstition, et qu'il vaut ore mieux, tout compte fait, pecher par ès que par défaut de religion. De bonne est-ce que vous n'aimeriez pas beaucoup LUK voir vos enfants ou vos serviteurs e des fautes par excès que par défaut d'af-ion et de dévouement à votre égard? Dieu i juger de même la conduite des hommes, sont tous ses enfants et ses serviteurs. ue de superstitions sur la terre l'avezs dit.

qui donc la faute, si ce n'est à l'homme même, à son ignorance, à sa faiblesse, à tes ses passions dégradantes? Pensez-vous rement? Voulez-vous dire que cela vient de notre religion? Ce serait une absurde erreur et une souveraine injustice. Voyez le
monde avant que le Christianisme eût répendu partout la lumière que Jésus-Christ
avait apportée du ciel. Que de superstitions
et quelles superstitions! Et cela, non pas
chez quelques nations ignorantes et barbares, mais chez les plus éclairées et les plus civilisées, comme on disait alors, comme on dit
encore aujourd'hui. L'Egyptien voyait naître
ses divinités au milieu des jardins, dit Juvénal:

Superstitieux au delà de tout ce qu'on peut dire, affirme saint Paul, les Athóniens avaient érigé des autels à tous les dieux, à celui même qu'ils ne connaissaient pas Ignoto Deo. L'intrépide Romain sacrifiait à tout, même à la peur, dit ironiquement Rousseau. Mais pourquoi nous arrêter à quel-ques traits partiels? À cette époque des plus grandes aberrations religieuses, tout était Dieu, excepté Dieu lui-même, dit énergi-quement Bossuet, et ce monde que le Seigneur avait fait pour manifester sa puissance et sa gloire était devenu un temple d'idoles. Sans nous reporter à des temps si reculés, n'est-ce pas dans les lieux où notre religion n'a point encore pénétré, où elle ne règne pas du moins, que se trouvent les superstitions les plus nombreuses et les plus déplorables? Rappelez-vous ce que vous avez entendu dire, à ce sujet, des mahométens, des Chinois, des Indiens, etc. etc., ce que vous en avez vu peut-être vous-même de vos propres yeux. Ce sont des choses si incroyables qu'on ose à peine s'en rapporter, je ne dirai pas seulement aux personnes les

1419

plus dignes de foi, mais à soi-même. en

de le rappeler; il est là d'ailleurs qui frappe de tous côtés nos regards. La raison, la voici: D'où viennent les superstitions? De l'ignorance et des passions humaines. Or, notre religion a précisément pour mission de combattre cette ignorance et ces passions, mission que, du reste, elle remplit partout et toujours avec un admirable résultat.

Il y a pourtant, me direz-vous peut-être, bien des superstitions au sein même du ca-

Oui, mais beaucoup moins qu'ailleurs encore; ou, si le contraire a lieu quelquesois, ce n'est point le fait de notre religion, qui, étant toute vérité et toute perfection, se trouve, par cela même, l'antidote des superstitions.

Oui, malheureusement, il y a encore bien des superstitions au sein même du catholicisme; mais savez-vous pourquoi? C'est que, malgré la bienfaisante influence de notre sainte religion, l'humanité est encore la avec le foyer de ses passions. Toujours est-il que plus le Catholicisme a sur elle de puissance, plus elle se purifie et s'élève, plus elle se dégage, en même temps, et de ses superstitions, et de toutes les autres misères inhérentes à sa pauvre nature.

Vous croyez qu'en affaiblissant le Catholicisme, vous détruirez ou affaiblirez du moins, dans la même proportion, les supersitions humaines. C'est le contraire qui arrivera, comme le prouve ce que nous avons dit plus haut, et comme vous pouvez le voir encore d'après ce qui frappe, en ce moment, nos regards. Qui sont ceux qui ont le plus recours parmi nous aux devins, aux sorciers, aux somnambules, à ces esprits venus de je ne sais où, etc., etc.? Ceux chez qui la foi s'est le plus affaiblie. Cela est incontestable; car si la foi était toujours vive et puissante en eux, ou la pensée ne leur viendrait point d'avoir recours à toutes ces pratiques superstitueuses, ou, si cette pensée leur venait quelquefois, ils la repousseraient aussitôt, pour obéir aux saintes prescriptions de la loi.

Le mieux serait peut-être de ne rien croire, avez-vous dit encore.

De telles absurdités se disent pourtant sérieusement quelquefois.

Un de mes amis étant un jour à la chasse, quelqu'un lui dit, à propos du dieu Terme, que les anciens avaient donné pour borne à leurs champs: « Qu'on était bête autrefois! Le mieux est de ne rien croire. » — « C'est vrai qu'on était bien bête alors, » répondit mon ami, « mais la preuve qu'on n'était pas plus bête qu'aujourd'hui, c'est ce que vous dites. » L'autre ne comprit pas ou fit semblant de ne pas comprendre; et pourtant c'était juste et bien appliqué. Car, s'il est une absurdité au monde, c'est de dire: « Le mieux est de ne rien croire. »

Le mieux serait peut-être denenara avez-vous dit.

Est-ce que vous le pouvez, presente au delà du tombeau, lox présenterait à vous sous une forme a une surfer en présente au delà du tombeau, lox présenterait à vous sous une forme a que autre

Ne rien croire l'et pourquoi, s'ilvis-Pour supprimer toutes les superst.: serait, au contraire, le moyen de naître plus nombreuses et plus gre. jamais. Nous avons reconnu que e a de religion et plus il y a de sujes. Done, par une conséquence rigour. sence de toute religion amènerait : ce de toutes les superstitions. Comaurait plus en nous aucune bonne ica. tes les mauvaises s'y développement ne croirions plus à Dieu. nous crediable; nous n'aurions plus de bous mais tous les mauvais ; nous n'irion : prêtre, mais au devin; nous ne noze rions plus autour de l'autel, mais := tournantes, etc., etc.

Admettons, par supposition, cestilités évidentes; admettons, par a qu'il dépende de nous de ne rient de faire cesser, par là, toute sure Serait-ce le mieux encore? Non. De évident, car, s'il vaut encore mieux par excès que par défaut de religionariement parlant, à plus forte raiser absence de toute foi. En effet, branéme avec ses supersitions, est frein pour les passions. Suppries tement ce frein, sous quelque processe être, vous abandonner ce puisse être, vous abandonner quand ce sera son avantage et soute.

La religion est absolument nemil'homme considéré soit indivise : soit collectivement ou en société de point seulement son bonheur, c'est et sa vie. Plus la religion sera pure seront grands les avantages qui est ront. Quand vous verrez des sup se mêler à ses pratiques salutaires, in ce qui dépendra de vous pour les ce mais, de grâce, ne proposez jamais de re la religion elle-même; car ce ser poser tout ce qu'il peut y avoir de par vais, la destruction de la société, de dividu.

Savez-vous à qui vous ressemble. 2 vous parlez de détruire la relight prétexte de supprimer les supersités déshonorent et la font soudrire plus que tout le reste? Vous restlabsurde empirique qui proposen malade de lui couper la tête sous de le guérir de tous les mans qui ou bien encore au pédicure inserpour extirper plus radicalement ces excroissances mauvaises, ces tions du pied — superstare—si je parimer de la sorte, proposerait à su de la sorte de la sorte, proposerait à su de la sorte de la sorte, proposerait à su de la sorte de la sorte, proposerait à su de la sorte de l

i couper les jambes. «Mais,» répondrait vec raison, « quand je n'aurai plus mes es, je ne marcherai plus, et je puis d'ailmourir de l'opération. Mieux vaut fois les garder, puisque je marche elles, quoique difficilement.»—«Mais,» idrait l'autre, « en me coupant la tête, me tuez infailliblement. Mieux vaut la garder; puisque, si c'est par elle que je vis. » ous pouvons vous répondre quelque de semblable, quand vous nous propode renoncer à toute religion, pour ne

plus donner dans aucune espèce de superstition: « En admettant que ce que vous proposez fût praticable, il ne serait point encore de notre intérêt de le faire. C'est par la religion que nous avançons, spirituellement parlant, c'est par elle que nous avons la vie. La religion détruite complétement, il faut nous arrêter, puis périr. Il vaut donc encore mieux la garder telle qu'elle est que d'y renoncer à cause des superstitions, qui tarissent, en partie, nous ne l'ignorons pas, la source de ses biens. »

# T

## TARIF.

jection. — Vous voulez vous marier; aelle classe? Vous demandez un enternt, un service, une Messe, etc.; en e classe? Tout est donc tarifé dans votre ion? Ne voyez-vous pas que ce tarif est honte?

ponse. — Nous avons déjà traité cette tion à nos articles Argent et Casuel. me elle se présente sous une nouvelle nous allons y' revenir.

ous voulez vous marier, dites-vous? en le classe? Vous demandez un enterret, un service, une Messe, etc.; en quelle e? Tout est donc tarifé en votre ren. Ne voyez-vous pas que ce tarif est honte?

est être bien injuste à l'égard du clergé olique que de lui prêter un tel langage es sentiments que suppose ce langage. en était ainsi, il mériterait réellement ote d'infamie que vous essayez de lui ger, mais, grâce à Dieu, il n'en est rien. plutôt, c'est tout le contraire qui a lieu. re lui-même, il soutient le pauvre et il proce de conserver toute sa dignité dans apports d'intérêt avec le riche.

allez plus ou moins promptement en part à votre curé, je suppose. Quelle conduite de ce dernier à votre égard? Dus donne les conseils d'un ami, d'un d'un véritable représentant de Jésust à votre égard. Mais de tarif, d'argent, en est même pas question, la plupart emps; et quand il le faut absolument, se passe aussi délicatement que possible.

se passe aussi délicatement que possible.

la même chose quand il s'agit d'un rement, d'un service, d'une Messe, etc. is de plus que dans ces derniers cas, la sur et la pensée de la mort élèvent le saussi bien que le prêtre à des sentiments ne se concilient guère avec les discussimercantiles dont vous venez de parler, is, dites-vous, n'y a-t-il pas un tarif? il, sans doute, il y en a un et il faut bien y en sit. Puisque, comme nous l'avons i ailleurs, le prêtre peut et doit perceun casuel pour subvenir à ses besoins,

aux besoins de son église et de ses pauvres, il lui fallait un tarif; autrement celui qui n'a rien ou n'a que peu de chose aurait donné autant que celui qui a beaucoup.

C'est une honte, dites-vous.

Vous vous trompez : c'est une chose toute simple, toute naturelle et même excellente sous bien des rapports. C'est la solution aussi bonne que possible de ce problème si dissicile à résoudre: Trouver le moyen de faire vivre les ministres employés au service des autels, d'entretenir l'église et de soulager les malheureux sans géner ceux qui subviennent à ces différentes nécessités, et même en leur faisant aussi du bien. Le tarif n'estil pas, en effet, la solution de ce problème? Par lui le prêtre a sa part, l'église sa part, les pauvres ont aussi leur part, soit directement, quand il y a des distributions de pain, soit indirectement, des mains du prêtre. Ceux qui donnent n'en éprouvent aucune gêne, puisqu'ils ne donnent qu'à proportion de leurs facultés ; et ils peuvent même en retirer un grand avantage par les mérites de la prière et de l'aumône. J'ai donc eu raison de dire que bien loin d'être une honte, le tarif était une chose excellente sous beaucoup de rapports.

C'est une honte pour le prêtre lui-même,

objectez-vous.

Comment donc cela? Est-ce que toute peine ne mérite pas salaire, comme on dit vulgairement? Est-ce que tout état ne doit pas faire vivre celui qui l'embrasse? Puisque le casuel est un des moyens de faire vivre le prêtre dans l'exercice du saint ministère, il faut bien le percevoir. Or, le tarif est l'indication de ce qu'il y a à percevoir positivement. Il établit, il est vrai, différentes classes en toutes choses; mais n'en est-il pas ainsi presque partout, sans qu'on en soit surpris? On devrait le trouver moins étonnant encore de la part du prêtre qui, ayant à soutenir le pauvre, à aider celui qui est dans la gêne, a besoin de la coopération de celui qui se trouve riche ou dans l'aisance. Le médecin n'agit-il pas de même, la plupart du temps? Un homme riche vient le consulter. Pour la courte ordonnance qu'il lui a donnée

par écrit ou de vive voix, combien ? - 20 fr. - C'est un peu cher, dit ou pense le consultant: mais que voulez-vous? il faut bien que le riche paye pour le pauvre. Vient en-suite un ouvrier. Pour la même ordonnance, combien? - 5 fr. - Enfin paraît un pauvre qui a pour rien une ordonnance tout à fait semblable, sinon quant aux détails du moins quant à la substance. Le médecin a donc aussi son tarif, tarif un peu arbitraire, il faut en convenir, et sur lequel il y aurait plus à dire que sur celui du prêtre qui, ayant le contrôle de la double autorité ecclésiastique et civile, est à l'abri de tout reproche.

C'est une honte pour le pauvre, objectezvous encore.

Mais non, il est habitué à cette distinction, et c'est une nécessité de sa position. La distinction des rangs n'est-elle pas fondée sur la nature des choses? Ne voyez-vous pas que sans elle la tranquillité, le bon ordre, rien ne subsisterait? Or le tarif est une conséquence de la distinction des rangs.

Pourquoi cette distinction ne cesserait-elle pas à la mort du moins, demandez-vous?

Je viens de vous le dire, parce qu'elle est fondée sur la nature des choses et que rien, dès lors, ne peut la détruire. Ne la reconnaissez-vous pas, vous aussi, en cette cir-constance? Qu'un pauvre vienne à mourir, personne ne se dérange; mais si c'est un riche, un grand nombre accompagnent jusqu'au tombeau sa dépouille mortelle. Vous contribuez donc, vous aussi, en ce qui vous concerne, à lui saire un enterrement de pre-mière classe. Voyez si l'administration civile n'admet pas cette distinction dans le service des pompes funèbres. Voyez si elle ne l'admet pas dans la concession de son terrain qu'elle donne plus ou moins grand, pour plus ou moins de temps, selon qu'on lui donne plus ou moins d'argent. Il y a là aussi un tarif qui contraste étrangement par sa rigueur, il faut en convenir, avec le tarif du prêtre, au-dessus duquel la main de la religion a gravé le mot : CHARITÉ.

Et pourtant, dites-vous, tous les hommes

sont égaux devant Dien.

A son tribunal, oui, et le prêtre ne cesse de le répéter, et il ne cesse de dire encore que les honneurs rendus aux hommes, même à la mort, ne sont d'aucune valeur à ses yeux, à moins qu'ils ne soient animés par la piété ; que, si les riches ont, en général, plus de prières de la part de l'Eglise, ils ont aussi plus de besoins: que, du reste, la justice divine tiendra compte de tout un jour, et ne rendra à chacun qu'à proportion de son mérite ou de son démérite. Voilà comment tous les hommes sont égaux devant Dieu. Mais sur la terre, ils ne le sont, ni ne peuvent l'être, même à la mort, même après la mort, parce que, comme nous l'avons dit, la distinction des rangs est fondée sur la nalure des choses et se trouve nécessaire au maintien de la tranquillité et du bon ordre. Aussi la religion catholique la conserve jusqu'à la fin, et c'est sans doute une des raisons pour lesquelles un protestant célèm!! appelée la plus grande école du respectifi y ait au monde : ce qu'on ne peut dre protestantisme.

Il ne s'agit ici que d'argent, dire-na encore, puisqu'avec de l'argent on des pour le plus grand coupable le plus men-fique enterrement.

L'argent est sans doute ici pour benue parce que, d'une part, c'est un mojus bonnes œuvres, et que, d'une autre part, ce un signe de mérite : signe trompeu : des fois, j'en conviens, mais enfin signe dinaire et auquel il faut bien aussi s'a r porter ordinairement. Voilà ce qui est m. ce que vous devez trouver juste commen. Quant à ce que vous dites qu'el se s'apt s d'argent et qu'avec de l'argent on oblieux le plus grand coupable le plus megus enterrement, c'est une assertion leller fausse, tellement démentie par les faiss n'est guère possible que vous sore : bonne foi.

Le plus grand coupable! Mais le primi l'enterre ni d'une manière ni d'une se il ne l'enterre pas du tout, à moiss. ne se soit repenti et qu'il n'ait donce : signes de repentir. S'il meurt dans le per le prêtre lui refusera énergiquenes honneurs de la sépulture; et c'est w peut-être, vous qui lui reprochez de seler le sanctuaire par un argent imper. viendrez forcer ce sanctuaire et le see : par quelque chose de beaucoup plus izz

assurément.

Quand le prêtre n'a aucune raison : time de refuser à quelqu'un les boses de la sépulture, il ne refuse à aucune im quelle qu'elle soit, ceux qu'on lui denc Demandez-lui vous-même, pour l'u e vôtres, le plus magnifique enterrement, 🖚 vous dites; et si votre demande est le prêtre, pour ce qui le concerne, refusera point; et, si vous n'avez psa cience d'acquitter la rétribution qu'a cience d'acquitter la rétribution que cience due, cet homme, que vous regardes auxe un homme d'argent, aura la délicalesse \* » jamais vous poursuivre devant les ruinaux. Quand il rend à quelque mon sait les avoir peu mérités, tous les boares de la sépulture, croyez-vous qu'il sé éprouve pas une vive contrariété, que assuré qu'il soit de la rétribution? aimerait bien mieux les rendre à quepauvre dont la vie a été l'édificel:es tous. C'est ce qu'il fait quelquefois. Vorle dans la campagne, où il a plus der pendance. S'il vient à mourir une jeux :-qui aura été, je suppose, une file. seur, une victime de charité, dans tous force des termes, la paroisse entière » sur pied, à la voix du prêtre, pour resl'humble défunte des honneurs funèbre : rapport avec ses verius.

Ceux qui reprochent si injustemes . prêtre de vendre, à la mort, son cor de grands coupables, ne font-ils : plutot que lui quelquesois ce deut ile cusent? Pour ne parler ici que de ins :- mit eu un retentissement extraordinaire, quels honneurs funèbres rendus par un neuple en délire au fougueux Mirabeau, qui mourut prématurément, usé par les dus violentes passions! Quels honneurs endus à cet abject Marat, au nom duquel il 1 y a rien à ajouter, parce qu'il en dit lui eul plus que tout ce qu'on en pourrait lire! Et pourtant, il fut porté triomphalement, lui aussi, au Panthéon! C'était vraiuent la rénovation de ce paganisme où ce

qu'il y avait de plus has et de plus criminel était élevé au rang de Dieu. « Je sais bien, disait quelqu'un à ce sujet, comment on pourra départhéoniser Marat; mais je ne sais pas comment on pourra démaratiser le Panthéon. » Il n'y avait qu'un moyen, celui qu'on a employé, je veux dire d'y faire couler de nouveau le sang de la Victime qui fut immolée pour dissiper toutes les erreurs et effacer tous les crimes.

# TOLÉRANCE.

DES OBJECTIONS POPULAIRES.

Objections.— Quoi que vous puissiez dire ujourd'hui, la religion catholique est bien a plus intolérante de toutes les religions.— Vous faites une distinction entre l'intolérance des idées et celle des personnes; mais "une conduit à l'autre nécessairement. Peut-on vivre en paix avec des gens qu'on croit tamnés? — Le mieux est donc d'étendre la olérance à tout sans exception, aux idées comme aux personnes.

Réponse. — Le mot de tolérance est un de œux avec lesquels on a mis la confusion partout en ces derniers temps, et qui ont servi à diriger contre notre sainte religion les attaques que nous ne devons point nous lasser de combattre.

Quoi que vous puissiez dire aujourd'hui, nous objecte-t-on, la religion catholique est bien la plus intolérante de toutes les reliuions.

Ce que nous avons toujours dit, nous le répétons encore aujourd'hui, et nous ne cesserons jemais de le répéter: La religion catholique est la plus intolérante de toutes les religions, sous le rapport des doctrines; mais aussi, elle est la plus telérante de toutes sous le rapport des personnes.

sous le rapport des personnes.

Elle est la plus intolérante sous le rapport des doctrines, et cela doit être; c'est la conséquence nécessaire de la conviction profonde, indestructible, où elle est de posiéder, et de posséder seule, la véritable doctrine de Jésus-Christ. Toute doctrine opposée la sienne, c'est l'erreur; l'erreur, c'est le nal, l'empire du démon, la ruine des âmes : mment voulez-vous qu'elle la tolère, ju'elle ne travaille pas en tout temps, en out lieu, et avec la plus grande énergie, à a détruire?

Allez donc, a dit Jésus-Christ aux siens in quittant la terre, et ne cesse-t-il de leur épêter du haut des cieux où il règne à la troite de son Père: Allez instruire toutes es nations, les baptisant au nom du Père et lu Fils et du Saint-Esprit, leur apprenant l'observer tout ce que je vous ai commandé. Et voild que je suis avec vous tous les jours, usqu'd la consommation des siècles. (Math. (xvii, 19, 20.) Comment voulez-vous donc lu'ils s'arrêtent? qu'ils cessent d'annoncer Evangile et de le faire observer? C'est bieu lui-même qui leur commande d'agir et qui leur promet de les assister toujours. Lussi, pourriez-vous nommer un lieu de la

terre où ne s'est étendu, où ne s'étend encore le zèle de tous ceux qui appartiennent
à la religion catholique, de ses ministres
principalement? Allez visiter le pauvre, le
malade, le prisonnier : vous y trouvez le
prêtre catholique; entrez dans les hôpitaux, au milieu des pestiférés : il y est encore; transportez-vous au delà des mers,
sur les plages les plus reculées et les plus
inhospitalières : le prêtre catholique vous y
a devancé. Que fait-il ainsi partout? Je vous
l'ai dit, il combat l'erreur et le vice qui naît
de l'erreur; et, sur les ruines de l'empire
du démon, il s'efforce d'établir, par tous les
moyens qui sont à sa disposition, le règne
de l'Evangile.

Il n'y a jamais eu et il n'y aura jamais le même zèle daus aucune autre religion, et cela se conçoit; il n'y a ni ne saurait y avoir la même conviction. Il y a la foi sans doute jusqu'à un certain point; car l'homme ne saurait vivre, même temporellement, sans croyance; mais c'est une foi hésitante, incertaine d'elle-même, et dès lors moins empressée à se propager. Commeut pourrait-il en être autrement? L'erreur ne peut produire les mêmes effets que la vérité.

duire les mêmes effets que la vérité.

Autant la religion catholique est intolérante par rapport aux doctrines, autant, avons-nous dit, elle est tolérante par rap-port aux personnes. Qui ne le sait? Il suffit. pour s'en convaincre, de regarder autour de soi, et de considérer toute chose sans prévention. Ces hommes que nous vous avons montrés tout à l'heure les plus intolérants de tous, sous le rapport des doctrines, parce qu'ils sont les plus convaincus, vous devez les trouver également les plus tolérants sous le rapport des personnes, parce qu'ils sont les plus vertueuxet, par conséquent, les plus charitables. Le même Dieu qui les enslamme d'un saint zèle et leur dit : « Allez donc, instruisez tous les hommes sans exception, en tout temps, en tout lieul » ce Dieu les en-flamme également d'une charité à toute épreuve, et leur dit : « Pardonnez, pardonnez toujours! Aimez tous les hommes, quels qu'ils soient, fussent-ils vos plus implacables ennemis, sussent-ils vos persécuteurs et vos bourreaux!»

Aussi, que d'amour dans ces hommes l'et dès lors quelle tolérance l'Voyez un Cheverus, un Fénelon, un Vincent, un François de Sales, un Martin, et remontant toujours la longue et vaste chaîne des croyants, voyez tous les martyrs, voyez les apôtres. Quelle intrépidité sans doute en chacun d'eux pour aller combattre l'erreur et la détruire, s'il est possible! Mais aussi quelle longanimité à l'égard de ceux en qui se trouve cette erreur! Ils sont patients jusqu'à la mort, et la mort même la plus ignominieuse et la plus cruelle. Ces hommes viennent de Jésus-Christ évidemment, et, par Jésus-Christ, de Dieu; comme Jésus-Christ, comme Dieu lui-même, autant qu'il est permis de comparer la créature au Créateur, ils sont les plus implacables ennemis de l'erreur, parce qu'ils sont toute vérité; mais comme Jésus-Christ aussi, comme Dieu lui-même, ils sont les plus persévérants amis de l'homme, quelle que soit sa position, parce qu'ils sont toute charité.

TOL

Il n'en est, ni ne peut en être ainsi partout ailleurs que dans la religion catholique. Comme il n'y a plus la même identification en Notre-Seigneur Jésus-Christ, pour rappeler ici l'idée de saint Paul, il n'y a ni la même foi, ni le même amour. Aussi, quelle différence dans la conduite! Sans aller si loin, voyez, par exemple, un Luther et un Calvin, ces deux chefs du protestantime: que d'aigreur, que de grossièreté, que d'emportement, que de fureur! Voyez encore nos modernes philanthropes, distillant d'abord par la plume et par la parole tout le fiel qui est dans leur cœur,

#### Et le fer à la main prêchant la tolérance.

C'est bien changé depuis, me direz-vous. Depuis quand, s'il vous platt? Dites-moi franchement, vous qui parlez sans cesse de tolérance, vous avez vu peut-être dans nos plus récents malheurs la sœur de Charité prodiguant ses soins au blessé des barricades, à l'heure même où celui-ci venait de saper les fondements de la société et de la religion. Si vous n'y avez pas rencontré le prêtre catholique, c'est que son habit ne lui donnait pas le même accès; eh bien! je vous le demande, en quelles actions, sur quels visages, dans quels cœurs avez-vous aperçu cette tolérance dont vous voudriez faire la seule reine du monde moderne?

« En paraissant sur la terre, » dit ici l'abbé de Frayssinous (Sur la tolérance), « le christianisme fit hautement profession d'ensei-gner qu'il possédait seul la vérité; il ne vit dans le judaïsme que des figures qu'il venait réaliser, et, dans le pagenisme, que des superstitions qu'il venait détruire. Ses disciples furent animés d'un zèle ardent pour établir son empire, pour combattre, non par les armes, mais par la persuasion, les erreurs et les vices universellement répandus, et pour former en tous lieux au Dieu véritable un peuple d'adorateurs en esprit et en vérité. Ennemie inflexible de l'erreur, la religion chrétienne ne saurait s'ailier avec aucune autre. Sous ce rapport, elle est exclusive, on peut l'appeler intolérante; mais son intolérance ne tombe que sur les mauvaises doctrines : en même temps, son caractère distinctifest l'amour de tous les hommes, même des ennemis; elle qu'en Jésus-Christ, il n'est ni Jaif, n.~ ni Grec, ni barbare, ni maître, ni ec. qu'en lui tous les hommes sont frin. que la charité a fait tomber le muras. sion qui pouvait les tenir séparés. , rapport, la religion chrétienne est : la plus indulgente; on peut l'apper. rante, mais sa tolérance ne regardeque sonnes: tel est donc son double esta; elle, le zèle contre les erreurs el en s'allie avec la charité mutuelle; et alqu'en confondant des choses qu'il ur distinguer, qu'en présentant ici kier nisme sous un faux jour qu'on petra à le rendre odieux. Donnons à car quelque développement, et tâchou tr bien comprendre ce que c'est que le rance chrétienne.

« Fille du ciel, la religion chrétia: se montrant aux hommes, a dû pretitres de sa céleste origine, avant es leur soumission et leurs hommage! se réduit à savoir si elle est divine, e. sur les preuves de sa divinité, sur e: extériours et publics qui lui servest : dement, qu'elle provoque l'exame : raison. Si elle vient de Dieu, si Jésu-Ca son auteur, a en véritablement le des dire à la terre : Je suis la vérité, le veritas (Joan. xiv, 6), il faut bien p conséquence inévitable, que l'Egliz ? tienne soit jalouse de se conserver fue ? la doctrine qu'elle a reçue du Cie = que, gardienne fidèle du dépôt ser repousse les erreurs qui l'altèrent les vices qui le déshonorent; et que. vigilante, elle signale à ses enlante nestes nouveautes qui ponrraient ac prendre. La vérité, dont elle se cos r en possession, ne peut pas plus side le mensonge que la lumière avec bres, le vice avec la vertu, la lum narchie, l'autorité avec la révolu l'air est une, et, si elle se trouve dans and chrétienne, il faut bien que le mer 🖙 fecte plus ou moins toutes les soira. société fondée par Jésus-Christ ne 3 pas avec une courageuse fidélité le 1º saintes qui lui sont confiées, qu'amis il? Attaquée, entamée de toutes paris serait mise en lambeaux, et biente :serait que l'assemblage impur de l'assemblage erreurs. Loin de lui reprocher son it ' connaissons plutôt que c'est là ce sa force et sa gloire. Toute religion que indifférente aux opinions qui la comit. porterait sur le front le cachet du mes et même un signe manifeste de ruse" destruction, comme les gouvernement seraient indifférents aux complets ce tieux, aux révoltes populaires, laisvoir des symptômes effrayants de desaet de dissolution.

« Toutefois le zèle de la doctrine » jamais altérer la charité : intolérante ce les erreurs, mais tolérante enrers le sonnes, telle est la religion que non male bonheur de professer; tout œ (u) 1.

1129

dans le cours des siècles, s'écarter de ce de ble caractère de force d'un côté, et de douce de l'autre, n'est pas venu de la religion, m des passions humaines. Elle nous appre à supporter dans des sentiments de paix d'indulgence ceux mêmes que nous croye dans l'erreur, à les plaindre plus ence qu'à les condamner; le vrai Chrétien s distinguer l'erreur, tonjours odieuse, celui qui s'égare; le paradoxe qui révol de celui qui le soutient. Sans doute, le me songe ne mérite pas plus de ménageme que le vice, et l'athée n'est pas plus re pectable que le débauché; mais le zèle plus légitime a ses bornes, il doit toujou être tempéré par une sage condescendance et. lors même que les doctrines peuvent viser les esprits, la charité doit confondre la

« On s'étonne de l'intolérance de l'Egli chrétienne dans sa doctrine; mais n'el trouve-t-on pas une semblable dans tout : les choses humaines? Je vous le demand en effet, quel est le gouvernement sur terre qui ne soit jaloux de l'intégrité de puissance, qui ne réprime les factieu qui ne maintienne les sujets dans la soi mission; et par là même n'est-il pas into rant envers les ennemis de son autorité Quel est le magistrat qui ne doive se fai : une obligation sacrée de veiller à la sûre des personnes et des propriétés, au mai-tien de l'ordre et de la tranquillité publiqu à la poursuite et à la punition des délits des crimes? Sous ce raport, le magistr n'est-il pas intolérant envers les infracteu : des lois? Voyez le savant bien convaincu cu la vérité de son système sur la structure d globe ou sur notre monde planétaire; qui zèle pour le défendre, pour combattre le hypothèses contraires et voilà comme so opinion est intolérante envers celles qui s' trouvent opposées. Voyez l'homme de let tres hien persuadé que les sources les plu pures de la saine littérature se trouvent dan les siècles d'Auguste et de Louis XIV; comm il venge les écrivains de ces deux mémors bles époques; comme il repousse les témé raires novateurs qui ne partagent pas so admiration! lui ferez-vous un crime de cett sorte d'intolérance? Et moi, ministre de l religion, chargé de l'annoncer aux hommes moi, profondément convaince de sa divinité si je cherche à pénétrer les esprits de l vérité de sa doctrine et de la sainteté de se préceptes; si je signale les erreurs qui l défigurent ; si je la défends contre les attaque de ses ennemis, je serai coupable d'un odieuse intolérance! Où est la justice de c reproche? Quoil le zèle du magistrat pou les lois, du savant pour ses systèmes, d l'homme de lettres pour les vrais principe du goût, on le trouvera louable; et le zèl pour le premier de tous les biens, la religior on affectera de le flétrir d'une injurieus qualification! Apôtres de la tolérance, avez vous douc deux poids et deux mesures pou peser les sentiments et les actions des hom mes?

1454

į.

qu'elle fournit à l'homme de rentrer en grace avec Dieu, peut être appelée par excellence le refuge des pécheurs. Ne dites donc point que nous ne saurions vivre en paix avec ceux que nous croyons damnés: car, je vous le répète, nous ne croyons ni ne pouvons croire personne damné ici-bas, puisque nous sommes convaincus au contraire qu'il ne faut qu'un acte d'amour pour élever des bords de l'abîme au séjour du bonbeur. Et quand bien même cela ne serait pas, quand nous serions convaincus que tels et tels gens sont damnés, serait-ce une raison pour ne pas vivre en paix avec eux? N'en serions-nous pas que plus émus, plus touchés de compassion à la pensée de leur sort? C'est ce qu'on éprouve, généralement parlant, pour ces malheureux condamnés à mort, sur lesquels nul n'oserait porter la main, parce qu'ils appartiennent à la justice. Voyez Jésus-Christ: il sait, par sa divine prescience, quels sont ceux qui auront à subir un jour la damnation éternelle. Il n'en vit pas moins en paix avec eux, il n'en recommande pas moins aux siens d'en faire autant, et ses apôtres renouvellent, à leur tour, la même recommandation. Pour ce qui est de vous, nous dit 10 grand Apôtre, ayez, s'il est possible, la paix avec tout le monde. « Si fieri potest, quod ex vobis est, cum omnibus hominibus pacem habenles.»(Rom. x11,18.)

Ecoutons encore, à ce sujet, l'apologiste

que nous citions tout à l'heure.

« Mais,» dira-t-on, «n'est-il pas à craindre que le zèle contre les opinions n'aigrisse les esprits et ne conduise à la haine des personnes? Je conviens que le zèle peut avoir ses excès, mais la charité peut avoir aussi les siens; si le zèle peut devenir persécuteur, la charité peut dégénérer en mollesse. Me défendrez-vous d'aimer la personne des incrédules, sous prétexte que l'amour des personnes peut conduire à l'amour de l'incrédulité? Non, sans doute. Pourquoi donc condamneriez-vous la haine des erreurs, sous prétexte qu'elle peut conduire à la haine des person-nes? Toute charité qui éteindrait le zèle, tout zèle qui violerait la charité seraient deux excès également répréhensibles. Et d'où vient qu'on attaque le zèle de la religion avec une logique qu'on rougirait d'employer en toute autre matière? Ainsi du milieu des préjugés nationaux, des prétentions réciproques des gouvernements, des intérêts opposés du commerce, peuvent naitre et sont nées en effet trop souvent des rivalités, des dissensions et des guerres sanglantes; faudra-t-il pour cela qu'il n'y ait ni peuple, ni gouvernement, ni industrie? Ainsi, la seule diversité des caractères et des talents, comme se choc des intérêts. peuvent porter dans les familles le trouble et la discorde; faudra-t-il qu'il n'y ait plus de société domestique, et que chaque membre de l'espèce humaine vive séparé de ses semblables? Non, quand une chose est saintaire, il faut la respecter malgré les abus que peuvent en faire les méchants. Faudraitil que l'univers fût privé de l'élément du feu qui l'anime, sous prétexte qu'il pre résulter des incendies? En deux au tolérance chrétienne n'est autre chose; charité bien éclairée, également élemd'une faiblesse qui excuse tout, et izgueur qui ne pardonne rien : chara s sans épargner ni l'erreur ni le via; apprend à aimer les errants et les ven

Il y a longtemps que les ennena: religion affectent de nous inviterances: trer doux, indulgents, tolerants comnelon. Certes le modèle est beau; a : ministre des autels ne se fersit p.: marcher sur les traces de l'immortelm. que de Cambrai, un des plus been zqu'ait produits la nature, comment : , grands pontifes qui aient illustré sont se? Mais l'incrédule ne veut past: bien il a oublié qu'autant Fénelonie: compatissant, tendre dans sa condu: tant il fut pur, délicat, intolérant en de doctrine et de croyance religies. écrits, sa vie, ses écarts mêmes déperfaveur de l'inflexibilité de ses priathées, matérialistes, déistes, indissceptiques et hétérodoxes, tous les exde la vérité ont été combattus par la facile de s'en assurer en parcourant vrages. S'il a le malheur de se trome : erreur devient une preuve sensible & 1 licatesse de sa foi, comme un des plus 4titres de sa gloire, en faisant éclaier : fonde soumission à l'autorité; lui-sis monte dans la chaire évangélique per et publier devant le peuple attendn : 2 ment qui le condamne; le pasteur ktre aussi docile que la dernière bre. troupeau : jamais l'austère, l'inteler: rité n'avait remporté de plus besults et, si tout cela s'appelle de la tolezlontiers nous sommes tolérants.

Le mieux est donc, ajoutez-vou. dre la tolérance à tout sans except. Al idées comme aux personnes.

Vous avez tort de tirer cette const. car, comme je viens de vous le printolérance des idées ne s'étend printolérance de s'é cessairement ni même communémes: tolérance des personnes. Bien luis in " opposition avec la charité, elle la surau contraire, puisque c'est par amo. ? les autres et pour nous-mêmes, autre par amour pour la vérité et pour Des. nous nous efforçons de détruire d' comme en nous, les erreurs qui s'y tra:

Non, ce n'est pas le mieux; cer it : est de faire comme Jésus-Christ, most apôtres, les martyrs, les Pères de li-les Docteurs, les Bossuet, les Féne. tout ce qu'il y a d'hommes venue. grands et saints sur la terre. Or, que : la conduite de ces modèles sur la trat quels ce doit être pour nons un bustr une gloire de marcher? N'unt-ils l'adans la même proportion, le ze e l' rité, ou, en d'autres termes, n'out : toujours montré autant d'intolérant les erreurs qui trompent et dégrade. de tolérance et d'amour même, un'

lérance, pour les persounes en qui se juvaient ces erreurs trompeuses et déadantes?

Non, ce n'est pas le mieux; car, une fois l'il aura été admis généralement qu'il faut montrer tolérant à l'égard des erreurs, mme à l'égard des personnes, les aimer ut-être aussi, à cause des personnes dans squelles elle se trouveront, savez-vous ce il arrivera? Je n'ose arrêter ma pensée sur utes les conséquences qui vont sortir de , Je vois l'erreur engendrer partout l'erur, et de toutes les erreurs naître bientôt us les crimes. Ah! malgré l'heureuse inience de la religion catholique dans toutes s branches de la société, quoique cette dine religion, toujours et partout enseignan-, ne cesse de répéter, au nom de Jésusrist, à ses ministres et même aux simples lèles: Mais allex donc ! x Euntes ergo: » seignex toutes les nations... (Matth. XXVIII, ); quoiqu'elle soit continuellement aidée ns ce divin enseignement par une infinité personnes qui, sans avoir toute sa docne, la partagent cependant jusqu'à un cerin point, que d'erreurs, que de vices enre dans le monde, à cause du ravage des ssions et de l'ennemi de notre salut! Que ra-ce donc quand se sera éteint ou quand sera voilé du moins ce soleil de vérité et justice? Je vois les ténèbres se répandre ir toute la terre, et les hommes s'asseoir. mme avant la venue de Jésus-Christ, et us encore, à l'ombre de la mort.

Non, ce n'est pas le mieux; car c'est l'opsé de ce que font tous les hommes sans tecption. Que fait, en effet, le ministre de religion dans le temple, l'écrivain avec ses res, le législateur avec ses lois, le mastrat avec ses arrêts, le professeur dans sa laire, le père et la mère de famille au miu de leurs enfants, le maître au milieu de s serviteurs, l'ami par les conzeils qu'il resse à ses amis? Ils s'efforcent d'étendre irs idées, de les faire prévaloir; donc, de truire ou d'affaiblir du moins les idées posées. Ils se montrent donc intolérants l'égard de ces idées opposées aux leurs, que faites-vous vous-même dans les dissions que vous avez avec moi, ou avec utres personnes? Vous vous efforcez alement de faire prévaloir vos idées; donc détruire ou d'affaiblir du moins les idées posées. Vous êtes donc, vous aussi, inérant à l'égard de ces idées opposées aux

Non, encore une fois, ce n'est pas le mieux; c'est tout à fait impraticable. Il est imsible, en effet, de posséder la vérité ou qu'on prend pour elle sans l'aimer; il impossible d'aimer l'idée, identifiée en elque sorte avec notre âme par la croyansans chercher à la faire prévaloir; il est possible de la faire prévaloir sans comtre les idées opposées, et, par conséquent, is se montrer intolérant à l'égard de ces lmes idées.

Vous allez me dire peut-être : Soyons inférents à l'égard de toute chose, et nous serons par cela même tolérants sur tout sans exception.

TOL

Ce n'est pas possible, non plus; car les individus comme les peuples ne sauraient vivre sans croyances, et surtout sans croyances religieuses. Admettons-en la possibilité cependant. Vous voilà, je suppose, athée, et même entièrement sceptique. Qu'arriverat-il ici, au point de vue de la tolérance? Mais elle n'en reste pas moins impraticable; et vous allez voir comment. Vous vous atlachez à votre idée, ou, pour mieux dire, à votre négation de toute idée religieuse, avec d'autant plus d'opiniâtreté que c'est là tout ce qui vous reste, et que vous rencon-trez partout un plus grand nombre de contradicteurs. Vous vous défendez done; vous combattez vos contradicteurs; et vous voilà devenu intolérant à l'égard des idées. Mais, de plus, comme il n'y a nul frein en vous, nulle loi religieuse pour régler les mouve-ments de votre âme, pour vous faire aimer la personne de vos adversaires alors quo vous combattez leurs idées, de l'intolérance de ces idées vous passez tout naturellement à l'intolérance des personnes; laquelle intolérance devient persécution, et même persécution violente. Cela s'est vu bien des fois dans le monde, et il n'y a pas longtemps encore.

« Vous nous prêchez l'indifférence, a-t-on pu dire à ceux qui s'en sont faits les apôtres; mais yous-mêmes la pratiquez-vous?» s'écrie à ce propos l'apologiste que nous avons déjà cité deux fois dans cet article. « Si à vos yeux toutes les religions sont égales. pourquoi ne pas laisser à chacun la liberté de suivre la sienne? Pourquoi, sous l'empire de votre indifférentisme, la religion persécutée? Pourquoi ses temples fermés ou démolis, ses ministres et ses sectateurs égorgés? L'indifférence était dans vos discours, et la haine dans vos actions : loin d'étre indifférents, vous vomissiez mille im-précations contre Dieu et contre son Christ, vous brisiez ses autels pour adorer la raison; ceux que vos paroles n'avaient pu séduire, vous les tratniez par violence aux pieds de la nouvelle idole. Encore aujourd'hui, pourquoi toutes ces injures prodiguées à la religion de nos pères? Pourquoi cette haine sombre que l'on porte au ministère sacré, et ces efforts pour le décrier, pour l'avrilr, pour le ruiner dans l'esprit des peuples? A ces traits reconnaît-on l'indifférence, ou plutôt ne faut-il pas reconnaître le fanatisme? Tant il est vrai que l'indifférence est impossible à ceux-là mêmes qui en font le plus hautement profession. »

Soyons donc tolérants, mais comme Dieu veut que nous le soyons et dans les mesures qu'il prescrit à chacun, c'est-à-dire selon le sens catholique de l'expression. Soyons tolérants pour tous les hommes sans exception, parce que tous, quels qu'ils soient, sont les enfants de Dieu, nos frères, par conséquent; mais que cette tolérance ne nous empêche pas de combattre, et même avec énergie,

leurs erreurs et leurs vices, quels qu'ils vices offensent Dieu et dégradent is soient aussi, parce que ces erreurs et ces nité.

## TRAPPISTES.

Objections. — Ce sont donc des scélérats, pour se renfermer volontairement dans des espèces de bagnes religieux? — En tout cas, ils se font une bien fausse idée de la Divinité, en se la représentant charmée des souffrances de ses créatures. — C'est s'enfermer dans un tombeau avant la mort. — C'est entrer dans l'enfer avant le jugement.

Réponse. — J'entends par Trappistes ici, comme on le fait du reste assez communément, les religieux qui se soumettent aux règles les plus austères.

Ce sont donc des scélérats, nous dit-on, pour se renfermer volontairement dans des espèces de bagnes religieux?

La preuve que ce ne sont point des scélérats, c'est qu'ils s'enferment volontairement, comme vous en convenez vous-même. Ce n'est point ainsi qu'agissent les scélérats. Au contraire, ils se cachent, fuient quand on les poursuit, résistent quand on veut les saisir, et, pour éviter d'être pris, ils ne craignent pas, la plupart du temps, de donner la mort aux autres, et quelquesois de se la donner à eux-mêmes.

Ceux qui entrent à la Trappe ou dans d'autres maisons semblables ne sont donc point des scélérats, tant s'en faut. Bien loin d'être l'écume de la société, ils en sont la crème au contraire. Ne le reconnaissez vous pas vous-même? Vous n'êtes pas sans en avoir vu que!quefois, sinon dans leur solitude, du moins dans le monde, où ils apparaissent comme des anges chargés d'un pieux message, de ces religieux au visage recueilli, au maintien grave et sévère. Ne remarquezvous pas dans tout leur extérieur comme un restet de la sublime beauté de leur âme? Vous ne les avez pas vus, je suppose, depuis qu'ils sont enirés dans la maison, mais vous avez dû en connaître quelques-uns auparavant; car ils sortent de tous les rangs de la société. Ce sont des ouvriers, des cultivateurs, des militaires, des prêtres, d'anciens magistrats, et même de hauts dignitaires. Or, dans quelque position qu'ils se trouvassent, n'était-ce pas déjà des modèles de régularité, de vertu, de piélé? Depuis qu'ils sont en religion, le bien qui était en eux n'a pu que s'accroître. Ils sont donc tout l'opposé de la scélératesse. Au lieu d'être le vice au der-nier degré de l'échelle, ce serait plutôt la vertu au degré le plus élevé.

Et quand bien même ce que vous dites serait vrai, en partie du moins; quand bien même il serait reconnu qu'un grand nombre de ceux qui entrent à la Trappe ou dans d'autres maisons semblables sont des êtres à nature monstrueuse, venus là pour se réformer, qu'en faudrait-il conclure, si ce n'est que ce serait un grand service rendu non-seulement à ceux qui trouveraient ainsi le

moyen de s'améliorer, mais à la sorze. même qui se serait débarrassée d'u re fort incommode. Puisque vous averbagnes religieux, permettez-moi de. dire, si ceux qui sont dans les ales traient volontairement, comme b's pistes et autres religieux sembun; leurs demeures, s'ils se sanctifisies : eux, si, au lieu de rester toujoures. venir même de plus en plus des esdémons incarnés, toujours disposa sur la société pour y porter la un. désordre, ils se changeaient en ancueillement, de prière, d'édificus: . crifice et de dévouement, ce sens... bien, un grand bonheur pour tous : je? ce serait un véritable mirace:plus étonnants, l'un des plus raqu'on put espérer, et dont on ne ur remercier la divine Providence. tant le miracle que vous supposeze: ment à la Trappe, et que vous : se comme un acte d'accusation car sans vous apercevoir que c'est a l'un des plus grands éloges que siez en faire.

En tout cas, nous dit-on enconstat une bien fausse idée de la Divinité : représentant charmée des souffres : créatures.

Et Jésus-Christ que je vois de :une crèche, puis dans la solitue milieu des opprobres, et enfin? vaire, il se faisait donc aussi une: de la Divinité? Et la sainte Vierune si grande part aux souffrace: fils, et dont l'âme fut à la fin d'un glaive de douleur, elle se 24 une fausse idée de la Divinité! e Apôtre qui châtiait son corps et a "en servitude, de peur qu'après an : aux autres il ne fût réprouvé luse faisait donc une fausse idée de : nité? Et tous les apôtres, et tous tyrs, et tous les confesseurs, et tous : tiens véritablement dignes de cenon tout et toujours, ont parlé et agi dats . sens, ils se faisaient donc une laux la Divinité?

Et ce n'est pas le Christianise ment qui nous enseigne l'utilité cessité des souffrances, je retroute enseignement dans toute religie qu'elle soit, et jusque dans la morment humaine. Pourquoi, en elle ficateurs, ces autels, ces victimes, ces ang qui partout rougit laterre! ? ces lois, ces menaces, ces juges, ce les prisons, l'échafaud enfin? Pourquoi cela ? Pourquoi cela partout et si l'idée n'en venait du Ciel!

Ce n'est pas que nous pension :

s vous l'imaginez, que la Divinité soit mée des souffrances de ses créatures. au contraire; elle ne veut que leur heur; mais elle veut ce bonheur pour la u et par la vertu, et dès que ses créatus'en sont écartées, ou sont sur le point faire, elle veut et doit les y ramener la terreur et les châtiments. Il est inconible, en un moi, que de même que la u demande une récompense, de même ute exige un châtiment : c'est l'ordre, par conséquent, la volonté de Dieu.

ais, me direz-vous peut-être, quels si ids crimes ont commis ces bons reli-IX ?

ous avez dit vous-même précisément le traire. Je n'ai point été de votre avis, il est ; aussi suis-je bien éloigné de penser qu'il le avoir commis de très-grands crimes, rentrer dans la carrière qu'ils ont embras-La foi nous enseigne qu'une seule faute ielle nous rend dignes du purgatoire, si s mourons avant de l'avoir expiée. Les gieux dont nous parlons ne sont donc it déraisonnables quand ils sont de gran-pénitences pour des fautes même légè-Ils souffrent en ce monde volontaireit, pour n'avoir point à souffrir dans ire. Ajoutons à cela, qu'ils ne souffrent seulement pour eux, mais pour les au-. La réversibilité des mérites de l'expia-, comme de tout autre acte de vertu, est vérité incontestable, aux yeux de la foi, sême aux yeux de la raison. Pourquoi frait la sainte Vierge? Ce n'était point res propres fautes, elle n'en avait comaucune. Pourquoi souffrait Jésus-Christ? n'était point non plus pour ses propres es, puisqu'il n'en avait commis, ni n'apa en commettre aucune. Il souffrait ir les autres, malgré son innocence, et c'éprécisément cette innocence qui donnait prix à ses souffrances. C'est une idée que elrouve partout. Partout, en effet, je vois plus la victime est pure, et plus elle platt Divinité. Ce n'est pas, hien entendu, la firance matérielle qui plait ainsi, ce n'est le corps meurtri, le sang répandu, mais éissance, le dévouement, l'amour enfin y a dans ces souffrances, obéissance, Ouement, amour qui ont d'autant plus grandeur ordinairement qu'il y antage aussi dans les souffrances.

ela vous étonne; vous ne pouvez conce-qu'il y ait dans la souffrance quelque

se qui plaise à la Divinité?

tonnez-vous donc, en ce cas, de ce qui se se partout, de ce que vous ferez vousne peut-être. Quand un capitaine a conduit combat des soldats pour lesquels il a un our de père, plus il les voit souffrir coususement, et plus il se réjouit en un sens. umanité s'attriste en lui sans doute, mais olus noble partie de lui-même, la partie ne, en quelque sorte, s'en réjouit: « Le re soldat!... » sedit-il tout rempli d'émotion d'une noble fierté, et les larmes qu'il se sont autant d'amour que de douleur. ind un père voit tomber à ses pieds l'en-

fant dévoué qui s'est jeté entre lui et le ser assassin dont il allait être frappé: « L'excellent fils, » s'écrie-t-il, « il a souffert, et il est mort pour moil » Et il y a sous ses gémissements et ses cris, au plus profond de son âme attristée, un redoublement de tendresse paternelle qui lui fait éprouver d'inéuarrables consolations.

TRA

Ainsi, de l'aveu de tous, les souffrances volontaires, à cause du dévouement qu'il y a en elles, ont leur beauté morale, leur délectation spirituelle, leur mériteen un mot. D'où il suit que les mortifications des Trappistes et de tous ceux qui sont dans la même position doivent être agréables à la Divinité.

C'est s'enfermer dans un tombeau avant la

mort, ajoutez-vous.

Quelle différence l si vous êtes de bonne foi, ou plutôt quel contraste! Au tombeau le corps est seul, à la Trappe l'âme est là également, elle y est même avec une nouvelle grandeur et une nouvelle force. Si quelque chose de l'homme était absent, ce serait tout au plus la partie la plus inférieure de la substance inférieure, la partie la plus matérielle de la substance matérielle, si je puis m'exprimer de la sorte.

Au tombeau, le corps est là entrant en dissolution et redevenant terre, comme il était avant sa formation; à la Trappe, il se spiritualise au contraire, et s'assure des droits à l'immortalité, qu'il doit partager un jour avec l'âme, créée à l'image de Dieu.

Au tombeau le mort est seul. Nul ne s'en approche, tous ont eu soin, au contraire, de mettre entre eux et lui la plus grande sépa-ration possible. Si quelques-uns osaient franchir cette séparation, ils sentiraient s'exhaler aussitôt une odeur fétide, insupportable, qui ne serait pas sans danger pour leur vie. À la Trappe, les religieux vivent dans la société de leurs frères; si des étrangers entrent en rapport avec eux, ou, si eux entrent en rapport avec des étrangers, ce qui arrive encore assez fréquemment, il résulte presque toujours de ce rapprochement un accroissement de vertu, de bonheur et de

Mais, me direz-vous, pourquoi se contenter d'être en relation avec quelques-uns seulement, et ne pas y rester avec tous?

Et qui donc peut être en relation avec tout le monde? Une société restreinte, une société de famille surtout, n'est-ce pas ce qu'il y a de plus heureux et de plus avantageux pour les uns et pour les autres? Or, telle est la société du religieux, du Trappiste en particulier. C'est une famille véritable; et quelle samille ! une samille d'amour, de cœur, une famille de frères, dans toute la force de l'expression. C'est là qu'ils peuvent chanter le beau cantique du roi David : Ecce quam bonum et quam jucundum habitare fratres in unum ! (Psal. cxxxII, 1. )

On dit pourtant, représentez-vous, que ceux qui entrent à la Trappe, ou dans une autre communauté semblable, sont morts au

monde.

Au monde, oui; et encore à quel monde?

au monde corrompu et corrupteur. Quant au monde saint et sanctifiant, à ce monde qui se compose de Dieu et de ses élus, le seul qui doive être compté, en définitive, non-seulement ils n'y sont point morts, mais ils tui appartiennent complétement; ils en sont une portion, et non encore la portion la moins intéressaute.

On dit pourtant, représentez-vous de nouveau, que, par l'excès de leurs mortifications, bien des religieux abrégent leurs jours, et deviennent ainsi, indirectement du moins, homicides d'eux-mêmes.

C'est faux, ou du moins fort exagéré. Généralement, on vit à la Trappe plus long-temps que dans le monde. C'est une remarque qu'on a toujours faite; et cela se comprend facilement, car on y mêne une vie sage, réglée, exempte de passions, autant que possible, toutes choses qui contribuent à conserver la santé et à prolonger les jours. Admettons, si vous le voulez, que les grandes mortifications usent quelquefois la santé et abrégent la vie : faut-il en conclure qu'il y ait suicide, indirectement du moins? Mais combien sont dans le même cas! Voyez le soldat, l'ouvrier, l'agriculteur, le philosophe, l'homme du monde, de bonne chère ou de plaisir... — C'est un mal, dites-vous.

— Oui, quand il n'y a pas de cause ou quand il n'y a qu'une cause insuffisante; mais quand il y a nécessité, grand avantage du moins, comme ici, non-seulement ce n'est point un mal, mais c'est un bien, puisque c'est la vertu.

C'est entrer dans l'enfer avant le juge-

ment, ajoutez-vous enfin.

Quelle différence encorel ou plutôt quel contraste! L'enfer est le lieu de l'imprécation et du blasphème, la Trappe un lieu de bénédictions et de louanges divines; l'enfer est la demeure des démons, la Trappe celle d'anges terrestres; l'enfer est le séjour du désespoir, la Trappe un séjour d'espérance; l'enfer est le royaume de la souffrance et du malheur....

Là est la ressemblance, me direz-vous.

Vous vous trompez; car les Trappistes ne sont point malheureux; ils le sont beaucoup moins, généralement parlant, qu'on ne l'est dans le monde. Interrogez-les vous-même, ou, ce qui est encore plus sûr, interrogez ceux qui ont vécu dans leur intimité, et vous vous convaincrez facilement qu'ils ne sont pas malheureux, et qu'ils sont même aussi heureux qu'il est possible de l'être en ce lieu d'exil.

Et pourtant, me direz-vous, ils souffrent, puisque leur vie est une vie de travail et de mortification.

Oui, ils travaillent et se mortifient, mais volontairement.

Oui, ils travaillent et se mortifient, mais c'est avec l'espoir des récompenses célestes.

Oui, ils travaillent et se mortifient, mais ils aiment leur travail et leurs mortifications, et, dès lors, pour appliquer ici une belle pensée de saint Augustin, il n'y a plus ni travail ni mortifications, ou, s'il y en a en-

core, c'est un travail, ce sont des mortifications qui n'en conservent que le nom, parce que l'amour en a changé la nature.

A l'appui de ce que nous venons de dire en faveur des communautés si austères dont on ne sait pas toujours apprécier l'heureuse influence sur la société comme sur les individus, qu'il nous soit permis de citer le fait suivant que nous empruntons au Jour-

nal des bons exemples:

« Je me trouvais, » dit le narrateur, « il y a un mois environ, dans une des gares environnant Paris. En attendant le départ du convoi qui devait me porter à ma destination, je m'entretenais avec un digne et respectable frère des Ecoles chrétiennes, dont j'admire depuis la modestie, le savoir et la profonde piété. Tout à coup nous remarquons, assis dans un des angles de la salle d'attente, un humble religious, dont un long manteen d'étoffe noire recouvrait la tunique blanche. Les traits distingués et pleins d'intelligence du moine voyageur nous frappèrent, et, sans hésiter, nous lui adressames aussi-tôt la parole: « Soyez bénis de m'aborder ainsi, » nous dit avec une joie visible le bon religieux, « je vais donc avoir pour compagnons de route des hommes qui comprendront le but de mon voyage et m'aideront à l'accomplir. La Providence vraiment me sert à souhait. » Il allait continuer quand la cloche du départ se sit entendre, et nous voilà tous les trois courant à travers la foule pour nous hisser ensemble dans le même wagon. Bien nousen prit. A peine installés dans ces coffres de bois, abris continuels de dormeurs ou de causeurs insipides, la conversation s'engagea, mais une conversation comme il en faudrait partout pour transformer au une-me instant la société en un véritable paradis terrestre. Je passe sur les détails de cet entretien prolongé pendant quatre heures durant, sans la moindre fatigue de part et d'au-

tre, et j'arrive au fait principal.

« Ce bon religieux, issu d'une honorable famille de la Belgique, avait rompu depuis plusieurs années avec le monde, où il pouvait occuper une place avantageuse, pour embrasser la règle austère de la Trappe, laissant à la porte du couvent toutes les frivolités de son premier état, mais gardant sous la bure toute la distinction d'une éducation soignée. Je voudrais en dire plus long sur son sujet, eomme on doit le penser, glissa rapidement sur ce qui le concernait et ne nous occupa que de son œuvre. Cette œuvre, qu'est-elle?

La voici :

« En l'année 1850, au mois de juillet, le R. P. François, prieur du monastère de Saint-Sixte, près Propernigue, diocèse de Bruges, partit avec quinze religieux de son couvent pour fonder une nouvelle maison à Forges, près Chimay, frontière de France. Le déménagement de ces seize religieux, dont faisait partie le frère Alphonse, notre voisin de route, put tenir sur un seul cheval. A son arrivée à Forges, la petite caravane trouva une ferme vide et s'y installa. On s'asseyait

le plancher, tenant lieu de sièges et de ins: une botte de paille constituait la lie commune, et du pain sans légumes posait le menu repas de chaque jour. régime plus que sévère dura près de trois . A cette pénurie se joignit bientôt l'u-e des vêtements : plus de morceaux pour arer les tuniques délabrées, point d'art pour en acheter de nouvelles; plus de ussures aussi, sinon un peu de paille s des sabots. C'était à décourager les plus s. On persista néanmoins, parce que la et la charité ne se déconcertent jamais nd elles font l'œuvre de Dieu. On réduisit ombre des religieux à onze, et ces vigoux lutteurs, au bout d'une année, voyaient ever une première maison sur la monta-, au milieu de terres incultes, véritables des pleines de souches de hêtres et de chê-, qui allaient bientôt devenir des champs iles et cultivés. Cette première maison at la colonie naissante avant même d'être ièrement terminée : elle n'avait encore ses quatre murailles, son toit et la porte sa façade. Les pauvres reclus, sous cet iffisant abri, n'étaient pas garantis du vent le la neige; ils n'avaient qu'une mauvaise iche brute, fixée sur des poteaux en e, pour table au réfectoire, et dans leur sine une seule marmite dont le couverservait de cloche pour sonner l'Office et 'Angelus. N'importe, ils étaient heureux sous leurs bras diligents, le sol transformé mettait des moissons de plus en plus pro-

« Au risque de tenter un peu la Providence, qui permet du reste qu'on lui fasse violence, le R. P. prieur, aussitôt sa première maison bâtie et ses défrichements commencés, songea à fonder une ferme-école-modèle, sans que ses ressources eussent augmenté: les dépôts de mendicité fournirent un premier contingent qui forma le noyau de cette école si témérairement entreprise, mais soutenue par tant de prières ardentes, par tant de dévouement infatigable. Il n'avait pas trop présumé de la bonté de Dieu, le hon prieur : aujourd'hui, après sept années de travaux persévérants, la nouvelle Trappe de Forges compte soixante-dix religieux, soixante hectares sont en plein rapport, vingt hectares sont drainés; l'église est construite; sont également bâtis la grange, la forge, la moitié des clôtures et deux grands bâtiments ajoutés à la ferme des enfants, distante de quinze minutes du monastère. Avant que toutes ces constructions fussent terminées, il avait fallu nourrir les religieux, les enfants et les bestiaux, charge énorme, surtout quand les ressources manquent. Comment est-on venu à bout de difficultés aussi insurmontables? Là est la preuve de l'assistance divine; là est le motif puissant qui doit déterminer les fidèles à seconder ces grands et utiles défri-cheurs, vaillants soldats de la charrue, qui fertilisent nos terres par leurs rudes labeurs, en même temps qu'ils attirent sur elles, par leurs prières, toutes les rosées bienfaisantes du ciel. »

## TRINITÉ.

Ibjections. — Quel mystère que celui de l'inité! — Peut-il y avoir trois personsen Dieu? Trois ne sauraient faire un, i plus qu'un ne saurait faire trois. — Il encore une certaine utilité pratique à ire le mystère de l'Incarnation et celui de Rédemption; mais de quelle utilité peut-tre à l'homme de croire un Dieu en trois sonnes?

Réponse. — Si quelque chose m'étonne, it que l'homme soit surpris des profonirs du mystère de la sainte Trinité. Quel mystère que celui de la Trinité! vous iez-vous.

Quoi donc! est-ce que tout n'est pas myse pour nous? Le ciel et la terre en sont aplis, notre propre nature en est un où tre raison se perd, et vous voudriez que nature divine, que celui qui a fait le ciel la terre n'en fût pas un? Quelle absurdité! comme! explique-moi donc ce que tu es, qu'est un grain de sable, un atome, et je appliquerai ce qu'est Dieu.

nel mystère! Oui, sans doute; et cela t être. Tout est mystère, avons-nous, et nul ne saurait en douter. L'être donc un mystère pour nous. Or, Dieu l'Etre des êtres, l'Etre infini; donc il est mystère des mystères, le plus incomprénsible de tous, à nos yeux. Ce mystère reconnu, et nous ne pouvons le rejeter, car il repose sur la double base de l'Ecriture et de la tradition, bien loin de le rendre incroyable, sa profondeur le rend plus croyable au contraire, puisque c'est une nouvelle preuve qu'il vient de Dieu, qu'il est Dieu, que c'est ce Dieu tout-puissant qui l'a établi et le maintient dans la croyance générale des peuples, malgré l'opposition qu'il doit naturellement rencontrer.

Ecoutons, à ce sujet, le T. R. P. Ventura, dans sa Conférence sur la Trinité:

« Je dis que, loin que l'incompréhensibilité de ce mystère en puisse affaiblis la vérité, il se présente à tout esprit raisonnable comme d'autant plus vrai, d'autant plus croyable qu'il est plus incompréhensible. Son incompréhensibilité même est la plus grande preuve qu'il n'est pas de la terre, mais du ciel; qu'il n'a pas été inventé par l'homme, mais révélé par Dieu... C'est que la raison n'invente pas ce que la raison ne comprend pas. La raison repousse tout ce qui l'abaisse, comme le cœur éloigne de lui tout ce qui le mortifie. C'est pour cela que sont plus ou moins accessibles à la raison, plus ou moins favorables aux passions, et qu'elles n'ont jamais proposé des dogmes incompréhensibles à croire, 'des devoirs sévères à pratiquer. C'est pour cela que toute

hérésie est la négation d'un mystère qui confond la raison, ou d'une loi insupportable aux passions; et que l'incrédulité n'est que la négation complète de tout mystère et de toute loi, dans l'intérêt de l'orgueil de l'esprit ou de la corruption du cœur. Dieu, et Dieu seul a pu révéler, imposer à l'homme des dogmes incompréhensibles et des lois sévères, et en être obéi. L'incompréhensibilité est un des caractères éclatants de la religion divine. Car ce qui est incompréhensible à l'homme n'a pas pu être imaginé, inventé par l'homme, et, par conséquent, est nécessairement et incontestablement inventé par Dieu. Par cela même que le mystère de la Trinité est incompréhensible, et que l'homme ne l'a pas inventé, c'est Dieu qui l'a révélé; et dès lors il est évidemment et incontestablement vrai. Car Dieu, vérité infinie, ne peut révéler que ce qui est vrai; et il faut croire à Dieu, dit saint Hilaire, dans tout ce qu'il daigne nous révéler de luimême : Ipsi Deo, de Deo credendum est. Par cela même qu'il étonne notre pauvre intelligence, ce mystère la soutient. Ses saintes obscurités mêmes, ses augustes ténèbres sont une preuve sans réplique de sa vérité. Il est d'autant plus croyable qu'il est plus incompréhensible.

« En second lieu, la raison comprend que te fini ne peut pas contenir, comprendre l'infini; et que si l'homme pouvait comprendre Dieu, qui est nécessairement infini. ou l'homme serait Dieu, ou Dieu ne serait qu'homme. Un Dieu que l'homme comprendrait dans tout son être et dans sa manière d'être, devrait par cela même lui être suspect; il devrait s'en défier. Un Dieu que 'homme comprendrait, serait un Dieu que l'homme aurait pu inventer. Un Dieu entièrement saisissable par la raison, pourrait bien être l'œuvre de la raison. A force d'être raisonnable, il serait un Dieu contraire à la raison. La dignité, la grandeur de la raison humaine demande qu'elle ne plie pas ses ailes devant ce qui lui est inférieur ou égal. La dignité, la grandeur de la raison hu-maine demande qu'elle n'adore que ce qui lui est supérieur. ce qu'elle ne comprend pas. Par cela même donc que le mystère de la Trinité ou de l'Etre divin surpasse la raison et est incompréhensible à la raison, c'est un mystère conforme à la raison, digne des hommages et du culte de la raison. C'est devant de pareils mystères que la raison peut s'abaisser sans se dégrader.

Enfin, ce mystère a été nié par des hérétiques, par des incrédules parmi lesquels il est facile de trouver des hommes d'esprit, de beaux esprits, des esprits faux, et surtout des cœurs corrompus. Mais des hommes de génie, vraiment je n'en connais guère; tandis que ce mystère incompréhensible a été cru par les Denis, les Tertullien, les Origène, les Cyprien, les Lactance, les Irénée, les Athanase, les Grégoire de Nazianze, les Cyrille, les Basile, les Chrysostome, les Hilaire, les Ambroise, les Jérôme, les Augustin, les Léon, les Grégoire,

les Bernard, les Anselme, les lèr. Grand, les Thomas, les Bellarmin, es rez, les Leibuitz, les Newton, les les les Fénelon, les Pascal, les plus gras; nies du monde chrétien; tandis qu'. cru pendant dix-huit siècles per ac monde; tandis qu'il est cru de nos restrois ou quatre cents millions de Crerépandus sur la surface de la terre, ca. dire par tout ce qu'il y a de plus ée. plus remarquable sur la terre en fait à: ture, de vertu, de science et de rase : il n'est que la voix de Dieu qui an;... pandre cette croyance par le monde:1: que sa main tonte-puissante qui at: maintenir et lui assujettir les esp. n'est que son doigt qui ait pu l'écrir les cœurs, la faire accepter par la foi e humble, et la faire chérir par l'amour : parfait. Par cela même donc qu'il sa compréhensible, ce grand mystère e verainement croyable: Testimonic 📧 🥆 dibilia facta sunt nimis. . (Psal. xcn. )

Quel mystère! avez-vous dit... 🜬 🖰 ment donc le retrouve-t-on chez des sophes que la lumière de l'Evangile: point éclairés, tellement que quelque ont assirmé, de nos jours, que c'éta: que les Chrétiens l'avaient tiré? Cené possible, puisqu'il est exprimé avec pa: clarté que partout ailleurs par nosprese écrivains sacrés, qui n'avaient et != rapports avec ces philosophes. Nos: parlons ici que pour montrer la tade: loyale de l'incrédulité à l'égard de a: tère. « Il est incroyable! » a-t-elks : bord. Battue sur ce point, elle a 200 face et dit actuellement : « Il est 🗫 mais il vient de la raison. » L'une 6 5 assertion est également fausse. Il es que le mystère de la Trinité viete! raison, car il est au-dessus d'elk. Its pas moins faux qu'il soit incroyable, r vient d'une raison plus haute, de une divine, d'où vient aussi notre raise :même.

Peut-il y avoir trois personnes ? The demandez-vous. Trois ne sauraient faire pas plus qu'un ne saurait faire trois.

Vous avez grandement raison quantità dites que trois ne sauraient faire s. ? plus qu'un ne saurait faire trois. Ausu'! firmons-nous point une telle absurdité !:
disons qu'en Dieu il y a trois pers :
lesquelles ne font qu'un seul et même! parce qu'elles n'ont qu'une seule et 27 nature, une seule et même divinité. 👺 qu'il y a là la moindre contradiction. Els dans les expressions? Quand nous affirs la triplicité, nous l'entendons d'une à savoir des personnes; quand nous E mons l'unité, nous l'entendons d'une 1: chose, à savoir de la nature : où est d contradiction? Si nous disions qu'en 1.4. y a trois personnes qui ne sont corqu'une seule personne, ou bien qu'il qu'une senie nature, en laquelle son " dant trols natures, c'est alors qu'il! une manifeste et palpable contra sur

i nous n'entendons ni ne donnons à enre rien de semblable; au contraire, id nous affirmons la triplicité des peries, nous avons bien soin de la distin-· de la nature; et de même, quand nous mons l'unité de la nature, nous avons soin de la distinguer des personnes : ui doit nous mettre à l'abri de tout rehe de contradiction.

a Père n'est-il pas Dieu? demandez-

ui, mais un seul et même Dieu, avec le et le Saint-Esprit.

t le Fils?

ieu aussi, mais un seul et même Dieu e le Père et le Saint-Esprit.

t le Saint-Esprit?

ien aussi, mais un seul et même Dieu c le Père et le Fils.

e sont donc trois Dieux, concluez-

lais non, vous ai-je déjà répondu, et cette onse aurait pu vous être également donpar l'enfant qui commence à apprendre catéchisme; mais non, car, comme c'est nême nature qui est commune aux trois sonnes, il n'y a réellement qu'un seul

lela se peut-il? avez-vous demandé. mi nous, trois personnes supposent né-

sairement trois hommes.

Pourquoi cela ne se pourrait-il pas? Qui us l'a dit? Pour l'assurer, il faudrait bien nnattre la nature divine, la comprendre, que l'homme ne saurait faire, comme us l'avons reconnu précédemment. Quant reque vous ajoutez, que parmi nous trois rsonnes supposent nécessairement trois mmes, cela ne saurait nous arrêter un stant, puisque ce serait supposer que la rsonnalité humaine est la mesure de la rsonnalité divine, en sorte que les per-nnes ne peuvent être en Dieu que dans conditions où elles sont dans l'homme. « Est-ce que nous possédons la compréhenin des termes dans lesquels est énoncé le istère de la très-sainte Trinité?» dit ici r Parisis. « Il y a en Dieu trois personnes itinctes dans une seule et même nature. us qu'est-ce que la nature de Dieu, et 'est-ce qu'une personne divine? Le sans-nous? Et si nous ne le savons pas, que uvons-nous dire sur les rapports éternels substantiels de la nature, et de la personlité dans la Trinité inaccessible que nous prons? »

Remarquons de plus, avec le même prélat, e « Dieu a daigné vouloir que ce premier istère, le fondement de tous les autres, us fût représenté ici-bas par des images s-sensibles quoique incomplètes. Ainsi, ns le soleil, il y a le foyer, le rayon qui émane et la chaleur procédant de l'un et l'autre, et tous trois ne font qu'un seul et eme seu. Ainsi encore, en nous, il y a la bstance spirituelle, la pensée qu'elle en-ndre et l'amour qui résulte des deux réues. Encore une fois, nous ne nous dissiulons pas ce qu'il y a de défectueux dans

ces comperaisons; cependant, ne suffisentelles pas à montrer que Dieu s'est peint dans ses œuvres, et qu'en particulier il a créé l'homme à son image? » (Les impossibilités.)
Puisqu'il a bien voulu mettre en nous son

TRI

image, ou plutôt puisqu'il a voulu que nous fussions nous-mêmes cette image, afin sans doute que nous ne le perdissions jamais de vue, tenons donc nos yeux attachés sur notre propre nature, pour approfondir le grand mystère de sa nature divine.

« Dieu se présente à nous, dans ce mystère, sous les traits qui conviennent le mieux à sa nature, » dit à ce sujet l'auteur des Etudes philosophiques sur le Christianisme. « C'est un Père. La fécondité, qui est le propre de l'être, et qui se révèle dans les créatures elles-mêmes à proportion qu'elles ont plus de vie et plus d'activité, ne pouvait être refusée sans inconséquence à celui qui est l'Etre par essence, et en qui réside la plénitude même de la vie et de l'activité. Cependant, toutes les merveilles de la création ne peuvent servir d'expression à cette fécondité; car créer n'est pas engendrer, puisque créer est tirer du néant, et engendrer tirer de soi-même. Le mystère de la Trinité seul réalise donc en Dieu la fécondité génératrice, la paternité véritable, qui est le propre de la vie des

« Cette paternité est la plus féconde, la plus sublime, la plus digne de lui, que la raison puisse concevoir; car il engendre ce qu'on peut imaginer de plus parfait, puisque c'est un être semblable à lui-même et qu'il l'engendre éternellement. Quelle génération! Figurez-vous un homme de génie, un de ces artistes que l'enthousiasme des peuples a salués du nom de divins, Platon, Michel-Ange, Raphaël, Milton, Palestrina, évoquant dans sa grande âme le type, l'idéal du beau, infiniment au-dessus de tout ce qu'ils nous en ont jamais fait connaître, par l'impossibilité de lui trouver une expres-sion : quelles idées, quelles figures, quels tableaux, quelle poésie, quels concerts, que ceux qui passeront dans les extases de ces hommes inspirés, et dont toutes leurs productions ne sont que de vaines ombres ! Comparaison grossière, mais enfin comparaison qui peut nous aider à saisir quelque chose de la conception de Dieu, qui est le Beau par essence, le Père du Beau, produisant ce qu'il peut imaginer de plus parfait, c'est-à-dire se reproduisant lui-même. Que sont le ciel et la terre, la beauté de la nature et ses mille enchantements? Jouets, ébauches, esquisses périssables du grand Artiste qui les sou-tient un instant hors du néant d'où il les a tirés. Mais voici un ouvrage qu'il va tirer de lui-même, où il va lui-même se mettre tout entier, et en qui il va exprimer toutes ses divines perfections. Quel chef-d'œuvre! Comme la paternité divine y est puissamment exprimée l paternité incessante et éternelle, car c'est de toute éternité et pendant toute l'éternité que cette parole de Dieu, que cette pensée, qui est son Verbe, son Fils (c'est-à-dire la Vérité dans sa plus haute et

1147

sa plus universelle acception, la Raison même, la droite Raison, loi souveraine et patronne de toutes les intelligences), sort de lui sans s'en détacher. Jamais mystère fut-il plus riche, plus sublime, plus expressif de la fécondité de celui par qui tout est rendu fécond?

« Et maintenant, si l'amour est en raison des perfections de l'objet aimé, quel doit être l'amour d'un tel Père pour un tel Fils, et d'un tel Fils pour un tel Père! Ce doit être non pas un amour, mais l'Amour même; l'Amour dans son essence, comme son objet est la Beauté dans ses perfections; et jamais on n'a donné une idée de l'amour pareille à celle que donne le mystère de la Trinité; jamais idée plus sainte, plus absolue, plus vraie. Figurez-vous encore que le chefd'œuvre d'un grand artiste, une magnifique statue, fille de ses songes, de ses veilles, de ses longs et mystérieux travaux, dernière expression de la beauté et de la vie, idole de ses complaisances et de son orgueil, puisse s'animer soudain, recevoir et donner l'amour; comme ce sentiment va jaillir de son âme virginale et s'élancer au-devant de celui de son père et de son auteur! Quel amour que celui qui va se rencontrer lui-même en procédant de ces deux êtres! Quelle intimité de rapports il va établir entre eux! L'artiste avait fait passer dans son œuvre toute son âme, tout son génie; et c'est ce génie et cette âme qui vont faire retour à leur principe et y retourner par l'amour. La mythologie a personnifié cette supposition sons la figure de Pygmalion, et un artiste moderne a rendu, de son magique pinceau, la pensée psychologique de cette fable, en représentant entre la statue et l'artiste, les tenant tous les deux par la main, un enfant ailé, symbole de l'amour, et qui sem-ble éclos des deux êtres qu'il réunit.

«Quelque imparfaite que soit cette image, on peut cependant y saisir quelque chose du mystère que nous étudions. Là, en esset, al y a trinité, 1° l'âme de l'artiste; 2° sa conception réalisée dans sa statue; 3° l'amour. Là, pareillement, il y a unité; car qu'est la statue, si ce n'est son âme exprimée, et une emanation de sa substance intellectuelle? Qu'est l'amour qui les unit, si ce n'est encore cette âme repliant sa pensée sur elleamême, et la faisant en quelque sorte rentrer

dans la substance de son génie?

 Toute cette vaine supposition se réalise dans le mystère de la Trinité, en y grandissant de toute la distance qu'il y a entre le fini et l'infini, entre le relatif le plus infime et l'absolu le plus inaccessible à nos rampantes imaginations. En Dieu, la conception qui produit la personne du Verbe est absodument parfaite, et ne peut avoir de rivale; elle est unique, et elle est continue et inséparable de sa substance, et ce Fils adorable ne cesse de tenir aux entrailles qui ne cessent de l'engendrer. Le saint-Esprit ou l'amour qui nast de tous les deux, ne trouvant rien

de plus parfait que cette source . perfection jaillissant hors dellereplonge avec elle comme dans son v. ment, et, par ce commun mouvement, lise la plus transcendante unité.

«Là expirent tous les efforts de dement humain : la vue se trouble 1:, sit que de vagues et lointaines auto v a mystère. Mais si la raison me maclairement cette manière d'être \*!est du moins évident pour ellequi zpas être autrement, parce que la sur. telligence ne peut se concerour espensée et d'amour; qu'il faut un tersujet à cette pensée et à cet amor: terme et ce sujet doivent être is me l'intelligence infinie à laquele. respondent, et doivent nécessaine: faire qu'un avec elle, parce qu'il nu seul infini.

« Les analogies dont nous nous c servi pour éclaireir ce mystère se :du reste, dans un ordre de chose qui la légitime image, et qui, par ce sa est pas moins mystérieux quoique : ble, puisque c'est la manière d'êtra âme elle-même, et de cette raison che à le concevoir. Comment por s'étonner dès lors de rencontrer = ginal les difficultés qu'elle ne pet > "

dans l'image?
« La philosophie et la théologie. toujours accordées pour reconniles. me une image de Dieu (129). u : dont la Genèse a exprimé cen: remarquable, en ce qu'elle nouses : pression spéciale de la Tripité 🕬 🗥 formation de l'âme humaine, qu' f peler une Trinité créée. « Dans 1 2 « l'univers, » dit Bossuet, « tous العبيرة الأسانة « الأسانة » ال a vrages sont faits par une pare: « mandement, et l'homme par un f « consultation : Que la lumièrem " « le firmament soit fait : Fiat lur!». « c'est une parole de comes. « L'homme est créé d'une saut : s' « qui a quelque chose de plus a. « Dieu ne dit pas: Que l'homme set » « toute la Trinité assemblée proser « conseil commun : Faisons l'hone « image et à notre ressemblance. ht? « Quelle est cette nouvelle faços y « et pourquoi est-ce que la Tribit « commence seulement à se déclare « il est question de former Adam, set « pas pour nous faire entendre qu'ekt « l'homme entre toutes les crésturs. « peindre son image et saressemblase mon sur le mystère de la très-seint !

« Et, en effet, si nous imposoes 5 nos sens, et que nous nous rent. pour un peu de temps au fond de pur l' nous y verrons, comme l'ont remai les docteurs, quelque image de l'i-Notre ame est simple: qui peuten qui peut concevoir de la mulupli ? cet indivisible que nous appelos.

TRI

te Ame cependant il y a trois choses sucsivement distinctes et résultant les unes autres: 1º l'âme même, c'est-à-dire ce d et comme ce réservoir d'images, de isées, de volontés, qui y subsistent com-d'une manière infuse; 2° la conception la pensée qui en sort et que nous sentons tre comme le germe de notre esprit, ame le fils de notre intelligence qui parle frieurement, et dont les diverses maniède nous exprimer au dehors, à l'aide des ux-arts, ne sont que les échos; 3° la ondité de notre esprit ne se termine pas ette parole intérieure, à cette pensée in-ectuelle, à cette image de la vérilé qui se ne en nous. Nous nous complaisons dans e parole intérieure et dans cet esprit où nait; nous l'aimons; et en l'aimant nous tons en nous quelque chose qui ne nous pas moins précienx que notre esprit et re pensée, qui est le fruit de l'un et de itre qui les unit, qui s'unit à eux, et nefait ceux qu'une même vie. Ainsi, autant qu'il euttrouver de rapports entre Dieu et l'hom-, autant, dis-je, se produit en Dieu l'aur éternel, qui sort du Père qui pense, et Fils qui est sa pensée, pour faire avec et sa pensée une même nature également reuse et parfaite. (D'après Bossuer, Hise universelle, et Sermons sur le mystère 'a très-sainte Trinité.)

La grande différence qu'il y a entre l'esde l'homme et la Trinité divine, et qui que tous les rapports qu'on y peut dévrir ne sont que des ombres et des traits arfaits qui ne peuvent imiter le principe tous les êtres, cette grande différence, je, consiste en ce que Dieu engendre réelent son Verbe et sa propre substance, ce que Dieu seul est à lui-même essenlement et substantiellement sa sagesso a lumière; et encore en ce que ce Père et 'ils ont par eux-mêmes leur amour mu-, parce que Dieu seul est uniquement à même et son bien et sa loi, tandis que, me nous ne pouvons pas être à nons-nes notre raison, la lumière dont se fornotre peusée ne peut point être une émaon naturelle de notre substance, mais un runt fait à la vérité éternelle et à la sase incréée de Dieu, et comme pareilleit nous ne sommes point à nous-mêmes iotre bien ni notre loi, il faut que tout le ivement que nous avons nous vienne lleurs et nous portenilleurs, nous unisse stre bien et nous conforme à notre mo-

Cette réflexion est de la plus pure et de lus haute philosophie, parce qu'elle est à la fois émineument rationnelle et mo-. L'homme est une image animée de Dieu; il le propre d'une image est de ressem-à l'original, on peut dire que le propre le image animée doit être de rechercher à ressembler. C'est là notre loi, c'est là nofoi. L'homme n'est déchu, l'image de 1 ne s'est déligurée en lui que parce qu'il ulu cesser d'être une image pour se lui-même type et original; et, n'ayant Dictions. Des object, popus.

rien de son propre fond que l'indigence et le néant d'où il a été tiré, il a dû s'appauvrir infiniment et se dégrader. Mais, par la même raison, la réformation doit s'opérer par un retour de conformité à son divin modèle. c'est-à-dire à la vérité éternelle par son esprit, et au divin amour par son cœur. Alors il réalisera en lui la Trinité en s'identifiant avec elle, et deviendra participant de la nature même de Dieu. C'est pour cela que la vérité éternelle, la droite raison par laquelle nous sommes faits, le Verbe de Dieu, cette seconde personne de la sainte Trinité, est descendu parmi nous, s'est rendu semblable à nous, pour nous tirer de l'abline de notre déchéance et nous rendre semblables à lui, et par lui semblables à Dieu. C'est pour cela qu'après avoir achevé l'œuvre de notre rédemption, il a envoyé le Saint-Esprit à son Eglise pour répandre et perpétuer dans toute la race humaine les fruits de cette rédemption, embraser toute la terre des flammes de la charité, afin que nous nous aimions tous les uns les autres comme il nous a aimés, c'est-à-dire comme son Père l'a aimé; et qu'ainsi nous soyons tous consommés par l'amour dans l'unité du Père, du Fils et du Saint-Esprit.

«La création de l'homme nous présente les trois personnes divines faisant l'homme à leur image; la rédemption nous les repré-sente pareillement s'employant à refaire en nous cette image défigurée par le péché: le Père, en promettant et en préparant, dès la chute de l'homme, la venue de son Fils Jésus-Christ; ce Fils, en paraissant au terme fixé, et en se soumettant à toutes les conditions satisfactoires exigées par la justice de son Père ; le Saint-Esprit, en universalisant et en perpétuant dans l'Eglise catholique les semences de grâce et de salut qui sont le fruit de cette satisfaction. Voilà avec quel sublime ensemble se déroule le plan de notre sainte religion, image de Dieu, son auteur; elle offre trois états correspondant aux trois personnes, et dans ces trois états, elle est la même et porte l'empreinte du même Dieu, à l'unité duquel elle nous ralliera uéfinitivement dans le ciel.

« Nous ne pouvons que bégayer ces hautes vérités; mais à travers la faiblesse de notre langage, qui ne voit tout ce qu'il y a de sagesse, de profondeur, de justesse et de fécondité dans cette doctrine? Comme toutes les idées s'y enchaînent, s'y complètent, s'y correspondent! Comme de toutes parts les principes engendrent leurs conséquences, et les conséquences remontent à leurs principes! Comme elle jette de lumières sur les abîmes de la pensée, et dénoue les inex-l tricables nœuds de notre origine et de notre fin! Comme l'esprit s'y trouve agrandi, lo cœur purifié, et tout l'homme élevé et transfiguré dans la région de l'ordre, de la paix, et ce qu'ils ont de plus universel et de plus absolu.»

Il y a encore une certaine utilité pratique à croire le mystère de l'Incarnation et celui de la Rédemption, avez-vous ajouté; mais de quelle utilité peut-il être à l'homme de croire un Dieu en trois personnes?

Quand bien même ce mysière n'aurait pas d'autre utilité pratique que celle de tout mystère, en général, qui est d'assujettir notre esprit au joug de la foi, ne serait-ce pas suffisant? La vertu consiste précisément dans la soumission. Dès lors que la croyance au mystère de la sainte Trinité nous exerce à la soumission, et je dirai même à la première de toutes, la soumission de l'esprit, elle a donc aussi son utilité.

Il y a encore, dites-vous, une certaine ulilité pratique à croire le mystère de l'Incar-

nation et celui de la Rédemption.

Votre concession n'est pas grande. Quoit l'école de la crèche et celle du Calvaire ne vous semblent que d'une certaine utilité? Vous pourriez bien admettre avec nous qu'il n'y en a pas de plus utiles. Mais enfin passons là-dessus; votre concession nous suffit ici. Vous reconnaissez donc jusqu'à un certain point du moins, l'utilité de l'Incarnation et de la Rédemption. Or ces deux mystères supposent nécessairement celui de la Trinité, sans lequel ils n'existeraient pas.En esset, s'il n'y avait les trois personnes en Dieu, l'une d'elles, la seconde, n'aurait pu s'incarner et nous racheter, en satisfaisant à la justice divine, offensée par nos péthés. Dès lors que vous admettez l'utilité pratique du mystère de l'Incarnation et de celui de la Rédemption, vous admettez, par cela même, indirectement du moins, l'utilité du mystère de la sainte Trinité.

Mais, outre cette utilité indirecte et générale que vous ne pouvez vous empêcher de reconnaître dans la sainte Trinité, est-ce qu'elle n'a pas aussi son utilité propre, son utilité intrinsèque et essentielle? Qui ne le voit? Qui ne le reconnaît dans ce que nous disions tout à l'heure? Cette sainte et indivisible Trinité, à la ressemblance de laquelle nous avons été créés, elle n'est passeulement le modèle de la sainteté à laquelle nous devons aspirer, mais de l'intime union dans laquelle nous devons vivre avec nos frères, créés comme nous à l'image de Dieu. Et puis, pour que nos efforts soient couronnés de succès, est-ce que chacune des trois personnes divines ne nous aide pas à nous établir et à nous conserver dans cette difficile et nécessaire union: Je suis la voie, la vérité et la vie, disait Jésus-Christ à ses disciples et à tous les Chrétiens qui devaient leur suc-céder: Personne ne vient au Père que par moi. Je suis sorti de mon Père, et je suis venu clans le monde; maintenant je laisse lemonde. et je m'en retourne à mon Père. Mais je prierai mon Père, et il vous donnera un autre consolateur, afin qu'il demeure éternellement avec

vous. L'Esprit de vérité, que le mondeun recevoir, parce qu'il ne le voit poin, ne le connaît point. Mais pour vou, -. connattrez, parce qu'il demeurere en et qu'il sera en vous. Après que je n'a :allé, je vous retirerai à moi, afin quin. serai, vous soyez aussi. En ce jour me nattrez que je suis en mon Père, et were et moi en vous. Comme mon Pèrenico vous ai aussi aimés : demeures de amour. Ce que je vous commande, ca: +aimer les uns les autres, comme je :- : aimes. Si quelqu'un m'aime, mon Pricies et nous viendrons à lui, et nous froun notre demeure. Père saint, conserca. nom ceux que vous m'avez donnés, sp :soient un comme nous! je ne priepur. ment pour eux (les premiers apôtre encore pour ceux qui doitent croiten. par leur parole, afin que tous ne soinio. Comme vous, mon Père, etes en moi es vous, qu'ils soient de même un en neu 1 Père, je désire que là où je suis ceuz qu'" m'avez donnés y soient aussi era se qu'ils contemplent ma gloire que tous donnée, parce que vous m'areraiment création du monde. (Joan. XIV, II. I xvu, passim.)

« Quelle doctrine sublime, » s'éme: teur que nous citions précédemmes : quelle hauteur elle élève l'homme s... baisser Dieu! Comprenez-le biet, : devons nous aimer les uns les autre dit Jesus-Christ. Comment? Comment. a aimés; et comment nous a-t-il ::-Comme son Père l'a aimé. Et que se résultat de cet amour? de faire n : soyons tous un, comme le l'ère et le fu par le Saint-Esprit, sont un ; de tel. nous l'unité, c'est-à-dire la vie zen Dieu. Ce n'est pas assez dire, de nouseà cette unité : Comme vous, mon Pire !.. moi, et moi en vous, qu'ils soient & re en nous; et en nous unissant tous re: aux autres du même amour, de 1 =unité, qui éclatent dans le myster Trinité, de nous identifier à Jésse Trinité, de nous identifier à Jésus-et par Jésus-Christ à Dieu, de mane: de l'homme une des trois personne :

en quelque sorte, un Dieu. »
« O grandeur! o dignité de l'Eglise'! »
société des fidèles! disait aussi Bossue! ,
être si parfaite et si achevée, que Jerset
ne lui donne point d'autre modèle que les
Père et du Fils, et de l'Esprit qui es pris
Qu'ils soient un, dit le Fils de Dieu, « »:
comme les anges, ni comme les arrès
comme les chérubins, ni comme les seus
mais qu'ils soient, dit-il, un comme
(Bossuet, Sermon sur le mystère de L

sainte Trinité.)



#### UNITÉ

Objection. — Vous parlez sans cesse de votre unité. N'avez-vous pas vos variations

et vos disputes, comme les protes.
Vous croyez aujourd'hui bien des chom?

nus ne croyiez pas autrefois, et il n'y a nut-être pas un seul article de votre Symle que vos docteurs n'aient discuté et ne scutent encore. S'il en est ainsi pour la i, que dirons-nous de la discipline?

Réponse. — Nous avons bien raison de parr sans cesse de notre unité; car, d'après s paroles mêmes de Notre-Seigneur Jésusrist, d'après la raison, d'après l'expérience inérale, c'est bien là un des caractères les us essentiels de l'Eglise.

Père saint, disait Jésus-Christ, conservez, votre nom, ceux que vous m'avez donnés, in qu'ils soient un comme nous... Je ne prie is seulement pour eux, mais encore pour ceux ii doivent croire en moi par leur parole; in que tous ensemble ils ne soient qu'un, mme vous, mon Père, êtes en moi et moi en us ; qu'ils soient de même un en nous, pour se le monde croie que vous m'avez envoyé. t je leur ai donné la gloire que vous m'avez innée, afin qu'ils soient un, comme nous ne mmes qu'une même chose. Je suis en eux et us en moi, afin qu'ils soient consommés en inité, et que le monde connaisse que vous avez envoyé, et que vous les aimez comme us m'avez aimé... Je leur ai fait connattre tre nom, et le leur ferai connaître encore, in qu'ils aient en eux ce même amour dont us m'avez aimé, et que je sois moi-même en r. (Joan. xvii, 11-20.)

Est-il possible de rien voir de plus formel de plus clair, relativement à l'unité de

La raison nous dit également que, si l'uté n'existe pas dans l'Eglise, il y a dès lors usieurs E lises, ou plutôt il n'y en a aune; de même qu'admettre plusieurs dieux est n'en reconnaître aucun, parce que l'kise doit être une essentiellement, comme vérité dont Jésus-Christ lui a contié le

pôt sacré.

Enfin l'expérience nous montre que rien est fort, rien n'est beau, rien ne peut subster que par l'unité. « Qu'est-ce en effet ie la mort? » disons-nous ailleurs. (Bienits du catholicisme.) « Est-ce autre chose le la séparation? C'est toujours l'idée que ous nous en faisons non-seulement par pport à nous-mêmes, mais encore par raport aux autres. Etablissez une séparation implète entre les parties constitutives d'un re, et vous l'avez détruit. Il prend une itre forme, une autre dénomination; mais n'est plus ce qu'il était autrefois, il est ort. Or, il entrait dans les desseins de ieu de donner à son Eglise une beauté parite, une indestructible existence. Il devait onc lui imprimer le caractère le plus frapint d'anité. »

N'avez-vous pas, avez-vous dit, vos varians et vos disputes, comme les protestants? ous croyez aujourd'hui bien des choses que us ne croyiez pas autrefois, et il n'est pas i seul article de votre foi que vos docurs n'aient discuté et ne discutent enre.

Non, c'est faux : nous n'avons pas nos va-

riations comme les protestants. Catholiques comme nous d'abord, les protestants ont nié l'autorité de l'Eglise; puis, cette base de toute vérité rejetée, ils ont rejeté tour à tour, pour la plupart, les autres articles du Symhole sans cesser d'être protestants. Cesser de croire ce qu'on a cru d'abord, c'est là de la variation, ou il n'y en a pas. Voyez-vous rien de semblable chez nous? Rejeter les moindres articles du Symbole, le révoquer en doute seulement, c'est cesser d'être Catholique.

Mais, dites-vous, vous croyez aujourd'hui bien des choses que vous ne croyiez pas au-

trefois.

Quand bien même cela serait, non-seulement pour nous, mais pour toute l'Eglise, qu'en concluriez-vous? Ce ne serait point une variation, mais un développement. Une vérité déduite d'une autre vérité n'en est point la condamnation. Je leur ai fait connaître votre nom, disait Jésus-Christ à son Père, en parlant des siens, et je le leur ferai connaître encore. Qu'est-ce à dire, si ce n'est que Jésus-Christ devait leur faire connaître certains points de sa doctrine qu'ils ne connaissaient point encore? Ce n'était point une variation qu'il annonçait, mais un développement.

J'ai encore beaucoup de choses à vous dire: mais vous ne pourriez les porter présentement, disait Jésus-Christ à ses apôtres. Mais lorsque l'Esprit de vérité sera venu, il vous enseignera toute vérité. Leur foi a-t-elle changé alors? Non, mais

elle s'est développée.

Ainsi le développement dans la foi n'est point la même chose que la variation : ce n'est point un changement; c'est plutôt un

perfectionnement. Hâtons-nous de le dire cependant, ce développement n'est point pour l'Eglise, mais pour les sidèles seulement. Ce que l'Exlise croit aujourd'hui, elle l'a toujours cru. L'Esprit de vérité n'a-t-il pas enseigné aux apôtres toute vérité (Joan. xvi, 13), selon la promesse formelle de Notre-Seigneur? Prenons pour exemple le dogme de l'Immaculée Conception: l'Eglise le croyait assurément; mais chaque fidèle, en particulier, n'avait pas recu de l'Eglise, chargée par Dieu de l'instruire, l'attestation de sa croyance. De là sa proclamation. Comprenez-vous bien ce mot. comme pour nous rappeler que ce n'est point une nouveauté? Ainsi, d'une part, tout Catholique croit toutes les vérités enseignées par l'Eglise comme venant de Jésus-Christ; d'une autre part, il croit, dans l'Eglise et par l'Eglise, toutes les autres vérités qui vien-, nent également de Jésus-Christ, les eût-il rejelées, combattues lui-même par erreur involontaire. Il ne peut donc y avoir une unité plus grande que celle qui se trouve dans la religion catholique. Pour l'Eglise, c'est l'unité absolue; pour les fidèles, c'est l'unité relative, telle qu'elle peut exister pour chacun d'eux. Que peut-on demander davantage?

Il n'est pas un seul article de votre foi,

CSU dites-yous, que vos docteurs n'aient discuté

et ne discutent encore.

Oui, pour l'approfondir et le développer, nour le considérer soi-même et le montrer aux autres sous toutes ses faces. Pour le rejeter ou le révoquer en doute? Non; autrement ils ne seraient point Catholiques. Ces discussions continuelles sur toutes les vérités de la foi ne doivent surprendre personne. Elles sont naturelles, nécessaires même. Elles naissent d'une croyance profonde, d'un amour ardent. Ne discutons-nous pas sans cesse l'existence de Dieu, l'immortalité, et autres vérités semblables ?

S'il en est ainsi de la foi, avez-vous ajouté.

que dirons-nous de la discipline?

Vous direz, si vous êtes de bonne foi, que ces variétés de la discipline, qui n'est que la police extérieure de l'Eglise, variétés que demande la diversité des temps et des lieux, n'empêchent pas l'unité de l'Eglise, qui est la réunion des âmes en Dieu par Jésus-Christ. Yous irez même plus loin, et vous direz que,

si ces variétés resserrent davan'age le !en Dieu par Jésus-Christ, elles firel'unité de l'Eglise au lieu de la détrur. L ce qu'il y a moins d'unité dans une te parce que chaque membre est à de la tions diverses et quelquefois oppese ce qu'il y a moins d'unité dans une raparce que chaque corps fait des érch. diverses et quelquefois opposés? Le qu'il y a moins d'unité dans le cie, a que les anges, ministres du Seignen. plissent les missions différen es qui kaconfiées?

Ajoutons à cela que ces variétés, sont qu'à l'extérieur, sont moinset : bles qu'on ne se l'imagine, et que constant de l'Eglise a été, non pas de la disparattre complétement, ce qui et ... sible, et ce qu'elle ne pourrait même ... sans de grands inconvénients, mans x coordonner au tout, et de les mojers

dans sa divine unité.

#### USURE.

Objection. - Hier encore vous interdisfez touté sorte de prêt à intérêt, en quelque sorto; aujourd'hui, vous faites tout le contraire: quelle contradiction choquante dans l'Eglise !

Réponse. — Vous vous trompez; il n'y a ici nulle contradiction de la part de l'E-

glise.

L'Eglise a toujours défen lu l'usure et elle la défendra toujours. N'a-t-elle pas raison? Vous-même, qui êtes si disposé à blâmer sa conduite, ne l'approuvez-vous pas en ce point? Qu'est-ce, en effet, que l'usure, si ce n'est un vol coloré, un vol avec hypocrisie, ct, par conséquent, un vol encore plus odieux, en un sens, qu'un vol à découvert et avoué. Aussi n'est-il rien de plus méprisable et de plus méprisé, aux yeux de tous, non-seulement dans la société religieuse, mais encore dans la société civile, qu'un vil usurier. En cela donc, nul désaccord, nulle contradiction, non-seulement dans l'Egise, mais en dehors de l'Eglise, et parmi tous ceux en qui le sentiment de la justice reste fortement prononcé.

Toutefois, si le principe est incontestable, l'application du principe, ici comme en toute chose, a ses dissicultés. Tout gein retiré du prêt est-il usuraire, et, par conséquent, con-damnable? Non, assurément. Ainsi, quand J'éprouve une perte par suite du prêt que j'ai fait, ou bien quand je me trouve, par cela même, privé d'un gain que j'aurais fait légitimement, ce qui est pour moi une perte véritable, ou bien encore quand j'expose mon argent à un danger véritable, je puis sans usure, et, par conséquent, sans injustice, stipuler et recevoir un intérêt compensatoire; car ce n'est plus en vertu du prêt précisément que je stipule et reçois cet intérêt, mais pour les causes que je viens de dire, et qu'on appelle en théologie : Dam-

num emergens, lucrum cessans, parasortis Cela est parfaitement juste: ur je ne le faisais, je rendrais service bis tres à mon détriment. Or, nul n'es. de le faire dans le cours ordinaire de ses, puisque, comme on dit ordinare charité bien ordonnée commence po

Mais supposons un cas où il n'yaite. de ces circonstances qui rendent intel yeux de tous le gain retiré du pré 🚁 argent, à savoir une perte réelle, ?"' tion d'un gain légitime, un danger le Puis-je alors stipuler et recevoir i légal, uniquement en vertu de la le 1disent les uns; car c'est tonjour ... c'est-à-dire une chose essentiellemes : vaise qu'aucune loi positive ne peut : légitimer que le vol. Qui, affirment le !tres; car, en vertu du haut domaine a a sur les choses, l'autorité souvereure fort bien, dans l'intérêt général, tras la possession, comme elle le fait pour a cription. En ce cas, elle ne change? nature de l'usure, mais elle fait qui : a point; de même que, dans le 👁 : prescription, elle ne change pas la 2227

théologiens regardaient comme iso ble la première opinion, et agissiconsequence, c'est-à-dire qu'ils resl'absolution à coux qui prétaient l'ilégal sans autre titre que la loi. De ar que temps, leurs idées se sont un fedifiées, d'après l'impulsion qui kuri donnée d'en haut, et ils en sont 4presque tous revenus à la seconde " sinon pour eux-mêmes, du moins popénitents qui la suivent de bounes qu'à ce qu'une décision positive ait? née à ce sujet par l'Eglise. J'avoue. : moi, que cela me paraît d'autani para

mable, que, outre le titre de la loi cie, il est bien disticile que, dans tout prêt aujourd'hui, il n'y ait pas l'un de ces lres titres qui en légitiment le gain de l'au de tous. Qui ne voit, par exemple, que, la facilité que tous ont en ce noment de irer de leur argent un gain légitime, il comme impossible de le prêter sans faire e perte quelconque, et, par conséquent, is être en droit d'en recevoir la compenion.

Quoi qu'il en soit, là se horne toute la contradiction que l'on prétend avoir existé dans l'Eglise. D'une part, il ne s'agit point du principe même de l'usure, mais de son application; d'une autre part, il n'y a eu de contradiction que dans quelques théologiens seulement. Il n'y a donc pas de raison, en cela pas plus qu'en aucune autre chose, d'adresser à l'Eglise elle-même des reproches.

VIE



### VIE FUTURE.

Objection. - N'attendons pas peur vivre e nous soyons morts. Il est bien plus sûr jouir de la vie présente que d'attendre un enir incertain.

Réponse. — Qui vous dit que l'avenir est certain? Qui ne vous dit, au contraire, il est aussi certain, encore plus certain, est possible, que le présent? Pourquoi pyons-nous à la vie présente? Parce que us sommes intimement convaincus de sa rlité, et parce que, à l'exception de queles sous qui prétendent qu'il est sage de uter de tout, les autres hommes avec lesels nous sommes en rapport nous confirent encore dans notre conviction. Il en est même pour la vie future. J'ai ajouté que venir était encore plus certain, en quelque rte, que le présent : je ne crois pas m'être op avancé. Comment voyons-nous la vie ésente? Par le regard le plus assuré du rps. Comment apercevons-nous la vie fure? Par le regard le plus assuré de l'âme. rel témoignage confirme surtout le nôtre r rapport à la réalité de la vie présente? · témoignage des hommes. Quel témoiage confirme surtout le nôtre par rapport la réalité de la vie future? Le témoignage

Dieu. Or, le regard de l'âme est en soi us perspicace que le regard du corps, et le moignage de Dieu est également en soi aucoup plus sûr que le témoignage des mmes.

Vous voyez par là combien sont absurdes ux qui disent : N'attendons pas pour vivre ie nous soyons morts!

Morts! Est-ce que nous mourons, à pro-ement parler? Ce qui nous paraît la mort, que nous appelons ainsi, qu'est-ce autre ose qu'un changement avantageux, une mreuse transformation? Aussi, à ceux qui ms disent : « Quand on est mort, tout est en mort! » répondons-nous avec vérité : Quand on est mort, rien n'est mort! » n'y aurait-il donc, en effet, de détruit en us? L'âme? Mais tout l'assure de son imortalité : le désir profond, indestructible, satiable du bonheur, qu'elle n'a point ouvé sur la terre; l'attente des récompens promises à sa vertu, qu'elle n'a point itennes ici-bas; l'accord sur ce point de us les peuples, sans exception; la parole

mille fois répétée de Dieu, qui est la vérité même... L'âme ne peut donc être détruite à la mort; d'autant plus que, toute spirituelle de sa nature, elle ne peut périr par la dissolut on des parties, et qu'il faudrait pour cela la volonté formelle du Créateur, volonté qu'on ne peut jamais supposer, puisque Dieu irait alors et contre les promesses faites par lui plusieurs fois au genre humain, et contre les rigoureuses exigences de sa justice, de sa sagesse, de sa sainteté, de tous ses attributs les plus essentiels. Il est donc bien clair que l'âme ne périt point à la mort. Or, l'âme, c'est la partie essentielle de notre être; c'est par elle que nous jouissons ou que nous souffrons; c'est, à proprement parler, le moi humain; le corps n'est que son serviteur, son instrument, son enve-loppe matérielle.

Ce corps, d'ailleurs, périt-il à la mort? Non, encore, quoi qu'en disent les apparen-ces. Il n'est déposé dans la terre que comme toute semence, selon la comparaison de saint Paul, afin d'en sortir plus tard avec une vie plus abondante. Tout nous le dit encore : notre conviction intime, le témoignage des hommes, celui de Dieu lui-même; et c'est en effet justice, car, ayant combattu avec l'âme sur la terre, il doit être récompensé

avec elle dans le ciel.

Admettons pour un instant, si on veut, que la certitude de la vie future ne soit pas aussi inébranlable qu'elle l'est en effet; qu'il soit possible, à la rigueur, de concevoir quelques doutes à ce sujet : faudrait-il en conclure que nous ne devons point nous en occuper du tout, qu'il n'est pas bon du moins d'en faire son occupation principale? Ce serait absurde. Supposons des enfants à qui une personne grave aura dit : « Travaillez une heure seulement, et vous serez parfaitement heureux le reste de vos jours. » Rst-ce que tous ne se mettraient pas avec ardeur au travail, lors même qu'ils n'auraient pas une complète certitude de la récompense? Est-ce que ceux qui resteraient dans l'inaction ne seraient pas regardés comme des insensés? Or, la vie est infiniment moins, par rapport à l'éternité, qu'une heure, par rapport à la vier le conclusion Mais laisse vous-même tirer la conclusion. Mais pourquoi avoir recours à des exemples ima-

VIE'

ginaires, lorsqu'il y en a tant de réels qui frappent de tous côtés nos regards? Rappelezvous l'athlète d'autrefois : comme il combattait courageusement pour obtenir une couronne qu'il n'était pas sûr d'avoir! Voyez le soldat : comme il expose sa vie pour une récompense qu'il n'est pas sûr de recevoir, et dont il est encore moins sur de jouir! Voyez l'écolier : comme il travaille avec ardeur pour un prix qu'il n'est pas sûr de remporter! Et vous, sous prétexte que la vie future offre à vos yeux quelque incerti-tude, vous prétendez qu'il est plus sûr de jouir de la vie présente! Vous avez donc moins de raison que les écoliers eux-

VIE

Il est plus sûr de jouir de la vie présente, dites-vous. Mais est-ce que celui qui songe à la vie future n'en jouit pas également? Est-ce qu'il n'y a pas, jusque dans les luttes les plus pénibles de la vertu, des jouissances infiniment préférables à celles que l'on trouve dans la satisfaction des passions les

plus enivrantes?

Vous parlez de l'incertitude de la vie future; mais ce n'est pas sérieusement que vous parlez ainsi. Cette incertitude n'est que dans vos paroles, et nullement dans votre esprit, ou, si elle y est, ce sont les passions qui l'y ont mise, les votres ou celles d'autrui; et quand ces passions n'y seront plus, quand elles se seront affaiblies seulement, la certitude de la vie future brillera de nouveau à vos yeux de tout son éclat.

A l'appui de ce que nous venons de dire, nous pourrions citer mille traits. En voici un que nous empruntons à l'une de nos seuilles religieuses les plus accréditées :

« La fille d'un général connu pourla: incrédules les plus déclarés, car il répaautour de lui les pernicieuses doctra-l'irréligion, tomba dangereusement za-Lorsqu'elle sentit la gravité de son eux. fit venir son père auprès de soa i...
prit la main, et lui adressa ces mos c voit mourante : « Mon père, je Exbientot. Veuillez bien me déclarer, es âme et conscience, si je dois croire - 2 vous m'avez enseigné, c'est-à-dire quan ni Dieu, ni ciel, ni enfer, ou biet dois croire ce que j'ai appris de la ... de ma mère? » — Sa mère était us: sonne chrétienne et pieuse. — Le :. demeura quelques insiants interdit, kfixés sur le lit de sa fille: son cœur ia proie à une violente douleur. Enfin : .. procha d'elle, et lui dit d'une voix estre pée de sanglois : « Mon enfant, crois » ment ce que ta mère t'a appris! . . s'imagine l'étonnement des incréice se trouvaient présents. L'un d'eux, qu'i depuis longtemps abjuré sa foi, itisur ce qu'il en pensait, répondit : • L. ral a raison; il est plus commode de l' dans l'impiété, mais il vaut mieut : dans la foi et dans les sentiments qu'av la religion. >

Vous allez me dire peut-être qui ; encore quelque doute dans ces paroles.

Dans les paroles! oui, peut-être: sachez que quand des incrédules de parlent ainsi, c'est qu'il y a la conve plus profonde en eux-mêmes. Toujoune du reste, que d'après eux, il est besplus sûr de compter sur l'avenir.

# VIERGE MARIE (LA SAINTE).

Objections. - A quoi sert le culte de Marie? — Je ne répéterai point, sur son compte, les grossièretés qui ont cours en certains lieux; mais n'est-il pas clair que vous en dites et que vous en faites beaucoup trop?
— Vous l'appelez Mère de Dieu: or une femme, née dans le temps, ne peut avoir engendré Dieu, qui existe de toute éternité.
— Vous l'appelez Vierge et mère : ce qui est contradictoire. En supposant d'ailleurs qu'elle fût restée Vierge jusqu'à la naissance de Jésus-Christ, elle ne l'est point restée après, comme le prouvent ces différents pas-sages de l'Evangile : Antequam convenirent. inventa est in utero habens (Matth. 1, 18), Et non cognoscebat eam donec peperit filium suum primogenitum. (Ibid., 25.) Mater ejus et fratres stabant foris. (Matth. XII, 46.)—Vous la dites exempte du pêché originel : ce qui est encore contradictoire dans vos idées, puisque vous prétendez que tous les descendants d'Adam en sont coupables. — Yous la priez autant et plus peut-être que Dieu lii-même. - Elle a autant d'autels; et ces Mutels sont peut-être chargés d'un plusgrand nombre d'offrandes. — Qu'est-ce que cela, și ce n'est un retour au paganisme? - Dieu seul peut être ainsi prie, ainsi honoré. - Marie est-elle la Divinité pour exemême entendre les prières de tous es nies? — Est-ce que les supplications de malheureux ne troublera ient res « heur parfait dont vous prétendez qu'ak dans le ciel?

Réponse. — Après le nom de Jésas, a au-dessus de tout nom, nous dit suit. quod est super omne nomen (Philipp. 1 il n'en est pas de plus élevé que co-Marie. Aussi n'en est-il point qui sobutte à plus de contradictions, de la ;# enfants des hommes. Nous venons x peler les principales, et nous allore ! pondre.

A quoi sert le culte de Marie? de : vous.

A lui rendre l'honneur qui la 🖴 comme à la Mère de Dieu. Cette -l'élève incontestablement au -dessus : créature. Il faut donc lui rendre 😂 neur supérieur à ceux que nous reales autres créatures.

Le culte que l'Eglise nous prescritiuste titre, à l'égard de Marie, est pour elle encore que pour nous; as V. pourrait fort bien se passer du cult

Ous lui rendons, tandis que nous avons bein de le lui rendre. Qui ne voit, en Met, qu'il nous faut un cœur au dessus de ous les autres, pour comprendre nos be-oins et les satisfaire? Or, tel est le cœur de larie, qui, par sa double qualité de mère e Dieu et de mère des homines, se trouve galement propre à écouter les vœux que ous lui adressons sur la terre et à les faire xaucer dans le ciel.

VIE

Et ce n'est pas une médiatrice seulement ue l'Eglise nous donne en Marie, c'est un aodèle, et quel modèle! modèle accompli e toutes les vertus, modèle pour tous les ges de l'un et de l'autre sexe, pour toutes les Onditions, pour toutes les situations, pour outes les actions, pour toutes les paroles, pour outes les pensées... Parce qu'elle a donné aissance à Jésus-Christ, en qui se résume, n quelque sorte, toute l'humanité, mais 'humanité dans ce qu'elle a de hien, l'hunanité parfaite, il semble que ce divin fils it voulu lui donner de pouvoir engendrer ussi, spirituellement en chacun de nous, humanité entière, mais l'humanité dans e qu'elle a de bien; l'humanité parfaite, nanité. Comme elle a été le canal dont le Fils de Dieua daigné se servir pour descendre lu ciel sur la terre, elle est aussi celui dont es hommes doivent se servir pour s'élever le la terrejusqu'aux cieux.

Que, pour ce qui nous concerne nous-me-nes, l'Eglise se propose principalement, lans le calte qu'elle nous fait rendre à Maie, de nous former à la pratique de la vertu, l'est ce dont il n'est pas permis de douter in instant, pour peu qu'on ait la moindre dée de la religion. Ecoutons, à ce sujet, le pieux auteur de l'Imitation de la sainte Vierge: « Bienheureux ceux qui ne s'écartent point des voies que je lui ai tracées! bienheureux celui qui écoute ce que je lui ai dit Prov. vm, 32, 34), dans les exemples de

vertu que je lui ai donnés!

« L'Eglise, en mettant ces paroles sur les lèvres de Marie, nous exhorte à étudier la conduite que cette reine des saints a menée sur la terre, et à imiter ce que nous admirons en elle.

« Heureux, en effet, qui imite Marie, puisqu'en imitant Marie, il imite Jésus, le roi et le premier modèle de toutes les ver-

lus.

La vie de cette Vierge est une leçon universelle. On y apprend de quelle manière il faut se comporter dans la prospérité et dans l'adversité, dans la prière et dans le travail, dans les honneurs et dans les humiliations.

« Nous n'atteindrons jamais à la perfection qu'elle donne à toutes ses actions; mais celuilà est le plus parfait qui s'en écarte le moins.

« O vous donc qui faites profession de servir Marie, voulez-vous vous conformer à cet excellent modèle? Retracez autant qu'il vous sera possible, la vivacité de sa foi, la promptitude de son obéissance, la profondeur de son humilité, les attentions de sa

sidélité, la pureté de ses intentions, la générosité de son amour.

« Qui de vous ne peut pas, aidé du secours divin qu'il implore, se proposer son exemple à suivre dans la pratique de ses différentes vertus?

« Sans cette imitation, votre amour pour elle est bien faible, et vous ne devez pas vous attendre à des marques bien éclatantes de sa protection.

« Tous les jours, il est vrai, vous récitez des prières en son honneur. Vous portez d'ailleurs des marques extérieures de votre dévouement. Vous êtes membre de quelqu'une de ces sociétés qui lui sont plus particulièrement consacrées. Tout cela l'engagera à demander pour vous des grâces de salut.

« Mais si, avec tout cela, votre dévotion ne va jamais jusqu'à l'imitation de ses vertus.

votre dévotion ne vous sauvera pas.

« Les Philistins possédèrent l'arche du Seigneur. Ils l'enrichirent même de leurs présents. Cependant elle ne fut pas pour eux une source de bénédictions, parce qu'ils aimaient toujours leurs idoles.

« O reine des vertus! n'est-il pas juste que, si l'on vous aime, on fasse pour vous ce qu'on fait pour les amis qu'on peut avoir en ce monde? On tâche de se former sur leur caractère et de prendre leurs inclinations.

« C'est de cette conformité que naît l'u-nion des cœurs. Il n'y a point d'amitié où it

n'y a point de ressemblance.

« Votre cœur si humble, si chaste, si soumis aux ordres de Dieu, et si ardent pour les intérêts de Dieu, s'unira-t-il d'affection à un cœar voluptueux, superbe, qui est sans résignation à la volonté de Dieu et sans zèle pour sa gloire?

« Si vous m'aimez, nous dites-vous à Lien plus juste titre encore que l'apôtre, *soyez mes* imitateurs, comme je l'ai été de Jésus.[I Cor. iv, 16.) Si vous êtes mes enfants, rèvêtez-

vous de l'esprit de votre mère.

« L'esprit des enfants de Marie doit être, comme celui de leur mère, un esprit de charité, un esprit de paix, un esprit de mortification, un esprit de crainte et d'amour de Dieu.

« Vierge sainte, je ferai donc désormais consister sur toute chose ma piété envers vous à imiter vos vertus.

« C'est le plus parfait hommage que je puisse vous rendre. C'est la plus grande ma que d'affection que je puisse vous donner. » (Imitation de la sainte Vierge, 1iv. 1, chap. 1.)

Ainsi, la vertu, mais la vertu parfaite, la vertu en tout et la vertu pour tous, tel est le grand but du culte de Marie. Et, à ce point

de vue, qui osera l'attaquer?

Vous me direz peut-être : N'avons-nous pas un modèle dans tous les hommes exemplaires, en Jésus-Christ surtout et même en Dieu.

Sans doute Dieu est un modèle pour ses créatures, et même le plus parfait de tous. Mais n'est-il pas d'une perfection désessé-rante? Puis, quand voulant nous élever jusqu'à lui, nous venons à nous demander : « Où est-il? en quoi consiste son être? » nous ne savons souvent que répondre. Et s'il en est ainsi pour tout homme, pour les personnes même les plus éclairées, que scra-ce pour l'ignorant, pour l'humble femme, pour le pauvre petit enfant, qui n'ont pas moins besoin que les autres d'exemples de vertus?

VIE

Sans doute Jésus-Christ est pour nous un modèle, et même un modèle approprié, en un sens, à notre état, puisque la nature humaine est unie en lui à la nature divine. Mais, enfin, par cela même qu'il est Dieu, n'est-il pas, pour nous, aussi, d'une perfection désespérante? Je dis à tous, et à moi-même comme aux autres : « Faisons ce qu'a fait Notre-Seigneur Jésus-Christ I il est venu sur la terre pour nous servir d'exemple. » Nous le faisons, en effet, jusqu'à un certain point, mais bientôt je ne sais quelle voix secrète nous fait entendre ces paroles dont profite notre lâchelé: « Nous le ferions bien mieux, si en nous la nature divine était unie à la nature humaine. »

Sans doute encore nous avons un modèle dans ces hommes exemplaires dont les vertus frappent nos yeux. Mais ces hommes, qu'on appelle exemplaires, qui le sont même, jusqu'à un certain point, que de défauts ils ent! que d'imperfection jusque dans teurs perfections, comme on dit si improprement!
Il y a, je le sais, ceux qui ne sont plus sur la terre, dont la mort a consacré les vertus, et auxquels tous rendent, plus ou moins. un sulte sacré; mais enfin ce n'est point là la perfection, cette perfection que nous désirons, que nous recherchons, que nous voulons faire passer dans nos actions, quoique nous ne puissions y parvenir complétement, et que nous demandons du moins dans notre modèle. Et puis, d'ailleurs, s'il est permis, de l'aveu de tous, de rendre à ces hommes un culte sacré, à plus forte raison à Marie qui leur est bien supérieure par sa dignité comme par ses vertus,

Ne demandez douc plus à quoi sert le culte de Marie.

Je ne répéterai point sur son compte, objectez-vous, les grossièretés qui ont cours en certains lieux; mais n'est-il pas clair que vous en dites et que vous en faites beaucoup trop?

Votre modération ou votre semblant de modération ne va pas loin. Je ne sais même si cela n'est pas plus mauvais qu'une attaque ouverte; car celle-ci tombe souvent d'elle-même par sa propre violence, tandis qu'une attaque indirecte et voilée arrive à son but sans qu'on ait songé même à la repousser.

Je ne répéterai point, dites-vous, les grossièretés qui ont cours en certains lieux.

Ces grossièretés que vous ne voulez pas nommer, que j'ose encore moins nommer que vous, ce sont celles sans doute qui, portant la plus grave atteinte à l'honneur de la Mère, relombent par cela même sur le Fils.

Mère, retombent par cela même sur le Fils.

Mais comment quelqu'un ose-t-il donc
je ne dis pas seulement les nommer, mais
ses donner à entendre? Est-ce que cela peut
se concilier le moins du monde, dans la pen-

sée de qui que ce soit, avec la réputation dont Marie n'a pas cessé de jouir un instant, dans sa famille, auprès de toutes les personnes de sa connaissance? Est-ce que cela peut se concilier avec la sagesse de Joseph, que le moindre soupçon alarma, et qui ne se rassura que sur l'intervention positive de la Divinité? Si cela eût été, je ne dirai pas vrai, mais supposable, est-ce que les ennemis de Jésus ne le lui eussent pas reproché pendant le cours de sa vie, et surtout à l'heure de sa mort, où on lui a tout reproché, même le bien, même ce qui était entièrement et publiquement opposé à la vérité? est-ce qu'il aurait eu jamais la position qu'il s'est faite, dès qu'il parut en public? Est-ce qu'une aussi grande foule l'eut suivi avec tant d'admiration et de dévouement? est-ce qu'il aurait eu les disciples qui se sont attachés à lui? est-ce qu'il les eût changés comme il l'a fait? est-ce qu'il eût opéré, tant par eux que par lui-même, toutes les merveilles qui, aujourd'hui encore, après plus de dix-huit cents. ans, sont l'objet de l'admiration, de la reconnaissance et de l'amour du monde? Et pour en revenir à Marie, qui se défend suffisamment, en ce point, par sa propre vertu, comment croire que ce lis si pur, ce lis présenté par la religion à tous les cœurs, comme le modèle qu'ils doivent imiter, et accepté comme tel en tout temps et en tout lieu, ce lis miraculeux, qui a produit tant d'actes, tant de paroles, tant de pensées de pureté, comment croire que ce lis ne fut d'abord lui-même—je n'ose le dire—que corruption?.. Pour avancer de telles choses, pour les croire, les soupconner seulement, il faut être plus qu'incrédule, plus qu'impie, plus qu'athée, il faut être fou complétement.

Arrêtons-nous ici, car, sur un tel terrain, vous ne pouvez faire bonne contenance, et je sens que je marche moi-même comme sur des charbons ardents.

Mais, ajoutez-vous, n'est-il pas clair que vous en dites et que vous en faites beaucoup trop?

Non, car il s'agit de la Mère de Jésus-Christ, notre Dieu, de la Mère de celui qui nous a créés, rachetés, sanctifiés, à qui nous devons toute bénédiction et toute gloire!

Non, car il s'agit de la toute-puissante médiatrice que Jésus-Christ a placée pour nous auprès de son Père!

Non, car il s'agit de ce parfait modèle que Dieu nous a donné, pour diriger toutes nos actions.

A ces différents titres, je le répète, non, nous n'en disons, nous n'en faisons pas trop l Quoi que nous disions et que nous fassions pour elle, il est même impossible que nous en disions et que nous en fassions jamais assez.

Ce reproche, d'ailleurs, à qui l'adressezvous? Ce culte de Marie, trop étendu, selon vous, qui le commande, le propage, le maintient partout et toujours, toujours et partout le même, au milieu du changement et du bouleversement de toutes choses? Il y a là une action universelle, incessante, une ac-

on tout à fait extraordinaire qui doit frapr le regard le plus inattentif, et faire imession sur l'incrédule le plus déterminé. y a plus de dix-huit cents ans, une pauvre mme vécut d'une vie à peu près inconnue, ins un coin de l'obscure Judée, et mourut une mort plus inconnue encore. Malgré sta, ou plutôt à cause de cela, cette temme monça à l'une de ses parentes, aussi igno-'e qu'elle du reste du monde, que toutes s générations l'appelleraient heureuse: uia respexit humilitatem ancillæ suæ: ecce vim ex hoc beatam medicent omnes generatiors. (Luc. 1, 48.) Ecoutez, regardez: Est-ce ne cette prédiction ne s'est pas accomplien tout temps et en tout lieu? Est-ce qu'elle e s'accomplit pas encore par toute la terre a la manière la plus frappante? Est-ce que, epuis l'heure où Elisabeth appela Marie eureuse, quoiqu'elle n'ignorat pas qu'un laive de douleur dût un jour transpercer on âme, le cri du monde s'est lassé ja-nais de le proclamer jusqu'au ciel? Est-ce u'il s'en lasse aujourd'hui? Malgré l'indifféence du siècle pour les choses religieuses i les préoccupations terrestres, trouveriezous facilement, je ne dirai pas un diocèse, tais une ville, une paroisse, un hameau, une mille, où la proclamation du bonheur de larie ne se soit faite, tout récemment, queluefois avec beaucoup de pompe, mais touours d'une manière touchante?

VIE

Ne nous reprochez donc point d'en trop ire et d'en trop faire pour Marie, car il y a i, je le répète, une action surnaturelle qui e peut venir que de Diou lui-même, ct qui e craint ni votre blame ni vos attaques.

J'écouterai pourtant vos observations à ce

ujet. Vous l'appelez Mère de Dieu. Or, une emme, née dans le temps, ne peut avoir ingendre Dieu, qui existe de toute éternité.

Vous répétez là une difficulté connue de out le monde, et dont la solution est égalenent connue detout le monde, du plus ignoant des fidèles, du plus petit enfant qui a eulement quelques semaines de catéchisme. ve la connaissez-vous pas vous-même, cette colution? je vais vous la rappeler an peu de

Sans doute, Marie est née dans le temps, it nous ne pouvons dire le contraire, puisque se serait une absurde impiété. Sans doute incore, Dieu existe de toute éternité, et nous ne pouvons dire, non plus, le contraire, puisque ce serait la même impiété. Comnent disons-nous donc que Marie est pour-ant Mère de Dieu? Le voici : Jésus-Christ, ié de Marie, dans le temps, n'a pas seulenent la nature humaine, il a aussi la nature livine, comme nous l'établissons à notre arrcle Jésus-Christ. Ces deux natures ne sont oint indépendantes l'une de l'autre, bien enendu: cela ne seconcevrait même pas. Elles iont unies hypostatiquement, comme on dit en heologie, c'est-à-dire de manière à ne former lu'une seule personne, laquelle personne ne eut être ici que la personne divine, puis-19 il serait absurde de supposer que la nature divine se fût dépouillée de sa personnalité, et se fût mise sous la direction de la personnalité humaine, nécessairement imparfaite. A cause de cette union hypostatique, ce qui concerne la nature humaine, comme la naissance, la souffrance, la mort, se dit donc aussi en Jésus-Christ de la personne, puisqu'il n'ven a pas d'autre, quoique tous soient bien convaincus que cela ne se rapporte, ni ne peut se rapporter aucunement à la nature divine. Ainsi, nous disons : Jésus-Christ, qui a la nature divine et la nature humaine, est né, et encore : l'Homme-Dieu ou le Dieu-Homme est né, et tout simplement: Dieu est né, quoique nous n'ignorions pas que c'est hamainement, ou par la nature hu-maine, que Jésus-Christ est né, et non par la nature divine, puisque celle-ri existe de de toute éternité. C'est dans le même senset pour la même raison que nous disons que Marie est la Mère de Dieu. Marie est réellement la Mère de Jésus-Christ, qui a la nature divine et la nature humaine. Donc elle est la Mère de l'Homme - Dieu ou du Dieu-Homme. Donc elle est la Mère de Dieu. Nous n'out-lions point toute-fois, nous ne devons point oublier du moins que c'est humainement ou par la nature humaine qu'elle lui a donné naissance, et non pas par la nature divine, qui existe de toute éternité. Il y a en cela de grands mystères assurément; mais ces mystères qui surpassent la raison humaine ne lui sont point opposés.

A tout ce que je viens de dire sur ce sujet, qu'il me soit permis d'ajouter une comparaison qui, quoique défectueuse, comme est nécessairement toute comparaison, ne m'en paraît pas moins propre à jeter un jour humain, si je puis m'exprimer de la sorte, sur l'ombre sainte de ce mystère.

L'homme, né de la femme, est composé de deux substances, l'une spirituelle, qu'on appelle âme ou esprit, l'autre matérielle, qu'on appelle le corps. C'est par la nature matérielle, à proprement parler, que l'hom-me naît de la femme, puisque son âme vient de Dieu uniquement. Que cette ame ait été créée avant la formation du corps, ou bien au moment de cette formation ou après, peu importe ici, puisque cette création qui n'est due qu'à Dieu est complétement en dehors. de la formation du corps auquel elle est unie. On dit cependant, en parlant de l'homme tout entier, qu'il est né de la femme, et que celle-ci est sa mère; et, s'il y avait dans. l'homme une personne qui fût particulièrement propre à la substance spirituelle, comme en Jésus-Christ la personne du Fils de Dieu est particulièrement propre à la nature divine, nous n'en dirions pas moins que la femme est la mère de cette personne. Cela est si vrai que, quoique la chose ne soit pas, on parle quelquefois cependant comme si elle était. On dira, par exemple, d'une mèro qui a un fils d'une haute intelligence : « C'est elle que nous devons ce grand esprit. Qu'est-ce à dire donc, si ce n'est qu'elle est

sa mère? La dénomination de Mère de Dieu est dans le même sens.

Vons l'appelez Vierge et Mère: ce qui est contradictoire, avez-vous dit. En supposant, d'ailleurs, qu'elle fût restée Vierge jusqu'à la naissance de Jésus-Christ, elle ne l'est point restée après, comme le prouvent ces différents passages de l'Evangile : Antequam convenirent, inventa est in utero habens peperit filium suum primogenitum. (Ibid., 25.)
Mater ejus et fratres stabant foris. (Matth. x11, 46.) (Matth. 1, 18), Et non cognoscebat eam donec

Il y a, dites-vous, opposition entre les deux qualités de Vierge et de Mère que vous donnez à Marie.

Pas le moins du monde. Il n'y aurait op-position que dans le cas où Marie eût été mère naturellement et comme les autres femmes; mais, comme elle l'est devenue surnaturellement et par l'opération du Saint-Esprit, cette opposition n'existe point. Rappelons-nous le passage de l'Evangile qui nous représente l'auge du Seigneur annonçant à Marie la naissance de Jésus : Comment donc cela se fera-t-il, lui dit Marie, puisque je ne connais point d'homme (Luc. 1, 34)? et l'ange lui répondit : l'Esprit-Saint surviendra en vous, et la vertu du Très-Haut vous couvrira de son ombre. Et c'est pour cela que le saint qui nattra de vous sera appelé le Fils de Dieu : « Spiritus Sanctus superveniet in te, et virtus Altissimi obumbrabit tibi. Ideoque et quod nascetur ex te sanctum vocabitur Filius Dei. » (Ibid., 35.)

Nierez-vous la possibilité de cette opéra-tion surnaturelle? Soutiendrez-vous encore l'incompatibilité des deux titres de Vierge et de Mère que nous donnons à Marie, mal-

gré l'intervention de la Divinité?

Hommes déraisonnables! vous dirai-je, qu'y a-t-il d'impossible à celui qui peut tout? Comment donc, je vous prie, a-t-il fait, pour tirer toutes choses du néant? Comment at-il formé le corps du premier homme ? Com-ment de celui-ci a-t-il tiré la première femme? Dixit et facta sunt (Psal. xxxII, 9), lisons-nous dans les Ecritures; par sa parole donc, par son Verbe: Omnia per ipsum facta sunt. (Joan. 1, 3.) Et ce Verbe lui-même, tout-puissant comme le Père, puisqu'il est un nième Dieu avec lui, n'aurait pu naître de Marie, sans la dépouiller de sa virginité? Quelle inconséquence!

En supposant, ajoutez-vous, que Marie fût restée Vierge jusqu'à la naissance de Jésus,

il n'en serait point ainsi après.
Pourquoi non? La même raison qui nous fait admettre la virginité dans Marie jusqu'à la naissance de Jésus-Christ, à savoir le respect pour la personne divine, cette raison doit également nous la faire admettre après.

Mais, dites-vous, les différents passages de l'Evangile que nous venons de citer ne prouvent-ils pas évidemment le contraire?

Non, quand ils sont interprétés comme ils doivent l'être.

Saint Matthieu dit bien que Marie n'avait eu aucun rapport charnel avec Joseph avant

qu'elle enfantât son premier-né. I même deux fois de suite, comme vous » fait remarquer, et cela se conçoit para. ment, puisque c'est pour nous pénéroplus en plus, de l'idée que Jésus m. conçu par l'opération du Saint-Esprit: :: il ne dit ni ne donne à entendre pe rapports aient existé après. Quant ac : premier-né qui est employé ici il sens également à ce qui a précédé et nulces, ce qui doit suivre. Il se donnait aus. alors à un fils unique qu'à celui qu'r des frères nés après lui. Repones. d'ailleurs aux circonstances dans les il est employé. C'est au moment de a ::sance de Jésus-Christ. N'est-ce pas redent alors le premier-né de Marie? Est-. toute autre femme, dans la même ps. ne dirait pas: « Voilà mon premier-: Est-ce que tous ne le diraient pasa: elle, sans s'occuper de l'avenir : Vissa me dire peut-être que le Sain'-Eer inspirait l'évangéliste, ne l'ignorait & : doute, mais, parlant aux hommes, i at fort bien parler à la manière humaine. :. il n'y avait aucune nécessité de faire 125 ment.

Chez les Juifs, le nom de frères désign souvent les cousins germains et autrenem donné, dans l'Evangile, à ceut q. ècompagnaient Marie, quand cellection chait à parler à son fils, ne prome point qu'ils fussent de véritables frème toute la force de l'expression, des et : nés de la même mère que Jésus, u. parents seulement. Ce qui nous oc.: encore dans cette opinion, c'est que :: eussent été ses enfants, étant bien are :comme le suppose le texte qui nouse: posé, et comme on doit le croire tout Marellement d'une telle famille, c'est enire mains qu'elle fût restée à la mort de se Jésus, sans être obligée de se retirer 4-1 maison de sa nt Jean.

Vous la dites exempte du péché our. ee qui est encore contradicioire am' idées, nous fail-on remarquer, puis que prétendez que tous les descendants d'i-

en sont coupables.

Oni, nous le disons, et avec raison. C' ne convensit aucunement que conti devait être la mère de Dieu commendi: être l'esclave du démon, que celle au sein de laquelle devait s'incarner la sui même, participat, en aucune manière, 1 corruption générale.

Oui, nous le disons, et avec raison, is que celle qui, dans les desseins de la dir ! Providence, devait écraser la têledaser Ipsa conteret caput tuum (Gen. III. 13. 14 pouvait être assujettie à son empire.

Oui, nous le disons et avec raison, i'' que nous ne faisons que répéter ce (110 enseigné les plus grands docteurs de se, entre autres saint Jérôme, qui dit; tivement que Marie ne sut jameis den initiation nèbres, mais toujours dans la lumite, le !! LXXVII); et encore saint Augustin qui de ... que, par respect pour le Seigneur, lemp?

igit de péché, il ne reut pas que l'on fasse cune mention de la sainte Vierge. (De nat.

gratia, cap. 36)

Oui, nous le disons, et avec raison, puis-te l'Egiise entière, après avoir célébré ngtemps une fête en l'nonneur de l'Immaitée Conception de Marie, vient de décrér récemment, de la manière la plus solenelle, que c'est une vérité obligatoire, qu'il est plus permis de nier, ni même de réoquer en doute.

Alors, reprenez-vous, vous vous mellez 1 contradiction formelle avec vous-mêmes, nisque vous déclarez positivement que

us sont conçus dans le péché.

Oui, tous, excepté la sainte Vierge. Cette temption, fondée sur toutes les raisons de it et de droit que nous venons d'énumérer. a nous empêche pas de dire avec vérité que us les hommes participent au péché d'Aam. Ne disons-nous pas, en parlant du pé-né actuel, que tous les hommes s'en renent coupables, ne fût-ce que par la transression la plus légère? Nous en exceptons spendant la sainte Vierge: pourquoi n'en erait-il pas de même par rapport au péché riginel? Si nous ne voulions admettre auune exception sous ce dernier ra; port, il uivrait de là que Jésus lui-même a été couable du péché originel. Ce que ne peuvent ire, ni regarder même comme possible, eux qui admettent sa divinité.

Mais, nous disent quelques-uns, si vous xemplez Marie du péché originel, parce ju'elle est la Mère de Jésus-Christ, il faudra xempter ses autres parents, puis les parents les parents... Et où irons-nous alors?

Pas loin, je vous assure; car cette argunentation ne me raraît pas sérieuse. Qui en erait ému le moins du monde, je ne dirai as dans d'autres circonstances semblables, ar il n'y en a pas, du moins dans des cironstances analogues? Vous avez pour une nère, je suppose, la plus grande affection, rous l'environnez de toute la vénération sossible. Comment traiteriez-vous celui qui riendrait vous dire : «Si vous agissez de la sorte à l'égard de votre mère, il faudra faire le même à l'égard de vos autres parents, puis des parents de vos parents? » ami, » lui répondriez-vous, en le repoussant, vune mère est une mère, et aucune autre personne ne lui est comparable à nos yeux. » A plus forte raison, pouvons-nous en dire antant de Marie : « La Mère de Dieu est la Mère de Dieu; et aucune autre personne ne lui est comparable aux yenx de son divin fils. .

Vous la priez autant et plus peut-être que

Dieu lui-même, nous dit-on.

C'est faux; et je vais vous le prouver de la manière la plus incontestable. Bien souvent, nous prions Dieu : n'est-il pas vrai? Quand nous le prions, c'est lui positivement que nous prions; et vous ne pouvez le nier en-core. Si vous aviez quelque doute à ce suje!, je vous dirais : Consultez la prière que lui adressent tous les Chrétiens: Notre Père, qui éles aux cieux, que volre nom soil sancli-

fié... Donnez-nous notre pain de chaque jour.... pardonnez-nous nos offenses. (Maith, vi, 9 seq.) N'est-ce pas lui, et lui seul qui se trouve nommé ici? N'est-ce pas à lui, et à lui seul, que s'adressent toutes nos demandes, toutes nos pensées, toutes nos paroles? Ce n'est pas la seule prière, sons doute, que nous adressons à Dieu, mais c'est la plus ancienne, la plus fréquente, celle qui résume toutes les autres. Aussi nous vient-elle de Jésus-Christ lui-même, des lèvres duquel elle est passée jus que sur les nôtres, transmise ainsi de bouche en bouche, ou plutôt d'âme en âme, par la tradition la plus uni-verselle et la plus constante. En sorte que ce que nous disons de cette prière nous pouvons le dire également de toute prière adressée à Dieu.

VIE

Bien souvent aussi, nons prions Marie, je dois en convenir. Je ne sais même si littéralement parlant, à ne considérer que les mots, nous ne la prions pas encore plus fréquem-ment que Dieu lui-même. Cela prouve, du reste, avec quelle facilité, avec quel amour notre cœur se tourne vers Marie, combien son culte est un besoin surtout pour l'humble femme, l'homme de travail, le pauvre petit enfant, avons-nous déjà remarqué. Quoi qu'il en soit, quand nous prions Marie, ce n'est point à elle seule que nous pensons, c'est à Dieu aussi, ce n'est pas à elle seule que s'adresse notre prière, c'est à Dieu également; ou p'utôt nous ne pensons à Marie que pour mieux penser à Dieu, nous ne lui demandons quelque chose que pour que cette demande soit plus favorablement ac-cueillie de Dieu Elle n'est là, pour ainsi dire, qu'un moyen terme où se repose notre faible prière pour monter plus sûrement jusqu'au souverain Eire. Si vous refusez de le croire, je vous dirais encore ici : Voyez la prière que nous lui adressons immédiatement après celle que nous adressons à Dieu : Je vous salue, Marie, pleine de graces, le Seigneur est avec vous... Sainte Marie, Mère de Dieu, priez pour nous..... Avez-vous remarqué que nous ne nous prosternons à ses pieds que parce que le Seigneur est avec elle, que parce qu'elle est la Mère de Dieu? Avez-vous remarqué que nous ne lui faisons pas d'autre demande que de vouloir bien se charger de notre prière pour la présenter à son fils Jésus? Ce n'est pas la seule prière, il est vrai, que nous adressions à Marie, mais c'est la plus ancienne, la plus générale, relle qui résume toutes les autres. Aussi nous vient-elle de l'Eglise, qui, en nous la faisant répéter, place sur nos lèvres, avec ses propres paroles, les saintes paroles de l'ange et d'Elisabeth à Marie, au moment de l'Incarnation et de la Visitation. En sorte que ce que nous disons de cette prière, nous pouvons le dire également de toute prière adressée à Marie.

Ainsi, d'une part, il est bien clair que nous prions Dieu sans prier Marie, et souvent même sans penser à elle. D'une autre part, il n'est pas moins clair que nous ne louvons prier Marie sans penser à Dieusans le prier; ou plutôt notre prière à Marie n'est encore qu'une prière à Dieu par l'entremise de cette divine Mère. Il est donc faux, réellement et mathématiquement faux que nous priions Marie autant et plus peutêtre que Dieu lui-même, comme vous le prétendez.

VIE

Elle a autant d'autels, prétendez-vous encore, et ces autels sont peut-être chargés d'un plus grand nombre d'offrandes.

C'est la même objection en d'autres termes; notre réponse sera donc aussi la même en termes différents.

C'est la même objection, disons-nous; car, qu'est-ce que l'autel? une élévation vers Dieu: Altare; c'est donc une prière, en un sens, c'est du moins le piédestal sur lequel s'appuie notre prière pour monter jusqu'à Dieu. Qu'est-ce aussi que l'offrande? une demande en action : faite à Dieu ou à ses saints, elle ne peut avoir d'autre signification. Puisque c'est la même objection présentée sous une nouvelle face, notre réponse sera la même quant au fond.

Vous prétendez que Marie a autant d'autels que Dieu lui-même.

C'est faux, évidemment faux.

Il n'y a pas d'église qui n'ait son autel au Seigneur. Il ne peut en être autrement, on ne conçoit même pas qu'il puisse en être autrement. Qu'est-ce que l'église? une assemblée : le mot même le dit. Or, quel est le point central de cette assemblée? l'autel du Seigneur, comme il est aisé de le voir. Cet autel érigé au Seigneur est uniquement à lui : qui ne le comprend encore? Je monterai à l'autel du Seigneur, dit le prêtre, qui préside l'assemblée, qui en est réellement ou est ceusé en être du moins le plus ancien, comme son nom même le dit: - Vers le Seigneur qui réjouit ma jeunesse, répond l'as-semblée elle-même. Et un peu plus loin: Priez, mes frères, dit le prêtre, afin que mon sicrifice, qui est en même temps le voire, soit agréable à Dieu, le Père tout-puissant.—Que le Seigneur le reçoive de vos mains, répond l'assemblée. Et un peu plus loin : Elevons nos cœurs, dit le prêtre. - Nous les avons vers le Seigneur, répond l'assemblée. Et plus loin encore: Notre Père, qui êtes aux cieux! dit le prêtre, donnez-nous notre pain de chaque jour, pardonnez-nous nos offenses, comme nous pardonnons à ceux qui nous ont offensés, et ne nous laissez point succomber à la tentation; — mais delivrez-nous du mal, répond l'assemblée. Cet autel autour duquel se tient l'assemblée présidée par le prêtre, est donc bien à Dieu, et uniquement à lui, avons-nous dit avec raison. Sans doute on y honore et on y prie quelquesois la sainte Vierge et les saints; mais ce n'est que secondairement, pour que cet honneur et cette prière remontent jusqu'à Dieu, qui est ainsi honcré et prié dans ses plus parfaites créatures.

S'il n'y a point d'église qui n'ait son autel su Seigneur, il n'y en a point, non plus, cu du moins c'est fort rare, qui n'ait son autel à la sainte Vierge, J'avouerai même

franchement qu'on voit de petites chapelles où il n'y a que cet autel érigé en l'honneur Marie. Mais remarquez que cet autel est en même temps l'autel du Seigneur, et qu'il n'est même érigé en l'honneur de la sainte Vierge que pour donner à nos cœurs plus de facilité de s'élever jusqu'à Dieu. Aussi considérez le prêtre et l'assemblée des fidèles à cet autel, n'est-ce pas absolument la même chose qu'à l'autel du Seigneur? Je monterai à l'autel du Seigneur, dit le prêtre; — Vers le Seigneur qui réjouit ma jeunesse, répond l'assemblée. Et ainsi de suite. Avezvous entendu : A l'autel du Seigneur? et cependant il est bien à l'autel qu'on appelle de la Vierge, et qui a été réellement érigé en son honneur.

Ainsi, d'une part, il y a des autels qui ne sont qu'à Dieu; d'une autre part, les autels érigés en l'honneur de la sainte Vierge le sont en même temps en l'honneur de Dieu, ils ne sont en quelque sorte que des degrés plus faciles dont nous nous servons, nous faibles créatures, pour monter jusqu'à son autel suprême, jusqu'à son trône. Il est donc faux, réellement et mathématiquement faux que la sainte Vierge ait plus d'autels que

Dieu lui-même.

C'est la même chose encore pour les offrandes.

Il y en a plus peut-être sur ses autels que sur ceux du Seigneur, remarquez-vous.

Oui, pour qui s'arrête à la surface des choses. Mais quand on examine been attentivement, on reconnaît que les offrandes faites à Dieu sont à lui, uniquement à lui, tandis que les offrandes faites à la sainte Vierge, dénosées, en si grande quantité quelquelois, sur ses autels, sont en même temps faites au Seigneur, et qu'elles ne sont même remises d'abord entre les mains de cette Vierge que pour qu'elles soient plus favorablement accueillies du Seigneur. Nous ne cessons de le dire hautement, de l'exprimer de toutes manières; et, quand nous ne le faisons pas de vive voix, et directement, nous le faisons du moins indirectement et de cœur.

Il est donc faux encore, réellement et mathématiquement faux que les autels de Marie soient plus chargés d'offrandes que ceux du S igneur.

Qu'est-ce que cela, dites-vous, si ce n'est

un retour au paganisme.

Dites plutôt que c'est sa ruine, un obstacle invincible à son retour. Il faut à l'homme un culte extérieur qui touche profondément son cour, fasse la plus vive impression sur ses sens, sur son être tout entier, pour le rattacher à la Divinité. Il a besoin d'une puissance supérieure qui se rapproche de lui le plus possible, qui vienne, en quelque sorte, le saisir ici-bas, au milieu de toutes les misères et de toutes les dissicultés de la vie, comme une mère fait à l'égard d'un enfant, pour l'élever en un lieu de sûreté et de bonheur. Cela se prouve surabondamment par la position de l'homme sur la terre, par sa faiblesse, par ses tendances les plus génerales, les plus invincibles et les plus pures.

473

)r, voilà précisément ce que nous trouvons lans le culte de Marie.

Et qu'importe, me direz-vous, si ce culte ni-n.ême n'est pas-autre chose qu'un paganisme renouvelé?

Il n'y a pas l'ombre du rapprochement; et 'est même, en certains points, tout l'op-

Qu'était le paganisme? l'erreur, et l'erreur a plus déplorable, l'erreur sur la Divinité, ource de toute vérité. Ainsi, au lieu d'un Dieu, unique et parfait, il en reconnaît plu-

ieurs, et quels dieux!

Le culte de la sainte Vierge, au contraire, nous montre un seul Dieu, infiniment élevé nu-dessus de toutes ses créatures, lesquelles i'ont et ne peuvent avoir de mérite et de missance qu'autant qu'il a bien voulu les approcher de son être infini, en sorte que oute leur gloire n'est qu'un reflet de sa gloire, de même que le culte que nous leur endous se rapporte complétement à son mile

Qu'était le paganisme encore? la corrupion, et la corruption la plus détestable, la orruption sacrilége, une corruption de nême nature que l'erreur d'où elle découait. Aussi, que d'abominations dans les nystères du paganisme! On ne peut se les appeler seulement, sans reculer d'épou-

Il n'y a rien de semblable dans le culte de a sainte Vierge. Que de pureté, au contraire, ion-seulement dans ce culte lui-même, mais lans tout ce qui en découle! que de pureté, lisons-nous, non-seulement dans les actions, mais encore dans les paroles, les pensées et es sentiments! C'est là même, en quelque sorte, tout l'objet de culte, la pureté à honorer, la pureté à imiter; la pureté à honorer, parce qu'elle vient de Dieu, la pureté à imi-ter, et à imiter en tout, parce que tout en nous doit se rapprocher de Dieu.

Nous avons donc eu raison de dire que, vien loin d'être un retour au paganisme, le rulte de la sninte Vierge en est la ruine définitive, l'obstacle le plus invincible à son renouvellement, parce que, tout en satislaisant le besoin que nous avons de nous rapprocher de la Divinité, il empêche les abus qui peuvent naître de ce rapproche-

ment.

Dieu seul, dites-vous encore, peut être sinsi prié, ainsi honoré.

Les explications que nous venons de donner ontrépondu par avance à cette obser-

Comment prions-nous la sainte Vierge? Secondairement, en quelque sorte, ou plutôt 'est Dien que nous prions en elle et par elle. Comment l'honorons-nous? Secondairement encore, ou plutôt, c'est Dieu luimême que nous honorons en elle et par elle. Ignorer cela, douter de cela, c'est n'avoir micune idée de ce qui se dit et se fait tous es jours, de ce qu'on a dit et fait soi-même nen des fois probablement. Je vous salue, Marie, pleine de graces, le Seigneur est avec nons aux pieds de Marie, que parce que le Seigneur est avec elle. Puis, nous ajoutons : Sainte Marie, Mère de Dieu, priez pour nous... Entendez-vous? nons la prions de prier pour nous. Notre prière alors est encore une prière à Deu lui-même, en la faisant appuyer de tout le crédit de sa sainte mère. Quoi de plus légitime que tout cela l quoi de plus naturel, et j'ajouterai même de plus obligatoire! Ce n'est point agir contre la volonté de Dieu, ce n'est point dérober quelque choseà sa gloire. Au contraire, c'est rehausser encore cette gloire extérieurement, c'est faire ce qu'il attend de notre dévouement et de notre reconnaissance.

VIE

Marie est-elle la Divinité, demandez-vous, pour exaucer ou même entendre les prières

de tous les hommes?

Nous ne cessons de le répéter, bien loin d'attribuer à Marie la nature divine, dans le culte que nous lui ren lons, nous reconnaissons, au contraire, par ce culte, que tout en elle, comme en nous, vient de Dieu, et que tout en elle, comme en nous, doit se rapporter à Dieu; bien loin d'être une idol'irie, ce culte, si touchant et si pur, nous empêche de retomber dans l'abime de l'idolâtrie, ou nons avaient entraînés si profondément, avant l'établissement du christianisme, notre ignorance, notre faiblesse et les efforts incessants du démon.

Comment donc, demandez-vous, créature peut-elle entendre seulement toutes

les prières des hommes?

Parce que Dieu le veut. Contestez-vous à Dieu une telle puissance, ou, pour parler plus exactement, la délégation, la communication d'une telle puissance? Sur quoi donc, s'il vous plaît, serait fondée cette contestation? N'avons-nous pas mille exemples qui nous la rendent plausible, j'ai presque dit naturelle. Voyez un homme de génie, un Bossuet, par exemple. Que ne sait-il pas I que ne voit-il pas, en quelque sorte? passé, présent, avenir, choses de la terre, choses du ciel, choses de l'enfer, tout est, pour ainsi dire, en même temps sous ses yeux. Et vous ne voudriez pas que la Mère de Dieu élevée au-dessus de la région des ombres, plongée au sein des plus pures lumières, en communication la plus intime avec Celui pour qui la connaissance de toutes choses n'est que l'idée la plus simple, pût enten-dre la prière de tous les hommes?

Mais, dites-vous, comment peut-elle les exaucer?

Encore une fois, parce que Dieu le veut. Ou plutot, ce n'est point elle-même qui les exauce, c'est Dieu, à qui elle les présente, sur notre demande. Refuserez-vous à celui qui, après avoir créé toutes choses de rien, a fait l'homme à son image, le pouvoir d'exaucer, en quelques points, la prière de cette créature privilégiée?

Qu'il nous soit permis de rappeler ici ce que nous disons dans un autre ouvrage (La femme chrétienne dans la société moderne),

sur cet important sujet:

« La foi nous enseigne que Marie est la

11.6

DICTIONNAIRE

Mère de Dieu. Non pas que la créature ait donné naissance au Créateur, non pas que l'humble femme, ne possédant, pour elle-même, que cette vie d'un jour, ait engendré le Verbe éternellement existant; mais parce que le Fils de Dieu s'est incarné dans son sein. En effet, comme dans le Christ, l'humanité est étroitement unie à la Divinité, sous la direction d'une seule personne, qui est la personne divine, nous attribuons à cette personne ce qui, rigoureusement par-lant, ne convient qu'à l'humanité, et nous disons, avec l'ange, que l'Emmanuel, ou le Dieu avec nous, est né de Marie, et, par conséquent, que Marie est sa Mère, comme nous disons qu'il a prié, qu'il a soussert et qu'il est mort. Or, ce titre de Mère de Dieu, justement donné à Marie, ne doit-il pas lui assurer notre vénération et nos hommages? Ne doit-il pas nous engager à lui exposer no besoins, et nous donner la ferme confiance que nos demandes adressées à cette puissante protectrice seront toujours favorablement accueillies?

VIE

« Il entre dans les vues de la divine Providence que la vérité soit attaquée sur tous les points, atin que, sur tous les points aussi, la vérité soit défendue, et qu'elle s'affermisse nième par les coups qu'on lui por-te. Des atlaques ont donc été dirigées contre l'habitude où sont les Chrétiens d'adresser aussi leurs prières à la Vierge Marie.

« La prière, dit-on, suppose une autorité souveraine, une puissance absolue. Or, Dieu seul possède cette autorité, cette puissance. Notre prière ne doit donc s'adresser

qu'à Dieu.

« Sans doute, c'est à Dieu que doivent s'adresser, en dernier lieu, tous nos vœux, parce que lui seul peut les exaucer; mais ces demandes premières, si je puis m'exprimer ainsi, mais ces sollicitations pour qu'une créature puissante auprès de Dieu intercède en notre faveur, en quoi seraient-elles condamnables? Si nous ôtions à la Divinité la science infinie, la toute-puissance et ses autres attributs, pour les donner à Marie, nous ferions une usurpation sacrilége; mais, quand nous lui supposons seulement un grand crédit auprès de son Fils, notre conduite ne se trouve-t-elle pas conforme aux idées combinées de notre religion et de la nature? Or, c'est tout ce nous faisons dans les prières qui s'adressent à elle. Lorsque nous prions Dieu lui-même, nous lui demandons le pain matériel qui nourrit le corps et le pain de la parole divine qui nou rit l'intelligence; lorsque nous prions Marie, nous la conjurons seulement d'intercéder pour nous auprès de Dieu.

« Pour obtenir quelque grace d'un roi de la terre, nous commençons ordinairement par solliciter la protection d'une personne en crédit auprès de lui; et, pour obtenir quelque grace du Roi des rois, il nous serait défendu de solliciter d'abord la pro-tection puissante de sa Mère? Quoi de plus inconséquent! N'est-ce pas à la recommandation de sa Mère que Jésus opéra son pre-

mier miracle, qui fut aussi un bienfait? Si Jésus et sa Mère étaient actuellement sur la terre devenue chrétienne, les hommes se prosterneraient en foule aux pieds de Marie; ils lui diraient tous avec l'accent du plus sincère attachement et de l'humilité la plus profonde: Nous sommes indignes de parattre en la présence de votre Fils, qui est en même temps le Fils de Dieu. Nous nous trouvons cependant dans un dénûment absolu de toutes choses, daignez donc intercéder pour nous auprès de lui. Quoi donc l parce qu'elle est élevée auprès du trône de Dieu, il nous se-rait défendu de nous prosterner à ses pieds? Depuis qu'elle est à la source de toutes les graces, il nous serait défendu de les deman-

VIE

der par son intercession?

« Je ne puis concevoir comment il se rencontre des Chrétiens qui désapprouvent l'habitude où nous sommes d'adresser aussi des prières à Marie. Il est bien difficile que ceux dont les paroles nous condamnent ne se condamnent pas eux-mêmes, quel-quefois, par leur propre conduite. Je vois l'un d'eux, je suppose, gravement indisposé en ce moment; il tourne, en tous sens, sur sa couche dure et brûlante, son corps souffrant et débile, et il ne peut trouver une position un peu commode. Il désirerait ardemment goûter quelques instants de repos, et il ne trouve que l'insomnie. Pour jouir au moins du calme intérieur, il essaye d'avoir recours à la prière; mais les pointes aiguës de la douleur, le feu dévorant de la fièvre, le travail de tous ses membres souffrants, permettent à peine à son âme de se posséder elle-même. Il porte de tous côtés ses regards troublés. A ses pieds, il apercoit une tendre mère dont les yeux humides de pleurs, et les lèvres doucement agitées indiquent clairement la pieuse occupation. La sérénité renaît un instant dans son âme et se reslète immédiatement sur son visage. Touché des attentions de la piense femme prosternée devant Dieu à son intention: Vous avez raison, bonne et sainte mère! s'écrie-t-il, priez pour moi; car je ne puis prier moi-même. Ce malade, c'est l'image fidèle de l'homme. Il est gisant sur cette terre, comme sur une couche de douleur. Son corps souffrant et débile se tourne en tous sens, et ne saurait rencontrer une position un peu commode. Il désirerait ardemment goûter quelques instants de repos. mais il ne trouve que l'agitation et l'insomnie. Pour jouir au moins du calme intérieur il essaye d'avoir recours à la prière; mais souvent les pointes aiguës de la douleur, le feu dévorant qui le consume, le travail de tous ses membres souffrants, mille autres raisons ne permettent pas à son âme de se posséder elle-même. Désespéré, il porte de tous côtés ses regards troublés. Auprès du trône de Dieu, il aperçoit, en esprit, la Vierge Marie qui abaisse sur lui des regards de bienveillance; et il est coupable, parce que de son cœur attendri s'échappent ces paroles : Sainte Marie, Mère de Dieu, priez pour moi, pendant le cours de cette triste

e, et à l'heure plus triste encore de la mort! » Est-ce que les supplications de tant de alheureux, avez-vous dit enfin, ne trou-eraient point le bonheur parfait dont vous étendez qu'elle jouit dans le ciel?

De telles supplications adressées à Dieu poien plus grand nombre, puisqu'il y en qui ne sont adressées qu'à lui-même, et ne celles qui s'adressent aux créatures éleles en gloire auprès de son trône, lui reennent aussi en dernier lieu, ces supications troublent-elles son bonheur? Non, e direz-vous; car ce bonheur est parfait, , rien ne saurait l'altérer. Il en est ainsi 1 bonheur de Marie, qui est de la même ature que celui de Dieu, autant que cela eut Aire, puisqu'il n'est qu'une participaon à ce bonheur. Je vais même plus loin, t je dis que c'est peut-être dans les suplications attendrissantes de tous les enfants u'elle a sur la terre, que c'est dans le noyen qu'elle a de les entendre et de les atisfaire qu'existe le plus grand bonheur e Marie dans le ciel, après celui toutefois e posséder Dieu. Cela se conçoit de la part e celle qui fut associée si intimement au rand mystère de la Rédemption des homies; cela se conçoit de la part d'une mère, surtout d'une mère aussi pure, aussi sinte, aussi dévouée que Marie.

Voyez ce qui se passe tous les jours sur la erre au milieu de nous. Quand une mère enend le cri de son enfant qui est sur le point e périr, comme elle vole à son secours lomme elle se dévoue pour le sauver let, i elle peut réussir, son cœur n'éprouve-t-il as alors une satisfaction plus grande peut-tre que toutes celles qu'elle a gontées jus-u'ici? Ne se rappelle-t-elle pas avec je ne ais quel attendrissement délectable les cris mussés par son fils à l'heure du danger, es palpitations de son cœur maternel au

neme moment?

Et quand elle n'a pas réussi; me direz-

Ah! c'est pour elle la plus grande afflicion qu'elle puisse éprouver. Mais la dévouée it puissante Mère de Dieu et des hommes le se trouve jamais dans ce cas, elle est touours sûre de réussir.

Pouriant, me direz-vous, bien des prières ui sont adressées sans être exaucées jamais.

Oui, des prières mauvaises; et alors son cœur maternel n'en saurait être contristé; car de telles prières, c'est le mal, et la répulsion du mal ne peut lui déplaire, puisque c'est l'accomplissement de la justice.

Quant aux bonnes prières, adressées au Seigneur, par l'entremise de sa divine Mère, elles sont toujours exaucées et ne peuvent manquer de l'être: une mère a tant d'empire sur le cœur de son fils, et j'ajouterai: une telle mère sur le cœur d'un tel fils. De là les paroles si remarquables de saint Bernard:
—Souvenez-vous, ôtrès-pieuse Vierge Marie, s'écrie-t-il, qu'on n'a jamais oui dire qu'aucun de ceux qui ont eu recours à votre protection, imploré votre secours et demandé vos suffrages, ait été abandonné: Memorare,

o piissima Virgo Maria, nunquam auditum a saculo, quemquam ad tua currentem prasidia, tua implorantem auxilia, tua petentem

suffragia esse derelictum.

Si nos prières à Marie, faites comme elles doivent l'être, ne sont pas toujours exaucées dans le sens que nous entendons, elles le sont d'une manière plus excellente et plus avantageuse pour nous. Et il y a encore là la source d'une grande satisfaction pour son cœur maternel. Quel bonheur pour elle, en effet, quand, après avoir conduit ses plus dévoués serviteurs par les sentiers de douleur et d'opprobre qu'elle-même a suivis, pendant son séjour sur la terre, elle les introduit dans le ciel, au sein même du bonheur et de la gloire!

C'est ce dont elle les prévient elle-même par avance, comme l'exprime si bien, en termes non moins touchants que simples, le livre *Imitation de la sainte Vierge* (l. 1v, chap. 9), que j'ai cité au commencement de

cet article:

« Mon fils, dans toutes les situations fâcheuses où vous pouvez vous trouver, appelez-moi à votre secours, et j'intercéderai pour vous.

« Quoi que ce soit que vous souhaitiez, si ce que vous souhaitez n'est point contraire à la gloire de Dieu et à votre salut, je serai

toujours disposée à vous écouter.

« Ne me demandez jamais rien qu'en désirant toutefois que la volonté de Dieu s'accomplise, une prière que vous me ferez dans cette disposition, ne sera jamais sans quelque fruit.

« Il est des Chrétiens qui me prient de leur obtenir ce qu'ils savent bien n'être pas selon la volonté de Dieu : doivent-ils s'attendre à être exaucés? D'autres ne pensent à m'invoquer que lorsqu'il s'agit des biens de la terre; ils sont d'ailleurs dans une parfaite indifférence pour les biens de la grâce.

« Si je prie pour eux, ce n'est pas pour leur obtenir ce qu'ils demandent, et qui leur serait nuisible, mais ce qu'ils ne pensent point à demander, et qui leur serait utile.

« Je demande pour eux des afflictions qui, les détachant de la terre, les fassent penser au ciel. Des grâces de conversion et de salut, des grâces pour croître en vertu, en mérite, voilà ce qu'il faut avant toute chose me demander, j'écoutetoujours favorablement de telles prières.

a Je ne demande des biens temporels pour ceux qui m'invoquent, qu'au!ant que j'y vois pour eux un solide avantage. Le gain d'un procès, une récolte abondante, seraient quelquefois très-funestes à celui qui me prie de les lui obtenir. Quand on est dans la prospérité, on ne pense guère à l'éternité.

« Bien des malades me demandent de leur obtenir leur guérison; pour qui néanmoins je ne demande à Dieu que les grâces qui sont nécessaires dans le temps de la maladie.

« Je ne suis pas de ces mères que leur tendresse aveugle et empêche de procurer le vrai bien de leurs enfants : ma tendresso pour vous, mon fils, ne saurait me séduire.

« Je n'intercède pour vous auprès de Jesus, que pour en obtenir ce qui vous est le plus utile pour ce monde et pour l'autre.

a Dans cette persuasion, recourez avec confiance à ma protection; recourez-y dans

toutes vos peines, de quelque nature qui soient. Et comme ces peines sont frez > tes, que mon nom soit, après celui de Jes. sans cesse sur vos lèvres; qu'il so t. L-celui de Jésus, profondément grave & voice cœur. »

#### VOCATION.

Objection. - C'est le prêtre qui fait les vocations, et il dit que cela vient de Dieu. Ne voyez-vous pas que c'est sa parole, sans cesse répétée à l'enfant, qui conduit les uns au séminaire, les autres dans un couvent...

- Achevez donc! Et ceux qui embrassent l'état militaire, ou qui prennent d'autres positions semblables, est-ce le pretre qui les conduit?

Non, ce n'est pas la parole du prêtre qui fait les vocations, ce sont les aptitudes, les goûts, Dieu, par conséquent, dirons-nous avec raison, puisque c'est lui qui donne à chacun une aptitude et des goûts différents.

Il est vrai que la vocation se révèle tard quelquefois, que nous nous arrêtons tout à coup sur la voie dans laquelle nous paraissions marcher avec plaisir et succès, pour entrer dans une voie tout opposée. Cela ne vient jamais ou presquo jamais du prêtre; mais plutôt de Dieu lui-même, qui parle alors médiatement on immédiatement au cœur, tantôt par un de ces grands événements qui éveillent l'attention publique, tantot par la voix secrète, mais non moins puissante de sa grâce.

Il est vrai encore que l'homme manque quelquefois complétement sa vocation; qu'il en embrasse une toute différente de celle qu'il devait suivre. Cela vient encore moins du prêtre. C'est son aveuglement qui en est la cause, ou c'est du moins l'aveuglement de ses guides temporels qui leur ont été donnés aussi pour le conduire, et qui ne lui servent souvent qu'à l'égarer.

Il y en a qui s'imaginent que, quand le prêtre a remarqué un excellent sujet, appartenant surtout à une famille riche et honnête, il se det intérieurement : « Il faut que je m'en empare ! » et que, fondant sur lui, comme l'aigle sur sa proie, il le conduit, bon gré mal gré, au séminaire ou dans un couvent. Quelle absurdité! Ne voyez-vous pas qu'au lieu de servir Dieu, ce serait l'offenser gravement? que sous prétexte de servir les intérêts de la religion et de toutes les vertus qui en découlent, comme la justice et la charité, ce serait commencer par les méconnattre complétement. Croyez-le donc bien : en cela, le prêtre ne fait que ce qu'il peut et doit faire. Il éclaire, dirige, éprouve. Il éprouve longtemps quelquefois, pendant des années entières, et ce n'est qu'après s'être bien couvaincu que telle ou telle vocation est véritable qu'il n'hésite point à dire : « Allez, mon enfant, c'est bien Dieu qui vous appelle! » Est-ce là faire des vocations?

C'est le prêtre qui fait les vocations!. 5

Savez-vous bien ce dont vous l'accuser, et parlant ainsi? Faire des vocations, ce --voler des âmes, se mettre à la place de De ou pluiot en opposition avec Dien. Ette r-tre ferait cela? et il le ferait pour c remplir son devoir, pour être plus arte. à Dieu? Vous le supposez alors aussi ares gle que coupable.

C'est le prêtre qui fait les vocations. Pouvez-vous me dire quel prêtre a fa vocation des apôtres, quand ils ant quitté pour suivre Jésus-Christ? Quel ; \* tre a fait la vocation de Paul, quand, terr-sur le chemin de Damas, il s'écria subiterchangé : « Seigneur, que voulez-vous 🖘 fasse? » Quel prêtre a fait la vocaine . Marie d'Egypte, quand, du sein de la pres : tion, elle se sentit entraînée comme irretiblement dans le désert, où elle passe su entière dans la méditation des années esnelles?

C'était ainsi autrefois, me direz-voss. Mais il en a toujours été ainsi, et il es = encore aujourd'hui à peu près de mat-Pourriez-vous me dire quelle voix bases a retiré un Augustin du double ablue erreurs et des passions, pour en faire ure plus belles lumières du christianisme? Qvoix humaine a fait sortir Ignace de la rière militaire, pour qu'il devint le che. cette milice sainte qui combat, avec un courage et de succès, depuis trois cens » pour la gloire de Dieu et de sa reliza Quelle voix humaine a fait sortir un La daire du harreau français, pour l'elers sacerdoce, et restaurer par lui l'un des ce religieux qui ont rendu le plus de servent l'Eglise? Quelle voix a fait sortir de a ze gistrature française un Ravignan, poer faire un Jésuite, l'un des prédicateur plus éloquents du siècle? Quelle voix es: a retiré du judaïsme, du milieu des pade ce monde, un Hermann, pour le faire c trer dans l'un des ordres les plus sévère la religion catholique?

Les vocations ne sont pas toujours ::éclatantes et aussi publiques. Mais com: ne sont ni moins extraordinaires en soi. moins divines, pour rester inconnecs .. peu près? C'est une semence impercept. d'abord; elle grossit, se développe et preentin ses fruits, dont on reconnaîtra the tard l'excellence, sinon dans le temps. -moins dans l'éternité.

Voici, à ce propos, un récit bien tours que nous trouvons dans l'Ami des familles 3 Valence:

« Il ya quelques jours, » dit Louis Veuillot, « M. le curé de Saint-Maurice d'Angers rit entrer chez lui un paysan de Genêt, son incienne paroisse. C'était un homme fort vigoureux, qui n'avait pas trente ans. Sa figure annonçait la bonté, la droiture et la piété.

- « Č'est toi, Pierre, » s'écria M. le curé tout oyeux de le voir. « Comment va-t-on au Genét? Les récoltes s'annoncent-elles bien? Ta famille est elle en bonne santé?... Mais tu as

'air bien grave, mon garçon?
— « Ah l monsieur le curé, » dit le paysan, avec un certain embarras, « c'est que je fais ane grande entreprise. Je m'en vais à la l'rappe, qui est par delà le Mans, sur le chenin de Paris.

- « Tu vas à la Trappe !

- « Mon Dieu, oui. Vous nous disiez si souvent qu'on n'en pouvait trop faire pour e bon Dieu, à la fin, je me suis décidé de out quitter pour lui.

- « Mais tu étais bien nécessaire à ta mère. l'est une pauvre veuve, et la métairie est

ourde chez vous.

- « C'est pourquoi je ne me suis point hâté, nonsieur le curé. Il y a plus de dix ans que a me tonne dans le cour de me faire moine. attendais que mon petit frère Jean eût passé i la conscription. Il a tiré un bon numéro, et e voilà libre. J'ai pensé que je pouvais m'en iller.

- « Ta bonne femme de mère dont tu étais appui, comment lui as-tu fait prendre cela? « Ah I monsieur le curé, j'en ai encore le ceur en sang... Non, j'ai cru que je n'en riendrais jamais au bout. Elle mesoupçonnait ın dessein que je ne vouleis pas dire. L'hirer, au coin du feu, que nous étions là, elle i filer, mei à penser, souvent son fuseau l'arrêtait. Elle me regardait, j'ouvrais la bouthe, pas possible! mes genoux frémissaient, nes lèvres tremblaient, mon cœur me glaçait e reste du corps, et la parole manquait dans na bouche. Jefaisais compassion à ma mère. Pierre, me dit-elle, hold! mon fils, si tout ne 'agrée pas, dis le moi. Veux-tu l'établir à on ménage? Nous ne sommes pas riches, mais tous avons bon renom. Ton père a vécu et ist mort comme un saint, et toute famille honiste du pays estimera notre alliance. — Plus na mère me pressait, et plus je craignais de ui avouer que je pensais bien à autre chose, t que je voulais m'en aller moine. Enfin, 'autre soir, ma mère nous syant réunis pour nuvrir en famille le mois de la bonne Vierge, esta en prières, seule avec moi, les autres tant partis. Il me passa dans l'idée que c'était e moment, et ma pensée m'échappa tout l'un coup. — Ma mère, lui dis-je, si vous le vermettez, je vais à la Trappe, je vais prier vour vous et saire pénitence. — Ahl mon our vous et suire pénitence. lieu, quand on pense qu'il faut dire des choes comme ça!

« Ma mère restaun momentà tressaillir, là, ous mes yeux, sans parier et comme sans espirer; puis, demeurant à genoux, et les oux tournés vers le ciel, tranquille : Pierre, it-ella, le bon Dieu est ton premier père, la eligion ta première mère; ils passent avant

moi. Vas-y, puisqu'ils t'appellent dans ton cœur. Si je t'arrêtais un quart d'heure, quand il s'agit de la persoction de ton âme, j'en mourrais de chagrin. Tu m'as bien aimée. et bien assistée, je t'en bénis. Elle ramena ses yeux sur l'image de la bonne Vierge et se remit à prier. Je n'en pouvais plus, monsieur le curé. Je sortis pour respirer quasi plus à l'aise. Mais c'était l'heure que l'on rentrait le bétail, et voilà que mes bœufs, qui marchaient leur allure, viennent à moi et se mettent à me regarder, comme s'ils m'avaient dit: Notre mattre, pourquoi t'en vas-tu? Je me sauvai dans les champs, sans pouvoir échapper à ma peine. Il n'était pas jusqu'aux arbres que j'avais plantés et taillés, jusqu'à la terre que j'avaisensemencée, qui voulaient comme mes pauvres bœus m'arrêter au pays... Sainte Vierge! que notre cœur a donc de racines ici-bas! Je me jetai à genoux, je priai, je pris mon crucifix, et je lui demandai secours, car le courage allait me manquer.
Là, regardant Notre-Seigneur en croix, il me vint en honte d'être si lâche, et ce fut fini.
Je n'ai pas couché au logis. Je ne voulais plus revoir ce qui m'avait ébranlé; et le matin, avant le jour, je suis parti. J'ai passé par notre paroisse, comme on y disait la première Messe, ca m'a tout remis le calme au cœur; et me voilà, pour vous dire adieu et hien merci des bons sentiments que vous m'avez donnés dans ma jeunesse.

« C'est bien, mon cher enfant, » dit le curé: « tu obeis au bon Dieu. Mais pourquoi as-tu préféré la Trappe de Mortagne, qui est si éloignée de ton village, quand tu avais tout proche la Trappe de Bellefontaine?

— « J'ai pensé cela souvent, monsieur le curé, c'eût été plus commode, comme vous dites. Mais, voyez-vous, j'ai fait l'expérience que je suis lâche à l'amitié. Si une fois sous le capuchon, nos gens étaient venus me voir en pleurant, y aurais-je tenu? J'étais dans le cas de jeter la robe, et tout pour le moins d'avoir longtemps le cœur tracassé. Or, quand on se donne au service du bon Dieu, m'est avis qu'il faut s'y mettre joyeux et s'y tenir content. Vaut-il pas mieux prendre tout de suite au plus dur, pour persévérer davantage.

- « En effet, mon ami, » observa le curé, « c'est à la persévérance qu'il faut tendre. Tu es jeune et fort, et dans les austérités de la Trappe, la vie pourra te sembler longue!

«Ah! monsieur le curé, pour ça c'est plus tôt fini qu'on n'a coutume d'y penser; et on ne tarde guère à être au bout. Tout nous dit dans ce monde que la vie est courte. L'autre semaine, je faisais la pêche d'un étang. Il était large, profond, un amas d'eaux terrible; enfin, vous le savez, l'étang des Deux-Ormeaux. Eh bien! quand nous avons enlevé l'écluse et que ça s'est mis à courir, en un rien de temps, toute cette eau a disparu; et je me suis dit : Voilà comme la vie de ce monde court et s'écoule pour aller s'engloutir dans l'éternité du bon Dieu, qui nous regarde im-mobile, comme je suis la sur le bord de cet étang. Et puis, monsieur le curé, à la course ou pas à pas, on vient tout de même à sou

houre dernière. Vous nous le disiez bien. Et alors, qu'est-ce qui peut donner du renfort à l'âme que d'avoir fait pour le hon Dieu tout ce qu'on a pu faire? Voilà ce qui me pousse à la pénitence. Par ainsi, adieu, mon père, bé-nissez-moi; l'eau coule, la vie s'en va, j'ai hâte de porter quelque chose au bon Dieu. « Le curé bénit Pierre, le vit partir et se

VOCU

mit en prières; et, lorsqu'il eut prié, il écri-vit ce qu'avait dit le paysan pour se souvenir et repattre son cœur des œuvres de Dieu dans les ames qu'il s'est choisies. »

Nous avons là, à peu près, ce qui se passe dans toute vocation religiouse. Trouvezvous que l'action du prêtre y soit excessive. qu'il se mette à la place de Dieu, qu'il néglige les intérêts qu'il est obligé de sauvegarder, et, pour tout dire en un mot, qu'il fasse autre chose que ce qu'il doit faire? Non assurément; et de là vous conclurez combien sont injustes les reproches qu'on lui adresse quelquesois à cette occasion, reproches que, par une injustice plus grande encore, on fait retomber sur la religion elle-même. Mais racontons encore, avant de clore cet article, l'entrée dans la congrégation des Petites-Sœurs des Pauvres d'une jeune fille, noble de naissance, plus noble encore de sentiments.

« Vous apprendrez sans doute avec un vif intérêt, » écrit-on à ce propos au Messager de l'Ouest, « que la congrégation continue à prospérer au delà de toute attente : sa fondation remonte à peine à dix-sept années, et déjà elle compte plus de sept mille sœurs l

« Ce progrès, qui n'a été surpassé que dans les premiers siècles de l'Eglise et au commencement du moyen âge, démontre évidemment la protection d'en haut : Digitus Dei est hic. (Exod. viii, 19.) Quel sujet de consolation pour les Catholiques, quel honneur pour la France, pour notre chère

Bretagne qui a donné ce nouvel élan in pratique de la charité!

« La France n'est pas, du reste, la 🏎 contrée qui fournisse des sujets aux Peus Sœurs; il y a peu de mois, une jeue il appartenant à une famille distinguée de Belgique, Mademoiselle Robiano, fle (, comte Robiano, sollicita avec tant d'intro son père de lui permettre d'entrer dess's dre qu'il la conduisit lui-même as nonze A leur arrivée à la Tour, les novices éuier. pour la plupart, occupées à délayer et pt trir avec leurs mains de la terre frache destinée à la fabrication des tuiles. Com pourras-tu, ma chère enfant, dit le pen, e faire à des travaux si durs, si désegrite, qui sont si opposés à les habitudes, dun recation? — Je n'ai qu'un regret, répostu i jeune patricienne, c'est de ne pouron, c'instant même, être admise à pertogra occupations de ces bonnes filles, et de upavoir encore les appeler mes sœurs. — Le ie: qui, d'ailleurs, est un fervent Catholique : s'opposa plus à la vocation de son enfan, a entra immédiatement au novicial. »

On voit par là d'où viennent ces vouve qui se révèlent, extraordinairement qui quefois, dans les plus riches familles considers les plus pauvres. Non, elles ne va nent pas du prêtre, je vous l'ait déscar, s'il en était ainsi, elles ne seres point écoutées et suivies avec autent à . cilité. Elles descendent de plus best. es viennent de Dieu lui-même; et voil proquoi celui à qui elles s'adressent me presque toujours, comme Samuel à le Me voici, car vous m'avez appelé: « Ecurquia vocasti me »(I Reg. 111, 6); on ba s Seigneur lui-même: Parlez, Seigneur. voire serviteur écoute : « Loquere, Des quia audit servus tuus. » (Ibid.,10.)

# VOEUX.

Objections. - Pourquoi dono des vonx?-Il me semble que l'homme n'a pas le droit • d'enchaîner la liberté que Dieu lui a donnée. — Se lier pour un acte en particulier, pour quelques jours, passe encore, mais pour des années entières, pour toute sa vie, quelle présomption et quelle imprudence de la part d'un être qui ne veut plus le soir, la plupart du temps, ce qu'il voulait le ma-

Réponse. — On appelle vœu toute promesse faite à Dieu d'une chose à laquelle on n'est point d'ailleurs obligé.

Pourquoi donc des vœux? nous demande-

Pourquoi ! Mais pour Dieu lui-même. Ce sera quelquefois par reconnaissance pour tous ses bienfaits en général, et spéciale-ment pour un bienfait reçu de lui dans une circonstance particulière. C'est ainsi que revenu d'une longue défaillance où on l'avait cru mort, Louis IX fit vœu d'aller au secours de la Terro-Sainte, et d'employer ses armes à la délivrance des Chrétiens d'or Combien de vœux ont été faits, sieme des circonstances semblables, de E' pour le même motif, je veux dire be naissance. Les hommes ne le voies vitoujours, mais Dieu le sait, et cels se Où va ce jeune homme? Où va celk p." fille? » se demande-t-on quelquefos. ils vont? Où les appelle la reconssur: Peuvent-ils avoir un meilleur guide!

Vous allez me dire sans doute 🕬 🖭 n'a pas besoin de notre reconnaissant

C'est vrai, mais nous avons hesoia. de la lui témoigner. C'est l'ordre d'aler Et depuis quand la supériorité de beteur dispense-t-elle l'obligé de lu 123 gner sa reconnaissance? N'en doit. résulter, au contraire, une obligation par goureuse?

Ce n'est pas toujours la reconsus envers Dieu qui nous guide dans l'émb de nos vœux, c'est aussi la considéra ses perfections, le désir de lui plant. nous assurer les récompenses qu'il pres

ses sidèles serviteurs. Que Dieu est grand! se dit-on quelquesois, dans le seu de la méditation, qu'il est saint, puissant, généreux l Qu'il nous promet de magnifiques récompenses en cette vie et en l'autre! je veux laire, pour lui être agréable, telle chose à laquelle je ne suis point obligé pourtant; je veux même me donner à lui entièrement. De là encore, je ne dirai pas nos vœux, car l'Eglise, dans sa sagesse, exige de ses faibles enfants de plus mûres et plus sérieuses ré-lexions, mais du moins le principe, et, en quelque sorte, le germe de nos vœux. Vous allez me dire encore ici peut-être,

que Dieu ne saurait guère être touché d'un

el dévouement.

Impiété! folie! Impiété, car ce serait déruire toute religion; folic, car ce serait dire que le plus parfait des ouvriers, le Créateur le toutes choses, ne s'occupe en aucune manière de ses créatures, et même du chefl'œuvre de la créstion terrestre.

Pourquoi des vœux? Pour Dieu avant out, ai-je déjà répondu, puisque c'est à lui qu'ils sont faits; mais c'est en même temps pour la société dont nous faisons partie, et 1 laquelle le Seigneur veut ordinairement que nous appliquions les fruits du zèle dont nous brûlons pour lui. Qui ne le sait? qui ne le voit de ses yeux? qui n'en a, à chaque nstant, les preuves les plus touchantes. Le religieux que je vois s'enfermer dans un pagne pour réhabiliter, s'il est possible, une partie si profondément déchue de l'huma-nité, ou bien quitter sa patrie pour aller svangéliser, c'est-à-dire appeler à la vertu et au bonheur de pauvres sauvages qu'il ne connaît point, dont il n'attend guère, en schange des biens de tout genre qu'il leur apporte, que l'ingratitude, la haine, de nauvais traitements, la mort peut-être; ette sœur de Charité que je vois s'enfermer lans une école pour soigner avec une dou-eur et une patience plus que maternelles les enfants sales et méchants, qui la maudi-ont peut-être au moment même où elle les sénira, ou bien dans un hôpital où elle ne oit que plaies dégoûtantes, où elle n'en-end que plaintes et gémissements, où elle est continuellement exposée à gagner les naladies qu'elle soigne, si ce n'est même la nort, que font-ils? — Ils cherchent à s'asmrer le ciel, me direz-vous. — Sans doute, nais savez-vous pourquoi ils ne suivent as la voie ordinaire, pourquoi ils ont une onduite si pure, si désintéressée, si héoïque quelquesois? C'est qu'ils accomplisent un vœu.

On voit par là combien peu sont fondées es déclamations de ceux qui nous disent uelquefois, quand ils voient un religieux u une religiouse faire leurs vœux : « Encore e bons sujets perdus désormais pour la soiété ! » Dites plutôt qu'ils sont gagnés à la ociété; car, sans cela, qu'auraient-ils fait ans le monde, je vous prie. Ils auraient uss le monde, je vous prie. Ils auraient ussi à leurs propres besoins, et encore dis-icilement peul-être. Actuellement, ils ne appartiennent plus, ils sont à Dieu et à

l'humanité. Est-il une œuvre dissicile ou répugnante qu'ils n'embrassent avec amour, qu'ils ne poursuivent avec courage? Ils font partie de la milice sainte engagée, sous les étendards de la religion, au service de la so-ciété, et, comme l'autre milice, ils sont à elle désormais à la vie et à la mort.

Pourquoi des vœux? Mais pour l'homme lui-même, pour son perfectionnement, pour son honheur même, non-seulement en l'au-tre vie, ce qui est incontestable, mais en celle-ci. Car, malgré son renoncement aux plaisirs charnels, malgré son dépouillement de toutes choses, maigré sa soumission la plus complète au joug de l'autorité, ou plutôt à cause de cela il goûte un bonheur calme et pur, un bonheur solide et durable. inconnu, la plupart du temps, à ceux qui se

trouvent dans une position différente.

— Il me semble, dites-vous, que l'homme
n'a pas le droit d'enchaîner la liberté que

Dieu lui a donnée.

L'homme n'aurait pas le droit, prétendezvous, d'enchaîner par des vœux la -liberté que Dieu lui a donnée! Pourquoi donc tant de vœux partout et toujours? Car vous ne l'ignorez pas, il y en a eu sous l'ancienne loi comme sous la nouvelle; nous en voyons jusque dans les ténèbres du paganisme, au milieu desquelles nous apparaissent toujours quelques lueurs de l'indestructible vérité.

Les promesses que nous faisons à nos semblables n'enchaînent pas moins notre liberté que celles que nous faisons à Dieu. Or, personne ne nie ni ne peut songer à nier que nous ayons le droit d'en faire à nos semblables. C'est un besoin de notre nature, c'est une nécessité des relations qui nous attachent les uns aux autres. Nous le pratiquons tous ce droit, et même formellement. Nous devons donc avoir le même droit à l'égard de Dieu, quelque restriction qu'il en résulte pour notre liberté.

Je dis restriction, car il ne faut pas s'imaginer que celui qui a fait des vœux, même perpétuels, ait, à proprement parler, enchaîné sa liberté, qu'il soit un esclave, un automate, bien loin de là. Voyez-le plutôt. Quand il sent le besoin d'élever son esprit et son cœur vers Dieu, de travailler à son avancement spirituel, de pratiquer la charité à l'égard du prochain, ne le fait-il pas? Malgré ses vœux, ou plutôt à cause de ses vœux qui, le liant à d'autres lui-même, multiplient ses forces à l'infini, n'a-t-il pas pour cela une facilité que d'autres n'auront pas? La pensée vient à un Jésuite d'aller donner une mission dans nos bagnes. La chose paraissait impraticable. Il la fait cependant avec une promptitude et un succès inattendus. Croyez-vous qu'il en fût venu à hout, s'il n'eût pas été Jésuite, c'est-à-dire s'il n'eût pas fait ces vœux qui enchaînent, prétendez-vous, notre liberté ?

Il n'a pas du moins une liberté complète. Qui donc en a une telle en ce monde? Les enfants, les parents, les serviteurs, les maitres, les soldats, le capitaine, tous sont liés ici-bas les uns à l'égard des autres, naturelle1487

ment, nécessairement liés; tous ajoutent encore à ces liens naturels et nécessaires d'autres liens volontaires. Qui ne le voit? Qui ne le comprend? Notre-Seigneur n'a-t-il pas dit, en propres termes, à ses disciples, que celui qui voudrait être le premier parmi eux serait le serviteur des autres? - Qui voluerit inter vos primus esse, erit vester servus. (Matth. xx, 27.) Aussi le souverain Pontife, successeur de Pierre, chef visible de l'Eglise, prend-il pour premier titre celui de Serviteur des serviteurs de Dieu : « Servus servorum Dei. »

Les vœux restreignent encore notre liberté déjà si restreinte, objectez-vous.

Soit; mais si cela est permis, très-légitimement permis, comme nous venons de le reconnattre, si cela est utile, souverainement utile même, comme nous l'avons montré plus haut, pourquoi ne le ferions-nous pas?

Les vœux restreignent encore notre li-

berté déjà si restreinte.

Oni, pour le bien ou pour un plus grand bien. Quel inconvénient trouvez-vous à cela? Au lieu d'abaisser notre liberté, n'est-ce pas l'élever, au contraire, en la rapprochant de la liberté angélique, et même de la liberté divine? Par les vœux, par ceux principalement qui sont d'usage en religion, je veux dire par les vœux de chasteté, de pauvreté et d'obeissance, que fait l'homme? Il brise ou relache considérablement du moins les liens des passions, il met de côté, autant que possible, les embarras du siècle. Il devient donc plus libre, en réalité, qu'il n'était auparavant, comme celui dont on vient de briser ou de relacher les chaînes, qu'on a débarrassé en tout ou en partie du moins du lourd fardeau qu'il était obligé de porter. Ecoutez le religioux, il vous parlera presque toujours dans ce sens : et sa conduite habituelle vous montrera qu'il parle bien sincèrement. On dirait que son ême a commencé déjà à laisser de côté le fardenu des sens et à briser les liens terrestres qui ne le feront plus gémir, quand il lui sera donné de voir, d'aimer et de louer Dieu, au jour si désiré de l'éternité.

Moraris, heu l'nimis diu Moraris, optatus dies : Ut te fruamur, noxii Linquenda moles corporis. His cum soluta viuculis Mens evolarit, o Deus, Videre te, laudare te, Amare te non desinet.

(Hymn. Dominic. ad Vesperas.)

Se lier pour un acte en particulier, pour quelques jours, passe encore, nous disent certaines personnes, mais pour des années entières, pour toute sa vie, quelle présomption et quelle imprudence de la part d'un être qui ne veut plus le soir, la plupart du temps, ce qu'il voulait le matin!

Si faire des vœux est un droit pour l'homme, droit fondé sur la nature comme sur la religion, ainsi que nous l'avonsétabli, pourquoi l'homme n'en userant-il pas de la manière qu'il l'entend? C'est-à-dire pourquoi

ne ferait-il pas des vœux pour plusieurs anées, et même pour sa vie entière, acrebien que pour un acte en particulier, et pour quelques jours? Il y a droit, es nœ. S'il y a droit, ce n'est point à vous qu'il apartient de le restreindre, à vous surb qui ne cessez de proclamer la liberté y l'homme, et qui nous la vantez même >>tre mesure. Ce serait une singulière lilere que celle qui nous obligerait à l'exerce complétement sans qu'il nous 10t perres d'en restreindre l'usage, si ce n'est pour m temps très-limité.

Si faire des vœux est un bien, si c = pour la gloire de Dieu, le bonheur de la sciété, la sanctification de l'homme, sins 1> nous l'avons encore établi, pourquoi restresdre ce bien? Pourquoi ne pas lui laisser k. te l'étendue que chacun veut et peut !:

donner?

Mais, nous direz-vous, c'est préciséme: là la considération qui nous détermine denotre opinion. Nous pensons que l'homme » doit pas faire des vœux pour un temps condérable, et surtout pour toute sa vie, para qu'il ne pourrait pas les garder.

Il ne pourrait pas les garder, dites-vou Alors, changez donc la nature de l'home. ses désirs les plus irrésistibles! détrate: donc la société de fond en comble! Que sisons-nous, en effet, chaque jour, tous us que nous sommes, que voulons-nous, que demande le bonheur de la société, sa glo ». son existence même, si ce ne sont des; messes en tout et pour tout, des promessa non pas de courte durée, mais pour un ke. considérable, pour la vie entière, biense vent? Voyez le militaire i quand il s'enga. ne fait-il pas une promesse pour plusers années? L'instituteur, le professeur, de-tres encore, ne prennent-ils pas un engament analogue? Quand l'homme et la feats'engagent dans les liens du mariage, ne 🕶 font-ils pas réciproquement la promesse de tre toujours l'un à l'autre? C'est aussi et quelque sorte, un vœu perpétuel qui est be non pas au Créateur mais à la créature, son les yeux du Créateur.
Tout cela est bien différent, me dires-

Sans doute, mais la grande différence semble tout à l'appui de monopinion.

Quand un jeune homme s'engage, par exemple, qu'est-ce qui le détermine, la p > part du temps? Un coup de tête, moins que cela, un coup de vin. Combien de temps il à prendre sa détermination définure Quelques jours, ou même simplement queques heures. Quand un homme et une feame se marient, qu'est-ce qui les déterm: la plupart du temps à cet acte si important > la vie? Quelques pièces de monnaie, e « étendue plus ou moins grande de poussier. une passion aveugle, le caprice d'un insur . Combien sont-ils à prendre leur détermiza-tion définitive? Quelques mois, ou més. simplement quelques jours.

Pour les vœux, pour les vœux perpétue. surtout, et principalement encore pour - rœux qu'on fait en religion, c'est tout autre shose. Ce qui porte à ces vœux, c'est évidemment la chose la plus respectable qu'il y ait su monde, c'est l'amour de Dieu et du proshain, le désir de travailler plus sérieusement, plus efficacement, à la sanctification le son âme. La détermination à peu près rrêtée, que d'épreuves multipliées, longues, sérieusés, saintes, avant qu'elle devienne léfinitive!

Ce n'est pas toujours ainsi que les choses se passent, me direz-vous. Ce sont les paents, les prêtres surtout, qui inspirent les œux et les font prononcer. De là de grands nalheurs.

C'est là l'exception, l'abus de la chose, et ion la chose. Or, vous n'ignorez pas que c'est en elle-même, et non par l'abus qu'en ont les hommes, qu'il faut juger une choe, quelle qu'elle soit. Ne retrouve-t-on pas bsolument le même abus dans les promeses dont nous venons de parler. Quand un eune homme s'engage, par exemple, est-ce vien de lui-même qu'en vient le désir? N'este pas plutôt d'un camarade qu'il veut imiter, l'un père qui n'est pas faché de voir son fils unbrasser la même carrière que lui, d'une amille dont il est le désespoir et dont il menace de devenir la honte? Quand des jeunes ens se marient, d'où leur en vient le déir? ou plutôt, car le mal consiste ici à peser d'un trop grand poids sur la volonté, t non à donner de salutaires avis qui, en ette circonstance, pas plus que pour les ceux, ne peuvent être hors de propos, d'où rient la détermination définitive? N'est-ce sas souvent de parents aveugles qui ne soncent qu'à contenter leurs intérêts ou leurs aprices, sans s'inquiéter de l'avenir de leurs infants? De là aussi de très-grands malieurs, des malheurs plus nombreux et plus rréparables encore que pour les vœux pro-noncés sans volonté propre, ou du moins ans une volonté suffisamment déterminée.

Ajoutons encore que les promesses faites ux créatures le sont à des êtres imparfaits, changeants, incapables souvent de tenir la parole qu'ils nous ont donnée de leur côté, landis que les promesses faites au Créateur, le sont à l'être parfait, immuable, dont l'intépuisable générosité nous donnera beaucup plus que nous ne sommes en droit d'atendre; et, de tout cela concluons que, si rous regardez comme légitimes et bonnes les promesses dont nous avons parlé plus laut, quelle qu'en soit la durée, à plus forte aison devez-vous regarder comme légitimes et bonnes les promesses faites à Dieu, quelle qu'en soit aussi la durée.

Quelle présomption et quelle imprudence, vez-vous dit encore, de la part d'un être qui ne veut plus le soir, la plupart du temps, e qu'il voulait le matin!

Il n'y a nulle présomption de sa part, puisqu'il attend tout, au contraire, de la puissance et de la bonté de Dieu. Il n'y a nulle imprudence non plus, puisqu'il a pris toutes les précautions imaginables, puisqu'il ue s'engage que dans la voie qui lui a été

tracée, voie sainte dans laquelle tant d'autres ont marché avant lui, et marchent encore en même temps que lui! Puisqu'i! n'y marche lui-même qu'environné des secou s de tout genre dontil peut avoir besoin. Aussi l'expérience de chaque jour prouve-t-elle qu'il n'a été ni présomptueux ni imprudent.

Quant à ce que vous dites, que l'homme ne veut plus le soir, la plupart du temps, ce qu'il voulait le matin:

C'est une exagération, et même une grande exagération. Beaucoup le disent, je le sais, mais par figure : c'est une hyberbole, et non une manière rigoureuse de s'exprimer.

En tous cas, cela ne serait vrai que d'un petit nombre de personnes, et pour certaines choses de peu d'importance seulement.

Dites-moi donc, cette inconstance si grande, cette incroyable versatilité de l'homme, vous empêche-t-elle de reconnaître la légitimité et l'utilité de ses promesses à l'égard des autres hommes, quelles qu'en soient l'étendue et la durée? Pourquoi donc cette inconstance, cette versatilité vous empêcherait-elle de reconnaître la légitimité et l'utilité de ses promesses à l'égard de Dieu?

L'homme est inconstant, et même très-in-

constant! remarquez-vous.

Soit. Eh bien i c'est une raison de plus de fixer son inconstance. Or, il n'y a pas de moyen plus propre à cela que le vœu. Pourquoi donc toutes les promesses que nous faisons à nos semblables, promesses de vive voix, par écrit, promesses authentiques, si ce n'est pour fixer notre inconstance, et les assurer de notre parole, sur laquelle ils ont besoin de compter? Il en est de même des vœux pour Dieu. Le vœu perpétuel fait en face de l'Eglise, est bien la promesse la plus authentique qu'il puisse recevoir de nous. Le cœur de l'homme est une girouette, dites-vous. Et pourtant si ce cœur, créé à l'image de Dieu, comme la foi le dit si positivement, et comme la raison le reconnaît, si, malgré son inconstance, ce faible cœur sent en lui un besoin irrésistible de dévouement, si les intérêts de la société le réclament, si Dieu lui-même l'appelle, pourquoi donc n'irait-il pas s'enchaîner au pied des autels, pour se dévouer à leur service et au service de l'humanité?

Il s'en repentira, dites-vous; et alors il sera malheureux et fera le malheur des autres.

Qui vous l'a dit? est-ce que tout ne vous assure pas du contraire? Interrogez ceux qui se trouvent dans cette position, vous entendrez leur réponse; et, si vous ne voulez pas en croire leurs paroles, interrogez leurs actions.

Ils seront malheureux, dites-vous, et ils feront le malheur des autres.

Pourquoidonc, dans les communautés où l'on ne fait point de vœux perpétuels, mais des vœux de quelques années seulement, ne voit-on presque aucun religieux sortir, ses vœux expirés, et tous ou presque tous les renouveler, au contraire, avec joie et empres-

sement? Que dis-je! mais ceux mêmes qui ont fait des vœux perpétuels que la loi ne reconnaît point, pourraient également quitter leur communauté, s'ils y étaient malheu-reux et s'ils rendaient les autres malheureux, comme vous prétendez.

Z.E.L

La honte les retient, me direz-vous.

Ce serait possible de quelques-uns, mais de tous, mais du grand nombre? c'est impossible. La honte ne saurait avoir assez de prise sur le commun des hommes pour les retenir dans un lieu où rien ne les obligerait de rester, s'ils y étaient malheureux, et s'ils faisaient le malheur des autres.

Rappelons-nous d'ailleurs ce qui amus l'époque de notre révolution. Beaucoupula sans doute se trouvaient dans les commenautés qui y étaient entrés sous la pressu des idées précedemment dominantes. El pretant, quand tout clottre eut été brisé, te: peu sortirent volontairement, il fallet a violence pour expulser les autres de cr douce et sainte retraite, et plusieurs, a mourant, ne se disaient pas moins miny du vœu qu'ils avaient fait à Dieu, com: religieux, que de la foi qui les engaga. I Jésus-Christ comme Chrétiens.

Objections. - Je ne suis point aussi indifférent que vous le pensez en matière de foi. - J'ai aussi une religion à laquelle je tiens beaucoup. — Comme je ne me crois pas plus infaillible qu'un autre, je laisse chacun sui-vre sa religion comme il l'entend. — Vouloir agir autrement, c'est se mettre sur la voie qui conduit aux persécutions, comme les Catholiques en Espagne, en Italie, presque partout, comme le protestantisme en Angleterre, en Suède, presque partout également.

Réponse. - C'est fort heureux que vous nous mettiez ici sur la même ligne que les protestants. Nous ne sommes point accoutuinés à tant de douceurs. Permettez-moi cependant, avant toute discussion, une petite réflexion. Quand les Catholiques font tout ce qui dépend d'eux pour communiquer aux autres leur foi religieuse, ils se montrent conséquents avec eux-mêmes, étant convaincus, publiant hautement que cette foi est la seule vraie, la seule venue du ciel, la seule propre à faire le bonheur de l'homme au ciel et sur la terre. Quand les protestants veulent les imiter, ils oublient ce qu'ils ont dit mille fois, ce qu'ils ne cessent de répéter chaque jour, que c'est à l'homme à former sa croyance, la Bible à la

Cela reconnu, abordons la question.

Nous la traitons ailleurs, notamment à nos articles: Liberté religieuse, Religion, Tolénance; mais comme c'est une des questions qui sont le plus à l'ordre du jour, comme on dit communément, nous croyons utile d'y revenir ici.

Je ne suis pas aussi indifférent que vous

le pensez en matière de foi, avez-vous dit. Si nous le pensons, c'est que vous nous le faites penser, je ne dis pas seulement par vos paroles, mais ce qui est beaucoup plus déplorable, par vos actions. Ce que vous venez de nous dire n'est pas non plus trèspropre à nous faire penser le contraire, pour peu qu'on y réfléchisse.

J'ai aussi ma religion à laquelle je tiens beaucoup, avez-vous ajouté.

je ne suis pas fâché que vous me l'amriez, d'autant plus que mille raisons me petaient à croire que vous n'en aviez guine, dirais volontiers point du tout. Mais enz puisque vous avez commencé à nous nervotre cour, vous pourriez bien nousl'earun peu plus. Quelle est donc votre retine Etes-vous catholique? - Non paspresse ment. — Etes-vous protestant? — Pasdru-tage. — Etes-vous Juif? — Encore por - Mahométan? païen? - Beaucoup me encore. - Qu'êtes-vous donc? Pub? vous avez une religion, cette religion 4: avoir un nom? — Ce n'est pas nécessair. It ma religion que je me suis faite à moi-ats C'est de ne faire à qui que ce soit ce que pu voudrais pas qu'on me fit à moi-ment. -Elle est courte votre religion. Je vous on seille, en effet, d'y tenir beaucoup, car et vous échapperait facilement.

Si je ne vous réponds pas sérieuses comme vous voyez, c'est que ce que rous dites ne me paraît pas sérieux. Est-ce vous pouvez appeler cela une religie (t dit religion dit l'ensemble de nos demo non-seulement envers les autres houses mais aussi envers nous-mêmes, et avant !envers Dieu. Or, cela ne se trouve per contenu dans votre court symbole. Qui religion dit aussi la prière, l'offrante. La ce que le cœur, la raison, le sens ounzanous prescrivent de faire pour témoire notre reconnaissance à l'auteur de tout le et pour lui demander chaque jour les grim dont nous sentons que nous avons les nous, pauvres créatures si ignorante d' faibles. Or, on ne voit rien de cela dass u que vous appelez votre religion. Qui du megion dit un lien ferme, indestructible, wr: surnaturel, divin, qui nous attache incomlablement au devoir, alors même que L' passions et celles des autres, alors que un tes les puissances mauvaises s'efforces' nous en détacher. Or, rien de semblate: se trouve dans votre religion. Qui ditmgion dit un lien extérieur, public, qu'il entre eux les membres d'une même les : puis les familles les unes avec les aures de manière à faire régner l'ordre et le \*\*\*-

ans ce que nous appelons la société. Or, elle ne saurait être votre religion. Que vous irai-je entin! La religion vient du ciel, elle . st Fille de Dieu, esprit infini et tout-puisant. Tout le monde en convient, tous le roclament hautement. Or, votre religion ient de la terre, elle est fille de votre intellience, esprit fini et saus force. Elle n'est lonc point la véritable religion.

ZEL

Vous dites que vous vous êtes fait vous-

nême votre religion?

Mais ce droit que vous avez ou que vous rétendez avoir, tous l'ont ou doivent l'avoir galement, la condition des hommes étant a même sur la terre. Or, ce droit sacré de e faire à soi-même sa religion, comment lonc sera-t-il exercé par le simple campamard, la pauvre femme, le petit enfant, par ette masse ignorante et tout occupée aux ravaux matériels, qui forme évidemment immense majorité du genre humain?

Chacun d'eux aura la religion de sa famille

u de son pays, répondez-vous.

Pourquoi cela? qui vous l'a dit et sur uelle autorité vous fondez-vous pour le lécider? Si d'ailleurs cette religion répugne à sur raison ou à leur conscience? si c'est la eligion des mahométans et des idolâtres?

Voilà donc l'immense majorité des homnes hors d'état de se faire une religion et, ar conséquent, d'en avoir une, d'après votre

Et vous tous, savants ou prétendus tels, iles-vous dans une position plus favorable our cela, absorbés que vous êtes dans vos occupations scientifiques, autant et plus que es autres peut-être dans leurs occupations natérielles, avouglés autant qu'eux, si ce n'est davantage encore, par les préjugés et es passions?

Comme je ne me crois pas plus infaillisie qu'un autre, ajoutez-vous, je laisse cha-un suivre sa religion comme il l'entend.

Ce serait assez naturel, d'après ce que 10us venons de dire, mais à cela il y a un nconvénient. Ce que vous faites, tous deront le faire probablement selon vous. Il y aura, dès lors, nul enseigement religieux, rulle exhortation à la foi, ni dans la sociéé, ni dans la famille. Or, la soi venant de ouïe, toute croyance supposant nécessaiement l'enseignement religieux, comme 'Apôtre le dit positivement, et comme il est acile à chacun de s'en convaincre: Fides x auditu, auditus autem per verbum Christi Rom. x, 17), la foi bientôt disparattra comolétement: en sorte que pour n'avoir pas roulu vous mettre sur la voie qui conduit elon vous aux persécutions, vous yous serez nis sur celle qui conduit inévitablement à a destruction de la religion, de cette divine eligion sans laquelle cependant il n'y a pour 'homme nulle société possible, nulle exis-ence. Nous avons tant de peine à maintenir la religion sur la terre en employant our cela tous les moyens qui sont à notre lisposition. Que sera-ce donc quand nul ne 'en occupera?

Est-ce bien vrai, d'ailleurs, que vous lais-

serez chacun suivre sa religion comme il l'entend. Nous désirons tous voir les autres dans les dispositions où nous nous trouvons nous-mêmes. Vous agirez en conséquence, vous aussi, et vous le ferez avec une ardenr d'autant plus violente quelquefois que vous n'aurez point la charité chrétienne pour la tempérer et la régler. De là mille tracasseries de votre part, si ce n'est même la persécution. Les faits les plus éclatants viennent à l'appui de ce que j'avance ici. Les philosophes du dernier siècle s'étaient dit sussi: Que chacun se fasse à soi-même sa religion et ne s'occupe point de celle des autres. Partant de là, ils ont miné peu à peu l'édifice de la religion, et par contre-coup, de la société; puis les démolisseurs sont venus qui ont détruit en quelques années seule-ment ce que l'Eglise catholique avait établi pendant des siècles.

Vouloir agir autrement, avez-vous ajouté encore, c'est se mettre sur la voie qui conduit aux persécutions, comme les Catholiques en Espagne, en Italie, presque partout, com-me les protestants en Angleterre, en Suisse,

presque partout également.

J'ai montré, en commençant, quelle différence il y avait à faire entre les Catholiques et les protestants, relativement au zèle des uns et des autres pour faire partager leurs convictions religieuses.

J'examinerai ici seulement la question en

elle-même.

Vous prétendez que le désir de faire des conversions conduit à la persécution?

En tout cas, ce ne serait pas la seule voie; car l'indifférence ou la prétendue indifférence en matière de religion y conduit aussi et même bien plus violemment, comme nous venous de le montrer.

Le zèle religieux y conduit-il cepen-dant?

Non assurément; non, vous dis-je, tant qu'il reste zèle religieux, et qu'il ne change point de nature; car le zèle, c'est la charité; et la persécution, c'est la haine.

En qui le zèle fut-il plus grand qu'en Jésus-Christ, qu'il dévorait, comme il l'assure lui-même? et qui fut moins persécuteur?

En quels hommes le zèle fut-il plus grand que dans les Apôtres qui embrasèrent le monde de ce seu sacré que Jésus était venu apporter sur la terre? et quels hommes ont été moins persécuteurs, quels hommes ont été plus persécutés?

Il y a eu des Chrétiens que le zèle a por-

tés à la persécution, me direz-vous.

Je ferai ici une distinction.

Ou ils agissaient alors par esprit politique ou bien par esprit religieux. Si c'est par esprit politique, pourquoi parler de la religion, quand ellen'est point en cause? Si c'est par esprit religieux, je ferai une nouvelle distinction.

Ou ils agissaient en droit et avec raison, ou non. Dans le premier cas, pourquoi les blamer, et surtout pourquoi blamer la reti-

Dans le second cas, la religion les désavoue

et les blâme autant et plus que vous encore. parce qu'elle est toute vérité et toute cha-

Comme toute chose, le zèle a ses excès. C'est un feu divin, c'est ce feu que Jésus-Christ apporta sur la terre, et qu'il désire voir brûler partout et toujours : Ignem veni mittere in terram, et quid volo nisi ut accen-datur? (Luc. XII, 49.) Comme le seu ordinaire, qui est divin aussi, en un sens, puisqu'il vient également de Dieu, il brûle, ; truit et consume quelquesois; mais, h; part du temps, et tant qu'il ne sort poit. conditions de sa nature, il éclaire, éclas. et purifie, il emporte au ciel, en y mou: lui-même, les objets qu'il a saisis et qu., pénétrés de sa vertu toute céleste.

Alta petunt aer atque aere purior igala. (Ovid., Metan., lib. IV, ven M.

## TABLE DES MATIERES

CONTENUES DANS CE VOLUME.

Introduction. — Quelles sont les objections recueillies

Introduction. — Quelles sont les objections recueillies fel avec la dénomination de populaires? — A qui s'adresse la réfutation qui en est faite? — D'où sont tirées ces objections? — D'où la réponse faite à chacune d'elles? 9

ABBAYE, ABBE, ABBESSE.—Objections: Abus! abus! abus! assemblage de tous les abus! — Abus dans les bàtiments. — Abus dans la conduite de ceux qui s'y trouvent, ou qui, étant censés s'y trouver, vont étaler ailleurs, comme l'abhé de cour, le scandale de leurs mœurs. — Abus par rapport à la religion. — Abus par rapport à la société. — Abus par rapport à la famille. — Abus enfin par rapport aux individus. — Quand la révolution a détruit tout cela, elle a fait un acte bien méritoire aux yeux de Dieu et des hommes.

ARSOLUTION. — Objections: Qu'ai-je besoin de votre absolution? — il n'y a que Dieu qui puisse remettre les péchés. — C'est d'ailleurs une grande simplicité de croire que quelques paroles prononcées dans une langue qu'on n'entend plus puissent changer l'état des âmes, et de rouges comme l'écarlate, qu'elles étaient peut-être, les rendre blanches comme la neige. — Gardez donc votre absolution pour vous, je vous le répète; quant à moi, je dormirai fort bien sans cela. — Elle n'est que pour un trop grand nombre une source de désordre, par la facilité avec laquelle elle remet les péchés.

ABSOLUTISME. — Objections: C'est aussi clair que le jour, la religion catholique a toujours été et est encore aujourd'hui favorable à l'absolutisme. — Rappelez-vous le moyen âge. Voyez l'Italie, l'Espagne, l'Autriche.... Ce sont là les objets de son amour, ses ceuvres, en quelque sorte. — Cette sympathie de la religion catholique pour l'absolutisme ne doit point nous surprendre, puisque le gouvernement de son chef, tant sous le rapport temporel que sous le rapport spirituel, est le plus absolu de tous les peuples s'en étoignent de plus en plus, chaque jour, ainsi que ceux qui cherchent avant tout les intéréts du peuple.

ABSTINENCE.— Objections: Ce n'est point ce qui en-

ABSTINENCE.— Objections: Ce n'est point ce qui entre dans le corps qui souille l'âme... Dieu ne damnera point pour un morceau de viande.— La viande n'est pas dus mauvaise le vendredi et le samedi que les autres jours.— Ici, la viande est interdite; faites quelques pas, et la défense n'existe plus. — Vous croyez que c'est Dieu qui veut cela? — Quant à moi, je suis le conseil de l'Apôtre, je mange tout ce qu'on me présente. — A quoi sert, en réalité, l'abstinence? — J'ai hien assez des privations auxquelles je suis forcé de me soumettre, sans en accepter de volontaires.

ABUS. — Objections: Il n'y a qu'abus dans la religion, et surtout dans la religion catholique. — Admettons qu'il n'y ait, à parier rigoureusement, aucun abus dans la religion catholique, considérée en elle-même; toujours est-il qu'il y en a de très-nombreux et de très-grands qui viennent d'elle, ou, ce qui est à peu près la même chose, à son occasion; et nous demandons comment une religion divine peut être la cause, ou, si vous voulez, l'occasion de tons ces abus. — Quoi que vous puissiez dire, c'est tou-

tons ces abus. — Quoi que vous puissiez dire, c'est tou-iours à l'occasion de la religion qu'ont lieu les plus grands abus. On ne peut s'empêcher de le remarquer et de se demander pourquoi Dieu permet cela.

ACCAPAREMENTS. — Objections: Comment revous que nous almions les prêtres et la rice ponseignent? — On dit qu'ils cherchent à mus her a. enseignent? — On dit qu'ils cherchent à mes invarir de faim. — C'est pourtant vrai, annue-la, des
d'eux met une somme proportionnée à si franz ,former une bourse qu'on appelle bourze aver, ;
destinée à accaparer tous les blés, et à affant sepopulations. — Il faut blen qu'il y ait queigne den
semblable. Est-ce que, sans cela, les blés ne re
maintenus, depuis si longtemps, au prix où ils se,
récoltes ne sont pas mauvaises. Et puis, d'ailen quant pour pour preserte le Ferra .manyaise récolte suffit, nous pour pour le le ferra .mauvaise récolte suffit pour nouvrir la Français plus de quatre ans.

AMBITION. — Voy. les articles Anou-n

SUTTES.

AME. — Objections: Quand on est mert, ten mer ... Il y en a bien d'autres qui le diseat commun. L'âme est un mot. — C'est tout an plus un suf a qu'on l'appelle communément, même dass ben. L'aime et tait en nous réellement et substanteurs tincte du corps, elle aurait une existence à pet d'une nous la voyons toujours commencer are un velopper, décroître et finir en même temps. Où serait d'ailleurs cette âme que jumais pran pu voir, et dont on n'a jamais pa décours ... a MERIQUE. — Voy. les articles Décours d'une le la commence secherches qu'on ait faites.

AMERIQUE. — Voy. les articles Décours d'une le la commence secherches qu'on ait faites.

AMOUR-PROPRE. — Objection: Vous welt: "
l'amour de soi-même: mais n'est-ce pas le me
toutes nos actions? N'est-il pas dans les homents

toutes nos actions? N'est-il pas dans les homentautant et plus peut-être que dans les actres AMPOULE (SAINTE-).—Objections: Voodntaire croire aussi à la Sainte-Ampoule?—(\*\*\*
aire croire aussi à la Sainte-Ampoule?—(\*\*\*
prend aujourd'hui que cette croyance aujorit rattacher davantage, par des tiens sacrés, le per quis au sceptre de ses rois?

ANACHORETES, HERMITES, MOINES, N'
RES.—Objections: Tout cela est contrare i l'al de l'homme, qui est né pour la société.—(\*\*\*
drait le monde, si chacun se retirait ains dratte le monde, si chacun se retirait ains dratte en ly a chez eux souvent des curremortification que vous êtes les premien i canchez les mabométans et chez les idolàtres.

ANATHEME.—Objection: Dire austhème :
c'est méconnalire la religion de Jésus-Chris;
bonté même.

bonté même.

ANGE, ARCHANGE, etc. — Objection de gestale.

ANGE, ARCHANGE, etc. — Objection de gestale.

Gés que tout cela! — C'était bon autrios, son d'hui! — Pariez-en aux enfants, tout au pla aux grandes personnes, ne leur en parier par car vous les feriez sourire de pitié.

ANGELUS. — Objections : Convenes que ce peu enfant de sonner trois petits coups, incidet, après, à grande volée, comme ou dit caratte, après, à grande volée, comme ou dit caratte, après, à grande volée, comme ou dit caratte, après is souvent? — Tout cola est bon pur a pre ANGLETERRE. — Objection : En resis siriche, puissant, tolérant, libérai... Auss aux catholique, mais protestant.

GLICANISME. — Voy. l'article Ecurse carrectique. I MAUX. — Objections: Vous dites que l'homme a la torité sur les animaux: est-ce bien vrai? — Les ux ne valent-ils pas l'homme par la force, par l'in-ence, et même par la vortu? — Que dis-je! mais me s'abaisse souvent bien au-dessous des animaux, rie qu'il n'aurait point été trop modeste celui qui qu'entre lui et son chien il n'y avait de différence liabit.

NAVERSAIRES. — For Farticle Sanutes surface. NIVERSAIRES. - Voy. l'article Services puni-

OSTAT. — Voy. l'article (HARGEMENT DE RELIGION. OTRES. — Objections: Les apôtres étaient des igno-— Pierre, leur chef, l'était peut-être encore plus es autres. — Ils étaient, du reste, moins fiers que successeurs, et mangealent volontiers ce qu'on leur

BRES DE LIBERTE. - Voy. l'article Bankoic

CHE. — Voy. l'article Dilluga. GENT. — Objection : Pourquoi les prêtres deman-ils toujours de l'argent pendant les offices, et à l'oc-

a des sacrements?

143
ISTOCRATES. — Voy. l'article Gnards.
SOCIATIONS RELIGIEUSES. — Objections: A quoi les associations religieuses? — C'est vouloir se diser des autres, faire bande à part, etc. — Elles pult dans la religion catholique principalement. — Que ent est enlevé ainsi au pauvre peuple! — Et puis e comprend que, dans un temps donné, il peut rér de là un grand danger pour la société?

147
'HEISME. — Voy. l'article Duv.

TORITE DE L'EGLISE. — Objections: Le rationamons dit que c'est par la raison que chacun doit for-

TORITE DE L'EGLISE. — Objections: Le rationa-nous dit que c'est par la raison que chacun doit for-sa foi, le protestant que c'est par la Bible, le catho-que c'est en se soumettant à l'autorité de l'Eglise : el croire? — Vous dites que la Bible elle-même, qui ourtant la parole de Dieu, ne nous sufit pas; com-alors l'enseignement de l'Eglise, qui n'est que la le des hommes, nous sufira-t-il? Si nous ne pouvons

le des hommes, nous suffira-t-il? Si nous ne pouvons er nous-même notre foi avec la parole de Dieu, comavec la parole des hommes?

TRICHE. — Voy. l'article Absolutisme.

'ENIR (RELIGIO DE L'). — Voy. les articles Christisme, Equise cathollous.

LS, ROMANS, SPECTACLES. — Objections: Vous défendez d'aller au bal, de lire des romans, de fréter les spectacles: il faut donc que nous n'ayons délessement après nos occupations — Il va des pert délassement après nos occupations.—Il yades per-s bonnêtes et même chrétiennes qui font tout

- Objections: Yous soulenez donc que sans PTEME.— Objections: Vous soutenez donc que sans nême personne ne peut entrer dans le ciel?— il pas cruel surtout de placer ainsi dans l'enfer une ude infinie de pauvres enfants qui ont été privés ptême sans qu'il y ait de leur faute, ui même, la t du temps, de celle de leurs parents?— Comment res gouttes d'eau peuvent-elles rondre la vie qui est toute spirituelle.— Cette eau glacée ne it-elle pas plutôt faire périr ce petit corps alors si 1?— Le prêtre commence, dès ce moment, à se er intolérant: il veut que le haptême soit administe un temps donné, que les parrains aient tel Aco.

er intolérant: il veut que le baptême soit adminisis un temps donné, que les parrains aient tel âge,
t faire telle et telle prière, répondre à telle et
nestion... C'est l'affaire des parents. 173
TEME D'UNE CLOCHE. — Voy. l'article Clocms.
THELEMY (Massache de la Saint-). — Objection:
aint-Barthélemy! c'est une tache dont le nom de
que se lavera difficilement. 181
EDICTIONS. — Objections: Bénédictions de chabénédictions de statues, bénédictions d'arbres de
etc., etc. Franchement, que signifie tout cela,
peut en être le résultat? 187
ifices. — Voy. les articles Abbayes, Charoures,
ts du clergé.
E. — Voy. les articles Autorité de l'église, Eyar-

E. — Voy. les articles Aurontes de l'église, Evan-

'ES. — Objection: On ne sait pourquoi les catho'opposent à cette distribution de bibles faite dans
nivers par les sociétés protestantes, qui ont pour
es propager, et qu'on nomme pour cela sociétés
s. C'est toujours la parole de Dieu, de quelque
elle vienne.

FAITS DE L'EGLISE. — Objections: Pourquoi
monde parle-t-il des bienfaits de l'Église. — Sontmi étalent autrefois? — Est-ce que nous n'avons
n'a raison pour nous diriger; et, quand celle-ci se

tait ou s'égare, est-ce que nons ne pouvons pas avoir re-cours à la raison de nos semblables, à la raison générale, appelée encore sens commun, parce qu'elle est le pairi

BIGOT. — Objection: Je ne veux pas être bigot, comme un tel et une telle. Y a-t-il rien de pius laid au monde?

monde?

BONHEUR. — Objection: Nous avons tous été créés pour le bonheur. N'écoutons donc point l'enseignement it riste de la religion!

BOURSE NOIRE. — Voy. ACCAPAREMENTS.

BRUTES. — Voy. l'article Anmaux.

CABARET , IVROGNERIE. — Objections: Pourquoi n'aurions-nous donc pas notre société, aussi bien que les riches? — Noire société à nous, c'est le cabaret. — N'est-ce pas là que se font les affaires? qu'on est reçu, quand on est étranger? etc., etc. — Et si nous n'avons point d'autre satisfaction! — L'ivrogne, du reste, ne fait tort qu'à lui-même.

Individual — L'ivogne, du reste, ne tait du teste l'ul-même.

CAPUCINS, CARMES, etc. — Objections: Pourquoi laisser tous ces capucins; ces carmes et autres religieux semblables, se rétablir en France! — Ils ne sauraient être d'aucune utilité dans la société présente.

CARBONARI. — Voy. l'article Socrétés sacatres.

CARDINAL. — Objections: Il n'y avait point de cardinaux autrefois: pourquoi donc aujourd'hoi?—Pourquoi ces princes de la cour de Rome dans la plupart des autres Riats catholiques, qui n'en sont pas moias obligés de subvenir à une partie de leurs dépenses?

CARMES. — Voy. les articles Diocèse, Jeune.

CARMES. — Voy. les articles Carucins, Taapustes.

CASUEL. — Objections: A quoi bon le casuel? — N'y aurait-il pas, en tont cas, un autre moyen de faire subsister le clergé et de fournir aux besoins du culte? — C'est contraire à la recommandation faite par Jésus-Christ à ses apôtres de donner gratuitement ce qu'ils avaient repa gratuitement. — C'est vendre les choses saintes. — C'est a ses apotres de doiner grausiement ce qu'is avanch reçat gratuitement. — C'est vendre les choses saintes. — C'est aussi humiliant pour le prêtre que vexatoire pour les fi-dèles. — D'autant plus qu'il s'agit souvent de sommes considérables. — Il n'y a rien de cela chez les protestants, parmi nous du moins. CELIBAT, CELIBAT ECCLESIASTIQUE. — Objections: Le célibat est contre nature. — Il est condamné par diffé-

Le cellbat est contre nature. — Il est condamne par une-rents passages des livres saints, par celui-ci entre autres; croisses et multiplies. — Il est opposé au bien-être des Etats, dont il empêche la population de s'accroître. — Si tous gardaient le célibat, la fin du monde arriverait pour-tant infailliblement. — Le prêtre aurait une raison toute particulière de se marier, ce serait pour donner aux autres, tant par lui-même que par les siens, l'exemple de toutes les vertus qu'il enseigne. — Saint Paul veut que l'évêque ait une semme et des ensants soumis en toute

CEREMONIES DU CULTE CATHOLIQUE. - Pou.

l'article Cours

CHANGEMENT DE RELIGION. - Objections: On na CHANGEMENT DE RELIGION. — Copections: Un na doit point changer de religion. — Yous en convenez vous-mêmes implicitement, quand vous jetez les épithètes d'apostat et de renégat à la face de ceux qui vous abandonnent. — Un honnéte homme doit mourir dans le

foi de ses pères.

CHANOINES, PRETRES INOCCUPÉS. — Objection:

Des prêtres occupés, passe; mais des prêtres inoccupés, comme les chanoines, par exemple, à quoi cela sert-il?

CHAPELET. — Objections: Que signifie le chapelet, franchement? — Il n'y a rien de plus monotone. — Contentez-vous, du moins, de le mettre entre les mains des ignorants. — Quant à ceux qui savent lire, pourquoi le prendraient-ils lorsqu'ils ont mieux dans leurs livres?

CHARITE, — Objections: La charité n'est point une vertu catholique, comme vous le prétendez, elle est le propre de l'humanité. — Que de dureté, au contraire, dans le prêtre lui-même!

CHARTREUX. — Voy. l'article Trappisus.

CHASTETE. — Objection: La chasteté n'est point une vertu; c'est une lutte contre la nature. Ce'serait, tout su puss, nne vertu impraticable.

CHEMINS DE FER. — Voy. l'article Bésséssimons.

CHIEN. — Voy. l'article Annaux.

CHOLERA, GRELE, INONDATIONS, etc. — Objections: Ce n'est pas Dion qui fait ça, il est trop bon. — Ce sont les prêtres. — Ils en myent tant et ils ont le hras si long. — On en a pris quelques-une sur le fait. — Il faut bien que cela soit, car on le dit partout.

CHRISTIANISME. — Objections: Je ne dis pas de mai

du christianisme. - Cette religion est certainement suou carisussime. — Latte religion est certainement su-périeure à celles qui l'ont précédée. — C'était tout sim-ple, puisqu'elle venait après. — Voilà pourquoi elle s'est propagée si naturellemen et si facilement par toute la terre. — Il en sera de même de celles qui lui succéde-

cont.

CHRISTIANISME PRIMITIF.—Voy l'article EVANGUE.

L'IEL.—Objections: Le ciel est sur la terre.—Le ciel, c'est l'argeut.—C'est la gloire.—C'est le plaisir.—
C'est ce qui est agréable à chacun.—Qu'est-ce que la religion peut nous offrir de préférable?

C'METIERE.—Objections: Il est évident que c'est la religion qui a placé les cimetières au milieu des villes et qui cherche encore à les y retenir.—Et pourtant c'est triste, nuisible au commerce et à la santé publique.—
C'est encore là une invention qui, comme dit Boileau, C'est encore là une invention qui, comme dit Boileau,

## Pour honorer les morts, sait mourir les vivants.

CIRE. — Voy. l'article Offrande.

CLERGE. — Objections: A quoi bon le clergé? — C'est une caste privilégiée, une nation dans la nation. — Séparés de leurs conctioyens dès le commencement, les membres qui le composent ont une éducation à part, une vie à part; ils ne prennent ni les idées, ni les opinions du pays; ils sont opposés aux progrès de la civilisation et des lumières; et ils peuvent, dans un temps donné, faire courir à la patrie des dangers d'autant plus grands qu'ils se trouvent sous la direction suprème d'un chef étranger. — Voyez le clergé de France, qu'on représente cependant comme un modèle, que ne lui manque-t-il pas, sous tous les rapports?

CLOCHE. — Objections: Le son de la cloche est réellement assourdissant, et ie ne sais pourque en enterne.

CLOCHE. — Objections: Le son de la cloche est réellement assourdissant, et je ne sais pourquoi on en laisse emplir nos viles une partie du jour et quelquesois de la nuit. — Yous dites que c'est pour appeler les hommes à la prière; mais appelez à prier ceux qui en ont envie, et laissez les autres tranquilles. — D'ailleurs, pour parler à l'homme, être vivant et animé, il faut une voix vivante aussi et animée. Or, la voix de la cloche est stupide et sans conscience, a dit notre grand poète. — Que signifie le baptême d'une cloche?

CLOTTRE. — Foy. les articles ABBATE, COMMUNAUTÉS, TAAPPISTES.

TRAPPISTES.

COLERE. — Objections: Vous nous défendez de nous mettre en colère; mais l'Ecriture nous le commande: Metlez-vous en colère, et ne péchez point, nous dit-elle. — Ne nous parle-t-elle pas également de la colère de Dieu? — La colère naît de la vivacité, qui est bien l'une des plus belles qualités de l'âme.

COMMUNAUTES, COUVENTS, etc. — Objections: A bas les communautés! plus de couvents! — Les idées du siècle les repoussent. — On voit bien que ça finit par tout envahir, hommes et choses. — Les protestants n'ont rien de semblable et on ne s'apercoit pas que leurs affaires en

de semblable et on ne s'aperçoit pas que leurs affaires en

aillent plus mal. 569
COMMUNISTES, FOURIERISTES, SOCIALISTES, etc. COMMUNISTES, FOURIERISTES, SOCIALISTES, etc. — Objections: Les communistes veulent le bien du peuple. — N'est-ce pas affligeant de voir que les uns possèdent tout, et les autres rien ou à peu près? — Ne seraitil pas mieux de mettre tout en commun, comme on fait en famille, comme on le faisait au temps de la primitive Eglise, et comme on le fait entore dans les communautés? — La religion, au lieu de tant parler de l'autre vie, devrait bien s'occuper un peu plus de celle-ci, et y détruire la misère. — Il faut aussi jouir de la vie; il faut prendre du bon temps; car le bon Dieu n'a pu nous faire que pour nous rendre heureux. — Les apôtres et les premiers Chrétiens étaient communistes. Ils étaient pauvres, meltaient tout en commun, étaient poursuivis et traqués par l'autorité, précisément comme les communistes. Ils ont tout vaincu par leur ardeur, et les communistes feront de même.

mistes. Ils ont tout vaincu par leur ardeur, et les communistes feront de même.

COMPAGNONAGE. — Vog. l'article Sociétés secaètes.
CONCILES. — Objections: Ces assemblées, que vous appelez conciles, ne peuvent guère se tenir sans causer dans le peuple une émotion qu'il est toujours bon d'éviter. — Que peut faire un concile particulier que ne fasse aussi bien, d'après vos idées, chaque évêque dans son diocèse? — Que peut faire un concile général que ne fasse également d'après vos idées, l'évêque de Rome, chef suprème de l'Eglise.

egalement d'après vos idées, l'évêque de nome, cnei su-prème de l'Eglise.

CONFERENCES.—Voy. l'art. Réunions ecclésiastiques.

CONFESSION.—Objections: A quoi sert la confession?

Quel bien peut-elle faire que la parole évangélique ne fasse également? — Ce sont les prêtres qui l'ont inventée. — Les ministres protestants ont été bien avisés de la laisser tomber. — C'est bien asser de se confesser à lien asser le faire h des hommes comme avec le laisser le faire h des hommes comme avec le laisser le faire h des hommes comme avec le laisser le faire h des hommes comme avec le laisser le faire h des hommes comme avec le laisser le faire h des hommes comme avec le laisser le faire h des hommes comme avec le laisser le faire h des hommes comme avec le laisser le faire h des hommes comme avec le laisser le faire h des hommes comme avec le laisser le laisser le faire h des hommes comme avec le laisser le laisser le faire la laisser la faire la laisser le faire la laisser la faire la laisser la faire la laisser la faire la faire la laisser la faire la fai à Dieu, sans le faire à des hommes comme nous.

confesseur gardera-l-il bien le secret de ma confesseur gardera-l-il bien le secret de ma confesseur N'y peusera-l-il pas du moins en me royant! — Li fession est bonne pour des enfants tout au plus. — a ennuyeux. — Aller toujours répéter la même dus Des bagatelles, du reste, car, pour moi, je ac ben vole, et n'ai pas grand'chose à me reprucher. — Li la longtemps d'ailleurs, que je puis retarder escre en mettre la chose au moment de la mort.

CONFESSION (BILLET DE). — Objections: Purque a mander des billets de confession? — A Paris, du ruse, y en a pour 5 fr., et il y a même des prêtresqui cabarr. pour rien.

CONGREGATIONS. Voy. l'article Amecani

CONSTITUTION. — Voy. l'article Assocrasse.

CONSTITUTION CIVILE DU CLERGE. — Obsciss
Je ne sais pourquoi les prêtres ont refusé si 1922ment de prêter serment à la constitution civile de 1922ment de prêter serment à la constitution civile de 1922ment de prêter serment à la constitution civile de 1922ment de prêter serment à la constitution civile de 1922ment de prêter serment à la constitution civile de 1922ment de prêter à l'Etat.

CONTRADICTIONS. Voy. l'article Evascas.

CONVERSION. — Objections : Je n'ai pas besir de 2001 de 1922convertir, disent les uns, je ne suis pas en susseme apositions. — Je ne puis me convertir, disent les uns j'ai trop de péchés. — Plus tard! plus tard! dans core d'autres personnes.

CREATION. — Voy. l'article Communacrés.

CREATION. — Voy. l'article Dezu.

CROISADES. — Objections: En out-elles fat an times en tout genre ces guerres vulgairement com-sous le nom de croisades! — C'est pourtant la re-qui les a inspirées! — Quel en a été définitions grand résultat

CROIX, CRUCIFIX. — Objections: Possessisher croix? — C'est de l'idolâtrie. — Vous dites que repas la croix que vous adorez, mais Jésus-Christ pe recette croix. Alors, pourquoi ne pas l'adorer en « » plutôt que dans cette croix sur laquelle il est avet, pa

plutôt que dans cette croix sur laquelle il est mut, mu que dans l'image de cette croix, pour parier pies tretement encore? — A quoi ceta sert-il?

CULTE, CEREMONIES DU CULTE CATHOLÀL.

PRATIQUES DE DEVOTION — Objections: Para ecore pour le culte intérieur; mais à quoi ban 's restérieur? — Dieu est esprit, et c'est en caprir veut être adoré. — A quoi bon surtout toutes is moules du culte catholique? — Pourquori toutes is moules du culte catholique? — Pourquori toutes is moules de dévotion en usage parmi muns? — Est-o pieu du haut de son trône peut s'intéresser à tour à bagatelles? — C'est rapetisser Dieu à notre mar nous faire nous-mêmes encore plus petits que mu sommes.

CURES. — Objections: S'il faut absolument de l'es, soit; mais des curés, c'est-à-dire des prêtres a conscription territoriale, à quoi cela sert-il? — l'e point de circonscription dans la religion, et d pe point y en avoir, non plus, dans le sacerdoce dar a nous l'enseigner. — Les curés sont jaleux les manutres et se querellent quelquefois comme des perès ailleurs que dans leur église, et que l'absolute dans leur église, et que l'absolute dans leur église, et que l'absolute dans leur de conduire au ciel. — On les verra même de de conduire au ciel. — On les verra même de de conduire au ciel, cet esprit de domination — Verra ministration civile, cet esprit de domination — Verra milité Eglise? mitive Eglise?

DELUGE. - Objections : C'est un coute de grad

DERNIERS SACREMENTS. — Objections: A . rent ces sacrements que l'Eglise catholique et l'usage de faire administrer sux moursats. « » appelle pour cela les derniers sacrements? — « « appeire pour ceta les derniers sacrements? — ' « event un cadavre que le prêtre graisse d'une hui e mer flante. — Si le maiade possère toute sa raisse . ( » couser une frayenr mortelle, capable de le crécilement au tombeau. — Il ne faut pount, per « bonheur incertain, ou du moins éloigné, causer à . Temporale de le crécilement au tombeau. ne peine certaine et présente. — Attendez qu'on vous emande, après tout; etn'ailez point troubler les derniers astants de celui qui ne veut que mourir en paix. 489 DESPOTISME. — Voy. les articles ABSOLUTISME, EVÈ-

CE, PAPE.

DESSERVANTS. — Objections: Nos desservants manuent de science pour la plupart. C'est à de tels prêtres ue s'adressent surtout ces deux vers de Voltaire: Nos rêtres ne sont pas.... Vous savez?—Ils sont mai élevés. retres ne sont pas.... Yous savez?—Its sont mai eleves.

— Its n'ont pas toujours l'esprit de leur état. — Its sont na querelle continuelle soit avec les riches, soit avec cux qui occupent une place quelconque dans leur saroisse, comme le maire, l'instituteur, le médecin, le otaire, l'huissier, le percepteur, etc. — Ils feraient nieux de s'occuper des pauvres, qu'ils négligent très-current.

OUVENT.

DEVINS, MAGICIENS, SORCIERS, TIREURS DE L'ARTES, etc. — Objections: Vous ne voulez pes que lous allions consulter les devins et autres gens sembla-les. — Que de choses pourtant ils nous disent! C'est à l'y pas croire quelquefois. — Rien, du reste; contre la eligion. Ils commandent même souvent de faire dire des

BESS.

DEVOTION, DEVOTE. — Objections: De la religion, sasse encore; mais de la dévotion, qu'est-ce que cela ignifie franchement? — Elle se développe surtout chez la emme, et voici ce qu'elle y produit ordinairement: 'orgueil, l'opiniaireté, l'intolérance, etc., le tout caché ous un voile sacré.

orguen, ropinatrice, riminarance, etc., is tout exche ous un volle sacré.

DIEU. — Objections: Dieu n'est pas. — Qui nous asure de son existence? — Quelles preuves suffisamment en avons-nous? — En supposant qu'il existe, il ne s'occupe point de nous : il est trop grand et 'homme trop petit pour qu'il y sit entre eux aucun apport. — Il serait indigne d'un grand roi d'entrer dans es d'italis de la vie privée de ses sujets, pour assurer eur bonheur. — Si Dieu gouvernait le monde, ce monde rait beaucoup mieux qu'il ne va. — Qui l'a jamais vu ? )ui peut le comprendre? — Et si nous ne pouvons le comprendre, à quoi sert d'affirmer son existence ? — Mieux vaut ne point connaître une personne que de l'en faire une fausse idée.

DIMANCHE. — Objections: Le dimanche est un jour comme un autre. — Pourquoi aller à la Messe ce jour-là, comme les autres jours; il faut

nurtout?—Pourquoi interrompre les œuvres serviles?—
In mange ce jour-là, comme les autres jours; il faut sien travailler aussi ce jour-là, comme les autres jours; il faut sien travailler aussi ce jour-là, comme les autres jours.

— Dieu l'à dit formellement à notre premier père:

Vous vivrez du travail de la terre tous les jours de vore vie. In leboribus comedes ex ea canctis diebus vite mæ.— Le travail est une chose sainte d'ailleurs. On le reconnait généralement quand on dit : qui travaille prie.

— En tout cas, il vaut beaucoup mieux travailler que de nal parler, ou d'aller au caharet.— Si on ne travaille sas le dimanche, tout reste en arrière. — Les maîtres le eulent la plupart du temps, et il faut bien leur obéir, comme vous nous l'enseignez vous-mêmes.— Les quitter nour aller ailleurs, ce serait souvent quitter une position pussable, pour en prendre une intolérable. — Le prêtre pous défend de travailler le dimanche, et c'est précisément ce jour-là qu'il travaille le plus lui-même.— Combies d'œuvres profanes il se permet, et permet aux iches également, qui ne vont pas plus à la sanctification lu dimanche que les travaux serviles, comme on les appelle.

DIME. — Objection: Le clergé pense toujours à la

Objection: Le clergé pense toujours à la désespère pas de la voir reventr. 585

DIME. — Objection: Le clergé pense toujours à la lime. Il ne désespère pas de la voir revenir. 585 DIOCESK. — Objections: Est-ce que la religion n'est sas la même partout? Pourquoi donc tant de différence l'un diocèse à un autre? — Ici, c'est fête, là, c'est jeune u contraire. — Ici, on nous permet de manger de la fiande tous les samedis; là, quelques samedis seulement; illeurs, jamais. Dans certains diocèses, il est permis de nanger de la viande une partie du carême; dans d'autres, quelques jours seulement, dans les autres, jamais. 589

DISPENSE. — Objections: On dispense pourtant de out, dans la religion, pour de l'argent. — Vous dites que ai besoin d'une dispense, je suppose, pour épouser ma ousine, à tel ou tel degré : est-ce que nous ne serons l'us parents, quand j'aurai donné mon argent, et qu'il ous sera venu de Rome, ou d'ailleurs, je ne sais quel crit. — Vous dites que cela vient de Rome quelquefois : st-ce bien sût? Pourquoi notre curé ou notre évêque lu moins n'aurait-il pas le droit d'accorder cette dismense? Ce scrait plus simple, plus court, et moins dismense? Ce scrait plus simple, plus court, et moins dismense? Le strait plus simple, plus court, et moins dismense? Le strait plus simple, plus court, et moins dismense? Le strait plus simple, plus court, et moins dismenses de l'argent n'irait point en pays tranger.

DOGME. — Objections: i.e dogme n'est guère nèressire. — On peut croire d'ailleurs les vérités les plus importantes sans l'enseignement de la religion catholique. — Voyez les phisosophes et surtout les protestants. 595 DONATIONS. — Voy. l'article Rumsses du clemé. DUEL. — Objections: Vous aurez beau faire, vous n'empêcherez jamais le duel complétement. — Je veux bien que ce soit une faute aux yeux de la morale, mais c'est une faute que tout le monde absout, et c'est le cas de dire: quand tout le monde a tort, tout le monde a raison. — C'est une affaire d'honneur qu'on ne peut refuser du moins, dans certaines occasions principalement. — On ne

dire: quand tout le monde a tort, tout le monde a raison.

— C'est une affaire d'honneur qu'on ne peut refuser du moins, dans certaines occasions principalement. — On ne se bat du reste qu'au premier sang, si on veut. — N'avons-nous pas le combat de David et de Goliath, celui des Horaces et des Curiaces, qui ne sont blâmés ni par les moralistes ni par les théologieus.

— EAU BENITE. — Objection: De toutes les bénédictions en usage dans l'Eglise catholique, la plus fréquente est sans contredit celle de l'eau. Que signifie cette bénédiction? Que signifie l'aspersion qui en est faite, à chaque instant, sur les personnes et sur les choses?

— ECOLES CHRETIENNES. — Objections: On sait pourquoi ces écoles qui s'établissent partout aujourd'hui au nom de la religion. — Ce n'est point l'instruction qu'elles ont pour but de répandre, mais l'ignorance. — Et ce ne sont pas des ignorants seulement qu'elles forment, ce sont des esclaves attachés de curur à leurs chaînes. — Pourquoi de costume sévère, qui n'est bon qu'à faire peur aux enfants? — Pourquoi des religieux? — Nos instituteurs laiques les valent bien, si même ils ne valent mieux. — Ils tiennent aussi bien leur école, et sur un plus haut pied. — Ce sont, en outre, de bons citoyens, de bons pères de famille, qui donnent précisément à leurs élèves l'exemple des vertus que ceux-ci devront un jour pratiquer.

— ELONOMIE POLITIOUE.—Objections: L'esprit de la re-

élèves l'exemple des vertus que controlle de la pratiquer.

EUNOMIE POLITIQUE.—Objections: L'esprit de la religion catholique n'est-il pas naturellement hostile à cette science communément connue aujourd'hui sous le nom d'Economie politique?—Ses apologistes ne s'en occupent guère que pour la combattre.— C'est une nouvelle preuve qu'elle ne veut point le bonheur matériel des individus et des peuples, que cette science a pour objet.

dividus et des peuples, que cette science a pour objet.

621

ECRITURE SAINTE. — Voy. l'article Evangue.

EDIFICES RELIGIEUX.— Objections: A quoi sert une église dans une commune? — Est-ce que chacun ne peut pas prier Dieu chez soi, ou dans son particulier, ou bien en famille? — C'est une cause de dépense pour les habitants. — Et puis, que de luxe dont ou peut à la rigueur se passer, si on veut absolument une église. — Combien d'autres édifices religieux! — C'est une partie notable de ces biens de mainmorte, comme on dit, qui ruinent le fisc et empêchent d'importantes transactions. 629

EGLISE CATHOLIQUE. — Objections: Quelle est donc a véritable Eglise catbolique? Est-ce l'Église anglicaue, l'Eglise russe, ou l'Eglise romaine? — Du reste, votre Eglise catholique a fait son temps. — A quoi sert-elle aujourd'hui? — Il faut bien qu'elle passe, comme ont passe toutes les religions qui l'ont précédée, et qu'elle fasse place à une religion nouvelle.

ENCENS. — Objections: Puisque vous dites que l'encens est un symbole de la prière, pourquoi en brûlezvous devant les créatures? — Le premiers Chrétiens regardaient cela comme un acte d'idolàtrie. — Quoi qu'il en soit, le prêtre, qui nous prêche si bien la modestie, devrait avoir quelque houte à se faire encenser, après avoir encensé son Dieu.

ENFANTS MORTS SANS BAPTEME. — Voy. l'articie

ENFANTS MORTS SANS BAPTEME. - Voy. l'article

Barrans.

ENFER. — Objections: Il a'y a pas d'enfer. — C'est encore une invention des prêtres. — Où serait-il d'ait-leurs, cet enfer? Les uns disent dans l'intérieur de la terre: mais on en aurait quelque preuve; et puis, quand le monde serait détruit, comme its l'assurent, leur enfer le serait donc également? — Personne n'est revenu de par là, pour nous dire ce qui s'y passe. — L'enfer, c'est quand il n'y a pas d'argent à la maisou. — J'admettrais encore volontiers certaines expiations pour punir les crimes; mais l'enfer, tel qu'ou nous le peint, est inadmissible. — Qui pourrait tenir dans cette fournaise? Este que le feu ne consumerait mes tout promptement? estmissole. — Qui pourrait tenir unis cette nurriaire : Est-ce que le feu ne consumerait pus tout promptement? est-ce qu'il ne finirait pas pur se consumer lui même? — L'éternité des pelnes est particulièrement incroyable. Comment croire, en effet, que Dieu, qui est la bonté même, veuille nous damner éternellement pour une faute

qui n'a duré peut-être qu'un instant? 659
ESCLAVAGE. — Objections : Quelle hopte pour la re-ligion catholique de n'avoir pas proclamé partout l'aboli-tion de l'esclavage! — Ou remarque même que les gou-

vernements protestants out plus fait pour l'abolition de l'esclavage, que les gouvernements catholiques, témoin l'Angleterre. ESCOBARDER. -

ESCO BARDER. — Voy. l'article Jásures.
ESPAGNE. — Voy. les articles Assocurisms, Inquisition,
NOUVEAU-MORBS.
ESPAUTO

ESPRITS. — Objections: Que penser de tous ces es-prits d'un autre monde, qui semblent avoir fait comme irruption dans le nôtre? — C'est un peu embarrassant

pour la religion. 685 ETABLISSEMENT DE LA RELIGION CHRETIENNE.

ETABLISSEMENT DE LA RELIGION CHRETIENNE.

- Voy. l'article Apôthe, Chaistanisme.

ETERNITE DES PEINES. — Voy. l'article Enven.

EUCHARISTIE. — Objections: Jesus-Christ ne peut être réellement présent dans le sacrement de l'Eucharistie. — Il ne peut l'être en une infinité de lieux à la

ristle. — Il ne peut l'être en une infinité de lieux à la fois, dans chaque bostie et daus chaque partie de l'hostie, après qu'elle a été rompue. — Pourquoi Dieu a-t-il environné de tant de mystères un si grand bienfait? 693 EVANGILE. — Objections: Je ne puis croire l'Evangile, disent les una. — Il y en a en de faux : pourquoi celui que vous me présentez ne le serait-il pas également? — J'y vois des contradictions, des variations... — C'est un livre comme un autre, qui a aussi ses imperfections, et vous en faites un livre divin. — Je ne veux que le pur Evangile, disent les autres. — Votre religion n'est plus le christianisme primitif. 703 EVEQUE. — Objections: A quoi sert un évêque? — Ses revenus suffiraient à vingt prêtres, qui pourraient diriger vingt paroisses. — C'est un homme de luxe. — C'est un despote. — Les protestants n'ont point cet étatmajor ecclésiastique, qui se compose de l'évêque et de ses employés, et on ne voit pas que leurs affaires en aillent plus mal. 719

EXCOMMUNICATION. - Voy. les articles Anaturne,

EXCOMMUNICATION. — Voy. les arucies Anaman, Hors de l'Eglise point de Salut.

EXEMPLE. — Objection: Le prédicateur nous parle sans cesse de donner le bon exemple; mais lui-même, le donne-t-il? Ne dit-il pas aux antres, ou n'est-il pas du moins obligé de leur dire: Faites ce que je vous recommande et ne remarquez pas ce que je fais. 743

EXTINCTION DE LA FOI. — Voy. l'article Foi.

EXTREME-ONCTION. — Voy. l'article Derniers sa-

EXTREME-ONCTION. — Voy. l'article Derniers sa-CREMENTS.

EX-VOTO. — Voy. l'article Ovyrands.

FAINEANTISE. — Objections: C'est pour vivre et bien vivre sans rien faire que les uus se font prêtres, les au-tres religieux. — Ce sout tous des fainéants: à quoi servent-ile?

749

FANATISME RELIGIEUX. — Objections: Le fanatisme religieux a fait seul plus de mal au monde que tous les fléaux réunis. — Je no le vois nulle part autaut que dans la religion catholique, — Il est là dans le religieux, dans le prètre, dans la femme même et dans l'enfant.

FATALISMS. — Voy. l'article Libre Arbitre.

FETES. — Objections: La dimanche, passe encore; mais pourquoi d'autres fêtes? — Il y en a besuonup trop, du moins — Pendant ce temps-là, le peuple ne travaille point; et c'est pour lui, presque toujours, une occasion de distipation et de libertinage.

FEU DE L'ENFER. — Voy. l'article Enfer.

FLEAUX. — Voy. l'article Choléan.

FOI. — Objections: Croyez! croyez! nous disent les prêtres; mais, pour croire, il faut des prouves. — N'a pas la foi qui veut: je voudrais croire, et ne le puis pas. — Qui croit d'ailleurs aujourd'hui? La foi s'éteint chaque our. — Le clergé lui-même le reconsait hautement. jour. - Le clergé lui-même le reconssit hautement.

FOLIES, — Voy. l'article Jauneses.
FOURIERISTES. — Voy. l'article Communistes.
FRANCS - MAÇONS. — Voy. l'article Sociétés se-

FRERES DE LA DOCTRINE CHRETIENNE. - Voy.

FRERES DE LA DUCTRINE GIBETIENNE, — r og. l'article Services funémers.

FUNERAILLES. — r og. l'article Services funémers.

GATEAUX. — r og. l'article Offrance.

GLOIRE. — r og. l'article Ciet.

GRACE. — Objetions : D'après l'enseignement de la religion, la grâce sersit tout dans l'homme, ou à peu près.

— vous m'invitez à me converir; mais c'est l'affaire de Dian clutte une puis rien, selon diant du me la minume, nuisque in me puis rien, selon Dieu plutôt que la mienne, puisque je ne puis rien, selou vous, pour le ciel, sans la grâce. — Vous me dites que je dois la demander, mais je vous ferai encore la même réponse, paisque je ne saurais prier utilement sans la mana. gráce

GRANDS, NOBLES, RICHES. — Objection: Le prêtre n'aime que les grants, les nobles, les riches, tous ces aristocrates que Jésus son maître a maudits. C'est sans

doute qu'il se Ugue avec eux pour opprimer le peuple

GRECQUE (Eglise). - Voy. l'article EGLISE CATRO-

GRELE. — Yoy. l'article Choléna. GUERRES DE RELIGION. — *Objections :* Nie<del>rez</del>-vous qu'il y ait eu des guerres de religion, et qu'il y en ait encore aujourd'hui? — On remarque même que ce sont ordinstrement les plus opiniatres. — Vous dites pourtant que la religion est une cause de paix parmi les hommes; et Jésus-Christ, votre Dieu, a défendu de se servir de

l'épée. HABIT. — Voy. les articles Ecoles chaérmanes, Paise

B'BABT.

HASARD.— Objections: Le hasard fait bien des choses, et même de très-grandes choses. — Tout le monde en convient. — Vous connaissez le mot de Talleyrand: a Comment cela finira-t-il, lui demandait-ou quelquefois, en parlant de ces grande événements qui occupaient alors tous les esprits? — Par hasard, disait-il; et charactural des la contractura de la contractura

HORS DE L'EGLISE POINT DE SALUF.—especiences: Ce n'est point Jésus-Christ qui a tenu un pareil lancage; il était trop doux et trop sage pour cela.—Ce sont les Catholiques, quí, en posant ce faux principe, ent ouvert la porte à l'intolérance et à la persécution, en fait de religion.—De là ces excommunications formidables lancées par l'Eglise contre ses propres enfants, de là ces acquiste effe.

IMAGE. — Objections: Pourquoi la religion catholique a-t-elle donc propagé ces images de toute forme et de toute grandeur qu'on retrouve partout? — C'est de la petitesse. — C'est du matérialisme. — C'est de l'idolâtrie. — Dieu, dans le décalogue, défend d'en avoir; aussi n'en voyalt-on point au temps de la primitive Eglise.

IMMACULEE-CONCEPTION. - Voy. les articles Bi-

IMMACULEE-CUNGER TAOM.

MÉDICTIONS, VIERGE MARIE.

IMMORTALITE. — Voy. l'article Ame.

IMPOSSIBILITE. — Objection : Ce que la religion

commande est trop difficile : je ne puis pas le faire.

821

INCARNATION. — Objections: Comprenez-vous le mystère de l'Incarnation? — Etre tout à la fois le parfeit et l'imparfait; être éterne!lement engendré du Père, et, sans le quitter, s'incarner dans le sein d'une paurre créature; règner dans le ciel entouré de toutes les spiendeurs, et paraître dans une crèche, sous la figure d'un enfant abandonné. Ne sont-ce pas là des impossibilités au le le control de la co lités manifestes? N'y a-t-il pas contradiction jusque dans les termes?

INDIFFERENCE. — Voy. les articles Relicions, Zèle.
INDIFFERENCE. — Objection: Que signifient toutes ces
indulgences dont on ne cessee de parier dans la religion
catholique? C'est donc à dire que, pour un peu d'argent
et par quelques pratiques insignifiantes, on obtient tout,
même le pardon de ses fantes. Que d'abus en cela

INONDATIONS. — Foy. l'article Choléna.
INQUISITION — Objection : Et l'inquisition! la sainte inquisition |... (le redoutable tribunal a eu les plus grandexcès, en Espagne surtout, vous ne pouvez en discouve-nir, et je ne sais s'il n'est lui-même l'un des plus grand-

nir, et je ne sais a'll n'est ini-même l'un des plus grande excès qui soient sortis du sein de la religion catholique. 831 INSTITUTEUR. — Voy. l'article issuruccinas. INSTRUCTION. — Objections: La belle et excellente chose que l'instruction! — Le peuple sera bienheureux, dans quelque temps, si elle coulinne à se propager, comme elle a déjà fait. — Malheureusement les prêtres s'y opposent. — Ils ne peuvent supporter les instituteurs pressure unile part.

s'y opposent. — Ils ne peuvent supporter les instituteurs presque nulle part. 841
ITALIE. — Voy. l'article Ansouvreme.
ITALIE. — Voy. l'article Canange.
IVROGNERIE. — Voy. l'article Canange.
IKSUITES. — Objections: C'est un Jésuite! — Vous demandez ce qu'est un Jésuite? Il me semble que c'est demandez ce qu'est un Jésuite? Il me semble que c'est demandez ce qu'est un Jésuite plus belles sociétés — C'est un homme faux et à restrictions mentales. N'est ce pas du nom d'un Jésuite qu'est venu le mot escalarder? — C'est un ambitieux, qui voudrait conquérir le mondé, et dominer toutes les puissances. — Il sait tout, tant par lui-même que par ses affidés, ce qui est fort enanyeux. — Avec les secrets des familles, il ne craint point de do

r les fortunes, quand l'occasion s'en présente. — t un homme l'morale relàchée et à principes dange-...— N'a-t-il pas enseigné qu'il est permis de tuer les ? — N'a-t-on pas dit des Jésuites qu'ils ont empoi-ié le duc de Reichstadt et d'autres encore au moyen né le duc de Reichstadtétd'autres encore au moyen e hostie? — N'a-t-on pas dit de la société que c'est épée dont la poignée est à Rome et la pointe par-? C'est effrayant! — Il faut bien qu'll y ait quelque e de semblable, puisqu'elle a eu tant d'ennemis, ni lesquels se trouvent des hommes du plus grandite, comme Pascal et la plupart des jausénistes, tle a été chassée de presque tous les Etats de l'Eu-; et supprimée par un bref de Clément XIV. — On bien être contre les Jésuites sans être pour cela re la religion. — Pourquoi tant tenir à cette société, re la religion. — Pourquoi tant tenir à celte société, que l'opinion la repousse? — La religion, qui a si temps subsiaté avant elle, peut également subsister ISUS-CHRIST. —Objections: Jésus-Christ n'est pas 1: c'est simplement un graud homme. — Vous le relaissez comme homme. Or, l'homme, qui est borné, aurait être Dieu, qui est infini. 885

UNE. —Objections: Le jeune détruit la santé ou du 18 la détériore. — Dieu qui est la bonté même ne ait donc aous commander de jeuner: ce sont les res qui le fout. — Aussi, ceux-ci en dispensent-lie de l'argent. — C'est aux prêtres et aux religieux de cr. —Quant à ceux qui sont dans le monde, leurs octions et leurs travaux ne leur permettent guère de le . — Le jeune n'est plus de noire temps. — Ma santé leurs n'est pas assez bonne pour jeuner. — Et puis ai pas le moyen de me procurer une nourriture assez le pour supporter le jeune. Le maigre est trop cher. lon médecin ae veut pas que je jeune. — L'Eglise le y consent. ISUS-CHRIST. - Objections : Jésus-Christ n'est pas lon médecin me veut pas que je jeune. — L'Eglise ne y consent.

899

LUNESSE. — Objections: Il faut bien que jeunesse se e. — Plus on fait de folies, quand on est jeune, et on est sage, quand on vieilit.

925

JELLE. — Voy. l'article languagnes.

RIDICTION. — Voy. l'article Cuné.

ATIN. — Objections: Pourquot l'Eglise parle-t-elle , une langue morte? — Ne pourrait-elle pas parler chaque localité, le langage du pays? — Parler une ue inconnue, c'est à peu près ne rien dire.

927

BERALISME. — Voy. l'article Assoluvisme.

BERTE RELIGIEUSE. — Objections: Pourvu qu'on honnête homme, il est bien libre à chacun d'avoir religion ou de n'en pas avoir du tout. — De s'en une à sa manière. — De suivre du moins celle dans elleonest né. — Que l'autorité ne s'en mêle point; elleonest né. — Que l'autorité ne s'en mêle point ; après avoir été persécutée, la religion persécuterait BRE ARBITRE. — Objections: L'homme se croit li-mais c'est une illusion. — Ce que Dieu a prévu de e éternité doit arriver infailliblement. — Dieu ne e éternité doit arriver infailiblement. — Dieu ne rait permettre à sa créature de troubler l'ordre qu'il ibli en allant contre sa volonté. — Si l'homme était tablement libre, que de crimes et ces crimes reperaient sur Dieu, qui lui aurait donné la liberté. —
oi sage et bon se garderait bien de donner à ses suune chose dont il saurait que ceux-ci feraient le plus te abus.

WHERES. — Objections: La religion catholique est univers, comme aussi les lures sont toujours hostiles à la religion. — Il est bien de les reacontrer ensemble : les hommes et les siède lumière ne tardent guère à abandonner le cathone, si même ils lui sont restés quelquefois attachés, a religion catholique nous dit de croire, au lieu de inisser nos facultés intellectuelles évelopper pleinement dans nos rapports avec Dieu, nous tient entre quatre murs, les yeux baissés, les lles closes, semblables à peu près à ces statues de re ou de bois qui s'y trouvent.

XE. — Objection: Pourquoi tant de luxe dans les us, dans les palais épiscopaux et autres maisons apste shne

.XE. — Objection: Pourquot tant de luxe dans les tes, dans les palais épiscopaux et autres maisons apenant au clergé? Ne vaudrait-li pas mieux vendre cela et en donner le prix aux pauvres? 969 AGICIENS. — Voy. l'article Davins.
AGNETISME. — Objections: Pourquol avoir défendu ge du magnétisme? — Il y a là tant de faits extraorires qu'on ne peut révoquer en doute! — C'est, du e. la constatation la plus frappante de l'existence des its que notre stècle matérialiste est porté à nier 975. AINMORTE. — Foy. l'article Envices religieux. ALHEUR. — Objection : J'ai plus de malheur qu'un e! Qu'ai-4e donc fait à Dieu pour me rendre si mal-

MATERIALISME. — Foy. l'article Ame.
MENDIANTS. — Foy. l'article Pauvauré volonyaine.
MENSONGE, RESTRICTIONS MENTALES. — Objecmensonge, restrictions mentales. — Objections: Quoi! vous prétendez qu'il n'est jamais permis de mentir? — Pas même par plaisanterie? — Pas même pour rendre service au prochain? — Est-ce que tout le monde ne ment pas? — Que de mensonges approuvés ou à peu près dans les Livres mints! — Li vos restrictions mentales? Allez frapper à la porte de la maison la plus religieuse, et là, comme ailleurs, on vous répondra quelquelois que le maître n'y est pas, quolqu'il y soit en réalité.

queious que le maître n'y est pas, quoiqu'il y soit en réalité.

MESSE. — Voy. l'article Dimanche.

METIER. — Objection: Les prêtres font un métier. Ils
ne croient pas ce qu'ils disent.

MIRACLES. — Objections: On ne voit point de miracles
aujourd'hui; et vous convenez vous-mêmes qu'il n'y en a
plus comme autrefois. — Est-ce que c'est possible? —
Tout le monde se vante d'en faire, en sorte que les faux
discréditeraient les vrais, s'il y en avait.

MISERE. — Voy. l'article Communistres.

MISSIONS. — Objections: D'où viennent ces missions
et ces missionnaires, et à quoi sert tout cela? — Je
comprends encore des missions chez les idolâtres; mais,
parmi nous, c'est bon à fanatiser le peuple, à susciter
mille superstitions, à brûler des livres, etc. — N'est-il
pas désolant encore de voir des jeunes gens quelquefois
venir faire la loi à de vénérables curés? — De là, du
bruit, de l'agitation, du scandale. Quant au bien, s'il y en
a, il est de courte durée.

MONASTERES. — Voy. les articles Abbayes, Anachoa, il est de courte durée.

MONASTERES. — Voy. les articles ABBAYES, ARAC

MUNASTERES. — 1 oy. 163 articles assates, anacounitys, Communatris.

MORALE. — Objections: La morale chrétienne est-elle aussi extraordinaire qu'on le dit? — On peut bien la pratiquer sans religion. — Ne la retrouve-t-on pas à peu près tout entière chez les anciens?

MORTIFICATION. — Voy. les articles Assermance,

MORTIFICATION. — Voy. les articles Abstruence, Jeune, Trappenter, etc.

MOYEN AGR. — Voy. l'article Absolutions.

MULTILOCATION. — Voy. l'article Eugearisme.

MYSTERES. — Objections: Je ne puis croire que ce que je comprende; et, en effet, il faut des raisons pour croire. — La religion doit avoir pour but d'éclairer les hommes sur la terre. Pourquoi donc ne lui parle-t-elle que de mystères? — La religion catholique est précisément celle qui en a le plus. — A quoi servent ces mystères impénétrables, qui semblent même, généralement parlant, contraires à la raison? — Les enseigner aux hommes, aux enfants surtout, c'est leur parler grec ou hébreu.

hóbreu.

MYSTICITE. — Objections: La mysticité est une repèce de folte religieuse. — Elle ouvre la porte aux plus grands égarements; et nous pourrions le prouver par beaucoup d'exemples.

NAVIRES. — Voy. l'article Bénéautions.

NEUVAINE. — Objection: Une neuvaine précisément?

Pourquoi pas une huitaine ou une dizaine?

NOBLES. — Voy. l'article Granne.

NOTRE-DAME DE LORETTE. — Voy. l'article Re-

NOUVEAU-MONDE. — Objections: En ont-ils fait mourir les Espagnols, dans le Nouveau-Monde, de ces malheureux Indiens! — Et cependant ils se disaient le peuple le plus catholique de la terre, et ils avaient avec eux des ministres de la religion catholique. 1035 OFFICES. — Voy. les articles : Dinancies et Services

OFFRANDES. - Objections: Que d'offrandes à l'E-OFF KANDES. — Objections? Que d'olfrandes à l'Egglisel Offrandes en argent, offrandes en pain et en gâteaux, offrandes en cire, etc., etc. — Ne dites-vois pas que le saint sacrifice de la Messe tient lieu de toute autre offrande? Il est inutile d'en faire d'autres, à moins que en ne soit pour les prêtres. — Que significat ces ex-vote en cire, et autres matières, imitant différentes parties du corps humain, la tête, les bras, les jambes, etc. Tout cela est réfente. est ridicule

est ridicule.

ORGUEIL. — Voy. l'article Amoun-paoper.

PAIN BENIT. — Voy. l'article Ovynarde.

PAIN BENIT. — Voy. l'article Ovynarde.

PAPE. — Objections: Pourquoi le pape? — Un pontife suprême n'est pas plus nécessaire, pour diriger les autres pontifes, qu'un roi sup. ême pour diriger les autres rois — C'est un homme comme un autre, et vous en faites um Dieu. — Ce pontife, magnifiquement logé dans un palais, ayant sur la tête une triple couronne, est-ce bien le représentant de l'humble Jèsus, qui eut le front couronné dépines, le successeur de Pierre, qui fut si souvent chargé de chaînes, et ne se jugea pas digne d'être attaché en croix dans la même position que son divin maître? — N'y a-t-il pas incompatibilite entre la royauté et le se-

cerdoce? - Combien de fois le Pape n'a-t-il pas abusé de son influence pour semer pariout la dissension? — Il a frappé les rois d'anathème, délié les peuples du serment de fidélité, etc.

PARENTE. — Voy. l'article Dispense.

PARENTE. — Voy. l'article Dispense.

PARENTE. — Voy. l'article Dispunse.
PARRAINS. — Voy. l'article Baptème.
PAUVRETE VOI. ONTAINE. — Objections: A quoi sert la pauvreté volontaire ! — Il y a bien assez de pauvres qui le sont involontairement. — La pauvreté conduit naturellement à la mendicité, qui est la source d'une infinité de désordres. — N'est-il pas honteux de voir des jeunes gens et des jeunes filles aller mendier, au nom de la religion, tandis qu'ils pourraient bien travaille?

1061

PECHE ORIGINEL.—Objections: Avez-vous des preuves assez forter pour nous faire croire une chose aussi extraordinaire que le péché originel?—Est-ce que cela ne répugne pas à la justice et surtout à la bonté de Dieu?—N'y aurait-il pas réellement de la cruauté, de la part de Dieu, à punit de la sorte un nombre infini de créatures formées à son image, pour une faute aussi légère que le fut celle de nos premiers parents.—Prévoyant quel serait le résultat de l'épreuve, il devait l'éviter.—Dans la supposition du péché originel, Adam et Eve auraient dû garder la continence, et la même obligation subsisterait pour leurs descendants, le malheur et la faute des enfants retombant alors nécessairement sur les pasubsiterait pour leurs descendants, le maineur et la faute des enfants retombant alors nécessairement sur les parents. — Une preuve bien convaincante qu'on n'admet point généralement la transmission du péché originel, c'est que rien n'est plus commun que d'entendre répéter partout : Innocent comme l'enfant qui vient de naître.

pariout: innocent comme l'entant qui vient de naitre.

1065
PELERINAGES, VOYAGES. — Objections: Dieu est partout: A quoi bon l'aller prier à Jérusalem, à Rome, à Saint-Jacques de Compostelle, à Saint-Martin de Tours, à la Sailette, etc., etc. ? — Il y a là un vrai danger pour les mœurs, qui peuvent se perdre, pour la foi, qui peut dégénérer en supersition. — Cela se pratique partout, et vous ne faites là que ce que font les mahométans. — Ce sont les prêtres qui ont inventé cela, pour se faire des revenus, et avoir plus de crédit sur l'esprit des peuples. — Il y en a qui en chargent d'autres d'aller déposer l'offrande et demander la prière d'usage à tel lieu célebre par ses pèlerinages, ou qui le font simplement dans leur église. Ils n'en appellent pas moins cela leur voyage à tel saint.

PERSECUTION. — Voy. l'article Liberté relleurs.
PHERE. — Voy. l'article Apòrars.
PIETE. — Objection: A quoi sert la plété? Est-il rien de plus triste? Comment voulez-vous qu'on ne la repousse pas, à cet âge surtout où le cœur aime à s'ouvrir à la

pas, à cet âge surtout où le coor aime à s'ouvrir à la joie!

joie! 1087
PLAISIR. — Voy. l'article Cirl.
POSSEDES.—Objections: On ne voit plus de possédés comme on en voyait autrefois. — Peut-on croire à ces guérisons de possédés dont il est parlé dans l'Evangile et dans l'histoire des premiers siècles de l'Egitst?—Celle qui a lieu dans le pays des Géraséniens, en particulier, nous présente de la contradiction, de l'injustice et du ridicule : de lacontradiction, puisque saint Matthieu mentionne deux possédés, et saint Marc comme saint Luc, un seulement; de l'injustice, puisque Jésus faisait perdre un immense troupeau qu'i ne lui appartenait pas ; du ridicule, car quel rapport y avait-il entre les démons et ces pauvres pourceaux qu'ils entrainent dans la mer?

POUVOIR TEMPOREL DES PAPES. Voy. les arti-

POUVOIR TEMPOREL DES PAPES. Voy. 165 aux cles Absolutisme. Pape.

PRATIQUES DE DEVOTION. — Voy. l'article Culte.

PREJUGES. — Objection: C'est un préjugé!

PRESENCE REELLE. — Voy. l'article Euchabité.

PRETRES.—Objections: Pourquoi tous ces prêtres?—

Ne pourrait-on pas choisir, dans chaque localité, quelques vieillards ayant les lumières et les vertus que sembient réclamer les fonctions sacerdotales? — Vos prêtres sont des hommes comme d'autres. — Que de monstres il y a en parmi eux, depuis Judas jusqu'à Verger! — Ils ne sont guère meilleurs les uns que les autres. — Comme

y a eu parmi eux. depuis Judas jusqu'à Verger! — lis ne sont guère meilleurs les uns que les autres. — Comme on ne peut savoir au juste quels sont les bons, s'il y en a, on ne sait non plus à qui donner sa contiance. 1097 PRETRES INOCCUPES. — Voy. l'article (manoires. PREVISION. — Voy. l'article Libra Arbita. — PRIERE. — Objections: Moi, je ne prie jamais! — Ca m'ennuie. — Je ne sais que dire. — Je n'ai pas le temps. — A quoi bon d'affleurs? — Dieu sait mieux que nous ce dont nous avons besoin, et il est assez bon pour nous l'accorder sans que nous le lui demandions. — Si vous lui demandez de changer pour vous le cours de la

nature, c'est donc un miracle que vous svez le mine, tion de lui demander. — Qu'y a-t-il de plus raint que cet ensemble de prières, en général contradicion, à lui sont adressées de toutes parts? — Pourque é mand à Dieu le bonheur? Il est à la disposition é can de nous. —Ce ne sont pas des prières que lure érant de nous, ce sont de bonues œuvres — Les pranqui prient le plus ne sont ni les plus heuremen, u en les plus vertueuses. —Aussi, quelles prières! le mandes lèvres. L'esprit n'y est pour rien, et le caux armoins que l'esprit. moins que l'esprit.

PRISE D'HABIT, PROFESSION BELIGIE :

Objections: Que signifie cette cérémonie que the se tant de pompe dans la religion catholique?—Cri respour renouveler les sacrifices humains détrats prehistianisme. N'y a-t-il pas là réellement l'instant d'une victime humaine? Tout le prouve, et dans et le prouve, et dans et le prouve de la contraction de la contract connaît en la déclarant morte au modé. — Purpa d'ailleurs ce dépositiement complet de la vaux. « sombre habit, espèce de drap mortuaire, dut esa revêtue, et qui ajoute encore à la moirces de mays."

PRIVATIONS. Voy. les articles Assesses, les nappiste, etc., etc. PROFESSION RELIGIEUSE. — Voy. Tartide Im

PROGRES. — Objections: Notre stècle est le sadra progrès: N'y a-t-il pas progrès en tout? —Ce a'et am étonnant; car nous avons seconé le joug de la resu, qui empêche l'homme d'avancer, et ne checke seconé le joug de la resu, qui empêche l'homme d'avancer, et ne checke seconé le joug de la resu.

qui empêche l'homme d'avancer, et me checke ave qu'à le faire reculer.

PROPAGATION DE LA FOI.—Objections: Ces ave tant le peuple, et surtout le peuple de France, et le nit en partie aux besoins de ce que vous appetes à-pagation de la foi.—A quoi cela sert-il?—En super-que ce soit utile, c'est toujours un or précess are-du sein de notre chère patrie et dispersé se les. L'i PROPHETIES.—Objections: Qu'est-reque a peu-une prophétie?—On n'en voit plus anjeurles.—' plutôt, on n'en voit que trop. Sans accuse impra-ces prophéties tombent d'elles-mêmes et dispens de tomber les autres.

PROSELYTISME.— Voy. l'article Zèse.

PROSELYTISME, — Voy. l'article Zère.
PROTESTANTS. — Objection: Si je voeles demment une religion, je prendrais le protestantisment une religion, je prendrais le protestantisment une plus simple, plus commode que tout le reste, et man pas moins Chrétien.

PROVIDENCE. — Objections: Est-il hien van unit une Providence? S'il y en a une, pourque est agale répartition des dons de Dien? — Pourque unit l'est malheureux, et quelquefois protondément universe protestant un

reux? — Pourquoi tant de désordres et de a gradésordres?

PURGATOIRE. — Objections: Il n'y a point de passordres.

PURGATOIRE. — Objections: Il n'y a point de passordres. — Yous admettez vous-mêmes qu'il n'y a point de passordres le jugement général: pourquoi n'es sortil pas ainsi auparavant? — Ce sont les prétres qu'il pas ainsi auparavant? — Ce sont les prétres qu'il pas ainsi auparavant? — Ce sont les prétres qu'il pas ainsi auparavant? — Ce sont les prétres qu'il pas ainsi auparavant? — Objection: L'Eglise mint put tant toutes les occasions qui se présentent d'apparasses enfants des actes de pénible mortification.

QUETES. — Objections: Des quêtes, et entre m'quêtes, et toujours des quêtes de la part du crey — Pourquoi dans l'église? — C'est une casse d'arration, pour ne rien dire de plus. — Ne pauras a menser que vous en gardez une partie pour vans — n'ose vous refuser souvent, et on donne alors benardaire sa charité comme il l'entend?

RACE HUMAINE. — Objection: Yous dites une descendons tous du même père. Ce a'est guère cres à voir cette diversité de formes et de cauleurs.

RAISON. — Objections: Tantôt vous une dates forme ma raison, tantôt de ne pas l'écouter: cause. Se expliquez-vous cette contradiction? — Bais, u. p. 1

RATIONALISME. — Voy. l'article Atranset se : Guiss, Raison.

REDEMPTION. — Objections: L'Incarnation et de l'article de l'article atranset se :

RATIONALISME. — roy. 1 months
GLISE, RAISON.

REDEMPTION. — Objections: L'Incarmation et un mystère incroyable; mais la Rédemption. en r
qu'un mystère: c'est de la folie. — Est-ce qui l'e
pouvait mourir? Est-ce qu'il le devait, quand ben a r
c'eût été possible? — A quoi cela serval-6 de r
Jésus-Christ pouvait aussi blen nous emeriper proins sans mourir sur une croix.

voirs sans mourir sur une cruix.

REFURME.— Objection: Luther et Calvin est en son de crier: Réforme! et nous ferjons bien de en eter. Que de réformes à faire encore dans l'Eglac

REFUS DE SEPULTURE. - Objections : Pourquoi ces REFUS DE SEPULTURE. — Objections: Pourquot ces refus de sépulture de la part de l'autorité ecclésiastique? Vous gardez donc de la rancune jusqu'à la mort? Quot! punir un cadarre! — Mais ce n'est pas lui que vous punissez, c'est sa famille. — Vous dites vous-mèmes que, par un acte secret de repentir, il a pu se réconcilier avec Dieu au dernier moment.

RELIGIEUX. — Objections: Est-ce que nous ne sommes pas tous religieux? — Pourquoi donc y en a-t-il qui prennent ce nom d'une manière particulière? C'est une orqueilleuse prétention. — Ce ne sont pas toujours ceux qui font profession de religion qui en ont réellement le plus.

RELIGION.—Objections: Ne me parlez pasde religion.

A quoi sert-elle? — Elle est bonne pour le peuple. —
Elle est bonne pour les femmes, les enfants, les vieillards.
—Et encore met-elle souvent la désunion dans la famille.
—Il suffit d'être honnête homme. — J'ai peut-être plus de religion et une religion mieux entendue que ceux qui en parlent tant: Ma religion à moi, c'est de faire du bien aux autres. — Je n'ai pas le temps d'être religieux comme vous l'entendez: je suis trop occuoé pour cela.

RELIQUES. NOTRE-DAME DE LORETTE. SCAPU-I.AIRE. — Objections: Reliques en chair et en os, reliques en linge, reliques en bois, reliques en pierre, comme la célèbre Notre-Dame de Lorette; imitations de reliques, comme le scapulaire, etc., etc.: enfantillages, superstitions que tout cela! — Ne voit-on pas quelque chose de semblable chez tous les peuples plongés dans les ténèbres de l'idolâtrie? — L'ombien de fausses reliques d'ailleurs! Vous nêtes donc pas hien sûrs si ce que vous prenez pour une relique de saint l'rançois, le supques d'affectis? Yous n'etes doite pas men surs te que-yous prenez pour une relique de saint françois, je sup-pose, n'est pas celle d'un autre saint, ni même d'un vo-leur ou d'un assassin? 1263 RENEGAT. — You! l'article Changement de religion. RESPECT HUMAIN. — Objection: Que dira-t-on de

RESURRECTION.—Objections: Jésus-Christ n'est point ressuscité. — Ce sont les apôtres qui avaient enlevé sou corps, pour faire croire à sa résurrection et mieux établir corps, pour lave croire à sa resurrection et micua etanina a doctrine. — Nous ne ressusciterons pas plus que lui.—
Le sont les prêtres qui disent cela, mais c'est impossible.
—Où Dieu reprendrait-il ces parcelles dispersées en tous lieux et confondues les unes dans les autres?

1273

RETRAITES ECCLESIASTIQUES. - Voy. l'article

REUNIONS ECCLESIASTIQUES.— Objections: A quoi hon toutes ces réunions ecclésiastiques? — Tantôt ce sont des visins qui se réunissent autour d'une ta-ble. — Tantôt ce sont ceux du canton qui se réunissent 

REVELATION. — Objections: Il n'y a jamais en de révélation. — Ce sont des imposteurs qui, pour mieux se faire écouter, ont donné comme venant de Dieu leurs propres pensées. — Si Dieu avait voulu donner aux hommes un corps de doctrine, il l'eût fait connaître à tous les hommes écolement.

ommes également. REVOCATION DE L'EDIT DE NANTES.—Objections :

hommes également.

REVOCATION DE L'EDIT DE NANTES.—Objections:
REVOCATION DE L'EDIT DE NANTES.—Objections:
Une preuve bien frappante que les catholiques sont plus
intolérants que les protestants, c'est la révocation de l'édit de Nantes par Louis XIV.—Ce prince, du reste, a
été puni par où il a péché, car il a porté, par sa révocation, un coup dont le commerce ne s'est jamais bien relevé et dont l'agriculture a souffert également.

1307
RICHE.—Voy. l'article Gaanss.
RICHESSES DU CLERGE.—Objections: Vous ne nierez
par que les richesses ne lurent excessives autrefois dans
le clergé.—Il n'en est plus de même aujourd'hui, sans
doute; mais, si on le laissait faire, on reverrait bientôt
la même chose.—Que de donations plus ou moins directement en sa faveur, à l'article de la mort principatement!—D'où cela provient-il?

ROMANS.—Voy. l'article Bals.

ROMANS.—Voy. l'article Bals.

ROMANS.—Objections: Rome est une ville comme une
autre.—Quel rapport peut-elle avoir avec Jésus-Christ?

On ne doit pas confondre son Egitse avec l'Eglise catholique.—Ses habitants ne se distinguent pas tant déjà,
aujourd'hui principalement.

ROSAIRE. ROSAIRE VIVANT. Objections: Que signifiel Rosaire? C'est comme le chapelet: trots iois plus
long seulement, et, par conséquent, trois fois plus
long seulement, et, par conséquent trois fois plus
long seulement, et, par conséquent trois fois plus
long seulement, et, par conséquent trois fois plus
long seulement de de la mort principalement.

13321

RUSSIE. — Voy. l'article Ecuse catholique.

SACREMENTS.—Objections: Ce que l'Eglise nous enseigne des sacrements est bien étrange. Pourquoi Dieu se sert-il de ces canaux, comme vous les appelez, pour faire arriver jusqu'à nous la grâce qu'il peut si bien nous communiquer immédiatement? — Sì nous éprouvons de la répugnance à admettre les sacrements en général, nous n'en éprouvons pas moins à admettre chacun d'eux en particulier. Que signifie tout cela?

SACRIFICE — Voy. les articles Dimanche et Offrander.

SAINTE-ENFANCE. Objections: Encore de l'argent et toujours de l'argent! — Qu'en voulez-vous donc faire aujourd'hui? — Vous parlez de racheter des enfants en Chine; mais n'avons-nous pas nos pauvres petits enfants

jourd'hui? — Yous pariez de racheter des entants en chine; mais n'avons-nous pas nos pauvres petits enfants de France pour qui tous les sacrifices de notre charité sont à peine suffisants?

SAINTS. — Objections: Le proverbe le dit positivement: il vaut mieux s'adresser à Dieu qu'à ses saints. — Pourquoi leur rendre tant d'honneurs? Ils sont des hommes comme nous, ils ont été aussi pécheurs et peut-Aire proces pius pacheurs que pous

mes comme nous, ils ont été aussi pecheurs et peut-rum encore plus pécheurs que nous.

SAMEDI. — Voy. les articles Abstinence, Diocèse, SAVANTS ET GENS D'ESPRIT INCREDULES. — Objections: Et Voltaire et Rousseau! et tant d'autres savants et gens d'esprit qui ne sont point pour la religion! — Je remarque qu'ils se montrent particulièrement hostiles à la religion catholique. — Qu'avez-vous à leur opponant?

SCAPULAIRE. — Objections: Pourquoi ces deux morceaux d'étoffe que portent certains fidèles? — C'est de la petitesse. — Il y en a qui disent que ceux qui les portent seront préservés de la damnation éternelle, d'autres de toute mort violente. N'est-ce pas de la supersition?

SECRET DE LA CONFESSION. Men Verticle Confession de la supersition?

SECRET DE LA CONFESSION. - Voy. l'article Con-

SECRETS DES FAMILIES. — Voy. l'article Jásures.

SEMINAIRE. — Objections: A quoi servent ces écolors secondaires ecclésiastiques, vulgairement appelées petits séminaires? — Reaucoup y entrent qui ne se font point prêtres, et profitent ainsi d'aumônes et de sacrifices qui n'étalent point pour eux.

1365
SENS COMMUN. — Voy. l'article Berraits de L'E-

SENSUALISME. — Voy. l'article Benvaits de l'EGLER.

SENSUALISME. — Voy. l'article Econome politique.

SERPENT. — Objections: L'histoire de la tentation
d'Eve par le serpent prise à la lettre, est une fable
pleine d'inexactitude et d'invraisemblance — Est-ce que
le serpent est le plus rusé de tous les animaux? — Comment pouvait-il parier? — Est-li croyable qu'au lieu de
s'enfuir effrayée Eve soit entrée en conversation avec
lui? — Comment s'est-elle laissée prendre à un piége si
grossier? — Si le serpent ne fut que l'instrument du démon, pourquoi sa punition? — Est-ce que le serpent n'a
pas toujours rampé sur la terre?

SERVICES FUNEBRES. — Objection: Service du jour,
service de huitaine, service anniversaire, etc., etc., que
d'offices dont le prêtre sait toujours bien tirer parti. 1569
SIGNE DE CROIX. — Objection: Quelle petitesse!
Parlez de cela aux enfants; mais, de grâce, u'en parlez
point aux grandes personnes, et surtout aux personnes
instruites.

1378
SIMONIE. — Vay. les articles Aagent, Casuel, Dis-

SIMONIE. - Vay. les articles Augent, Castel, Dis-

SIMONIE. — Vay. les studies abuent, Carvan, Depense, Tarif.

SOCIALISTES. — Voy. l'article Communistes.

SOCIETE. — Voy. l'article Anachonètes.

SOCIETES BIBLIQUES. — Voy. l'article Bibles.

SOCIETES SECRETES. — Objection: Nos sociétés secrètes sur lesquelles vous jetez l'anathème oni cependant bien des traits de ressemblance avec vos sociétés religieuses: dans les unes comme dans les autres, les associés se soutennent réciproquement et jurent une obéstance aveugle à leurs chefs.

ciés se soutiennent réciproquement et jurent une opersance aveugle à leurs chefs.

1375
SOEUR DE CHARITE.— Objections: La sœur de Charté que vous représentez comme le chef-d'œuvre du catholicisme mérite-t-elle tous les étoges qu'on lui donne?

Dédommage-t-elle bien la société, par les services qu'elle lui rand, dans cette position exceptionnelle, du tort qu'elle lui fait, d'un autre côté, en la privant d'une bonne mère de émille?— Est-ce d'ailleurs à la religion catholique qu'on la doit? et ne trouve-t-on pas son équivalent dans les autres religious, notamment dans le pritestantisme?

testantisme?
SOLEIL. — Objections: Mon dieu à moi, c'est le soleil. SOLEIL. — Objections; mon dieu a moi, c'est le soleil.

— Sans lui, nous ne verrions rien; sans lui, rien ne suissiterait, nous n'existerions pas nous-mêmes. — Aussi est-ce lui seul que je prie et à qui je rends mes adorations. — Les premiers chrétiens ne voyaient pas autre chose dans le Christ que le soleil.

SOLITAIRE. — Voy. l'article Anachorètes. SOMNAMBULISME. — Voy. l'article Magnétisme. SONGES. — Objection: Vous nous dites qu'il ne faut

sur la terre, au sein même du catholicisme! — Le mieus serait peut-être de ne rien croire.

SYNODE. — Voy. l'article Réunions ecclésiasmouss.

TARIF. — Objection: Vous voulez vous marier: en quelle classe? Vous demandez un enterrement, un service, une Messe, etc.: en quelle classe? Tout est donc tarifé dans votre religion. Ne voyez-vous pas que ce tarifé est une honte?

rif est une honte?

TIREURS DE CARTES. — Voy. l'article Davins.

TOLERANCE. — Objections: Quoi que vous puisslez dire aujourd'hui, la religion catholique est bien la pius intolérante de toutes les religions. — Vous faites une distinction entre l'intolérance des idées et celle des personnes; mais l'un conduit à l'autre nécessairement. Peut-on vivre en paix avec des gens qu'on croit damnés?

— Le mieux est donc d'étendre la tolérance à tout sans exception, aux idées comme aux personnes.

1425

TRANSSUBSTANTIATION. — Voy. l'article Euchanistie.

TRAPPISTES. — Objections: Ce sont donc des scélérats pour se renfermer volontairement dans des espèces de bagnes religieus? — En tout cas, ils se font une bien fausse idée de la Divinité, en se la représentant charmée des souffrances de ses créatures. — C'est s'enfermer dans un tombeau avant la mort. — C'est extentent l'en l'engagement le faceure des les controls des controls des les controls des controls de controls de controls de controls des controls de c

fermer dans un tombeau avant la mort. — C'est entrer dans l'enfer avant le jugement.

TRAVAIL. — Voy. l'article Dimancus, Fêtes.

TRINITE. — Objections: Quel mystère que celui de la Triuité! — Peut-il y avoir trois personnes en Dieu? Trois ne sauraient faire un, pas plus qu'un ne saurait faire irois. — Il y a encore une certaine utilité pratique à croire le mystère de l'Incarnation et celui de la Rédemption; mais de quelle utilité peut-il être à l'homme de croire un Dieu en trois personnes?

UNITE. — Objections: Vous parlez sans cesse de votre unité. Navez-vous pas vos variations et vos disputes comme les protestants? Vous croyez aujourd'hui bien des choses que vous ne croyiez pas autrefois, et il n'y a peut-être pas un seul article de votre symbole que vos doc-

teurs n'aient discuté et ne discutent encore est ainsi pour la foi, que dirons-nous de la discipline?

Objection: Hier encore vous interdisiez toute sorte de prêt à intérêt, en quelque sorte ; apour-d'hui vous faites tout le contraire : quelle contradiction

d'hui vous faites tout le contraire : que ne commande choquante dans l'Eglise!

VENDREDI — Voy. l'article Abstrukrez.

VIANDE. — Voy. l'article Abstrukrez.

VIATIQUE. — Voy. l'article Denniens sacraments.

VIE FUTURE. — Objections : N'attendons pas pour vivre que nous soyons chez les morts. — H est bien plus sûr de jouir de la vie présente que d'attendre un bonhaur incertain.

sûr de jouir de la vie présente que d'attendre un bonheur incertain.

VIERGE MARIE (La sainte).— Objections: A quoi sert le culte de Marie? — Je ne répéterai pas sur son compte les grossièretés qui ont cours en certains lieux; mais n'est-il pas clair que vous en dites et que vous en faites beaucoup trop? — Vous l'appelez Mère de Dieu. Or, une femme, née dans le temps, ne peut avoir engendré Dieu, qui existe de toute éteruité. — Vous l'appelez vierge et mère, ce qui est contradictoire. En supposant d'ailleurs qu'elle fût restée vierge jusqu'à la naissance de Jésus Christ, elle ne le serait point restée après, comme le prouvent ces différents passages de l'Evangile: Antequam conventrent, inventa est in atero habens. — Et non cognoscebut eam donce peperit filium summ primogenitum — Mater ejus et fraires stabant foris. — Vous la dites exempte du péché originel, ce qui est encore contradictoire dans vos idées, puisque vous prétendez que tous les descendants d'Adam en sont coupables. — Vous la priez autant et ples autels sont peut-être chargés d'un plus grand nombre d'offrandes. — Qu'est-ce que cela, si ce n'est un retour au paganisme? — Dieu seul peut être ainsi prié, ainsi honoré. — Marie est-elle la Divinité pour exaucer et même entendre les prières de tous les hommes? Est-ce que les supplications de tant de malheureux ne troubleraient pas le bonheur parfait dont vous prétender qu'elle jouit dans le ciel?

re que les supplications de tant de maineureux ne trou-bleraient pas le bonheur parfait dont vous prétender qu'elle jouit dans le ciel ? 133 VOCATION. — Objection: C'est le prêtre qui fait les vocations, et il dit que cela vient de Dieu. Ne voyez-vous pas que c'est sa parole, sans cesse répétée à l'enfant, qui conduit les uns dans un séminaire, les autres dans un eouvent?

VOEU. — Objections: Pourquoi des vœux? — Il me semble que l'homme n'a pas le droit d'enchaîner la li-berté que Dieu lui a donnée. — Se lier par un acte pardes années entières, pour toute sa vie, quelle présomp-tion et quelle imprudence de la part d'un être qui ne veut plus le soir, la plupart du temps, ce qu'il voulait le

VOLTAIRE. - Voy. l'article SAVANTS et GERS D'ESPRIT

VOYAGE.

INCRÉDULES,

VOYAGE, — Voy. l'article PÈLEBIRAGE.

ZELE. — Objections: Je ne suis pas aussi indifférent que vous le pensez en matière de foi. — J'ai aussi ma religion à laquelle je tiens beaucoup. — Comme je ne me crois pas plus infaillible qu'un autre, je laisse chacus suivre sa religion comme il l'entend. — Vouloir agir autrement, c'est se mettre sur la voie qui conduit aux persécutions, comme les Catholiques en Espagne, en Italie, presque partout; comme les protestants en Angleterre, en Suède, presque partout également.

|  |   | - |  |
|--|---|---|--|
|  | · |   |  |
|  | • |   |  |

